
Zeitschrift: Centrum : Jahrbuch Architektur und Stadt

Herausgeber: Peter Neitzke, Carl Steckeweh, Reinhart Wustlich

Band: - (1993)

Artikel: Es geht nicht darum, eine vergangene Welt zu konservieren : Hans
Kollhoff im Gespräch mit Peter Neitzke

Autor: Neitzke, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1072926

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1072926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Es geht nicht darum, eine vergangene Welt zu konservieren.
Hans Kollhoff im Gespräch mit Peter Neitzke

Peter Neitzke:
Im Vorwort des Katalogs zur DAM-Ausstellung Moderne
Architektur in Deutschland 1900-1950. Reform und Tradition""

sagt Lampugnani, überfällig sei eine „ausgeglichenere "
Gechichtsschreibung der deutschen Architektur dieser Zeit,
eine „neue Dramaturgie", die „näher an die historische

Wahrheit herankommen" soll. Das Gebiet, in das sich die

Ausstellung hineinwage, sei „bislang nurpunktuell oder voller

Ressentiments und Vorurteile" erforscht worden.
Modern, dies das Resultat der Ausstellung, soll nun auch das

Werk von Schultze-Naumburg, Schmitthenner bzw. von
vielen sein, die die klassische Moderne vor Hitler nicht nur
entschieden bekämpften (und denen es zum wenigsten
darum gegangen wäre, zu den Modernen gezählt zu werden

sondern sich als - sei's auch von der Nazipartei
teilweise ungeliebte - Parteigänger des deutschen Faschismus

profilierten.
Die Frankfurter Darstellung der deutschen Architektur vor
Hitler ist tatsächlich frei von „Vorurteilen" und „Ressentiments":

Mit dem Werk von Schmitthenner etc. beschäftigt
man sich „vorurteilslos" oder „ausgeglichener", wenn man
von der politischen Rolle dieser Leute absieht; die ist der
ästhetischen Rezeption (ihrer übrigens teilweise mehr als

durchschnittlichen Bauten) im Zweifelsfall abträglich. Eine

Entwicklung, die ich, zumal nach den Veröffentlichungen
von Durth, Gutschow und anderen, so nicht erwartet hatte,
obwohl die Haltung genau die ist, die in Deutschland immer
Erfolg hatte: Gut, das wissen wir jetzt, aber jetzt beschäftigen

wir uns mit der Sache selbst.

Wie sehen Sie diese Entwicklung? Läßt sich inzwischen
„vorurteilslos" über Schultze-Naumburg und andere Repräsentanten

der deutschen Architekturtradition reden

Wird Speer dann nach Leon Kriers Empfehlungen zum
Tipgeber eines ästhetischen Programms, wenn es erst einmal
gelungen ist, die Architektur des Nationalsozialismus von
dem moralischen Druck zu befreien, unter welchem, wie
bereits vorJahren in einem Portrait derFAZ über den neuen
DAM-Direktor nachzulesen war, dessen Rezeption zumal in
Deutschland leide?

Hans Kollhoff:
Vorurteilslos läßt sich über Geschichte ohnehin nicht reden,
und es liegt mir nichts ferner, als Schultze-Naumburg zu

* Der Ausstellungskatalog ist 1992 beim Verlag Gerd Hatje, Stuttgart,

erschienen.

rehabilitieren. Wir werden über alles, was das Trauma des

„Dritten Reiches" nach sich zieht, vermutlich auch in
Generationen nicht aus der Distanz reden können. Soweit aber

Architektur Kunst ist, kann ich sie nur außerhalb ihres

politischen Verwertungszusammenhangs beurteilen. Ihre
Frage impliziert das alte Mißverständnis der ideologischen
Wertung einer künstlerischen Leistung. In der Kunst gibt es

aber keinen Fortschritt. Deshalb wird für mich immer
deutlicher, daß man unterscheiden muß zwischen der politischen
Standortbestimmung der Architekten des „Dritten Reiches"
bzw. der politischen Affirmationskraft ihrer Architektur
und einer innerarchitektonischen Auseinandersetzung, die
Teil der deutschen Architekturgeschichte vor dem „Dritten
Reich" war, die nach dem Kriege aus naheliegenden Gründen

verdrängt wurde und die es heute auf sachliche Weise

aufzunehmen gilt, die Auseinandersetzung innerhalb der
Moderne zwischen denen, die kurzerhand bereit waren, das

Metier der Architektur einer revolutionären Vorstellung
rationalistischer Organisation zu opfern und jenen, die
modernen Ansprüchen nur aus einem baukünstlerischen
Traditionsbewußtsein heraus gerecht zu werden glaubten.
Diese Kritik von innen ist ja leider weitgehend übersehen

worden, nicht zuletzt, weil das Gespann Giedion-Gropius
darübergewalzt ist. Auf sachliche Weise, weil es mir
anachronistisch erscheint, wenn man heute „demokratische
Architektur" mit den Platitüden einer inhaltsleer gewordenen

Moderne - Abstraktion, Transparenz und weiße Farbe -
gleichsetzt.
Wir müssen zur Kenntnis nehmen, daß die moderne Architektur

in Deutschland in ihrer technokratischen, stilistisch

verfestigten Ausprägung schon Ende der zwanziger Jahre in
eine schwere Identitätskrise geraten war, weil man plötzlich
merkte, daß die Welt nicht nur aus Intellektuellen besteht

und daß die Stadt nicht ohne weiteres durch das Zeilenbau-
Schema abzulösen ist. Man muß sich nur den brillanten
Kommentar Adolf Behnes zum Dammerstock noch einmal

vornehmen, um zu der Uberzeugung zu kommen, daß die
moderne Architektur schon vor 1930 ihrer Feindbilder
beraubt und zur stilistisch-technokratischen Formel erstarrt,
in einer bedauernswerten Verfassung, in einer Sackgasse

war.
Die Tragik der Nachkriegsarchitektur in Deutschland liegt
nun darin, daß sie sich gerade hier anzuknüpfen gezwungen
sah, eben weil diese Architektur durch das Hitlerreich nicht
desavouiert war. Und so liest sich heute der Dammerstock-

49



Hans Kollhoff im Gespräch

Es geht nicht darum, eine vergangene Welt zu konservieren

Aufsatz von Adolf Behne wie eine vernichtende Kritik auch

unserer Nachkriegsarchitektur und unseres Nachkriegsstädtebaus.

Unsere Väter waren eben verständlicherweise - und sind
vielfach bis heute - zu einer differenzierteren Betrachtungsweise

nicht in der Lage. Wer wollte jemandem, der den Krieg
miterlebt hat, verübeln, daß er dort anzuknüpfen sucht, wo
die moralische Integrität außer Frage steht? Wie lange aber

darf man die Augen verschließen vor der Tatsache, daß der

Anknüpfungspunkt schon 1930 ausgezehrt war und weder
architektonisch noch städtebaulich hielt, was er
versprach?

Nun will ich hier nicht der Reaktion das Wort reden, einem
Schmitthenner etwa, der die dörfliche Idylle des Mittelalters
propagiert und einer Blut- und Boden-Ideologie Vorschub
leistet. Das ist eben gerade nicht die Alternative, auch wenn
sie in der hierzulande üblichen Schwarzweißmalerei immer
dann vorgebracht wird, wenn jemand den Schleier über der

Architektur der dreißiger Jahre zu lüften versucht. In welcher

Tradition steht denn der inzwischen wieder entfesselte
Häuslebau im Weichbild der Städte?

Den baukünstlerisch Traditionsbewußten unter den Modernen

gilt mein Interesse, und das sind ausnahmslos jene, die
sich mit dem Phänomen Großstadt auseinandergesetzt
haben. Neben Peter Behrens und Hans Poelzig wären unter
den frühen Modernen hier vor allem Alfred Messel, Johann
Emil Schaudt, Bernhard Sehring und Eugen Schmohl zu
nennen, die über ihren engsten Wirkungskreis hinaus heute
kaum jemand kennt. In den zwanziger Jahren gehörten zu
jenen, die mit Peter Behrens, Erich Mendelsohn und Ludwig

Mies van der Rohe nicht bereit waren, traditionelle
Werte einem modernen Schema zu opfern, Heinrich Strau-

mer, Philipp Schäfer, Hans Hertlein (alle Berlin); Hans und
Oskar Gerson, Fritz Höger, Fritz Schumacher, Hamburg;
Wilhelm Kreis, Dresden; Martin Elsässer, Frankfurt; Alfred
Fischer, Fritz Schupp und Martin Kremmer, Essen; Paul

Bonatz, Stuttgart; Emil Fahrenkamp, Düsseldorf; Wilhelm
Riphahn, Köln, und Johannes Göderitz, Magdeburg.
Wir erinnern uns heute an diese Vorbilder, weil wir wieder
in unseren großen Städten bauen nach den gescheiterten
Versuchen auf der grünen Wiese. Und wir erkennen, daß die

Nachkriegsarchitektur und der Nachkriegsstädtebau im
Kern antistädtisch waren, denn auch die Stadt war durch die

Machthaber des „Dritten Reiches" desavouiert. Wie anders

ist es zu verstehen, daß der Abrißwut mehr städtische Sub¬

stanz zum Opfer gefallen ist als den Bomben! Die Stadt
mußte zur Landschaft eingeebnet werden und als Malgrund
für spätimpressionistische Visionen herhalten. Das war die
Sehnsucht nach einer „demokratischen" Nachkriegsarchitektur,

die noch einmal kräftig gespeist wurde durch eine

begierige Rezeption des internationalen „Dekonstruktivis-
mus", der sich an der „Architectural Association" in London

oder bei „Coop Himmelblau" in Wien schon vor
fünfzehn Jahren anbahnte, aber erst bei uns in großem Stil
vermarktet wurde.
Dagegen wird jeder traditionsbewußte Ansatz, der sich auf
eine großstädtische Architektur bezieht, mit einem Verdikt
belegt und als potentiell undemokratisch abqualifiziert. Ein
solides Haus, das aus der Erinnerung an eine großstädtische
Geschäftshaustypologie entsteht und sich den Konventionen

städtischen Lebens verpflichtet fühlt, handelt sich geradezu

zwangsläufig den Faschismusvorwurf ein. Lampugna-
nis Ausstellung erscheint mir deshalb notwendig. Ja, sie

hätte sogar viel früher stattfinden sollen, denn die

Nachkriegsgeschichte der Architektur in Deutschland ist weitgehend

eine groteske Verdrängungsleistung.
Das Bauen der Nazis war ja alles andere als einheitlich und
alles andere als prinzipiell antimodern, im Gegenteil. Der
Nationalsozialismus setzte eine umfassende Modernisierung
in Gang, die nach dem Krieg mehr oder minder bruchlos

fortgeführt wurde, ohne daß die Techniker und
Wissenschaftler, die an diesem Prozeß beteiligt waren, die Tradition
dieses Erbes beim Namen nannten, zum wenigsten übrigens

im Bauwesen. Im nationalsozialistischen Industriebau
wurde das neue Bauen fortgesetzt, denken Sie etwa an
Rimpls Heinkel-Flugzeugwerke beim KZ Sachsenhausen,

Oranienburg. Im Wohnungsbau wurden Typen, die im
Erscheinungsbild deutsche Bautradition und deutsche
Handwerklichkeit behaupteten, schließlich industriell gefertigt.
Partei- und Staatsbauten bedienten sich der Typologie eines

monumentalen und starren Klassiszismus. Nebeneinander
rationaler Industrialisme, industrialisierter Kitsch und
militanter Pomp. Die Frankfurter Ausstellung, von der die
Rede war, provoziert die Frage, welche Idee von
Architekturgeschichtsschreibung dahintersteckt. Kann man sozusagen

zur Tagesordnung übergehen, indem man Architekten,
die sich bewußt als Gegner der Moderne verstanden, die dem
Faschismus den Weg zu ebnen halfen, für die Moderne zu
retten versucht?

Wir können nicht davon absehen, daß es Leute wie Schmitt-

50



Hans Kollhoff im Gespräch

Es geht nicht darum, eine vergangene Welt zu konservieren

henner in dieser Epoche der Moderne gab, auch wenn sie mit
ihrer Architektur selbst eher im 19. Jahrhundert oder im
Mittelalter verankert waren. Indem man aber Schmitthenner
einfach als Apologeten des „Dritten Reiches" abstempelt,
begibt man sich der Chance, über die Qualität der Architektur

Schmitthenners zu reden, und gerade das halte ich für
notwendig, nicht zuletzt, um das Phänomen Schmitthenner

zu entzaubern.
Schmitthenner zehrte von einer Zeit, in der es noch keine

Industrialisierung und keine Großstadt gab, als die Welt
noch in Ordnung schien und man in kleinen Häusern aus

Backstein mit Satteldach wohnte. Das kam offenbar dem

Zeitgeschmack entgegen, sonst hätte es keinen Schmitthenner

gegeben. Ich möchte einmal behaupten, daß ein
beängstigend hoher Prozentsatz der Deutschen heute gerne in
solchen Häusern wohnen würde. Deshalb hütet sich auch

jeder, diese Häuser faschistisch zu nennen, ja, es scheint

gerade so, als müsse man Schmitthenner totschweigen, um
fröhlich nach seinem Vorbild weiterbauen zu dürfen. Es

wäre zu hoffen, daß sich manch ein Häuslebauer in der
Frankfurter Ausstellung kennenlernt.
Es ging Schmitthenner eben nicht darum, angesichts der
historischen Vorbilder Neues zu schöpfen, sein Blick war
gänzlich rückwärtsgewandt, und insofern war er kein
Moderner und auf die Dauer nicht einmal für die Machthaber
des „Dritten Reiches" erträglich. Gerade deshalb müssen

wir seine Rolle als Propagandafigur der Nazis einen
Moment zur Seite stellen, wohlgemerkt: nicht unter den Tisch
fallen lassen, um seine Architektur aus der Sicht unseres
Metiers zu werten.
Kann man das Politische wirklich für einen Moment, wie Sie

sagen, zur Seite stellen Kann man sagen: Wir wissen ja, wer
unter Hitler Karriere machen wollte - und auch, wer dabei
scheiterte -, wir wissen, wer sich in einem ganz buchstäblichen

Sinne einreihte und sich dabei „nur" als Fachmann sah,

den Politik nichts anging f Kann man sagen: Das alles kennen

wir inzwischen zur Genüge, jetzt wenden wir uns aber
dem zu, was uns eigentlich interessiert?Kann man angesichts
der Tatsache, daß deutsche Architekten, die vor Hitler das

„deutsche Haus" vor der internationalen Moderne zu retten
versuchten und unter Hitler baupolizeiliche Vorlagen vom
Siedlungshaus bis zum Konzentrationslager zeichneten, die

politischen Produktionsbedingungen der Bilder vernachlässigen

oder gar ausblenden Und das in Deutschland und in
diesem politischen Klima

Ich halte es nicht für affirmativ, wenn man die Architekturproduktion

einer bestimmten Zeit dokumentarisch
nebeneinanderstellt. Bisher war es ein Sakrileg, einen Schmitthenner

in eine Ausstellung über moderne Architektur zu
hängen. Ein Schmitthenner neben einem Hannes Meyer aus
der gleichen Zeit sagt mir doch mehr über die Geschichte
der Moderne und ihre Konflikte, die oft an Aktualität
nichts eingebüßt haben, als das traute Beisammensein von
Walter Gropius, Hugo Häring, Bruno Taut und Hans
Scharoun.
Ich verstehe Lampugnanis Anliegen so, daß als Voraussetzung

für eine Bewertung der Architektur der Vorkriegsmoderne

die Tabuzone erst einmal durchbrochen werden
muß, indem man die Architekturproduktion dieser Zeit
nebeneinander an die Wand hängt, und zwar ohne gleich
darauf hinzuweisen, das sind die Bösen und das sind die

Guten.
Wir reden ja über eine Periode, die nicht nur eine Zeit des

Umbruchs war, sondern auch eine Zeit des ausgehenden
Stoffs der Moderne, die sich in den dreißiger Jahren
angesichts der offenbar stilimmanenten eigenen Defizite eben

nicht mehr damit legitimieren konnte, die alten Zöpfe
abschneiden zu wollen, Stuck zu verbieten und Ornamentlo-
sigkeit zu predigen. Mies van der Rohe erscheint hier
herausragend in der Leistung, wegweisende Elemente mit
traditionellen zu verknüpfen und Werte, die er nicht ohne

weiteres bereit war, dem Zeitgeist zu opfern, hinüberzuret-
ten in eine neue Architektur. Deshalb ist Mies van der Rohe

für mich gar nicht so sehr die Verkörperung des Zeitgeistes,
den er in seinen Texten so zwanghaft beschwört, sondern
eher der Traditionalist, der den abstrakten und auf
vordergründige Zwecke ausgerichteten Kubus, an dem alle
Emotionen abgleiten, nie akzeptiert hat, der für jede Bauaufgabe
die angemessene Lösung gesucht hat und dem bei der
Bauausführung die Erinnerung an das Steinmetzgeschäft des

Vaters und an die Ateliers von Peter Behrens und Bruno Paul

zur Seite stand.

Während die einen, reaktionär und dumpfen Instinkten
folgend, mittelalterliche Bauerndörfer in die Stadt setzen und
die anderen sich in eine Abstraktion hineinsteigern, die vom
gewöhnlichen Menschen nicht mehr verstanden werden
kann, stehen Mies van der Rohe und Adolf Loos für eine

Architektur, die nicht jeden Montag etwas Neues erfinden

will, die nur dann dem Neuen folgt, wenn es sich gegenüber
dem Alten als leistungsfähiger, bequemer, schöner erweist.

51



Hans Kollhoff im Gespräch

Es geht nicht darum, eine vergangene Welt zu konservieren

Mies' Architektur hat es immer geschafft, zugleich modern
und konventionell zu sein, sie hat darauf gezielt, unser Spektrum

des Konventionellen zu erweitern.
In seinem Aufsatz In welcher Stadt wollen wir leben
beschwört Dieter Hoffmann-Axthelm Gegenbilder zu der
Stadt, zu deren Verwüstung nicht zuletzt Architekten
beigetragen haben - und beitragen. Er zeichnet Bilder der

untergegangenen und untergehenden Stadt, der Stadt, die
das Alte und Alternde nicht mit dem Alterslosen, nicht mehr
Alternden, das Rauhe und Fleckige nicht mit dem öden

Glanz des überall Identischen bedroht, der Stadt also, in der

neue Architektur nicht dazu gebraucht wird, geschichtliche

Spuren zu tilgen oder musealisierend einzuebnen, alles mit
der herrschenden Stadtinszenierung Unverträgliche unsichtbar,

unfühlbar zu machen.

Angesichts einer archtitektonischen Zeitgenossenschaft, die

artifizielle Trümmerwelten errichtet oder Bauten als
Ausdruck des technisch Möglichen begreift, meldet sich die
Sehnsucht nach dem Konventionellen und Vertrauten
zurück, auch bei Ihnen. Im Erläuterungsbericht zu Ihrem
Wettbewerbsbeitrag für den Potsdamer/Leipziger Platz

etwa fordern Sie ein „Regelsystem, das dem konventionellen
Bauen wieder auf die Spur kommen will".
Glauben Sie, daß - nicht zuletzt angesichts eines alles Bauen
normierenden Systems - sich eine Welt architektonisch
konservieren läßt, die von der Moderne als gesellschaftlichem
Konzept gleichsam planmäßig außer Kraft gesetzt wurde
Glauben Sie, daß sich eine Baukultur wiedergewinnen läßt,
die ihre Grundlage auch im Handwerk hatte f
Und schließlich: Glauben Sie, daß die Bilder der europäischen

Stadt des 19. Jahrhunderts, aus denen die gewaltigen
sozialen und ökonomischen Krisen der Epoche der Industrialisierung

ausgeblendet sind, die ihre Entstehung begleiteten,
die letzte Formulierung von Stadtarchitektur sindf
Obwohl wir in einer Zeit der sich rasant auflösenden
Konventionen leben, gibt es doch so etwas wie Rest-Konstanten
gesellschaftlichen Zusammenlebens, die sich baulich
manifestieren und die vor hundert, zweihundert Jahren in
gleicher Weise wirksam waren. Es geht also nicht darum, eine

vergangene Welt wieder aufleben zu lassen und architektonisch

zu konservieren, sondern vielmehr darum,
gesellschaftliche, künstlerische, kulturelle Werte, die dem hektischen

Großreinemachen der zwanziger Jahre zum Opfer

* (CENTRUM. Jahrbuch Architektur und Stadt 1992)

fielen, als solche zu erkennen und wiederzugewinnen. Das

betrifft nichts Geringeres als die gesamte großstädtische
Kultur unseres Landes. Wenn ich an die Hamburger
Kontorhäuser denke oder an die Berliner Geschäftshäuser im

Zeitungsviertel, so war hier ein Grad urbaner Konventiona-
lität und architektonischer Verfeinerung erreicht, eine

Übereinstimmung moderner Weltoffenheit der Bauherrschaft
und unaufdringlicher Neuartigkeit der Architektur, der erst
heute wieder in unser Blickfeld rückt, nachdem wir erkannt
haben, daß Städte nicht nach Prinzipien des Siedlungsbaus

zu entwickeln sind, nachdem alle Versuche, das moderne
Bauen auf vordergründige Bedürfnisse auszurichten und auf
eine mathematische Formel zu bringen, nur Alpträume
hervorgebracht haben.

Die Plattenbauerei der DDR hat ja diese Hannes Meyersche
Formel für bare Münze genommen und gnadenlos zu Ende

geführt. Wohin die Auflösung auch noch der Restbestände

städtebaulich-architektonischer Konventionen führt, läßt
sich dort eindrücklich nachvollziehen: nach der Sonne

ausgerichtete Scheiben, die ohne Adresse in einem Gewirr von
Erschließungsstraßen und Parkplätzen hängen. Endlose
oder willkürlich zerhackte Hauswürste, rhythmisiert durch

Eingangslöcher, dort wird einfach eine Platte weggelassen.
In diesem beängstigenden Abstraktionsvorgang wurde alles

ausgeklammert, was sich jahrhundertelang zum Metier des

Architekten verdichtet hat, um den Ansprüchen des

kultivierten Stadtbewohners zu genügen.
Ob diese Abstraktion nun aus zweckrationalem oder
künstlerischem Anliegen heraus erfolgt ist, spielt für mich eine

sekundäre Rolle. Die Architektur ist eben weder der Technik

noch der Kunst in dieser Ausschließlichkeit zuzuordnen.

Die Architektur beschäftigt sich weitgehend mit ganz
konventionellen Dingen, unspektakulären, unkünstlerischen

Dingen, die mit dem alltäglichen Leben und Gebrauch

etwas zu tun haben und in einer Tradition stehen, eine
Tradition des Bauens, des lokalen Bauens begründen.
Mir bedeutet die Bauweise der Stadt, in der ich geboren bin,
etwas. Dort wird mit Schiefer gebaut. Ganze Dörfer bestehen

ausschließlich aus schiefergedeckten, schieferverkleideten

Häusern. Ein grandioser Eindruck, wenn Sie auf so ein

Dorf zufahren, alles ist in diese blauschwarze Farbe
getaucht, und darüber steigt Rauch auf, in einer weiten hügeligen

Landschaft. Sie werden mich einen Romantiker nennen.

Schlagen sie heute einmal jemandem ein Haus aus

Schiefer vor. Der wird sagen, diese schwarze Kiste erinnert

52



Hans Kollhoff im Gespräch

Es geht nicht darum, eine vergangene Welt zu konservieren

mich an einen Sarg. Das hat etwas mit Konventionen zu tun.
Meine Tante, die dort lebt, haßt rote Ziegeldächer.
Ich arbeite jetzt seit einigen Jahren auch in der Schweiz und
stelle fest, daß die Architektur, die mich dort fasziniert, bei

uns in der Klamottenkiste deutschnationalen Bauens verstaut
worden wäre. Eine entschieden moderne Architektur, die
sich aber nicht revolutionär gebärdet, sondern sich bewußt in
eine regionale Bautradition stellt, neues, aber konventionelles

Bauen. Der herausragendste Vertreter dieser Architektur,
Salvisberg, hat ja auch in Berlin gebaut. Kennen Sie das Haus
gegenüber dem Steglitzer Kreisel? Das ist ein tabuisiertes

Haus, weil es bestimmte Ähnlichkeiten mit der Architektur
aufzeigt, die im „Dritten Reich" propagiert wurde. "Was in
Zürich in den dreißiger Jahren unter einer sozialistischen

Stadtregierung gebaut wurde, eine sehr steinerne, monumentale

und bewußt städtische Architektur, würde hierzulande
das gleiche Schicksal erleiden und ausnahmslos als faschistisch

abgestempelt werden. In der Schweiz haben eben nicht
diese revolutionären Umbrüche und Kriege stattgefunden
wie in Deutschland, und man hat hier immer einen Wert im
traditionellen Bauen gesehen. Deshalb hatte die Moderne
hier eher reformatorischen Charakter.
Kommen wir zu Ihrer Frage zurück. Es geht nicht darum,
eine vergangene Welt architektonisch zu konservieren,
sondern darum, Werte nicht einfach fallen zu lassen. Und das

mußte die frühe Moderne tun, um sich Gehör zu verschaffen,

um diese kaiserzeitliche Stuck-Kitsch-Geschichte hinter

sich zu bringen, um der neuen Zeit einen freien Blick zu
verschaffen. Das war nötig. Den großen Fehler haben also

nicht so sehr unsere Vertreter der frühen Moderne begangen,

die provozieren mußten, um gehört zu werden,
sondern diejenigen, die das kritiklos in den dreißiger Jahren für
sich beansprucht haben und die das in den fünfziger Jahren
wieder aufgegriffen haben, als sei dazwischen nichts
passiert, und die sich bis heute mit grenzenloser Naivität etwas
darauf zugute halten, wenn sie als moderne Architekten mit
Glas und Stahl bauen und ihre Häuser weiß anstreichen.
Wenn Architekten von „der" Moderne sprechen, meinen sie

im Prinzip nichts anderes als das, was man allgemein damit
assoziiert: weiße Würfel auf Stützen, Beton, Glas und so

weiter. Der Begriff der Moderne schließt aber auch den der

Modernisierung ein, der Modernisierung aller Lebensverhältnisse.

Dazu gehört etwa eine andere Wahrnehmung von
Zeit. Nach der Taylorisierung der Arbeit hat man keine Zeit
mehr, schon gar nicht für das Vergangene. Die Moderne hat

in Menschen ihre Propagandisten, Aktivisten und Akteure
gefunden, und während sie noch von ihren Verheißungen
träumten, bereiteten sie die Schrecken der Moderne vor,
deren letzte Konsequenz die industrielle Massenvernichtung
ist.

Auf einer ganz einfachen Ebene der Wahrnehmung merken
viele heute, daß die Moderne ihnen zu viel zugemutet hat
und zumutet. Deswegen hat alles ungebrochen Konjunktur,
was eine angebliche friedliche Welt verheißt. Die
architektonischen Propagandisten des jeweils Allerneuesten aber
rennen der Zeit hinterher, ungebrochene Fortschrittsoptimisten,

die Angst haben, den Anschluß zu verlieren, egal, ob

ihre Produkte den Menschen angemessen sind oder nicht.
Insofern sind sie radikale Zeitgenossen. Sie schaffen die

heutigen Orte des Datenverkehrs und des Warenumschlags, und
diese Orte müssen anders aussehen als Kontore und Orte der

manufaktureilen Produktion. Zugige, maßstabslose, kalte,
laute, aber moderne Orte.
Lassen sich heute Bilder von Architektur und Stadt realisieren,

die an die europäische Stadt des 19. undfrühen 20.
Jahrhunderts erinnern bzw. deren typologische Muster aufnehmen?

So elend mir ist angesichts des Grauens, an dessen

Herstellung Architekten beteiligt sind - aber das ist die Zeit,
die die unsere ist. Müßte man nicht das sagen?
Mein Anliegen ist, bestimmte Kategorien herauszuarbeiten,
die essentiell sind für den Fortbestand eines Begriffes, wie
„Haus" oder „Stadt", und diese dann zu verkörpern. Unser
Metier legitimiert sich zunehmend in linguistisch-philosophischen

Diskursen, die längst den Kontakt zum Bauen
verloren haben. In zunehmendem Maße scheint die Architektur

dem Metier des Bildermachens und Geschichtenerzählens

zuzugehören. Die Häuser werden dabei immer
substanzloser, entmaterialisierter. Auch der Entscheidungs-
prozeß, aus dem heraus Häuser entstehen, wird immer
weniger rational begreifbar, nurmehr den Gesetzen der
Medien folgend, die Architektur zu einer medialen Sprache

degradierend.
Wer am Computer sitzt und ein Haus reintippt, sieht sich
doch aufgerufen, möglichst schnell ein Image zu produzieren.

Das Haus ist noch gar nicht geplant, da wird es schon

mit diesem Image in den Werbeprospekten vermarktet. Das

Image muß genau die Gruppe ansprechen, die solche Images
schon zu Hause in den Illustrierten auf dem Couchtisch hat
und diese sich auf dem TV ansieht, die Zielgruppe mit den

medialen, bilderverschlingenden Augen.

53



Hans Kollhoff im Gespräch

Es geht nicht darum, eine vergangene Welt zu konservieren

Darin steckt eine letzte Konsequenz, der ich mich als

Architekt nicht fügen kann, denn es geht um Wertfragen und

um den Fortbestand des Metiers. Wenn ich diese Glas- und
Aluminiumkisten ansehe, dann erinnere ich mich daran, wie

man früher Häuser gebaut hat, denn in denen fühle ich mich
heute noch wohl. Ich nehme mir das Recht heraus, so zu
bauen, als baue ich für mich. Ich möchte Häuser bauen, in
die ich gerne hineingehe, die ich gerne von innen und außen

ansehe, bei denen ich mit Genugtuung sehe, wie sie den
öffentlichen Raum bilden und wie sie altern. Ich gehe gerne
zu meinen Häusern, weil ich weiß, das war zu jenem
Zeitpunkt erreichbar. Ich gehe mit einer gewissen Genugtuung,
mit einem gewissen Stolz hindurch, obwohl man sagen
kann, zur gleichen Zeit wurden ja diese ganz grandiosen
Visionen publiziert, die viel mehr auf der Höhe der Zeit
waren. Das interessiert mich aber nicht mehr, weil ich weiß,
daß Architektur mehr ist als Bilderproduktion. Und Architektur

ist dann doch viel enger mit der eigenen Lebenshaltung

verknüpft - das habe ich durch Fritz Neumeyers Buch
über Mies van der Rohe kennengelernt -, als daß sie, wenn
sie Bestand haben will, als Kopfgeburt und aus einer
momentanen Laune heraus entstehen könnte. Es wird eben auf
die Dauer öde, immer nur im bunten Jogginganzug
herumzurennen, ganz abgesehen davon, daß ich das für
verantwortungslos halte, im globalen Maßstab, wenn sich ein

Zehntel der Erdbevölkerung diese grotesken Klamotten
anzieht und in der übrigen Welt Urlaub macht. Hier entlarvt
sich der moderne Fortschrittsgedanke als repressiv in höchstem

Maße, ohne daß wir uns veranlaßt sehen, als moderne

aufgeklärte Menschen, die Konsequenzen zu ziehen.
Selbst wenn das Erscheinungsbild heute entworfener, am
Regelsystem des konventionellen Bauens orientierter
Gebäude und städtischer Ensembles sich nicht als Imitation,
sondern als Interpretation, nicht als Nachäffung, sondern als

„Rettung" begreift, geht doch jeder Versuch, das konventionelle

Bauen und dessen ästhetische - architektonische und
urbane - Muster wiederzubeleben, mit der ökonomischen,

politischen und sozialen Wirklichkeit scheinhaft um:
versteckt sie in Bildern, die die Katastrophe aufzuhalten oder

gar stillzustellen vorgehen, übersetzt die - begreifliche -
Sehnsucht nach einer überschaubaren Ordnung in eine

bürgerliche Welt, der das „Ende der Gemütlichkeit" leugnet und
ein Lehen spielt, das in der Wirklichkeit anders denn als

bedrohtes nicht mehr zu haben ist.

Ist das in letzter Konsequenz nicht die Flucht in abgeschlos¬

sene, heute bereits teilweise polizeilich gesicherte Bezirke,
die von dem dürftigen Schein leben, vor dem Schicksal der

Metropolen der Dritten Welt, das auch den großen Städten

Europas nicht erspart bleiben wird, sicher zu sein? Trugbilder

als Selbstbetrug?
Sie unterstellen mir den Umgang mit Bildern, den ich ja
gerade vehement kritisiere: Nicht einer pluralistischen
Bilderwut will ich das Wort reden, sondern einer semantischen

Verbindlichkeit von Wort und Bild in der Architektur. Ich
will das richtige Bild und das richtige Wort für den Entwurf
einer Lebensform finden, die sich nicht damit zufrieden

gibt, ein Abbild der ökonomischen, politischen und sozialen

Wirklichkeit zu sein. Insofern ist Architektur die Kunst,
bildhaft Möglichkeiten des Zusammenlebens zu entwerfen,
die über die sogenannte Wirklichkeit mit all ihrem Elend
und Chaos hinausweisen. Architektur, die keine Lebensformen

- und das sind Konventionen - zur Erscheinung bringt,
entzieht sich der sozialen Wirklichkeit. In diesem Sinne
verstehe ich Adolf Behne, wenn er die Architektur als eine

eminent soziale Angelegenheit bezeichnet, denn für das

Einzelne, Vereinzelte gebe es das Problem der Form nicht.
Ihre Frage spiegelt die Hoffnungslosigkeit, die Perspektiv-
losigkeit einer Linken, die, von der Analyse erschlagen, zum
Entwurf nicht mehr fähig ist. Abgesehen davon, warum führen

wir denn diese Schmarotzerexistenz in den Städten des

alten Europa, die ihre Gestalt ausnahmslos vor unserem
Jahrhundert gewonnen haben? Gibt es denn etwas
Unaufrichtigeres, als hier zu sitzen, vom bedrohten Leben zu
reden, unfähig oder unwillig, eine Idee davon zu entwickeln,
wie dieses Leben sein sollte, und zwar nicht als elitäres

Vergnügen, sondern als gesellschaftliche Konvention?
Wenn Sie sich die Konsequenzen ökologischer
Betrachtungsweisen, die ja vor zehn Jahren noch gar nicht zur
Kenntnis genommen wurden, vor Augen führen, dann können

Sie sich Ihres Horrorszenarios nicht so sicher sein. Das

geht an die Substanz des modernen Fortschrittsbegriffs, das

stellt unser wachstumsfixiertes, ökonomisches Denken in
Frage. Es tritt eine Rückbesinnung auf Werte ein, die lange
Zeit verzichtbar schienen, und auf Konventionen, die als

überlebt galten. Nehmen Sie das Auto! Wir sind unversehens

gezwungen, abzuwägen zwischen unserer Mobilität
und der Qualität der Umwelt, in der wir uns niederlassen.

Darüber hinwegzugehen mit ungebrochenem, modernem

Fortschrittsglauben, chaos-selig, forever young, scheint mir
zynisch.

54


	Es geht nicht darum, eine vergangene Welt zu konservieren : Hans Kollhoff im Gespräch mit Peter Neitzke

