Zeitschrift: Cahiers d'archéologie romande
Herausgeber: Bibliotheque Historique Vaudoise
Band: 183 (2020)

Artikel: Romainmétier: mille ans de monachisme : résultats des recherches
archéologiques entre 1971 et 2006. Volume 1, Les résultats en lien
avec leurs contextes historiques

Autor: Eggenberger, Peter / Perréard Lopreno, Genevieve / Schatti, Nicolas

Kapitel: 2: Les données historiques : quelques remarques sur l'essor du
monastere de Romainmétier pendant le haut Moyen Age

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1052844

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1052844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

22

ROMAINMOTIER: MILLE ANS DE MONACHISME

2 Les données historiques: quelques remarques sur I’essor du monastere

de Romainmétier pendant le haut Moyen Age
Nicolas SCHATTI (en collaboration avec Peter EGGENBERGER)

La tradition historique a joué un rdle essentiel dans les publications archéologiques portant sur
Romainmétier. Les quelques rares textes antérieurs i son intégration dans I’<Eglise clunisienne»
au X¢ siecle furent mis en relation avec les principales structures retrouvées en fouilles lors de la
restauration de 1899-1915, pour lesquelles I’archéologie ne fournissait pas de datation absolue®®.
Ce faisant, on n’a pas toujours pris la mesure du caractére lacunaire et, surtout, des ambiguités de
ces documents, liées en particulier au contexte de leur production. On ne conserve, en effet, pas
d’actes produits par le couvent de Romainmétier avant la fin du IX¢ siecle, comme on le verra. Ce
n’est quapres arrivée des Clunisiens que les sources vont se multiplier, surtout a partir du XI¢
siecle.

Ce sont essentiellement deux types de textes qui nous renseignent sur I’histoire la plus ancienne
du monastere®. Premitrement, des mentions de 1’abbaye, plus ou moins explicites, dans des
documents littéraires du haut Moyen Age, et, deuxiemement, le rappel par les moines de Romain-
motier de faits et d’actes antérieurs a leur passage dans le cercle des établissements affiliés a Cluny
(fig. 34). Les événements ainsi documentés, surtout ceux transmis par le Cartulaire de Romainmé-
tier, rédigé entre 1126 et 1178, posent de délicats probléemes d’interprétation. C’est ce qu’a bien mis
en évidence la recherche historique la plus récente. L'ouvrage collectif Romaninmétier: Histoire
de labbaye, publié en 2001 sous la direction de Jean-Daniel Morerod, passe ainsi en revue les
principaux points qui font débat et fait I’examen critique de I’histoire médiévale du monastere. Par
ailleurs, les travaux d’Alexandre Pahud, qui a pris en charge en 1998 la réédition scientifique du
Cartulaire et, dans le cadre de sa these soutenue en 2008, I’étude du Chartrier de Romainmétier
avant la fin du XII¢ siecle, fournissent désormais une base mieux assurée aux recherches futures®.

2.1 Entre archéologie et interprétation
des sources écrites

L’historiographie de Romainmétier débute au Moyen
Age. Dés le XI¢ siecle, elle est animée par des intentions
contradictoires. En se penchant sur [’histoire du monas-
tere, la visée premiere des Clunisiens était de consolider
la légitimité de leur présence au bord du Nozon. Mais
en rappelant un certain nombre d’événements — réels,
arrangés ou fictifs — précédant leur incorporation a
Cluny, les moines de Romainmdtier avaient aussi pour
but de renforcer leur position face & un ordre enclin a
réduire leur autonomie ancestrale. Quelles que fussent
leurs arriere-pensées, les religieux cherchaient avant
tout a établir de maniere incontestable I’inviolabilité de
leurs droits en la fondant sur des protections et privi-
leges dont le monastere avait pu jouir de toute ancien-
neté". Lauteur de la préface du Cartulaire a synthétisé
les jalons essentiels de cette histoire dans le second tiers
du XTI¢siecle. Il attribue la fondation de Romainmétier

38 Voir pp. 11-12, 23.

au roi mérovingien Clovis II (<Flodoveus rex»), relate le
passage du pape Etienne I, en 753, qui aurait consacré
les églises («ecclesias») du monastere et lui aurait don-
né son nom «Romain», signale la déchéance des lieux
(«qui locus a malus hominibus et ab inportunis vicinis
postea destitutus extitit») qui précede le don du monas-
tere fait 2 I'abbé Odon de Cluny (927-942) par Adélaide
de Bourgogne, puis sa restitution par son petit-neveu
Conrad le Pacifique et sa femme Mathilde. Enfin, il
n’oublie pas de rappeler Iactivité des premiers abbés
de Cluny dans la défense des droits de leur monastere,
notamment ’ceuvre des saints Odilon et Hugues que
sanctionne une bulle du pape Léon IX lors de sa venue
en 1050%.

Ce récit peut se fonder sur un certain nombre
d’actes, réunis en «copie» dans le corps du Cartulaire,
dont la donation d’Adélaide de 928/29* et un privi-
lege du pape Grégoire V (rédigé en 998)**. C’est au
XIII¢ siecle quapparait une autre version des ori-
gines de Romainmatier, propagée par ’abbaye béné-

39 Bibliographie concernant Romainmétier par Gilbert Coutaz (HELVETIA SACRA 1986), Germain Hausmann (HELVETTA SACRA 1991) et
Romainmétier: Histoire de abbaye. Au sujet des archives et de la bibliotheque de Romainmétier, voir DAHHAOUT 2001a.

40 PAHUD 1998; PAHUD 2001; PAHUD 2003; PAHUD 2018.

4 MOREROD 2001a, 57-58, 279-282. Au sujet de la délicate interprétation des sources écrites du haut Moyen Age évoquant ou suggérant

’existence de I’abbaye de Romainmétier, voir I’encadré pp. 36-37.

42 VON PLANTA 2001. Au sujet de la politique mémorielle de Cluny 3 Romainmétier, voir PAHUD 2003.

S PAHUD 1998, 74-81, n° 3; PAHUD 2008, 356-357.
#4PAHUD 1998, 81-85, n° 4; PAHUD 2008, 357.



dictine de Condat (puis Saint-Oyend, aujourd’hui
Saint-Claude, en France; fig. 19). Cherchant a pro-
mouvoir le rayonnement de leur propre couvent,
les moines jurassiens font remonter la création de
Romainmdtier au V© siécle et I’attribuent aux fonda-
teurs de leur abbaye, les saints Romain (vers 390 ou
403-460 ou 463) et Lupicin (vers 400-vers 480/493).
A Romainmétier, cette tradition ne sera reprise qu’en
1519, dans I’Histoire de la fondation et des revenus du
monasteére de Romainmotier rédigée par le bourgeois
de Romainmétier, Aymonet Pollens, notaire et com-
missaire des extentes du monastere. Pollens trouve
dans I’étymologie la meilleure preuve de la fondation
de saint Romain («<a quo Romanum nomen accepit»)®.

L’histoire positive du XIX¢ siecle contestera cette
tradition jurassienne, lui préférant I’autorité plus an-
cienne du Cartulaire. En 1841, Frédéric de Charriere,
dont I’étude se base sur un large dépouillement du
corpus des sources clunisiennes, constate que l’on
ne peut «raisonnablement supposer que si le couvent
avait été fondé par saint Romain, aucune mention
n’efit été faite de lui, dans le nombre énorme de chartes
sur ce monastére qui nous sont parvenues», en souli-
gnant par ailleurs qu’il n’y est méme pas nommé*. Il
s’étonne aussi que les ermites jurassiens n’aient laissé
aucun souvenir dans la liturgie, en particulier le culte
des saints. Il conteste enfin I’étymologie du nom
de Romainmétier, auquel il oppose I’interprétation
clunisienne de «monastére romain».

Quelques années plus tard, la question de I’«Origine
du prieuré de Romainmétier» est reprise par le baron
Frédéric de Gingins-La-Sarra dans une notice préli-
minaire a son édition du Cartulaire?’. Les nouvelles
pitces qu’il peut verser au dossier, publiées notam-
ment dans les Monumenta germanica, lui permettent
de reconnaitre la premiere mention certaine du mo-
nastere dans la Vie de saint Colomban, hagiographie
rédigée par Jonas de Bobbio vers 642/43. 1l identifie
aussi un autre fondateur de Romainmétier en la per-
sonne du dux Chramnelene (Chramnelenus; «dux in
pago Ultrajorano»*). Celui-ci vécut A I’époque de
Clovis II, roi de Neustrie et de Burgondie (639-657),
identifié comme le «Flodoveus» du Cartulaire, lequel
n’aurait donc pas été A l'origine de la fondation de son
vassal, mais l’aurait seulement sanctionnée.

45 DE CHARRIERE 1844, 807-810, n° 73; PAHUD 2008, 10-11.
46 DE CHARRIERE 1841, 7-8, note 2.

CHAPITRE 2. LES DONNEES HISTORIQUES

Au début du XX siecle, la recherche allait prendre
deux orientations concordantes. D’une part, une inter-
prétation des textes par le futur évéque de Lausanne,
Geneve et Fribourg, Marius Besson, donna une base
plus solide au lien soupconné entre Romainmotier et
les premieres fondations monastiques jurassiennes
du Ve siecle®. Dautre part, les explorations archéo-
logiques de I’édifice et de son sous-sol, conduites par
I’archéologue cantonal Albert Naef lors de la restau-
ration de 1899-1915, fournirent une somme considé-
rable de connaissances sur I’évolution de I’église et de
son environnement (fig. 7)*°. Grice a la découverte,
sous 1’église actuelle, de deux lieux de culte succes-
sifs antérieurs 2 la donation de I’abbaye 4 Cluny au
Xe siecle («Romainmétier I et II»), les conjonctures
historiques acquirent une évidence matérielle. Méme
si les recherches historique et archéologique ne sont
pas parvenues a apporter la preuve irréfutable qui
justifierait une fondation antérieure au VII* siecle,
ce récit des origines est aujourd’hui communément
admis par la critique, parfois «avec une légere nuance
d’hésitation»*!.

La mise en parallele des chronologies établies sur la
base des textes avec les étapes de développement du
site dévoilées par les fouilles reste cependant délicate.
Dans ses travaux publiés lors des fouilles du début
du XX siecle, Naef ne reconnait pas immédiatement
dans le plus ancien sanctuaire retrouvé sous I’église
(«<Romainmotier I») la «chapelle de saint Romain»;
il ne se ralliera que plus tard A cette these, sous I’in-
fluence de Josef Zemp*?. Les historiens de I’architec-
ture de langue allemande® ont généralement accepté la
datation haute de la premiere église de Romainmaétier,
les chercheurs francophones se montrant sceptiques®.

Nous avons mentionné que le corpus des textes les
plus anciens concernant Romainmétier a récemment
fait ’objet d’un réexamen approfondi. En privilégiant
le contexte de production des sources, les chercheurs
ont pu mettre en évidence les stratégies et intéréts
spécifiques aussi bien des moines de Romainmétier
que des Clunisiens dans le rappel des événements du
premier millénaire. Jean-Daniel Morerod interpréte
ces accommodements avec les textes par I’intention
«de défendre I’immunité de Romainmédtier, accordée
par le roi Conrad et appuyée sur I’histoire ancienne

47 De GINGINS-LA-SARRA 1844 (précédé d’une notice préliminaire sur les origines du prieuré de Romainmétier, V-IX). Cette édition du
Cartulaire est aujourd’hui remplacée par I’édition critique d’Alexandre Pahud (PAHUD 1998).
48 A cette époque «dux» désigne — du moins dans certaines régions — le commandant militaire en chef, fonction séparée de ’administration civile

(KATSER 2002).

49 BESSON 1904; mises au point récentes par Gilbert Coutaz (COUTAZ 2001) et par Alexandre Pahud (PAHUD 2003).

50 NAEF 1905/06; NAEF 1906 et 1907.
51 BESSON 1904. Voir aussi MOYSE 1973, 66.
52NAEF 1916, 18; ZEMP 1908.

53 DEUCHLER 1980 et 1985; OSWALD, SCHAEFER, SENNHAUSER 1966, 286-287; SENNHAUSER 1995; SENNHAUSER 2002, 37-38.
54 BACH 1953 (oratoire de saint Romain non conservé; chapelle du VII¢ siecle; chapelle consacrée par Etienne IT en 753); GRODECKI 1979, 64;
HUBERT 1974, 49, note 4 («on a prétendu que la premiere église remontait au V¢ siécle, et la seconde au VII* siecle, mais ce ne sont que des

hypotheses»).

23



24

ROMAINMOTIER: MILLE ANS DE MONACHISME

du monastére: une fondation royale protégée par les
papes», en opposition surtout contre ’intégration de
I’abbaye indépendante dans I’<Eglise clunisienne»®.
Lusage non critique des documents rédigés entre le
Xe et le XII¢ siecle en vue d’interpréter les vestiges ar-
chéologiques en est ainsi devenu problématique.

2.2 Les premieres mentions écrites

La premitre mention univoque de I’existence d’un
établissement conventuel sur le site de Romain-
motier remonte au VII® siecle. Dans sa Vie de saint
Colomban achevée en 642/43, Jonas de Bobbio évoque
la construction d’un monastere au bord du Nozon, a
Iinitiative du dux Chramnelene alias «Felix» (apres
590-vers 672): il «batit un monastere dans le défilé du
Jura, sur la petite riviere du Nozon»**. Avec son frere
Donat, évéque métropolitain de Besangon, ce person-
nage était issu d’une grande famille, les Waldelenus
(Wandalmarus)-Waldelena, laquelle favorisa ’action
missionnaire des moines irlandais”’. Chramnelene,
qui fonda avec sa famille de nombreuses institutions
religieuses tel le couvent de moniales de Baulmes,
ainsi que Jussan-Moutier et Saint-Paul & Besangon
(fig. 19), instaura 2 Romainmotier la regle dite de saint
Colomban et plaga 2 sa téte un certain Siagrins®®. La
fondation recut probablement ’approbation et le sou-
tien de Clovis II, roi de Neustrie et de Burgondie,
auquel elle est attribuée par les documents®. La com-
munauté était certainement déja active lorsqu’elle
accueillit avant 649 saint Wandrille, futur fonda-
teur de l’abbaye de Fontenelle/Saint-Wandrille, en
Normandie®. C’est dans un récit de la vie de ce der-
nier, rédigé vers 700, qu’apparait pour la premiere fois
I’appellation de «monastere qui est appelé Romain»
(«monasterio cognomitatur Romanus») qui, a
I’époque clunisienne, trouvera sa forme actuelle de
Romainmétier («Romanum Monasterium»). Selon
Jean-Daniel Morerod «ce nom a ainsi servi ’effort
soutenu des moines pour donner a leur maison une
histoire si brillante qu’elle en faisait plus quun simple
prieuré clunisien. Voila pourquoi le «monastére de
Romain» ne pouvait que devenir le «monastere ro-
main»*!,

5> MOREROD 2001a, 54.

56 COUTAZ 2001, 35. Voir aussi EGGENBERGER 2018.
57 FAVROD 2004; MOYSE 1973, 96-99; PAHUD 2003.
58 COUTAZ 2001, 35-36.

2.3 Les hypothétiques origines
jurassiennes du monastere

Jusquau XIII¢ siecle, il n’est jamais fait mention
d’une fondation antérieure a celle du VII* siecle. Siun
monastere a existé sur le méme site auparavant, ce-
lui-ci ne laissa aucune trace dans la mémoire du lieu.
Tout au plus peut-on penser que les rédacteurs d’une
chronique rimée composée au XIII¢ siecle a I’abbaye
de Condat ont eu connaissance d’une telle tradition
qui se serait perdue par la suite®?. Ces auteurs font de
Romainmétier le quatriéme monastere fondé par les
deux fréres saints Romain et Lupicin, aprés Condat,
Lauconne (Saint-Lupicin) et I’éphémeére monastere
féminin de La Balme (Saint-Romain-de-Roche),
tous aujourd’hui sur territoire francais (fig. 19). Si les
sources plus anciennes ne permettent pas de confir-
mer explicitement cette affirmation, elles fournissent
quelques indices pour admettre une fondation par
les «Peres du Jura», sinon par Romain au milieu du
Vesiecle, du moins par ses émules dans les décennies
qui suivirent la disparition du saint abbé.

Ainsi, la Vie des Peéres du Jura (512-514) signale
I’existence d’un certain nombre d’établissements
fondés par ces moines, malheureusement sans les
localiser précisément. La mention décisive se trouve
dans le Liber Vitae Patrum (580-590) de Grégoire de
Tours, conservé A I’état de copie dans des versions
plus ou moins altérées par rapport a loriginal, qui
évoque une fondation des saints Romain et Lupicin
en «Alémanie», soit certainement sur le versant est du
Jura ol A cette époque, Romainmotier était le seul
monastere. Fondée vers le milieu du Ve siecle, elle se
situerait alors aux limites septentrionales et orientales
de l’aire d’influence de ’abbaye de Condat tradition-
nellement orientée vers le bassin rhodanien®. Mal-
gré les imprécisions de cette mention (le territoire de
Romainmdtier ne se situe alors pas en Alémanie®), on
imagine mal quel autre monastére jurassien aurait pu
étre visé par le texte de Grégoire de Tours, du moins
parmi ceux qui sont connus, lesquels ont tous été
fondés A une date plus tardive (par exemple Baulmes,
fle-Saint-Pierre sur le lac de Bienne, Matiers [Val-de-
Travers, Vautravers], Moutier-Grandval, Saint-Imier,
Saint-Ursanne, Vermes; fig. 19).

59 Pour la premiere fois, dans la bulle du pape Grégoire V (de 998), reprise par le Cartulaire (PAHUD 1998).

60 PRADIE 2001. Sur la date du passage 2 Romainmatier de saint Wandrille, voir MOYSE 1973, 374.

61 MOREROD 2001b, 282 (sur le nom «<Romainmétier» et ses différentes interprétations).

62 Mais il est tout aussi possible qu’ils aient fait preuve de la méme imagination historique que les auteurs modernes (sur cette question, voir
COUTAZ 2001, 26, note 3; PAHUD 2003, 14-15). On remarquera que, dans le but de défendre ses possessions autour du lac de Joux, Condat
prétendit également que I’un de ses moines, Ponce, avait été a I’origine d’un établissement monastique au Lieu (MOYSE 2001, 28-29).

63 MOYSE 2001, particulierement 23-24.
64 Voir I’encadré p. 48.



On suppose aussi que c’est de monasteres juras-
siens, dont celui des bords du Nozon, qu’était issu un
groupe de religieux, réunis sous le nom de «turmae
Valdensis», venus en 515 rejoindre la nouvelle abbaye
de Saint-Maurice d’Agaune (Agaunum) institution-
nalisée par la maison royale de Burgondie 2 la place
d’une communauté déja existante aupres des sépul-
tures des martyrs de la légion thébaine®. Deux abbés
qui ont connu une certaine renommée littéraire au mi-
lieu du VI¢ siecle ont méme été identifiés: Theodatus
et son disciple Florianus, lequel est dit «de Romeno».
L’origine de ces derniers est cependant controversée®.

2.4 Le monachisme des «Peres du Jura»

Créé probablement au milieu du V¢ siecle (ou peu
apres) et s’inscrivant dans la lignée du mouvement
monastique jurassien, Romainmotier serait ainsi un
des plus anciens monasteres fondés sur le territoire
de la Suisse actuelle. Comme on le sait, les «Peres du
Jura» vivaient leur vocation religieuse dans les années
430 en milieu rural, a’écart des grandes localités, tout
en restant proches des populations locales. C’est ain-
si au sein du massif jurassien, peu habité, que furent
fondés, par saint Romain et son frére Lupicin, Condat
(Saint-Claude), puis Lauconne (Saint-Lupicin) et
— pour les femmes — La Balme (Saint-Romain-de-
Roche; fig. 19).

Rappelons qu’une lignée importante du monachisme
connait son essor en Europe a partir de la seconde
moitié du IV¢ siecle. Dans la vallée du Rhone et ses en-
virons immédiats, le monastere de Lérins (Lerinum),
fondé entre 400 et 410 par saint Honorat sur une
des iles situées au large de Cannes, et les établisse-
ments de saint Jean Cassien 3 Marseille (Saint-Victor,
Saint-Sauveur) et de Caesarius a Arles jouerent un rdle
déterminant dans la diffusion des courants primitifs
du monachisme oriental dont ils avaient personnel-
lement fait ’expérience®”. Ces monasteéres eurent une
influence prépondérante sur la fondation d’autres éta-
blissements monastiques en Gaule, notamment a Lyon
et Auxerre, comme sur les évéques et le personnel ec-
clésiastique, en particulier celui de la vallée du Rhéne
et de la Bourgogne. Saint Romain, quant a lui, a été
formé a la vie monastique a Lyon.

CHAPITRE 2. LES DONNEES HISTORIQUES

Antérieur 2 la diffusion des grandes régles mo-
nastiques dites de saint Colomban au VII® siecle,
puis de saint Benoit aux VII*/VIII siecles, le mona-
chisme jurassien aurait importé, 3 travers I’exemple
de Lérins, une forme se basant sur 1’érémitisme
oriental dit semi-érémitisme, soit la vie en commun
dans des cellules individuelles. On peut déduire du
texte de la Vie des Péres du Jura que les usages suivis
3 Condat s’appuyaient sur des regles écrites. Le
semi-érémitisme premier de saint Romain aurait ainsi
peu A peu évolué vers une vie communautaire orga-
nisée sous 'autorité de son fréere Lupicin, puis de son
successeur saint Oyend. A I’instar de la régle, pro-
vengale, de Caesarius d’Arles, celle de Condat devait
puiser aux mémes sources, soit les usages des abbayes
provengales adaptés aux conditions locales («modele»
des «Peres du Jura»)®s.

On ne connait cependant pas précisément la forme
architecturale que prit ce premier monachisme juras-
sien. A Condat, le site choisi par Romain était situé 2
la limite des zones habitées, pres d’une des rares voies
traversant la chaine jurassienne, et déja occupé avant
’arrivée des moines®. Le lieu était propice a ’exploita-
tion agricole, certes 2 faible rendement comme le rap-
pelle la Vie des Péres du Jura, et bien str alimenté en
eau. Champs de céréales et potager, élevage, voire petit
artisanat sont attestés dés le VI¢ siecle. Selon des écrits
plus tardifs, Romain, rejoint par son frére Lupicin et
deux compagnons, construisirent d’abord des habita-
tions («habitacula») en prévision de I’arrivée de futurs
moines. Par la suite, ces logements, probablement en
bois, furent remplacés par un ample batiment a deux
niveaux, comprenant a [’étage plusieurs pieces, les
«cellules» des moines («indiscretis cellulis»). Détruit
par un incendie, I’établissement monastique dut &étre
reconstruit sous ’abbatiat de saint Oyend (485/490-
512/514). Celui-ci en profita pour réorganiser les ba-
timents monastiques dans un sens communautaire.
I supprima les cellules individuelles primitives, dans
lesquelles les premiers moines avaient pu vivre une
retraite semi-érémitique proche d’un des modeles
monastiques orientaux™. A leur place, il prescrivit la
construction d’un dortoir qui devait rester toujours
éclairé et d’un réfectoire, batiments a la fréquenta-
tion desquels tous les religieux étaient astreints, y
compris I’abbé. Le monastére comprenait plusieurs

65 Sur I’histoire de Saint-Maurice, abbaye (canton du Valais), voir HELVETIA SACRA 1997, 281-370; L’Abbaye de Saint-Maurice d’Aganne

515-2015, 1.

66 DAHHAQOUT 2001a, 187-188; EGGENBERGER 2018; PAHUD 2003, 11.

67 CODOU 2018; GAILLARD, SAPIN 2018; LABROUSSE, CODOU, LE GALL, BERTRAND, GAUDRAT 2005; Lérins, une ile sainte de
PAntiquité an Moyen Age; MOYSE 2001, 17; PRINZ 1988, 47-101, 300-309; DE VOGUE 1991-2008. Voir aussi ARNAUD 2003; Les premiers

monuments chrétiens de la France I, 98-99.

68 DUBREUCQ, LAURANSON-ROSAZ 2003; MOYSE 1973, 58-59. Pour les premieres communautés religieuses en général, voir DE VOGUE
1991-2008; PRADIE 2001. Au sujet des relations avec le Proche-Orient, voir La grande aventure du monachisme entre Orient et Occident;
Le Sinai durant ’Antiquité et le Moyen Age; MOYSE 2001, 17; HELVETIA SACRA 1986, 33-39; PRINZ 1988, 94-101, 300-309.

69 Au sujet des recherches archéologiques a Condat-Saint-Claude, voir BULLY 2009, 268-273; MORDEFROID 1993; MORDEFROID 1995.
La source principale pour se faire une idée de la vie monastique a Condat au début du VI¢siecle est la Vie des Péres du Jura (voir la bibliographie).
Voir aussi DUBREUCQ, LAURANSON-ROSAZ 2003; MOYSE 1973, 283, 444-450.

70 MOYSE 1973, 61-63; PRINZ 1988, 94-97.

25



26

ROMAINMOTIER: MILLE ANS DE MONACHISME

constructions, certaines relativement élaborées
puisqu’elles disposaient d’une entrée («vestibulum»)
et d’une cour («atrium»). Les dépendances agricoles
comprenaient cellier, grenier et moulin A eau. Enfin,
la priere était pratiquée en commun plusieurs fois par
jour dans le lieu de culte («oratorium»), une église dé-
diée aux saints André, Pierre et Paul’.

Si ’on accorde quelque vérité a la tradition, certes
tardive, liant la fondation de Romainmétier 3 Condat,
on peut supposer l’existence de relations anciennes
entre les deux monasteres jurassiens. L’impulsion
pour une telle liaison ne serait pas nécessairement
due aux «Peres du Jura» eux-mémes, mais plutdt aux
fondateurs laics, propriétaires des lieux, qui ne sont
cependant jamais nommés dans les textes. La création
d’un site monastique leur aurait permis d’installer un
point d’appui sur le versant oriental de la chaine ju-
rassique, prés d’une importante route, que le pouvoir
séculier 2 I’ouest du Jura a tenu jusqu’au XII° siecle.
En effet, la région se développant a I’est du Jura, dont
fait partie Romainmadtier, restera sous le controle du
comte de Bourgogne méme apres ’intégration de la
Bourgogne au Saint-Empire en 103372,

Si Romainmétier a connu une évolution similaire
a celle de Condat, le monastere s’en distingue cepen-
dant sur plusieurs points. Ainsi, Romainmétier n’est
pas simplement intégré a un réseau de voies de com-
munication secondaires mais installé proche d’une
ancienne route d’importance internationale reliant
I'Italie et la Gaule, en traversant I’est lémanique, puis
le Jura par le col de Jougne (fig. 1, 19)”. Il est possible
que, plutdt que comme un ermitage, le premier éta-
blissement de Romainmétier ait été immédiatement
congu comme un établissement monacal destiné a la
vie semi-érémitique. Nous ne disposons d’aucune in-
dication sur le nombre de moines qui y résiderent, et
les exemples comparatifs manquent; les données nu-
méraires mentionnées dans la Vie des Peres du Jura
pour les communautés de Saint-Lupicin (150 moines
vers 460-470) ou de La Balme (105 moniales) sont a re-
lativiser et certainement tres exagérées. On peut penser
que le contact avec la liturgie complexe de la grande ab-
baye royale de Saint-Maurice, 2 laquelle contribuérent,
apres 515, des moines jurassiens («laus perennis»), n’a
sans doute pas été sans conséquence sur I’évolution de
Porganisation religieuse de Romainmotier. Le texte de
Grégoire de Tours 2 la fin du méme siecle évoque en
tout cas I’existence d’un monastere bien établi.

2.5 L’abbaye mérovingienne

Lorsque, dans la premiere moitié du VII® siecle,
Romainmdtier est «(re-)fondé» par le dux
Chramneléne, comme on I’a vu, son passé jurassien
n’a apparemment plus laissé de traces dans la mémoire
du lieu. L’absence de toute mention de Romainmétier
a partir de la seconde moitié du VI¢siecle incita les his-
toriens a conclure 3 un abandon du couvent, comme
le cas se présentait alors pour nombre de fondations
primitives de ce type. Les raisons en restent incon-
nues, qu’il s’agisse d’une lente décadence ou d’un dé-
part subit apres une destruction violente; I’hypothese
d’une incursion des Alamans en 610, souvent avancée,
parait d’autant moins plausible que le théitre des opé-
rations, situé entre le Rhin et [’Aar, parait bien éloigné
du Jura vaudois™. Or, I’existence de Romainmétier
n’étant jamais explicitement attestée dans les docu-
ments écrits avant sa refondation, il n’est gueére justifié
d’interpréter ce vide comme une éclipse. D’ailleurs,
pour les temps qui suivirent, les historiens n’ont plus
jamais porté une telle appréciation sur I’absence de
documents, méme de plus longue durée: en effet, il
s’écoulera plus d’un siecle jusqu’a la date de 753 2 la-
quelle le Cartulaire situe, avec la visite supposée du
pape Etienne II, le prochain événement, sans pour
autant que I’on en déduise un quelconque déclin de
Romainmatier.

Il semble donc que I’intervention de Chramneléne
doive s’inscrire dans le contexte d’un mouvement mo-
nastique en général et non étre obligatoirement assi-
milée A la «refondation» d’un établissement déserté et
en ruine. En d’autres termes, il s’agirait plutdt de la
modernisation d’une communauté conventuelle qui
n’était plus en accord avec son temps et dont Ieffec-
tif s’était peut-&tre réduit peu A peu. Les instigateurs
de telles revitalisations, soit les moines missionnaires
d’Irlande, étaient en étroite relation avec des notables
francs et burgondes. ’abbaye de Luxeuil, dont la fon-
dation est attribuée a I’initiative de saint Colomban, a
pu jouer ici un rédle essentiel, comme ce fut le cas ail-
leurs”. Avec sa restauration intervenue avant 642/43,
Romainmdtier intégrait donc le réseau des monas-
teres initiés par [’action des moines irlandais. Avant
649, la communauté accueillit ainsi pour quelque
temps saint Wandrille, venu de Bobbio en Italie. On
I’a vu, c’est A cette époque aussi qu’il regut son nom,
«Romanus». Dés lors, I'usage suivi 2 Romainmotier

7t MOYSE 1973, 61-63, 449-450; MOYSE 2001, 19. Voir aussi BONNERUE 1995; BULLY 2005, 58-59; DESC(EUDRES 2016;

SENNHAUSER 2004, 292-293.
72 Voir pp. 159-160, et I’encadré pp. 109-111.

73 On remarquera cependant qu’a partir d’un certain moment, le monastere ne servit plus de lieu d’étapes pour les voyageurs laics qui apparemment

privilégierent Orbe avant de traverser le Jura (MOREROD 1997).
74 PAHUD 2003, 13. A ce sujet, voir aussi I’encadré p. 48.

75 Voir I’encadré p. 48. Au sujet du soutien apporté par I’aristocratie de Neustrie, d’Austrasie et de Burgondie aux monasteres fondés avec le
soutient des moines irlandais, voir MOYSE 1973, 470-474, en particulier 473 (pour Moyse, le colombanisme constituait une véritable «religion»
d’Etat). Voir aussi MOYSE 2000; PRINZ 1988, 121-185; RICHE 2000. Au sujet de Luxeuil (France), voir BULLY 2018; Columbanus and
Merovingian Monasticism; Colomban et son influence, moines et monastéres du Haut Moyen Age en Europe. Les fondations ou «refondations»
tirant leur origine de Luxeuil sont estimées entre 48 et 65, selon qu’il s’agisse de créations assurées ou hypothétiques (MOYSE 2000, 72-73).



était sans doute la régle dite de saint Colomban, intro-
duite a Luxeuil et, de 13, diffusée plus largement dans
le réseau monastique, en tout cas dans un premier
temps. Il est probable que la regle de saint Benoit,
mieux adaptée au gouvernement d’une communauté,
s’imposa dés la fin du VII® ou dans le courant du VIII®
siecle’.

Lun des événements les plus fameux de Ihisto-
riographie de Romainmétier est le séjour suppo-
sé d’Etienne II (752-757) 2 Romainmétier, en 753.
Le pontife aurait consacré lors de son passage «des
églises» («ecclesias») en I’honneur des saints Apotres
(Pierre et Paul) et appelé le monastere «romain»’. Cet
épisode n’est cependant connu que par des sources
tardives, par une «copie» du XI¢ siecle d’un privilege
du pape Grégoire V (rédigé en 998), une lettre apo-
cryphe du pape Clément II (1046-1047; rédigée vers
1047) —le premier qualifié de «douteux», la seconde de
«fausse» par Jean-Daniel Morerod” —ainsi que la pré-
face du Cartulaire rédigée au X1I¢ siecle. Les faits rap-
portés ont souvent été mis 2 profit pour situer ’ache-
vement de nouveaux lieux de culte, dont la deuxieme
église découverte lors des investigations de 1899-1915
(«Romainmétier II»; fig. 7a); ils ont aussi servi a da-
ter 'ambon portant le nom d’un abbé, Gudinus, re-
trouvé en fouilles et toujours conservé dans 1’église
(fig. 26, 56)°. Mais, en insistant notamment sur la
protection pontificale accordée par Etienne, le récit
était tres probablement plus orienté par la situation de
Romainmétier aux XI¢/XII¢ siecles qu’il ne décrit la
réalité du milieu du VIII* siecle®.

2.6 L’abbaye rodolphienne et son
incorporation a Cluny

On ne sait rien de str de I’histoire du monastere a
I’époque carolingienne. Quelle était alors son organi-
sation? De quelles protections pouvait-il bénéficier?
Ce n’est qu’apres la mort de ’empereur Charles 111
le Gros (888) que le monastere réapparait dans les
sources, au moment de la constitution de la maison
royale de Bourgogne (888-1032)*'. Quelques décennies
auparavant, il est possible que ’abbé de Saint-Maurice
(et de Luxeuil) Hucbert se soit emparé de Romain-

76 MOYSE 1973, 102, 410-426; HELVETTA SACRA 1986, 291, note 32.
77 MOREROD 2001a; PAHUD 2003, 23-32.

78 MOREROD 2001a, 52. Voir aussi PAHUD 2001, 67, note 14, 71.

79 Au sujet de I'ambon, voir le chapitre 4, pp. 169-198.

80 MOREROD 2001a. Voir aussi EGGENBERGER 2018.

81 DEMOTZ 2008; SPM VII, 27-45.

82 MOREROD 2000, 61-65; PAHUD 2001, 65.

CHAPITRE 2. LES DONNEES HISTORIQUES

motier comme il I’avait fait d’autres possessions ec-
clésiastiques. En effet, les biens d’"Hucbert, défait par
Conrad, comte d’Auxerre, vers 864, passérent par
héritage des mains du vainqueur 2 son fils Rodolphe,
premier roi de Bourgogne et nouveau maitre de la ré-
gion®2. Il est probable que les Rodolphiens détenaient
alors ’abbatiat laic de Romainmétier comme ils pos-
sédaient celui de Saint-Maurice et qu’ils accaparérent
une partie de ses biens.

Le 10 juin 888, Rodolphe I* octroya I’abbaye a sa
sceur, Adélaide, épouse du duc Richard le Justicier;
sans doute en raison de cette donation, elle porta par
la suite le titre d’abbesse®. Cet acte est le premier
promulgué par le nouveau roi, couronné en janvier
de la méme année a Saint-Maurice d’Agaune®. Une
de ses clauses autorisait Adélaide a léguer le monas-
tere a celui quelle choisirait parmi ses héritiers, un
droit qu’elle voulut faire valoir en faveur de I’abbaye
de Cluny. Le 14 juin 928/29, en effet, Adélaide légua
Romainmédtier, «construit en ’honneur des princes
des Apédtres Pierre et Paul», au jeune abbé Odon de
Cluny (927-942)%, monastere fondé vingt ans aupa-
ravant (909/10), par Guillaume d’Aquitaine (et duc
d’Auvergne et comte de Micon) dans le duché de
Bourgogne, tenu par Richard le Justicier. Ce docu-
ment est «le premier titre juridique légitimant son in-
corporation dans ’ordre de Cluny en formation» et la
premiere donation d’un monastere 2 celui-ci, attestée
par acte®. L’intention d’Adélaide était de restaurer
le monastere et de célébrer, par un don pieux, la mé-
moire des siens. Elle souhaitait créer une congréga-
tion unique, bien qu’établie en deux lieux distincts,
qui aurait réuni Romainmétier et Cluny 2 titre égal,
conduite par le méme abbé, élu par les moines des
deux monasteres.

Dacte original, qui s’apparente 3 un «testament», est
perdu et n’est connu qu’a travers des «copies» dont
les plus anciennes remontent au XI¢ siecle. D’apres
Dominique Iogna-Prat, la donation n’a «cependant
aucune raison d’étre suspectée»”. En effet, en 931, un
privilege du pape Jean XI en rappelle ’existence®®. Par
contre, la mention de I’union des deux abbayes parait
se référer, plutot qu’a la situation de la premiére moi-
tié du X, 2 celle des XI¢/XII¢ siecles, lorsque Cluny
préparait la relégation des monasteres affiliés au rang

83 En dernier lieu, PAHUD 2008, 423; DEMOTZ 2008, en particulier 83-84, 98, note 239, 179-180 (sur le titre d’abbesse, voir p. 179).
84 Monumenta Germaniae Historica, Die Urkunden der Burgundischen Rudolfinger, n° 3.

85 PAHUD 1998, 75-76, n° 3; PAHUD 2008, 356-357.

86 PAHUD 2001, 73. Voir aussi HAUSMANN 2001a, 121-122; REBETEZ 2001, 77-78.

87 IOGNA-PRAT 2001, 92. Voir aussi PAHUD 1998, 19-21, 74-81, n° 3.
88 PAHUD 2001, 70.
89 Voir I’encadré p. 76.

27



28

ROMAINMOTIER: MILLE ANS DE MONACHISME

de simples prieurés étroitement liés A ’abbaye mere®.
On peut donc y voir les mémes motifs que Jean-Daniel
Morerod évoque pour le texte anachronique du
Cartulaire mentionnant la protection «romaine» par
le pape Etienne II lors de sa visite en 753: 'ambition
d’Adélaide de réunir les deux institutions sous I’auto-
rité d’un méme abbé pourrait étre une interpolation
tardive, 3 un moment ot les moines de Romainmotier
cherchaient 2 résister a I’emprise croissante de Cluny.
Selon le «testament» d’Adélaide, le monastere des
bords du Nozon aurait alors été a 1’état d’abandon,
vidé de ses moines®, et la lettre du pape Clément II
évoque pour cette époque sa destruction par «de mé-
chants hommes et de ficheux voisins»*. Quoi qu’il
en soit, la donation semble montrer que le monas-
tere avait besoin d’un renouvellement pour lequel
Adélaide espéra trouver en Cluny un partenaire
idéal. Bien que ce soit avant tout des motifs écono-
miques qui poussaient maints seigneurs a céder leur
modeste établissement religieux 2 des monasteres
réformateurs, au nombre desquels se trouvait Cluny,
leur préservant ainsi d’importants investissements,
d’autres le faisaient dans lespoir que cette nouvelle
protection contribuit A réformer une vie monacale
devenue désuete. Vers 930, Cluny est cependant en-
core loin d’étre aussi puissant et structuré qu’il le sera
a partir de la fin du X¢ siecle, lorsque I’abbé Odilon en
prendra la téte. Le «testament» d’Adélaide resta ce-
pendant sans suite. L’abbé de Cluny, qui obtint pour-
tant une confirmation de la donation auprés du pape
Jean XI en 931, n’a apparemment pas pu exercer son
autorité sur le monastére. Dans la politique territo-
riale des Rodolphiens, le monastére, qui contrdlait le
passage entre les deux versants du Jura, jouait un rdle
essentiel. On peut penser que la cession de Romain-
mdtier contrevenait A la volonté de Rodolphe II, le-
quel, contrairement A son pére et A sa tante, ne s’est pas
montré favorable aux institutions religieuses; on ne
lui connait d’ailleurs aucune donation a une église®.
Les Rodolphiens réalisérent néanmoins une ré-
forme du monastére: en 966, un manuscrit signale

que la famille royale dispose a nouveau de sa posses-
sion et que Romainmétier abrite alors des chanoines,
qui sont au nombre d’au moins sept®. Rappelons que
I’abbaye de Saint-Maurice, avant de passer sous le
contrdle de la famille royale des Rodolphiens, avait
également été confiée au IX¢ siecle 2 une communauté
de chanoines pour finalement étre soumise, en 1128,
3 la régle augustinienne; ce fut éventuellement aussi le
cas de Payerne, ol un établissement canonial, fondé
avant 961, a précédé la venue des Clunisiens’. Ainsi, il
est tout a fait possible qu’apres la tentative avortée de
cession A Cluny, une réforme canoniale sur le modele
de celle de ces deux autres abbayes fut introduite a
Romainmétier. On peut penser que, si la prétendue
lettre du pape Clément II, rédigée vers 1047, évoque
des «personnes méchantes» qui auraient ruiné 1’ab-
baye de Romainmétier, cette source émanant des
Clunisiens force sans doute le trait pour mettre en
valeur I’ceuvre de réforme de ’abbaye bourguignonne
qui avait entre-temps repris Romainmétier et & nou-
veau introduit la régle bénédictine.

Le roi Conrad, fils et successeur de Rodolphe II,
renoua effectivement avec une politique plus favo-
rable aux abbés de Cluny auxquels il restitua Romain-
motier avant la mort de sa femme Mathilde, inter-
venue entre 981 et 990. L’histoire de cette seconde
donation ne peut, elle non plus, étre retracée avec pré-
cision. L’acte original en est, en effet, perdu et la ces-
sion n’est connue que par la mention qu’en fait la bulle
du pape Grégoire V (rédigée en 998)” — elle méme
connue qu’a travers de «copies» dont I’authenticité
est jugée douteuse — et par sa mention dans la lettre
apocryphe de Clément II déja citée. Contrairement 2
la préface du Cartulaire bien plus tardive, ces textes
ne mentionnent pas la donation d’Adélaide 2 Cluny.
Quoiqu’il en fit, elle s’intégre dans une politique plus
générale des Rodolphiens en faveur de Cluny. L’in-
tervention de la sceur du roi, ’'impératrice Adélaide,
fut certainement décisive, comme elle 1’a été pour
Payerne et Saint-Victor de Geneve (fig. 34), méme si

ses effets furent retardés d’un demi-siecle®.

90 «Quod sane prefatum Romanis monasterium olim in honore apostolorum principium Petri scilicet et Pauli sub monasticha professione fuerat
constructum sed modo ab eorum habitatione privatum penitus» (PAHUD 1998, 75-76, n° 3).

9THELVETTA SACRA 1986, 293.
92 DEMOTZ 2008, en particulier 179-180, 286.
93 PAHUD 2008, 357-359; REBETEZ 2001, 78-80.

94 HELVETTA SACRA 1991, 392-393; HELVETTA SACRA 1997, 291-294, 302-307.

95 PAHUD 1998, 81-85, n° 4; PAHUD 2008, 357-359.

96 Sur I’importance de Cluny dans la politique rhodolphienne a cette époque, voir DEMOTZ 2008, 285-289.



	Les données historiques : quelques remarques sur l'essor du monastère de Romainmôtier pendant le haut Moyen Âge

