
Zeitschrift: Cahiers d'archéologie romande

Herausgeber: Bibliothèque Historique Vaudoise

Band: 183 (2020)

Artikel: Romainmôtier: mille ans de monachisme : résultats des recherches
archéologiques entre 1971 et 2006. Volume 1, Les résultats en lien
avec leurs contextes historiques

Autor: Eggenberger, Peter / Perréard Lopreno, Geneviève / Schätti, Nicolas

Kapitel: 2: Les données historiques : quelques remarques sur l'essor du
monastère de Romainmôtier pendant le haut Moyen Âge

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1052844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1052844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


22 ROMAINMÔTIER: MILLE ANS DE MONACHISME

2 Les données historiques: quelques remarques sur l'essor du monastère
de Romainmôtier pendant le haut Moyen Âge
Nicolas SCHÄTTI (en collaboration avec Peter EGGENBERGER)

La tradition historique a joué un rôle essentiel dans les publications archéologiques portant sur
Romainmôtier. Les quelques rares textes antérieurs à son intégration dans l'«Eglise clunisienne»

au Xe siècle furent mis en relation avec les principales structures retrouvées en fouilles lors de la
restauration de 1899-1915, pour lesquelles l'archéologie ne fournissait pas de datation absolue38.

Ce faisant, on n'a pas toujours pris la mesure du caractère lacunaire et, surtout, des ambiguïtés de

ces documents, liées en particulier au contexte de leur production. On ne conserve, en effet, pas
d'actes produits par le couvent de Romainmôtier avant la fin du IXe siècle, comme on le verra. Ce
n'est qu'après l'arrivée des Clunisiens que les sources vont se multiplier, surtout à partir du XIe
siècle.

Ce sont essentiellement deux types de textes qui nous renseignent sur l'histoire la plus ancienne
du monastère39. Premièrement, des mentions de l'abbaye, plus ou moins explicites, dans des

documents littéraires du haut Moyen Age, et, deuxièmement, le rappel par les moines de Romainmôtier

de faits et d'actes antérieurs à leur passage dans le cercle des établissements affiliés à Cluny
(fig. 34). Les événements ainsi documentés, surtout ceux transmis par le Cartulaire de Romainmôtier,

rédigé entre 1126 et 1178, posent de délicats problèmes d'interprétation. C'est ce qu'a bien mis
en évidence la recherche historique la plus récente. L'ouvrage collectif Romaninmôtier: Histoire
de l'abbaye, publié en 2001 sous la direction de Jean-Daniel Morerod, passe ainsi en revue les

principaux points qui font débat et fait l'examen critique de l'histoire médiévale du monastère. Par

ailleurs, les travaux d'Alexandre Pahud, qui a pris en charge en 1998 la réédition scientifique du
Cartulaire et, dans le cadre de sa thèse soutenue en 2008, l'étude du Chartrier de Romainmôtier
avant la fin du XIIe siècle, fournissent désormais une base mieux assurée aux recherches futures40.

2.1 Entre archéologie et interprétation
des sources écrites

L'historiographie de Romainmôtier débute au Moyen
Âge. Dès le XIe siècle, elle est animée par des intentions
contradictoires. En se penchant sur l'histoire du monastère,

la visée première des Clunisiens était de consolider
la légitimité de leur présence au bord du Nozon. Mais

en rappelant un certain nombre d'événements - réels,

arrangés ou fictifs - précédant leur incorporation à

Cluny, les moines de Romainmôtier avaient aussi pour
but de renforcer leur position face à un ordre enclin à

réduire leur autonomie ancestrale. Quelles que fussent
leurs arrière-pensées, les religieux cherchaient avant

tout à établir de manière incontestable l'inviolabilité de

leurs droits en la fondant sur des protections et privilèges

dont le monastère avait pu jouir de toute ancienneté41.

L'auteur de la préface du Cartulaire a synthétisé
les jalons essentiels de cette histoire dans le second tiers
du XIIe siècle. Il attribue la fondation de Romainmôtier

au roi mérovingien Clovis II («Llodoveus rex»), relate le

passage du pape Etienne II, en 753, qui aurait consacré
les églises («ecclesias») du monastère et lui aurait donné

son nom «Romain», signale la déchéance des lieux
(«qui locus a malus hominibus et ab inportunis vicinis

postea destitutus extitit») qui précède le don du monastère

fait à l'abbé Odon de Cluny (927-942) par Adélaïde
de Bourgogne, puis sa restitution par son petit-neveu
Conrad le Pacifique et sa femme Mathilde. Enfin, il
n'oublie pas de rappeler l'activité des premiers abbés

de Cluny dans la défense des droits de leur monastère,
notamment l'œuvre des saints Odilon et Hugues que
sanctionne une bulle du pape Léon IX lors de sa venue
en 105042.

Ce récit peut se fonder sur un certain nombre
d'actes, réunis en «copie» dans le corps du Cartulaire,
dont la donation d'Adélaïde de 928/2943 et un privilège

du pape Grégoire V (rédigé en 9 9 8)44. C'est au

XIIIe siècle qu'apparaît une autre version des

origines de Romainmôtier, propagée par l'abbaye béné-

38 Voir pp. 11-12, 23.
39 Bibliographie concernant Romainmôtier par Gilbert Coutaz (HELVETIA SACRA 1986), Germain Hausmann (HELVETIA SACRA 1991) et

Romainmôtier: Histoire de l'abbaye. Au sujet des archives et de la bibliothèque de Romainmôtier, voir DAHHAOUI 2001a.
40 PAHUD 1998; PAHUD 2001; PAHUD 2003; PAHUD 2018.
41 MOREROD 2001a, 57-58, 279-282. Au sujet de la délicate interprétation des sources écrites du haut Moyen Âge évoquant ou suggérant

l'existence de l'abbaye de Romainmôtier, voir l'encadré pp. 36-37.
42 VON PLANTA 2001. Au sujet de la politique mémorielle de Cluny à Romainmôtier, voir PAHUD 2003.
43 PAHUD 1998, 74-81, n° 3; PAHUD 2008, 356-357.
44 PAHUD 1998, 81-85, n° 4; PAHUD 2008, 357.



CHAPITRE 2. LES DONNÉES HISTORIQUES 23

dictine de Condat (puis Saint-Oyend, aujourd'hui
Saint-Claude, en France; fig. 19). Cherchant à

promouvoir le rayonnement de leur propre couvent,
les moines jurassiens font remonter la création de

Romainmôtier au Ve siècle et l'attribuent aux fondateurs

de leur abbaye, les saints Romain (vers 390 ou
403-460 ou 463) et Lupicin (vers 400-vers 480/493).
À Romainmôtier, cette tradition ne sera reprise qu'en
1519, dans YHistoire de la fondation et des revenus du
monastère de Romainmôtier rédigée par le bourgeois
de Romainmôtier, Aymonet Pollens, notaire et
commissaire des extentes du monastère. Pollens trouve
dans l'étymologie la meilleure preuve de la fondation
de saint Romain («a quo Romanum nomen accepit»)45.

L'histoire positive du XIXe siècle contestera cette
tradition jurassienne, lui préférant l'autorité plus
ancienne du Cartulaire. En 1841, Frédéric de Charrière,
dont l'étude se base sur un large dépouillement du

corpus des sources clunisiennes, constate que l'on
ne peut «raisonnablement supposer que si le couvent
avait été fondé par saint Romain, aucune mention
n'eût été faite de lui, dans le nombre énorme de chartes

sur ce monastère qui nous sont parvenues», en

soulignant par ailleurs qu'il n'y est même pas nommé46. Il
s'étonne aussi que les ermites jurassiens n'aient laissé

aucun souvenir dans la liturgie, en particulier le culte
des saints. Il conteste enfin l'étymologie du nom
de Romainmôtier, auquel il oppose l'interprétation
clunisienne de «monastère romain».

Quelques années plus tard, la question de l'«Origine
du prieuré de Romainmôtier» est reprise par le baron
Frédéric de Gingins-La-Sarra dans une notice
préliminaire à son édition du Cartulaire*7. Les nouvelles

pièces qu'il peut verser au dossier, publiées notamment

dans les Monumenta germanica, lui permettent
de reconnaître la première mention certaine du
monastère dans la Vie de saint Colomban, hagiographie
rédigée par Jonas de Bobbio vers 642/43. Il identifie
aussi un autre fondateur de Romainmôtier en la
personne du dux Chramnelène (Chramnelenus; «dux in

pago Ultrajorano»48). Celui-ci vécut à l'époque de

Clovis II, roi de Neustrie et de Burgondie (639-657),
identifié comme le «Flodoveus» du Cartulaire, lequel
n'aurait donc pas été à l'origine de la fondation de son
vassal, mais l'aurait seulement sanctionnée.

Au début du XXe siècle, la recherche allait prendre
deux orientations concordantes. D'une part, une
interprétation des textes par le futur évêque de Lausanne,
Genève et Fribourg, Marius Besson, donna une base

plus solide au lien soupçonné entre Romainmôtier et
les premières fondations monastiques jurassiennes
du Ve siècle49. D'autre part, les explorations
archéologiques de l'édifice et de son sous-sol, conduites par
l'archéologue cantonal Albert Naef lors de la restauration

de 1899-1915, fournirent une somme considérable

de connaissances sur l'évolution de l'église et de

son environnement (fig. 7)50. Grâce à la découverte,
sous l'église actuelle, de deux lieux de culte successifs

antérieurs à la donation de l'abbaye à Cluny au
Xe siècle («Romainmôtier I et II»), les conjonctures
historiques acquirent une évidence matérielle. Même
si les recherches historique et archéologique ne sont

pas parvenues à apporter la preuve irréfutable qui
justifierait une fondation antérieure au VIIe siècle,

ce récit des origines est aujourd'hui communément
admis par la critique, parfois «avec une légère nuance
d'hésitation»51.

La mise en parallèle des chronologies établies sur la
base des textes avec les étapes de développement du
site dévoilées par les fouilles reste cependant délicate.
Dans ses travaux publiés lors des fouilles du début
du XXe siècle, Naef ne reconnaît pas immédiatement
dans le plus ancien sanctuaire retrouvé sous l'église
(«Romainmôtier I») la «chapelle de saint Romain»;
il ne se ralliera que plus tard à cette thèse, sous
l'influence de Josef Zemp52. Les historiens de l'architecture

de langue allemande53 ont généralement accepté la
datation haute de la première église de Romainmôtier,
les chercheurs francophones se montrant sceptiques54.

Nous avons mentionné que le corpus des textes les

plus anciens concernant Romainmôtier a récemment
fait l'objet d'un réexamen approfondi. En privilégiant
le contexte de production des sources, les chercheurs

ont pu mettre en évidence les stratégies et intérêts
spécifiques aussi bien des moines de Romainmôtier

que des Clunisiens dans le rappel des événements du

premier millénaire. Jean-Daniel Morerod interprète
ces accommodements avec les textes par l'intention
«de défendre l'immunité de Romainmôtier, accordée

par le roi Conrad et appuyée sur l'histoire ancienne

45 DE CHARRIÈRE 1844, 807-810, n° 73; PAHUD 2008,10-11.
46 DE CHARRIÈRE 1841, 7-8, note 2.
47 De GINGINS-LA-SARRA 1844 (précédé d'une notice préliminaire sur les origines du prieuré de Romainmôtier, V-IX). Cette édition du

Cartulaire est aujourd'hui remplacée par l'édition critique d'Alexandre Pahud (PAHUD 1998).
48 À cette époque «dux» désigne - du moins dans certaines régions - le commandant militaire en chef, fonction séparée de l'administration civile

(KAISER 2002).
49 BESSON 1904; mises au point récentes par Gilbert Coutaz (COUTAZ 2001) et par Alexandre Pahud (PAHUD 2003).
50 NAEF 1905/06; NAEF 1906 et 1907.
51 BESSON 1904. Voir aussi MOYSE 1973, 66.
52 NAEF 1916,18; ZEMP 1908.
53 DEUCHLER 1980 et 1985; OSWALD, SCHAEFER, SENNHAUSER 1966, 286-287; SENNHAUSER 1995; SENNHAUSER 2002, 37-38.
54 BACH 1953 (oratoire de saint Romain non conservé; chapelle du VIIe siècle; chapelle consacrée par Étienne II en 753); GRODECKI 1979, 64;

HUBERT 1974, 49, note 4 («on a prétendu que la première église remontait au Ve siècle, et la seconde au VIIe siècle, mais ce ne sont que des

hypothèses»).



24 ROMAINMÔTIER: MILLE ANS DE MONACHISME

du monastère: une fondation royale protégée par les

papes», en opposition surtout contre l'intégration de

l'abbaye indépendante dans l'«Eglise clunisienne»55.

L'usage non critique des documents rédigés entre le

Xe et le XIIe siècle en vue d'interpréter les vestiges
archéologiques en est ainsi devenu problématique.

2.2 Les premières mentions écrites

La première mention univoque de l'existence d'un
établissement conventuel sur le site de Romain-
môtier remonte au VIIe siècle. Dans sa Vie de saint
Colomban achevée en 642/43, Jonas de Bobbio évoque
la construction d'un monastère au bord du Nozon, à

l'initiative du dux Chramnelène alias «Lelix» (après
590-vers 672): il «bâtit un monastère dans le défilé du

Jura, sur la petite rivière du Nozon»56. Avec son frère

Donat, évêque métropolitain de Besançon, ce personnage

était issu d'une grande famille, les Waldelenus

(Wandalmarus)-Waldelena, laquelle favorisa l'action
missionnaire des moines irlandais57. Chramnelène,
qui fonda avec sa famille de nombreuses institutions
religieuses tel le couvent de moniales de Baulmes,
ainsi que Jussan-Moutier et Saint-Paul à Besançon
(fig. 19), instaura à Romainmôtier la règle dite de saint
Colomban et plaça à sa tête un certain Siagrius58. La
fondation reçut probablement l'approbation et le soutien

de Clovis II, roi de Neustrie et de Burgondie,
auquel elle est attribuée par les documents59. La
communauté était certainement déjà active lorsqu'elle
accueillit avant 649 saint Wandrille, futur fondateur

de l'abbaye de Lontenelle/Saint-Wandrille, en
Normandie60. C'est dans un récit de la vie de ce
dernier, rédigé vers 700, qu'apparaît pour la première fois

l'appellation de «monastère qui est appelé Romain»
(«monasterio cognomitatur Romanus») qui, à

l'époque clunisienne, trouvera sa forme actuelle de

Romainmôtier («Romanum Monasterium»). Selon

Jean-Daniel Morerod «ce nom a ainsi servi l'effort
soutenu des moines pour donner à leur maison une
histoire si brillante qu'elle en faisait plus qu'un simple
prieuré clunisien. Voilà pourquoi le «monastère de

Romain» ne pouvait que devenir le «monastère
romain»61.

2.3 Les hypothétiques origines
jurassiennes du monastère

Jusqu'au XIIIe siècle, il n'est jamais fait mention
d'une fondation antérieure à celle du VIIe siècle. Si un
monastère a existé sur le même site auparavant,
celui-ci ne laissa aucune trace dans la mémoire du lieu.
Tout au plus peut-on penser que les rédacteurs d'une
chronique rimée composée au XIIIe siècle à l'abbaye
de Condat ont eu connaissance d'une telle tradition
qui se serait perdue par la suite62. Ces auteurs font de

Romainmôtier le quatrième monastère fondé par les

deux frères saints Romain et Lupicin, après Condat,
Lauconne (Saint-Lupicin) et l'éphémère monastère
féminin de La Balme (Saint-Romain-de-Roche),
tous aujourd'hui sur territoire français (fig. 19). Si les

sources plus anciennes ne permettent pas de confirmer

explicitement cette affirmation, elles fournissent
quelques indices pour admettre une fondation par
les «Pères du Jura», sinon par Romain au milieu du
Ve siècle, du moins par ses émules dans les décennies

qui suivirent la disparition du saint abbé.

Ainsi, la Vie des Pères du Jura (512-514) signale
l'existence d'un certain nombre d'établissements
fondés par ces moines, malheureusement sans les

localiser précisément. La mention décisive se trouve
dans le Liber Vitae Patrum (580-590) de Grégoire de

Tours, conservé à l'état de copie dans des versions

plus ou moins altérées par rapport à l'original, qui
évoque une fondation des saints Romain et Lupicin
en «Alémanie», soit certainement sur le versant est du

Jura où, à cette époque, Romainmôtier était le seul

monastère. Londée vers le milieu du Ve siècle, elle se

situerait alors aux limites septentrionales et orientales
de l'aire d'influence de l'abbaye de Condat
traditionnellement orientée vers le bassin rhodanien63. Malgré

les imprécisions de cette mention (le territoire de

Romainmôtier ne se situe alors pas en Alémanie64), on
imagine mal quel autre monastère jurassien aurait pu
être visé par le texte de Grégoire de Tours, du moins
parmi ceux qui sont connus, lesquels ont tous été

fondés à une date plus tardive (par exemple Baulmes,
Ile-Saint-Pierre sur le lac de Bienne, Môtiers [Val-de-
Travers, Vautravers], Moutier-Grandval, Saint-Imier,
Saint-Ursanne, Vermes; fig. 19).

55 MOREROD 2001a, 54.
56 COUTAZ 2001, 35. Voir aussi EGGENBERGER 2018.
57 FAVROD 2004; MOYSE 1973, 96-99; PAHUD 2003.
58 COUTAZ 2001, 35-36.
59 Pour la première fois, dans la bulle du pape Grégoire V (de 998), reprise par le Cartulaire (PAHUD 1998).
60 PRADIÉ 2001. Sur la date du passage à Romainmôtier de saint Wandrille, voir MOYSE 1973, 374.
61 MOREROD 2001b, 282 (sur le nom «Romainmôtier» et ses différentes interprétations).
62 Mais il est tout aussi possible qu'ils aient fait preuve de la même imagination historique que les auteurs modernes (sur cette question, voir

COUTAZ 2001, 26, note 3; PAHUD 2003, 14-15). On remarquera que, dans le but de défendre ses possessions autour du lac de Joux, Condat
prétendit également que l'un de ses moines, Ponce, avait été à l'origine d'un établissement monastique au Lieu (MOYSE 2001, 28-29).

63 MOYSE 2001, particulièrement 23-24.
64 Voir l'encadré p. 48.



CHAPITRE 2. LES DONNÉES HISTORIQUES 25

On suppose aussi que c'est de monastères jurassiens,

dont celui des bords du Nozon, qu'était issu un
groupe de religieux, réunis sous le nom de «turmae
Valdensis», venus en 515 rejoindre la nouvelle abbaye
de Saint-Maurice d'Agaune (Agaunum) institutionnalisée

par la maison royale de Burgondie à la place
d'une communauté déjà existante auprès des sépultures

des martyrs de la légion thébaine65. Deux abbés

qui ont connu une certaine renommée littéraire au
milieu du VIe siècle ont même été identifiés: Theodatus

et son disciple Florianus, lequel est dit «de Romeno».

L'origine de ces derniers est cependant controversée66.

2.4 Le monachisme des «Pères du Jura»

Créé probablement au milieu du Ve siècle (ou peu
après) et s'inscrivant dans la lignée du mouvement
monastique jurassien, Romainmôtier serait ainsi un
des plus anciens monastères fondés sur le territoire
de la Suisse actuelle. Comme on le sait, les «Pères du

Jura» vivaient leur vocation religieuse dans les années

430 en milieu rural, à l'écart des grandes localités, tout
en restant proches des populations locales. C'est ainsi

au sein du massif jurassien, peu habité, que furent
fondés, par saint Romain et son frère Lupicin, Condat
(Saint-Claude), puis Lauconne (Saint-Lupicin) et

- pour les femmes - La Balme (Saint-Romain-de-
Roche; fig. 19).

Rappelons qu'une lignée importante du monachisme
connaît son essor en Europe à partir de la seconde

moitié du IVe siècle. Dans la vallée du Rhône et ses

environs immédiats, le monastère de Lérins (Lerinum),
fondé entre 400 et 410 par saint Honorât sur une
des îles situées au large de Cannes, et les établissements

de saint Jean Cassien à Marseille (Saint-Victor,
Saint-Sauveur) et de Caesarius à Arles jouèrent un rôle
déterminant dans la diffusion des courants primitifs
du monachisme oriental dont ils avaient personnellement

fait l'expérience67. Ces monastères eurent une
influence prépondérante sur la fondation d'autres
établissements monastiques en Gaule, notamment à Lyon
et Auxerre, comme sur les évêques et le personnel
ecclésiastique, en particulier celui de la vallée du Rhône
et de la Bourgogne. Saint Romain, quant à lui, a été

formé à la vie monastique à Lyon.

Antérieur à la diffusion des grandes règles
monastiques dites de saint Colomban au VIIe siècle,

puis de saint Benoît aux VIIe/VIIIe siècles, le
monachisme jurassien aurait importé, à travers l'exemple
de Lérins, une forme se basant sur l'érémitisme
oriental dit semi-érémitisme, soit la vie en commun
dans des cellules individuelles. On peut déduire du

texte de la Vie des Pères du Jura que les usages suivis
à Condat s'appuyaient sur des règles écrites. Le
semi-érémitisme premier de saint Romain aurait ainsi

peu à peu évolué vers une vie communautaire organisée

sous l'autorité de son frère Lupicin, puis de son
successeur saint Oyend. À l'instar de la règle,
provençale, de Caesarius d'Arles, celle de Condat devait

puiser aux mêmes sources, soit les usages des abbayes

provençales adaptés aux conditions locales («modèle»
des «Pères du Jura»)68.

On ne connaît cependant pas précisément la forme
architecturale que prit ce premier monachisme jurassien.

À Condat, le site choisi par Romain était situé à

la limite des zones habitées, près d'une des rares voies

traversant la chaîne jurassienne, et déjà occupé avant
l'arrivée des moines69. Le lieu était propice à l'exploitation

agricole, certes à faible rendement comme le

rappelle la Vie des Pères du Jura, et bien sûr alimenté en

eau. Champs de céréales et potager, élevage, voire petit
artisanat sont attestés dès le VIe siècle. Selon des écrits

plus tardifs, Romain, rejoint par son frère Lupicin et
deux compagnons, construisirent d'abord des habitations

(«habitacula») en prévision de l'arrivée de futurs
moines. Par la suite, ces logements, probablement en
bois, furent remplacés par un ample bâtiment à deux
niveaux, comprenant à l'étage plusieurs pièces, les

«cellules» des moines («indiscretis cellulis»). Détruit
par un incendie, l'établissement monastique dut être
reconstruit sous l'abbatiat de saint Oyend (485/490-
512/514). Celui-ci en profita pour réorganiser les

bâtiments monastiques dans un sens communautaire.
Il supprima les cellules individuelles primitives, dans

lesquelles les premiers moines avaient pu vivre une
retraite semi-érémitique proche d'un des modèles

monastiques orientaux70. À leur place, il prescrivit la
construction d'un dortoir qui devait rester toujours
éclairé et d'un réfectoire, bâtiments à la fréquentation

desquels tous les religieux étaient astreints, y
compris l'abbé. Le monastère comprenait plusieurs

65 Sur l'histoire de Saint-Maurice, abbaye (canton du Valais), voir HELVETIA SACRA 1997, 281-370; L'Abbaye de Saint-Maurice dAgaune
515-2015,1.

66 DAHHAOUI 2001a, 187-188; EGGENBERGER 2018; PAHUD 2003,11.
67 CODOU 2018; GAILLARD, SAPIN 2018; LABROUSSE, CODOU, LE GALL, BERTRAND, GAUDRAT 2005; Lérins, une île sainte de

lAntiquité au Moyen Âge; MOYSE 2001, 17; PRINZ 1988, 47-101, 300-309; DE VOGÛÉ 1991-2008. Voir aussi ARNAUD 2003; Les premiers
monuments chrétiens de la France I, 98-99.

68 DUBREUCQ, LAURANSON-ROSAZ 2003; MOYSE 1973, 58-59. Pour les premières communautés religieuses en général, voir DE VOGÛÉ
1991-2008; PRADIÉ 2001. Au sujet des relations avec le Proche-Orient, voir La grande aventure du monachisme entre Orient et Occident;
Le Sinaï durant lAntiquité et le Moyen Âge; MOYSE 2001, 17; HELVETIA SACRA 1986, 33-39; PRINZ 1988, 94-101, 300-309.

69 Au sujet des recherches archéologiques à Condat-Saint-Claude, voir BULLY 2009, 268-273; MORDEFROID 1993; MORDEFROID 1995.
La source principale pour se faire une idée de la vie monastique à Condat au début du VIe siècle est la Vie des Pères du Jura (voir la bibliographie).
Voir aussi DUBREUCQ, LAURANSON-ROSAZ 2003; MOYSE 1973, 283, 444-450.

70 MOYSE 1973, 61-63; PRINZ 1988, 94-97.



26 ROMAINMÔTIER: MILLE ANS DE MONACHISME

constructions, certaines relativement élaborées

puisqu'elles disposaient d'une entrée («vestibulum»)
et d'une cour («atrium»). Les dépendances agricoles
comprenaient cellier, grenier et moulin à eau. Enfin,
la prière était pratiquée en commun plusieurs fois par
jour dans le lieu de culte («oratorium»), une église
dédiée aux saints André, Pierre et Paul71.

Si l'on accorde quelque vérité à la tradition, certes
tardive, liant la fondation de Romainmôtier à Condat,
on peut supposer l'existence de relations anciennes

entre les deux monastères jurassiens. L'impulsion
pour une telle liaison ne serait pas nécessairement
due aux «Pères du Jura» eux-mêmes, mais plutôt aux
fondateurs laïcs, propriétaires des lieux, qui ne sont
cependant jamais nommés dans les textes. La création
d'un site monastique leur aurait permis d'installer un
point d'appui sur le versant oriental de la chaîne

jurassique, près d'une importante route, que le pouvoir
séculier à l'ouest du Jura a tenu jusqu'au XIIe siècle.

En effet, la région se développant à l'est du Jura, dont
fait partie Romainmôtier, restera sous le contrôle du

comte de Bourgogne même après l'intégration de la

Bourgogne au Saint-Empire en 103372.

Si Romainmôtier a connu une évolution similaire
à celle de Condat, le monastère s'en distingue cependant

sur plusieurs points. Ainsi, Romainmôtier n'est

pas simplement intégré à un réseau de voies de

communication secondaires mais installé proche d'une
ancienne route d'importance internationale reliant
l'Italie et la Gaule, en traversant l'est lémanique, puis
le Jura par le col de Jougne (fig. 1, 19)73. Il est possible

que, plutôt que comme un ermitage, le premier
établissement de Romainmôtier ait été immédiatement

conçu comme un établissement monacal destiné à la

vie semi-érémitique. Nous ne disposons d'aucune
indication sur le nombre de moines qui y résidèrent, et
les exemples comparatifs manquent; les données
numéraires mentionnées dans la Vie des Pères du Jura

pour les communautés de Saint-Lupicin (150 moines

vers 460-470) ou de La Balme (105 moniales) sont à

relativiser et certainement très exagérées. On peut penser
que le contact avec la liturgie complexe de la grande
abbaye royale de Saint-Maurice, à laquelle contribuèrent,
après 515, des moines jurassiens («laus perennis»), n'a

sans doute pas été sans conséquence sur l'évolution de

l'organisation religieuse de Romainmôtier. Le texte de

Grégoire de Tours à la fin du même siècle évoque en

tout cas l'existence d'un monastère bien établi.

2.5 L'abbaye mérovingienne

Lorsque, dans la première moitié du VIIe siècle,
Romainmôtier est «(re-)fondé» par le dux
Chramnelène, comme on l'a vu, son passé jurassien
n'a apparemment plus laissé de traces dans la mémoire
du lieu. L'absence de toute mention de Romainmôtier
à partir de la seconde moitié du VIe siècle incita les

historiens à conclure à un abandon du couvent, comme
le cas se présentait alors pour nombre de fondations
primitives de ce type. Les raisons en restent inconnues,

qu'il s'agisse d'une lente décadence ou d'un
départ subit après une destruction violente; l'hypothèse
d'une incursion des Alamans en 610, souvent avancée,

paraît d'autant moins plausible que le théâtre des

opérations, situé entre le Rhin et l'Aar, paraît bien éloigné
du Jura vaudois74. Or, l'existence de Romainmôtier
n'étant jamais explicitement attestée dans les

documents écrits avant sa refondation, il n'est guère justifié
d'interpréter ce vide comme une éclipse. D'ailleurs,
pour les temps qui suivirent, les historiens n'ont plus
jamais porté une telle appréciation sur l'absence de

documents, même de plus longue durée: en effet, il
s'écoulera plus d'un siècle jusqu'à la date de 753 à

laquelle le Cartulaire situe, avec la visite supposée du

pape Etienne II, le prochain événement, sans pour
autant que l'on en déduise un quelconque déclin de

Romainmôtier.
Il semble donc que l'intervention de Chramnelène

doive s'inscrire dans le contexte d'un mouvement
monastique en général et non être obligatoirement
assimilée à la «refondation» d'un établissement déserté et

en ruine. En d'autres termes, il s'agirait plutôt de la

modernisation d'une communauté conventuelle qui
n'était plus en accord avec son temps et dont l'effectif

s'était peut-être réduit peu à peu. Les instigateurs
de telles revitalisations, soit les moines missionnaires
d'Irlande, étaient en étroite relation avec des notables
francs et burgondes. L'abbaye de Luxeuil, dont la
fondation est attribuée à l'initiative de saint Colomban, a

pu jouer ici un rôle essentiel, comme ce fut le cas
ailleurs75. Avec sa restauration intervenue avant 642/43,
Romainmôtier intégrait donc le réseau des monastères

initiés par l'action des moines irlandais. Avant
649, la communauté accueillit ainsi pour quelque

temps saint Wandrille, venu de Bobbio en Italie. On
l'a vu, c'est à cette époque aussi qu'il reçut son nom,
«Romanus». Dès lors, l'usage suivi à Romainmôtier

71 MOYSE 1973, 61-63, 449-450; MOYSE 2001,19. Voir aussi BONNERUE 1995; BULLY 2005, 58-59; DESCŒUDRES 2016;
SENNHAUSER 2004, 292-293.

72 Voir pp. 159-160, et l'encadré pp. 109-111.
73 On remarquera cependant qu'à partir d'un certain moment, le monastère ne servit plus de lieu d'étapes pour les voyageurs laïcs qui apparemment

privilégièrent Orbe avant de traverser le Jura (MOREROD 1997).
74 PAHUD 2003, 13. À ce sujet, voir aussi l'encadré p. 48.
75 Voir l'encadré p. 48. Au sujet du soutien apporté par l'aristocratie de Neustrie, d'Austrasie et de Burgondie aux monastères fondés avec le

soutient des moines irlandais, voir MOYSE 1973, 470-474, en particulier 473 (pour Moyse, le colombanisme constituait une véritable «religion»
d'Etat). Voir aussi MOYSE 2000; PRINZ 1988, 121-185; RICHE 2000. Au sujet de Luxeuil (France), voir BULLY 2018; Columbanus and
Merovingian Monasticism; Colomban et son influence, moines et monastères du Haut Moyen Age en Europe. Les fondations ou «refondations»
tirant leur origine de Luxeuil sont estimées entre 48 et 65, selon qu'il s'agisse de créations assurées ou hypothétiques (MOYSE 2000, 72-73).



CHAPITRE 2. LES DONNÉES HISTORIQUES 27

était sans doute la règle dite de saint Colomban, introduite

à Luxeuil et, de là, diffusée plus largement dans
le réseau monastique, en tout cas dans un premier
temps. Il est probable que la règle de saint Benoît,
mieux adaptée au gouvernement d'une communauté,
s'imposa dès la fin du VIIe ou dans le courant du VIIIe
siècle76.

L'un des événements les plus fameux de

l'historiographie de Romainmôtier est le séjour supposé
d'Etienne II (752-757) à Romainmôtier, en 753.

Le pontife aurait consacré lors de son passage «des

églises» («ecclesias») en l'honneur des saints Apôtres
(Pierre et Paul) et appelé le monastère «romain»77. Cet
épisode n'est cependant connu que par des sources
tardives, par une «copie» du XIe siècle d'un privilège
du pape Grégoire V (rédigé en 998), une lettre
apocryphe du pape Clément II (1046-1047; rédigée vers
1047) - le premier qualifié de «douteux», la seconde de

«fausse» par Jean-Daniel Morerod78 - ainsi que la préface

du Cartulaire rédigée au XIIe siècle. Les faits
rapportés ont souvent été mis à profit pour situer
l'achèvement de nouveaux lieux de culte, dont la deuxième

église découverte lors des investigations de 1899-1915

(«Romainmôtier II»; fig. 7a); ils ont aussi servi à dater

l'ambon portant le nom d'un abbé, Gudinus,
retrouvé en fouilles et toujours conservé dans l'église
(fig. 26, 56)79. Mais, en insistant notamment sur la

protection pontificale accordée par Etienne, le récit
était très probablement plus orienté par la situation de

Romainmôtier aux XIe/XIIe siècles qu'il ne décrit la

réalité du milieu du VIIIe siècle80.

2.6 L'abbaye rodolphienne et son
incorporation à Cluny

On ne sait rien de sûr de l'histoire du monastère à

l'époque carolingienne. Quelle était alors son organisation?

De quelles protections pouvait-il bénéficier?
Ce n'est qu'après la mort de l'empereur Charles III
le Gros (888) que le monastère réapparaît dans les

sources, au moment de la constitution de la maison
royale de Bourgogne (8 8 8 -1032)81. Quelques décennies

auparavant, il est possible que l'abbé de Saint-Maurice
(et de Luxeuil) Hucbert se soit emparé de Romain¬

môtier comme il l'avait fait d'autres possessions
ecclésiastiques. En effet, les biens d'Hucbert, défait par
Conrad, comte d'Auxerre, vers 864, passèrent par
héritage des mains du vainqueur à son fils Rodolphe,
premier roi de Bourgogne et nouveau maître de la

région82. Il est probable que les Rodolphiens détenaient
alors l'abbatiat laïc de Romainmôtier comme ils
possédaient celui de Saint-Maurice et qu'ils accaparèrent
une partie de ses biens.

Le 10 juin 888, Rodolphe Ier octroya l'abbaye à sa

sœur, Adélaïde, épouse du duc Richard le Justicier;
sans doute en raison de cette donation, elle porta par
la suite le titre d'abbesse83. Cet acte est le premier
promulgué par le nouveau roi, couronné en janvier
de la même année à Saint-Maurice d'Agaune84. Une
de ses clauses autorisait Adélaïde à léguer le monastère

à celui qu'elle choisirait parmi ses héritiers, un
droit qu'elle voulut faire valoir en faveur de l'abbaye
de Cluny. Le 14 juin 928/29, en effet, Adélaïde légua
Romainmôtier, «construit en l'honneur des princes
des Apôtres Pierre et Paul», au jeune abbé Odon de

Cluny (927-942)85, monastère fondé vingt ans
auparavant (909/10), par Guillaume d'Aquitaine (et duc

d'Auvergne et comte de Mâcon) dans le duché de

Bourgogne, tenu par Richard le Justicier. Ce document

est «le premier titre juridique légitimant son
incorporation dans l'ordre de Cluny en formation» et la

première donation d'un monastère à celui-ci, attestée

par acte86. L'intention d'Adélaïde était de restaurer
le monastère et de célébrer, par un don pieux, la
mémoire des siens. Elle souhaitait créer une congrégation

unique, bien qu'établie en deux lieux distincts,
qui aurait réuni Romainmôtier et Cluny à titre égal,
conduite par le même abbé, élu par les moines des

deux monastères.
L'acte original, qui s'apparente à un «testament», est

perdu et n'est connu qu'à travers des «copies» dont
les plus anciennes remontent au XIe siècle. D'après
Dominique Iogna-Prat, la donation n'a «cependant
aucune raison d'être suspectée»87. En effet, en 931, un
privilège du pape Jean XI en rappelle l'existence88. Par

contre, la mention de l'union des deux abbayes paraît
se référer, plutôt qu'à la situation de la première moitié

du Xe, à celle des XIe/XIIe siècles, lorsque Cluny
préparait la relégation des monastères affiliés au rang

76 MOYSE 1973,102, 410-426; HELVETIA SACRA 1986, 291, note 32.
77 MOREROD 2001a; PAHUD 2003, 23-32.
78 MOREROD 2001a, 52. Voir aussi PAHUD 2001, 67, note 14, 71.
79 Au sujet de l'ambon, voir le chapitre 4, pp. 169-198.
so MOREROD 2001a. Voir aussi EGGENBERGER 2018.
si DEMOTZ 2008; SPM VII, 27-45.
82 MOREROD 2000, 61-65; PAHUD 2001, 65.
83 En dernier lieu, PAHUD 2008, 423; DEMOTZ 2008, en particulier 83-84, 98, note 239, 179-180 (sur le titre d'abbesse, voir p. 179).
84 Monumenta Germaniae Historica, Die Urkunden der Burgundischen Rudolfinger, n° 3.
85 PAHUD 1998, 75-76, n° 3; PAHUD 2008, 356-357.
86 PAHUD 2001, 73. Voir aussi HAUSMANN 2001a, 121-122; REBETEZ 2001, 77-78.
87 IOGNA-PRAT 2001, 92. Voir aussi PAHUD 1998,19-21, 74-81, n° 3.
88 PAHUD 2001, 70.
89 Voir l'encadré p. 76.



28 ROMAINMÔTIER: MILLE ANS DE MONACHISME

de simples prieurés étroitement liés à l'abbaye mère89.

On peut donc y voir les mêmes motifs que Jean-Daniel
Morerod évoque pour le texte anachronique du
Cartulaire mentionnant la protection «romaine» par
le pape Etienne II lors de sa visite en 753: l'ambition
d'Adélaïde de réunir les deux institutions sous l'autorité

d'un même abbé pourrait être une interpolation
tardive, à un moment où les moines de Romainmôtier
cherchaient à résister à l'emprise croissante de Cluny.

Selon le «testament» d'Adélaïde, le monastère des

bords du Nozon aurait alors été à l'état d'abandon,
vidé de ses moines90, et la lettre du pape Clément II
évoque pour cette époque sa destruction par «de
méchants hommes et de fâcheux voisins»91. Quoi qu'il
en soit, la donation semble montrer que le monastère

avait besoin d'un renouvellement pour lequel
Adélaïde espéra trouver en Cluny un partenaire
idéal. Bien que ce soit avant tout des motifs
économiques qui poussaient maints seigneurs à céder leur
modeste établissement religieux à des monastères
réformateurs, au nombre desquels se trouvait Cluny,
leur préservant ainsi d'importants investissements,
d'autres le faisaient dans l'espoir que cette nouvelle

protection contribuât à réformer une vie monacale
devenue désuète. Vers 930, Cluny est cependant
encore loin d'être aussi puissant et structuré qu'il le sera
à partir de la fin du Xe siècle, lorsque l'abbé Odilon en

prendra la tête. Le «testament» d'Adélaïde resta
cependant sans suite. L'abbé de Cluny, qui obtint pourtant

une confirmation de la donation auprès du pape
Jean XI en 931, n'a apparemment pas pu exercer son
autorité sur le monastère. Dans la politique territoriale

des Rodolphiens, le monastère, qui contrôlait le

passage entre les deux versants du Jura, jouait un rôle
essentiel. On peut penser que la cession de Romainmôtier

contrevenait à la volonté de Rodolphe II,
lequel, contrairement à son père et à sa tante, ne s'est pas
montré favorable aux institutions religieuses; on ne
lui connaît d'ailleurs aucune donation à une église92.

Les Rodolphiens réalisèrent néanmoins une
réforme du monastère: en 966, un manuscrit signale

que la famille royale dispose à nouveau de sa possession

et que Romainmôtier abrite alors des chanoines,

qui sont au nombre d'au moins sept93. Rappelons que
l'abbaye de Saint-Maurice, avant de passer sous le

contrôle de la famille royale des Rodolphiens, avait

également été confiée au IXe siècle à une communauté
de chanoines pour finalement être soumise, en 1128,
à la règle augustinienne; ce fut éventuellement aussi le

cas de Payerne, où un établissement canonial, fondé
avant 961, a précédé la venue des Clunisiens94. Ainsi, il
est tout à fait possible qu'après la tentative avortée de

cession à Cluny, une réforme canoniale sur le modèle
de celle de ces deux autres abbayes fut introduite à

Romainmôtier. On peut penser que, si la prétendue
lettre du pape Clément II, rédigée vers 1047, évoque
des «personnes méchantes» qui auraient ruiné
l'abbaye de Romainmôtier, cette source émanant des

Clunisiens force sans doute le trait pour mettre en
valeur l'œuvre de réforme de l'abbaye bourguignonne
qui avait entre-temps repris Romainmôtier et à nouveau

introduit la règle bénédictine.
Le roi Conrad, fils et successeur de Rodolphe II,

renoua effectivement avec une politique plus favorable

aux abbés de Cluny auxquels il restitua Romainmôtier

avant la mort de sa femme Mathilde,
intervenue entre 981 et 990. L'histoire de cette seconde

donation ne peut, elle non plus, être retracée avec
précision. L'acte original en est, en effet, perdu et la
cession n'est connue que par la mention qu'en fait la bulle
du pape Grégoire V (rédigée en 998)95 - elle même

connue qu'à travers de «copies» dont l'authenticité
est jugée douteuse - et par sa mention dans la lettre
apocryphe de Clément II déjà citée. Contrairement à

la préface du Cartulaire bien plus tardive, ces textes
ne mentionnent pas la donation d'Adélaïde à Cluny.
Quoiqu'il en fût, elle s'intègre dans une politique plus
générale des Rodolphiens en faveur de Cluny.
L'intervention de la sœur du roi, l'impératrice Adélaïde,
fut certainement décisive, comme elle l'a été pour
Payerne et Saint-Victor de Genève (fig. 34), même si

ses effets furent retardés d'un demi-siècle96.

90 «Quod sane prefatum Romanis monasterium olim in honore apostolorum principium Petri scilicet et Pauli sub monasticha professione fuerat
constructum sed modo ab eorum habitatione privatum penitus» (PAHUD 1998, 75-76, n° 3).

91 HELVETIA SACRA 1986, 293.
92 DEMOTZ 2008, en particulier 179-180, 286.
93 PAHUD 2008, 357-359; REBETEZ 2001, 78-80.
94 HELVETIA SACRA 1991, 392-393; HELVETIA SACRA 1997, 291-294, 302-307.
95 PAHUD 1998, 81-85, n° 4; PAHUD 2008, 357-359.
96 Sur l'importance de Cluny dans la politique rhodolphienne à cette époque, voir DEMOTZ 2008, 285-289.


	Les données historiques : quelques remarques sur l'essor du monastère de Romainmôtier pendant le haut Moyen Âge

