
Zeitschrift: Cahiers d'archéologie romande

Herausgeber: Bibliothèque Historique Vaudoise

Band: 151 (2014)

Artikel: Wer erhält in der Eisenzeit ein Grab? : Auf der Suche nach den
"unteren Zehntausend"

Autor: Müller, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wer erhält in der Eisenzeit ein Grob?

Aufder Suche nach den «unteren Zehntausend»

Fe ix MULLER

Versucht man sich in der ur- und frühgeschichtlichen Archäologie

nördlich der Alpen ein Bild zu machen von der «sozialen
Unterschicht» bzw. den «Kleinen Leuten» oder den «unteren
Zehntausend», so ist das nur möglich, indem man die ganze
soziale Breite während eines bestimmten Zeitabschnitts ins

Auge fasst. Während in der Hallstatt- und Latènezeit die

Prunkgräber mit der obersten Führungsschicht in
Zusammenhang gebracht werden, so stellt sich bald einmal die

Frage, wo von oben gesehen das «unten» beginnt und ob
sich in den von der Archäologie erfassten Gräbern
überhaupt das gesamte soziale Spektrum einer Bevölkerung
widerspiegelt. Das eigentliche Handicap ist das Fehlen von
auch nur annähernd verlässlichen statistischen Angaben
einer Gesamtbevölkerung und deren sozialen Klassen.

Vorgängig gilt es festzuhalten, dass mit einer eher mehr
als weniger starken Hierarchie der metallzeitlichen
Gesellschaften zu rechnen ist. Dazu braucht man das bekannte
Caesar-Zitat nicht wörtlich zu nehmen, nach dem in Gallien

nur die Nobilität Ansehen und Würde besässe und alle

übrigen Menschen beinahe wie Sklaven behandelt würden,
die in völliger Abhängigkeit der blossen Willkür ihrer
Herrschaften ausgesetzt seien (Caes. Gall. 6, 13, 1-2). Hält man
sich die vorhandene schriftliche Überlieferung vor Augen, so

geht man wohl kaum fehl in der Annahme, dass diese Bemerkung

über das 1. Jahrhundert v.Chr. hinaus für die ganze
Antike weitgehend zutrifft. Ein grosser Teil der Menschen
lebte wenn nicht gerade in Sklaverei so doch in existentieller

Abhängigkeit von Mächtigeren. Wo das Recht des Stärkeren

dominiert, ist von einer egalitären Gesellschaft abzusehen1.

Besonders reizvoll ist die Fragestellung in der späten
Hallstatt- und frühen Latènezeit, wo sehr reiche Gräber in

monumental wirkenden Hügeln auf eine potente Oberschicht mit
einem Sinn für Selbstdarstellung hindeuten. Dies veranlasste
eine Tagung der «Arbeitsgemeinschaft Eisenzeit» im Jahre

1 Beispiele zum Thema Machtausübung und Menschenwürde in der
Antike bei Mann 1994 ; Pritchett 1971-1991.

2006 nach den unteren Sozialschichten zu suchen, was auf
verschiedenen Wegen angestrebt und mit unterschiedlichen

Resultaten erreicht worden ist. Nils Müller-Scheessel
benützte die bis jetzt bekannt gewordenen Hügel bzw.

Hügelgruppen und ihre Bestattungen, um eine
Bevölkerungszahl für die Hallstattzeit in Süddeutschland zu eruieren
(Müller-Scheessel 2007). Seine Gleichungen sind jedoch mit
extremen Variablen besetzt, was sich entsprechend auf das
Resultat auswirkt. Wenig hoffnungsvoll ist seine Andeutung,
dass auch durch zukünftige Entdeckungen die verwendeten

Parameter sich aus methodischen Gründen nicht näher
konkretisieren lassen werden, so dass diese Vorgehensweise
also auch in Zukunft nicht optimiert werden kann. Konkret
stellt er fest, dass in der jüngeren Hallstattzeit wohl die ganze
Sozialhierarchie erfasst ist, während für die ältere Hallstattzeit
die Gräber einer beträchtlichen Zahl von Menschen fehlen.

Einen andern Ansatz verfolgt Hans Nortmann, wenn er
davon ausgeht, dass in den Grabhügeln der Hunsrück-Eifel-
Kultur sämtliche Verstorbene erfasst sind (Nortmann 2007).
Mit errechneten 7-41 Personen bzw. 2-10 Männern pro
Lebendgemeinschaft, welche ein Grabhügelfeld unterhielt,
muss die Hierarchie innerhalb dieser Sozialgruppe logischerweise

flach ausfallen. Trotz seiner Eingangsprämisse der
hundertprozentigen Erfassung formuliert Nortmann zum
Schluss doch den «Verdacht, dass eine zahlenmässig erhebliche

Gruppe aufgrund ihrer niedrigen sozialen Stellung
grundsätzlich nicht mit einer archäologisch fassbaren

Bestattung bedacht wird». Für eine Lösung des Problems bieten
sich seiner Meinung nach «interkulturelle und diachronische
Vergleiche oder eine Plausibilitätsprüfung an».

Da für die oben erwähnte Fragestellung weder neue
methodische Ansätze noch archäologische Neuentdeckungen

in nächster Zeit zum Durchbruch führen werden, soll

im folgenden der von Nortmann erwähnte «interkulturelle»

Vergleich versucht werden, ohne dass im Sinne einer
Analogie direkte Schlüsse gezogen werden sollen. Vielmehr
kann das Beobachten anderer Verhaltensmuster Verständnis

127



Felix MÜLLER

wecken für eine neue Herangehensweise an das eigene - in

diesem Falle vorgeschichtliche - Forschungsfeld. Sinnvoll ist
ein solcher Vergleich nur, wenn die verglichenen Parameter
etwa zeitgleich sind, geographisch und kulturell miteinander
in Verbindung stehen sowie der eine ein Informationspius
wie zum Beispiel schriftliche Informationen liefern kann.

Unter diesen Voraussetzungen scheint die Stadt Rom

momentan das aufschlussreichste Modell abzugeben : Die

archäologischen Quellen sind zahlreich, die schriftlichen
Nachrichten optimal, und für einmal ergänzen sie sich zu
einem vollständigen Bild über die ganze soziale
Gräberhierarchie, wie es sonst nirgendwo für die Antike bezeugt ist.

Die von Müller-Scheessel angestellten Berechnungen
umfassen die ganze Hallstattzeit bzw. basieren auf einem
Zeitraum von grob gerechneten 300 Jahren; im Falle der
Hunsrück-Eifel-Kultur sind es rund 150 Jahre der Stufen Ha D

und LT A. Für das Modell Rom fassen wir die Späte Republik
(ab 200 BC) bis zum Prinzipat (27 BC) ins Auge, also rund 200
Jahre.

Das Modell Rom

Zum besseren Verständnis der stadtrömischen Verhältnisse
sei das Beispiel des Grabes der Scipionen vorausgeschickt
(Coarelli 1972; Lauter-Bufe 1982; Coarelli 2000, 352-359). Es

liegt an der Via Appia, mehr als ein Kilometer ausserhalb
der Servianischen Stadtmauer und von der Porta Capena
entfernt. Die unterirdische Grabanlage ist in einen niedrigen
Tuffrücken eingearbeitet und bildet mit seinen Kammern
und Gängen ein im Grundriss ungefähr rechtwinkliges
Gangsystem von knapp 15 Metern Seitenlänge. An der
Rückwand und am vornehmsten Platz, nämlich genau dem
Eingang gegenüber, befindet sich die «Erstbestattung»,
der Sarkophag des Lucius Cornelius Scipio Barbatus. Er war
im Jahre 298 v.Chr. Konsul und der erste von vielen in der
Familie der Scipionen, die dieses höchste Amt bekleideten.
Insgesamt reicht der Platz für etwa 30 Sarkophage, und zum
Glück haben sich mehrere Inschriften erhalten, so dass wir
aus diesen sog. Scipionenelogien zusätzliche Informationen
über die Verstorbenen ziehen können. Als letzte und offenbar

einzige Frau fand Paulla Cornelia um etwa 130 v.Chr. hier
ihre letzte Ruhestätte.

Die Scipionen sind ein Zweig der höchst vornehmen gens
Cornelia. Offensichtlich hat nur ein kleiner Teil der
Familienmitglieder nach seinem Tode Eingang in die Familiengruft
gefunden, vermutlich der jeweilige pater familias oder auch
ein Spross, der als Prätendent vorgesehen war, ehe er
unerwartet starb, wie aus dem Epitaph des P. Cornelius Scipio
hervorgeht. Alleine schon die Platzverhältnisse aber auch
die Inschriften weisen exemplarisch darauf hin, dass solche
Grabanlagen keinesfalls allen Familienmitgliedern als letzte
Ruhestätte offen standen, sondern «nur dem allerengsten
Kreis der jeweiligen Familien vorbehalten waren. Entlegenere
Verwandte, Freigelassene oder Sklaven des Hauses blieben
unberücksichtigt», obwohl auch sie zur familia gehörten
(Heinzelmann 2001, 180).

Der Eisberg und seine Spitze

In der Mitte des 2. Jahrhunderts v.Chr. erhielt das Scipionen-
grab eine monumentalisierende Fassade vorgestellt,
bestehend aus einer Galerie mit Halbsäulen und zwischengeschalteten

grossflächigen Fresken und Statuen. Abgebildet
waren die berühmtesten Vertreter der Familie, auf deren
militärische Grosstaten wohl die Wandmalereien Bezug
nahmen, die allerdings schlecht erhalten sind (Coarelli 2000,
352; Valeri 2010). Ein Vorplatz bot Raum für Bestattungsfeiern
und die jahreszeitlichen Totenrituale.

Die Aufwertung von Grabmälern zu diesem Zeitpunkt im
2. Jahrhundert v.Chr. ist Ausdruck eines stetig wachsenden
Konkurrenzdruckes unter den politisch führenden Familien

Roms, hervorgerufen durch die unglaublichen Reichtümer,
die in späthellenistischer Zeit aus dem Osten in die Metropole

flössen und für mannigfaltige politische und soziale

Umwälzungen sorgten. Bestattungsfeierlichkeiten und
Grabmonumente wurden zu einem probaten Mittel, um
die Verdienste von verstorbenen Familienmitgliedern der
Öffentlichkeit vor Augen zu führen und den politischen
Führungsanspruch kommender Generationen zu wahren. Sie

entwickelten sich zu eigentlichen Machtdemonstrationen
unter dem senatorischen Adel.

Auf eine vorläufige Spitze getrieben wurde die Ideologie
durch das Mausoleum des Augustus', dessen Planung der
junge Octavian in der Manier eines hellenistischen Herrschers
bereits in jungen Jahren in Angriff genommen hatte (Kraft
1967; von Hesberg et ai 1994). Erstellt wurde das kolossale

Monument auf dem Marsfeld wohl nicht zufällig in der Nähe
der vermuteten Grabhügelnekropole der lulier, deren genaue
Lage allerdings nicht bekannt ist. Im Grunde besteht das

Augustusgrab aus einem Erdhügel, allerdings emporgehoben,
auf einem 12 Meter hohen kreisrunden Steinsockel von 90
Meter Durchmesser thronend. «Unter dem Tumulus befinden
sich die Gräber des Kaisers und seiner Familie Oben steht
eine Bronzestatue des Augustus» (Strabon 5, 3, 8). Die
Kolossalfigur des Princeps muss man sich in dreifacher Lebens-

grösse vorstellen und vermutlich auf einen Speer gestützt, in
der Pose eines athletischen hellenistischen Herrschers.

Die Anspielung auf die Tumuli vor Troja, in denen die
epischen Helden begraben lagen, war jedem gebildeten
Römer aus der llias klar, und ebenso offensichtlich war die
architektonische Anlehnung an das Grabmal des Maussollos
in Halikarnassos, das schon damals als Weltwunder galt. Nach

seinem Tod wurde die Asche des Augustus' im Zentrum der
Anlage beigesetzt. Ihm vorausgegangen, da die Dynastengruft

frühzeitig geplant und fertiggestellt worden ist, sind
Marcellus, Agrippa, Octavia und Drusus. Später folgten laut
der Überlieferung Germanicus, Livia, Agrippina Maior, Nero
Caesar, Poppaea und Nerva. Zudem sind noch anzunehmen
Lucius und Gaius Caesar, Drusus Minor, Tiberius und Claudius

(Künzl 2011, 63-67). Damit fanden während 120 Jahren

nur gerade die engsten Mitglieder des Kaiserhauses hier
ihre letzte Ruhestätte; unter den Gewölben des Tumulus
umkreisten ihre Urnengräber den Dynastiegründer Augustus

wie Satelliten.

128



Wer erhält in der Eisenzeit ein Grab?

Ein Vorplatz mit Schranken samt zwei aus Ägypten
herbeigeschafften Obelisken umrissen den Raum für die offiziellen
Feierlichkeiten; eine grosszügige Parkanlage darum herum
schuf eine würdige Distanz zur prosaischen Alltagswelt.
Ganz in der Nähe des Grabes muss sich auch die Ustrina
befunden haben.

Indem sie dieser Pyramidenspitze in der Hierarchie
nacheiferten, investierten weitere Bevölkerungskreise, die
dazu finanziell in der Lage waren, in ihr Prestige, indem
sie wirkungsvolle Grabmonumente errichteten, an denen
sie ebenso effektvolle Totenrituale an den wiederkehrenden

Geburts-, Todes- und anderen Jahrestagen abhalten
konnten. Solange den kaiserlichen Grossbauwerken keine
Konkurrenz erwuchs, ergaben sich keine Probleme. Es

entstanden die bekannten Nekropolen entlang aller wichtigen
Ausfallstrassen (von Hesberg etal. 1987 ; von Hesberg 1992 ;

Heinzelmann 2001, 179-192). Der Sache förderlich war auch
hier ein Porträt der verstorbenen Person, oft mit den
Attributen des Berufes und des Standes, welche die Stellung
zu Lebzeiten anzeigten. Da die Standplätze käuflich zu
erwerben waren, schössen bald einmal die Bodenpreise an
den begehrten Lagen in die Höhe. Abhilfe boten die sog.
Kolumbarien, mehrstöckige Gebäude, in denen die Aschenurnen

platzsparend untergebracht werden konnten, und
später dann die unterirdische Variante der Katakomben. Aber
auch dann musste für den loculus bezahlt werden. Betreiber
dieser Liegenschaften waren private Unternehmer,
Genossenschaften und Religionsgemeinschaften.

Wenn sich im Laufe der Zeit die Ideologien und die
Gebäulichkeiten auch wandelten, so war offenbar doch
immer wichtig, dass es einen markierten Ort gab, der mit
dem verstorbenen Familienmitglied in Beziehung gebracht
werden konnte, um es als Einzelpersönlichkeit aus der Masse
der Toten herauszuheben. Eine öffentlichkeitswirksame
Demonstration der genealogischen Ahnenreihe über mehr
als zwei oder drei Generationen war nicht zu bewerkstelligen

und im Normalfall wohl auch nicht nötig, da ein solcher
einfacher Erinnerungsort keine politische Legitimation auf
einen Führungsanspruch in sich barg, wie es bei der Elite der
Fall war.

Verloren im Nichts

Darüber, wie es nach dem Tode weitergehen wird, existierten

im spätrepublikanischen Rom viele und weit auseinander
klaffende Meinungen, da es keine kanonischen
Glaubensvorschriften oder Jenseitsvorstellungen gab - einmal

abgesehen von zum Beispiel späteren christlichen
Religionsgemeinschaften. Da das einzige sichere Nachleben jenes
in der Erinnerung der Hinterbliebenen war (Müller 2002,
13-18 ; Isler-Kerényi 2001, 207-210), erlangte das Grab und
die dort abgehaltenen Feierlichkeiten durch die Familie eine
eminente Bedeutung. Fehlte die individuelle, an eine Person

gebundene Grabstätte, so endete mit dem Tod tatsächlich
alles. Es stellt sich für die Archäologie nun die Frage, ob jede
Person sich einen Grabplatz samt Erinnerungsmal leisten

konnte - und wenn nicht, was dann mit den sterblichen
Überresten geschah. Das ganze Spektrum der Möglichkeiten
bietet für die römische Zeit fast nur die Stadt Rom selber
aufgrund der ausserordentlichen schriftlichen und archäologischen

Quellenlage. Dies trifft besonders auf die untersten
Sozialschichten zu, die sonst kaum je erfasst werden und
deren Spuren auch in Rom sich um ein Haar verloren haben.

Den entscheidenden Hinweis verdanken wir Rodolfo
Lanciani (1845-1929), der lange Jahre als angesehener
Oberinspektor der Ausgrabungen in Rom waltete. Bei der
Überbauung im Zuge der Stadtentwicklung beobachtete
er zwischen 1874 und 1885 südlich der Stazione Termini
mehrere hundert Schächte, die ursprünglich ausserhalb der
Stadtmauer, vor der Porta Esquilina lagen. Fünfundsiebzig
von ihnen habe er näher untersuchen können. Sie massen
etwa 4x4 Meter im Grundriss und in der Tiefe rund 10 Meter;
ihre Wände waren mit Tuffsteinen ausgekleidet, was auf eine
systematische Vorgehensweise und gewisse Institutionalisierung

schliessen lässt. Die Füllung bestand aus einem wirren
Durcheinander von Leichen, Tierkadavern und Hausmüll,
das als schwarze schmierige Masse nach seiner Abdeckung
auch nach 2000 Jahren einen entsetzlichen Gestank verbreitete,

also aus einem hohen Anteil an organischem Material
bestand. Man kann mit mehreren Hundert Toten pro Schacht
rechnen. Ein im Jahre 1876 entdeckter Abschnitt des

Befestigungsgrabens vor dem Tor war bis oben hin mit menschlichen

Gebeinen verfülit; Lancianis Hochrechnungen belaufen
sich in diesem speziellen Fall auf ursprünglich etwa 24000
Leichname. Hier stellt sich die Frage, ob mit dem Anwachsen
der Stadtbevölkerung neue Vorkehrungen getroffen werden
mussten, indem man den funktionslosen Stadtgraben benutzte,

oder ob es sich um die Folge einer Epidemie handelt, bei
der rasches Handeln gefragt war. Jedenfalls scheinen damit
die aus der römischen Literatur bekannten ominösen puticuli
gefunden worden zu sein, die offenen Armeleutefriedhöfe
vor den Toren der Stadt.

Aus dieser Gegend entlang der Servianischen Stadtmauer
zwischen der Porta Esquilina und der Porta Viminalis gibt es

drei Steininschriften mit etwa gleichlautendem Inhalt, der
das «wilde» Deponieren von Unrat und Leichen verbietet.
Dass mit den genannten cadaveri nicht nur Tiere, sondern
auch Menschen gemeint sind, beweist der von Lanciani

geschilderte archäologische Befund. In augusteischer Zeit
wurde das ganze Areal mit Schutt überdeckt und verschlossen

(Lanciani 1888, 64-67 ; Bodel 1986 ; Schrumpf 2006, 134-

138). Selbstverständlich war damit die «Entsorgung» der
mittellosen Menschen nicht gelöst. Stefan Schrumpf nimmt an,
dass in der Folge städtische Verbrennungsplätze eingerichtet
worden seien. Er entnimmt das beiläufigen Erwähnungen
bei zeitgenössischen Schriftstellern. Aufschlussreich ist eine
Episode bei Martial, in der nachts vier Leichenträger mit
einem elenden (lat. viIis: wertlos, gering, verächtlich) Toten

unterwegs sind, «wie sie der Scheiterhaufen zu tausenden
aufnimmt». Als ihnen ein betrunkener Lingone begegnet, der
ihnen einen guten Preis bietet, um nach Hause transportiert
zu werden, werfen sie ihre Last kurzerhand in den Strassen-

graben (Martial epigr. 8, 75,10 ; Schrumpf 2006,134-138).

129



Felix MÜLLER

Da selbst für Rom weder statistische Angaben zur
Gesamtbevölkerung noch Mengenanteile der verschiedenen

Sozialschichten zur Verfügung stehen, muss eine
Beurteilung der in den puticuli Begrabenen bzw. auf den
Verbrennungsplätzen Kremierten über andere Wege erfolgen. Die

meisten Forscher verzeichnen aufgrund der historischen
Überlieferung einen rasanten Anstieg der Stadtbevölkerung
während den letzten zwei Jahrhunderten vor Christi Geburt.
Kurz vor dem Ende der Republik rechnet man mit 800000 bis

1000000 Einwohnern inklusive Sklaven, Freigelassenen und
Niedergelassenen ohne Bürgerrecht - eine Zahl, die «at best
the result of controlled speculation» bezeichnet werden kann

(Hin 2013,200)2. Ausgehend von einer (defensiv geschätzten)
halben Million, hat John Bodel den folgenden Rechnungsversuch

für das 1. Jahrhundert v.Chr. angestellt : Bei einer
Mortalitätsrate von vierzig auf eintausend ergeben sich 20000
Tote pro Jahr oder mehr als fünfzig pro Tag (Bodel 1986, 41 ;

Schrumpf 2006, 124). lan Morris schätzte, dass etwas mehr
als 1 % davon in Kolumbarien oder gleichwertigen Gräbern,
die bezahlt werden mussten, ihre letzte Ruhestätte fanden.
Diese Zahl scheint jedoch selbst ihm eher zu niedrig angesetzt.

Rechnet man grosszügig mit 10% und vernachlässigt
einmal die soziale Pyramidenspitze als statistisch ins Gewicht
fallende Grösse, so ergeben sich pro Jahr noch immer 18000

Bemitleidenswerte, die für die puticuli bestimmt wären
(Morris 1992, 45). Bei einer angenommenen Einwohnerzahl
von einer Million verdoppelt sich diese Zahl auf 36000. So

oder so würde das bedeuten, dass 90% der Bevölkerung in

«Armut» lebte, was denn doch wiederum hoch erscheint.
Einen nochmals anderen Weg wählte Robert Knapp

indem er demographische Angaben aus vorindustrieller
Zeit zu Rate zog und ihnen eine gewisse Allgemeingültigkeit

zubilligte. Seine Zahlen übertrug er nicht auf die Stadt
Rom, sondern auf das gesamte Imperium. Dabei kommt er

zum Schluss, dass etwa 65 % «of the population, slave and
free combined, lived 'on the edge' - i.e. was at risk of death
from any disruption of their subsistence existence by natural

catastrophe, plague, famine, or other disaster» (Knapp 2011,

103) - auf Rom bezogen mithin auch sie wohl Anwärter auf
die puticuli.

Welche Annäherungsweise man auch wählt, sichere
Zahlen wird man nie erlangen. Alle Versuche weisen aber
in die Richtung, dass man mit einem sehr hohen
Bevölkerungsanteil rechnen muss, der so arm war, dass er sich knapp
über Wasser zu halten vermochte und sich nicht noch um
einen Grabplatz kümmern konnte. Wenn man für Rom eine
Zahl angeben müsste, kann man getrost mit 50% rechnen.

Ausblick

Obwohl verlässliche demographische Angaben fehlen, muss
doch davon ausgegangen werden, dass in Rom das Bild

einer steilen Pyramide den sozialen Realitäten sehr konkret

2 Ein kritischer Überblick zu Berechnungsmethoden in Bezug auf Rom
bei Bossert etal. 2006, 80-82.

entspricht: Von der punktförmigen Spitze bis hinunter
zum breiten Sockel. Die Führungselite ist sehr klein, aber
in der historischen Überlieferung so stark präsent, dass wir
sogar Namen und Verwandtschaften sehr gut kennen. Von

einer etwas breiteren Mittelschicht sind uns sporadisch die

Namen, zum Beispiel auf Grabsteinen, überliefert, während
sich die Spuren einer sehr breiten Unterschicht in der
Geschichte zu verlieren drohen, ohne dass wir innerhalb dieser

Gruppe eine Schwelle angeben könnten, die das markiert,
was wir als «Armutsgrenze» bezeichnen würden.

Der obere Teil der Pyramide steht in einer sozialen
Konkurrenz, deren äusseres Anzeichen sich im spätrepublikanischen

Rom unter anderem im Bestattungswesen und
Grabbau manifestiert. Der finanzielle Motor dazu bildete
ein Geldregen, der sich nach den karthagischen Kriegen
und den Eroberungen im Osten neuerdings über die Hauptstadt,

d.h. über deren Elite ergoss. Gleichzeitig schwemmte
der hellenistische «brain drain» neue moralische Vorstellungen,

Lebenswelten und Philosophien in die Stadt, welche
die althergebrachten Sitten der mos maiorum aufbrachen
und in Frage stellten. Dies wiederum war mit ein Grund
für die bekannten politischen Wirren, die sich erst mit dem
Prinzipat in ruhigere Bahnen lenken Hessen: Gracchische
Reformen, die Diktatur Sullas, Bürgerkriege bis schliesslich

zur Alleinherrschaft des Augustus sind die Stichworte der
politischen Auseinandersetzungen. Die äusseren Anzeichen

dieser sozialen Krisen sind die im 1. Jahrhundert v.Chr.

immer aufwändigeren Grabbauten, in denen der Führungsanspruch

der Eliten sich manifestiert. Und zwar ging es dabei
sowohl um Machtdemonstrationen gegen unten wie um
Positionskämpfe innerhalb der an die Macht drängenden
Gruppe der Familienparteien.3 Es entsteht das typische Bild

einer Periode des Umbruchs, ausgelöst durch die Konfrontation

mit einer als höher gewerteten Kultur.
Diese Situation erinnert doch stark an ein soziales

Verhaltensmodell, wie es schon seit langem für die späte
Hallstatt- und frühe Latènezeit im 6. und 5. Jahrhundert v.Chr.

entworfen und als Stresshypothese bezeichnet worden
ist. Bereits 1945 hat Gordon Childe in einer diachronischen
Langzeitstudie die Idee geäussert, dass Gräber mit vielen
und prunkvollen Beigaben auf eine Elite schliessen lassen,
deren Machtanspruch nicht gefestigt ist (Childe 1945). Kostbare

Gaben weisen ostentativ auf den Einfluss, exotische
Importe auf die weiten Beziehungen nicht nur der verstorbenen

Person, sondern im übertragenen Sinne auch deren
Nachkommen, die dadurch den Führungsanspruch über
die Generationenfolge hinüber zu «retten», das heisst eine
Dynastie zu gründen, versuchten.

Ohne Bezugnahme auf Gordon Childe hat auch Georg
Kossack einen ähnlichen Weg beschritten als er in einem
noch immer anregenden Aufsatz die in verschiedenen
Kulturen auftretenden «Prunkgräber» zu deuten versuchte.
Zwar wollte er ihren Ursprung nicht pauschalisierend auf

3 Dieser hier stark verkürzte, in all seinen Details jedoch gut erforsche
Aspekt im Geschichtsverlauf findet sich zusammengefasst zum Beispiel bei
Gehrke etal. 2000 ; Cain 2007.

130



Wer erhält in der Eisenzeit ein Grab?

immergleiche religiöse Hintergründe oder soziale Verhältnisse

zurückführen, obwohl er dann doch zum Schluss
kommt, dass hinter ihrem regelhaften Wiederkehren
«eine Manifestation jenes Grundverhaltens» stehe, «mit
dem die einzelne Person oder die Personengruppe auf
aussergewöhnliche Lagen reagierte» (Kossack 1974, 5). Ein

ausschlaggebendes und wiederkehrendes Moment sah er
in einem Kulturwandel, bei dem durch eine Auseinandersetzung

mit einem «Fremdphänomen» bzw. einer als

überlegen angesehenen Kultur, das überlieferte Gefüge aufbricht
und in eine Stresssituation gerät. Eine ähnlich begründete
Krisensituation und «Periode des Umbruchs» im 6. und 5.

mit Nachwirkungen bis ins 4. Jahrhundert v. Chr. machte
Ludwig Pauli für das plötzliche Auftreten und das später
ebenso unvermittelte Abschwellen von Amuletten in den
Gräbern der Späthallstatt- und Frûhlatènezeit verantwortlich

(Pauli 1975). Die Amulette sind Hilfsmittel, um die durch
die allgemeine Krise entstandenen alltäglichen Bedrängnisse

zu bewältigen.
Durch die Übernahme von fremder Sachkultur und

auswärtigen Bräuchen versucht sich die Oberschicht in
einer Phase der Verunsicherung Respekt zu verschaffen und
sich von der Allgemeinheit abzusetzen. Sobald dann diese
Fremdphänomene zu Allgemeingut herabsinken und eine
Vulgarisierung erfahren (wie dies im Verlaufe der Stufe LT

A der Fall war), entfällt ihre Exklusivität (Kossack 1974, 31 f.).

Durch ihre Übernahme und eine Imitierung im Grabkult
gibt sich eine «Mittelschicht» in den Gräbern zu erkennen,
während sich die Oberschicht nach neuen exklusiven
Merkmalen umschauen muss, um sich Recht zu verschaffen.

Unter den geschilderten Umständen und den
vorausgegangenen Ansätzen ist bei unserer Gegenüberstellung
der späten Hallstatt-/frühen Latènezeit und dem
spätrepublikanischen Rom der chronologisch leichte Unterschied
von eher geringer Bedeutung. Ausschlaggebender ist die
ähnliche Konstellation, bei der zwei unterschiedlich starke
Kulturen aufeinanderprallen. Die archäologischen und
historischen Äusserungen der führenden, sich jedoch bedroht
fühlenden Elite weisen in Zeiten der Krise ähnliche Züge auf;
die Lebensverhältnisse eines grossen Teils der untergeordneten

Bevölkerung war in beiden Fällen zweifellos prekär. Ein

gewisser Unterschied mag zwischen einer grossstädtischen
Metropole und einem eher ländlichen Milieu bestehen, wo
es jedoch ebenfalls «Zentren der Macht» gegeben haben

muss. Ein Proletariat aus Besitzlosen und Sklaven gab es

wohl hier wie dort. Alle Anzeichen weisen darauf hin, dass

diese «unteren Zehntausend» in der Regel kein monumen-
tum, keine erinnerungswürdige Grabstätte, erhalten haben
und deshalb in den von der Archäologie erfassten Gräbern
nördlich der Alpen nicht vertreten sind.4

4 Die sich daraus ergebenden Folgen für die Deutung vorgeschichtlicher
Gräber sind Thema einer grösseren, demnächst erscheinenden Studie des
Verfassers.

Bibliographie

Bodel J. (1986) - Graveyards and Groves. A Study of the Lex Lucerina.

American Journal ofAncient History ,11, (1994) S. 1-133.

Bossert J., Koch P., Lawrence A., Straumann S., Winer I., Schwarz P.-A.

(2006) - Zur Einwohnerzahl von Augusta Raurica. Jahresberichte aus

Äugst und Kaiseraugst, 27, S. 67-108.

Cain H.-U. (2007) - Die Hellenisierung Roms. In : Weber G. (Hrsg.),

Kulturgeschichte des Hellenismus. Stuttgart : Klett-Cotta, S. 310-332.

Childe V. G. (1945) - Directional changes in funerary practices during
50000 years. Man, 45, S. 13-19.

Coarelli F. (1972) - II sepolcro degli Scipioni. Dialoghidiarcheologia, 6,

S. 36-106.

Coarelli F. (2000) - Rom. Ein archäologischer Führer. Mainz : Philipp von
Zabern, 383 S.

Gehrke H.-J., Schneider H. (Hrsg.) (2000) - Die Geschichte der Antike.

Stuttgart : J. B. Metzler, 550 S.

von Hesberg H. (1992) - Römische Grabbauten. Darmstadt :

Wissenschaftliche Buchgemeinschaft, 286 S.

von Hesberg H., Panciera S. (1994) - Das Mausoleum des Augustus. Der

Bau und seine Inschriften. München : C. H. Beck, 199 S.

von Hesberg H„ Zanker P. (Hrsg.) (1987) - Römische Gräberstrassen.

Selbstdarstellung-Status-Standard. Kolloquium München, 28.-30. Oktober
1985. München : Bayerische Akademie der Wissenschaften, 312 S.

Heinzelmann M. (2001) - Grabarchitektur, Bestattungsbrauch und
Sozialstruktur-Zur Rolle der familia. In : Michael H., Ortalli J„
Fasold P, Witteyer M. (Hrsg.), Römischer Bestattungsbrauch und
Beigabensitten in Rom, Norditalien und den Nordwestprovinzen von der

späten Republik bis in die Kaiserzeit. Palila, 8, S. 179-191.

Hin S. (2013) - Demography of Roman Italy. Population Dynamics in

an Ancient Conquest Society 201 BCE-14CE. Cambridge : University
Press, 406 S.

Isler-Kerényi C. (2001) - Religion in der römischen Schweiz. In :

Furger A., Isler-Kerényi C., Jacomet S., Russenberger Ch., Schibler J.

(Hrsg.), Die SchweizzurZeit derRömer. Zürich : Neue Zürcher Zeitung,
S. 195-217.

Knapp R. C. (2011) - Invisible Romans. Prostitutes, outlaws, slaves,

gladiators, ordinary men and women... the Romans that history forgot.
London : Harvard University Press, 371 S.

KossackG. (1974) - Prunkgräber. Bemerkungen zu Eigenschaften und

Aussagewert. In : Kossack G., Ulbert G. (Hrsg.), Studien zur Vor- und
frühgeschichtlichen Archäologie. Festschrift für Werner Krämer. Teil I.

München : C. H. Beck, S. 3-33.

Kraft K. (1967) - Der Sinn des Mausoleums des Augustus. Historia, 16,

S.189-206.

Künzl E. (2011) - Monumente für die Ewigkeit. Herrschergräber derAntike.

Regensburg : Schnell und Steiner, 127 S.

Lanciani R. (1888) - Ancient Rome in the light of recent discoveries.

London : Macmillan & Co., 329 S.

Lauter-Bufe H. (1982) - Zur Fassade des Scipionengrabes. Mitteilungen
DAI Rom, 89, S. 35-46.

Mann M. (1994) - Geschichte der Macht. 2 Bde. Frankfurt : Campus, 411

S. und 472 S.

Morris I. (1992) - Death-ritual and social structure in classical antiquity.
Cambridge : University Press, 264 S.

Müller F. (2002) - Götter, Gaben, Rituale. Religion in der Frühgeschichte

Europas. Mainz : Philipp von Zabern, 243 S.

131



Felix MÜLLER

Müller-Scheessel N. (2007) - Bestattungsplätze nur für die oberen

Zehntausend Berechnungen der hallstattzeitlichen Bevölkerung
Süddeutschlands. In : Trebsche P. (Hrsg.), Die unteren Zehntausend

- auf der Suche nach den Unterschichten der Eisenzeit. Beiträge zur

Sitzung der AG Eisenzeit während der Jahrestagung des Süd- und

Westdeutschen Verbandes für Altertumsforschung e.V. in Xanten

2006. Langenweissbach : Beier& Beran (Beiträge zur Ur- und

Frühgeschichte Mitteleuropas ; 47. S. 1-10.

Nortmann H. (2007) - Überlegungen zu Gruppengrösse und Sozialhierarchie

in der Hunsrück-Eifel-Kultur. In : Trebsche P. (Hrsg.), Die unteren

Zehntausend - auf der Suche nach den Unterschichten der Eisenzeit.

Beiträge zur Sitzung der AG Eisenzeit während der Jahrestagung
des Süd- und Westdeutschen Verbandes für Altertumsforschung
e.V. in Xanten 2006. Langenweissbach : Beier & Beran (Beiträge zur
Ur-und Frühgeschichte Mitteleuropas;47),S. 11-17.

Pauli L. (1975) - Keltischer Volksglaube. Amulette und Sonderbestattungen

am Dürrnberg bei Hallein und im eisenzeitlichen Mitteleuropa.
München : Bayerische Akademie der Wissenschaften (Münchner

Beiträge zur Vor- und Frühgeschichte ; 28), 235 S.

Pritchett W. K. (1971-1991) - The Greek State at War. 4 Bde. Berkeley :

University of California Press.

Schrumpf S. (2006) - Bestattung und Bestattungswesen im Römischen

Reich. Ablauf, soziale Dimension und ökonomische Bedeutung der

Totenfürsorge im lateinischen Westen. Bonn : V&R unipress, 335 S.

Valeri C. (2010) - II paesaggio funerario a Roma tra il III e il I secolo

a.C. In : La Rocca E., Parisi Presicce C., Lo Monaci A,. (Hrsg.), Igiornidi
Roma. L'età della conquista. Mailand : Skira, S. 137-147.

Felix Müller

Bernisches Historisches Museum

Helvetiaplatz 5

CH-3000 Bern 6

feiix.mueller@bhm.ch

132


	Wer erhält in der Eisenzeit ein Grab? : Auf der Suche nach den "unteren Zehntausend"

