
Zeitschrift: Cahiers d'archéologie romande

Herausgeber: Bibliothèque Historique Vaudoise

Band: 147 (2014)

Artikel: Fosses rituelles de l'âge du Bronze au pied du Jura : pratiques
sacrificielles à Onnens/Corcelles-près-Concise - Les Côtes (canton de
Vaud, Suisse) et contribution à la définition de la phase BzD1 en Suisse
occidentale

Autor: David-Elbiali, Mireille / Falquet, Christian / Nitu, Claudia

Kapitel: 13: Propositions d'interprétation

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835681

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Propositions d'interprétation
Mireille David-Elbiali, avec des contributions de David Glauser et de Jacqueline Studer

13.i Témoignages antiques revisités par les protohistoriens.

Tous les auteurs qui ont traité des «dépôts de céramique» s'accordent sur le fait

qu'il s'agit de vestiges liés à des pratiques rituelles et les références utilisées sont en

très grande partie empruntées à l'Antiquité grecque et romaine428; ce constat est

valable aussi pour les lieux de culte à offrandes incinérées429. Dans les deux cas, les

auteurs relèvent que ces sites apparaissent au moment où l'incinération prend le pas

sur l'inhumation dans les rites funéraires et qu'on retrouve, dans les uns comme
dans les autres, l'action prépondérante du feu, le sacrifice animal et le repas collectif.

Les propositions d'interprétation de ces vestiges s'orientent en priorité vers les

rites, qui servent de moyen de communication entre les humains et les puissances
invisibles430. Ils sont pratiqués lors de manifestations qui allient invocation des

divinités et réunions collectives, comme les cérémonies liées au cycle du temps

ou à la consécration de l'espace, les rites d'initiation, les prestations de serment,
les conclusions d'alliances, les funérailles, etc. Les gestes évoqués en lien avec ces

manifestations se résument à quelques actions: la libation, les offrandes/sacrifices

et le festin. La libation consiste à verser un liquide sur le sol ou sur un élément

quelconque - autel, etc. - en prononçant une prière ; cette action peut être suivie

ou non de la consommation du liquide utilisé. Les libations sanctionnent notamment

les alliances431 entre les hommes et les puissances invisibles, mais aussi entre
les hommes eux-mêmes. Les offrandes de nourriture et de boisson peuvent revêtir

différentes formes. Il y a l'offrande animale, que les Grecs qualifiaient d'offrande

sanglante, soit le sacrifice d'un animal dont le tout ou une partie revient aux dieux

sous la forme du cadavre entier ou partiel brûlé - la fumée sacrificielle les nourrissant

— et une partie est consommée sous forme de viande cuite par les participants
à la cérémonie lors du repas rituel. Il y a aussi l'offrande végétale, soit l'offrande de

nourriture apprêtée, soit les prémices qui sont prélevées sur les premiers produits
de la récolte et sont alors des rituels liés aux saisons. Les festins rituels/repas
communautaires et les rites de boisson accompagnent toutes les cérémonies et servent

à honorer les dieux, mais ils en constituent aussi la composante sociale destinée à

nouer des liens entre les participants ou à les resserrer et bien sûr, tout autant, à

asseoir le pouvoir des organisateurs.

Du point de vue archéologique, ces différents gestes laissent des traces équivoques,

difficiles à interpréter aux périodes précédant la diffusion des sanctuaires et le témoignage

des textes; la distinction entre eux relève souvent de l'argutie pour l'âge du

Bronze. A partir de l'âge du Fer, la lecture des vestiges se clarifie un peu, notamment

42.8 Eibner 1969, 47; Hansen

1994, 321-322; Baumeister 1995,

409; Czyborra 1996; Nebelsick
r997> 376, 384-387; Berthold
1:998, 37-43 ; Palâtovà, Salas 2002,

145-153; Szabö 2004, ioo-IOI;
Gogâltan, Németh, Apai 2011;

Nagy 2012, 264-268 ; etc.

429 H. Steiner envisage que les

découvertes faites pour l'âge du
Bronze font penser surtout à un
culte de la fertilité (Steiner 2010,

457). Entre parenthèses, le concept
de culte de fertilité de la terre (et

non des humains) est fortement
remis en question par W. Burkert

(Burkert 1998, 79-81).

430 II a été un temps où tout le

monde croyait aussi bien à ce qu'il
pouvait voir qu'à ce qu'il ne pouvait

pas voir. Les hommes étaient

convaincus que l'univers ne se

bornait pas à ce qui tombe sous un ou

plusieurs de nos cinq sens. Ceux qui
ne voyaient pas les esprits savaient

avec certitude qu'ils en étaient entourés,

et ils constataient leur présence

par les phénomènes qu'ils produisaient.

A cette époque, le scepticisme

et l'oubli n'isolaient pas les Esprits, et
les communications entre eux et nous

étaient fi-équentes, presque
continuelles. (Rozier 1907, 5).

431 En grec ancien, libation et

alliance ont la même racine (Bruit
Zaidman, Schmitt Pantel 1991,27).

261



FOSSES RITUELLES DE L'ÂGE DU BRONZE AU PIED DU JURA CAR 147

432 Poux 2004, 363-369; Verger
2013.

433 Kern et al. 2009 ; Eïbner 2012

avec bibliographie antérieure.

434 Poux 2000, 219 ; Ibid. 2004,
254-257.

435 II faut néanmoins relever

qu'au moins deux éléments découverts

aux Côtes correspondent à de

la céramique étrangère, équivalente
à de la céramique d'importation.

436 Les ossements sont soumis

au feu comme la céramique; il est

par contre impossible de distinguer
entre bris rituel et bris destiné à

récupérer la moelle.

437 II ne s'agit en aucun cas

d'affirmer une analogie fondée sur
des croyances communes, mais de

constater des coïncidences, qui
restent sans explication, au moins ici.

438 Par exemple le bouc pour
Dionysos (Burkert 1998, 17), le

porcelet pour Déméter et Corée,
la chèvre pour Artémis (Brûlé,
Touzé 2008, 124-126).

439 Brûlé, TOUZÉ 2008,124-126.

440 Le don de ces parties est

attesté chez les peuples chasseurs

traditionnels de Sibérie et remonterait

au Paléolithique; il serait

destiné à préserver l'animal de la

destruction totale, à le confier sous

forme mythique à la divinité de

la vie, afin d'assurer la continuité
de l'espèce et donc de nouvelles
chasses fructueuses (Meuli, cité

par Burkert 1998, 26-27). Pour
W. Burkert, cette pratique serait

reprise et adaptée par les éleveurs

néolithiques avec les mêmes

prémisses, puis les Sémites et les Grecs

auraient introduit la coutume de

brûler les morceaux consacrés, le

feu servant à les mettre en relation

avec la divinité (Burkert 1998,

60, note 38).

441 Detienne, Vernant 1979,

192-193; Burkert 1998, 128; [...]
la scène suppose un «sacrifice secret»

effectué de nuit [...].

442 Detienne, Vernant 1979,
61: [...] entre l'aliment céréalier et la

forme de vitalitépropre aux hommes,

[il y a] une relation si intime qu'on
doitparler de consubstantialité.

443 Voir chapitre 8.

444 Dans le monde grec bien

sûr, mais aussi en Europe
continentale au moins dès le Premier

âge du Fer, comme le montre

en contexte funéraire432, et l'art des situles offre les premières représentations de

ces fêtes religieuses avec rituels d'offrande, de boisson et repas communautaires

dans une zone pas trop éloignée de nos régions, même s'il témoigne déjà d'une

influence orientalisante433 La constante réitération de ces pratiques permet ainsi

d'utiliser des données plus tardives pour éclairer ce qui se passe à des périodes

plus anciennes. Pour évaluer si les trouvailles d'Onnens s'apparentent de fait à des

vestiges de pratiques rituelles, il est intéressant, par exemple, de reprendre certains

critères d'identification des festins celtiques retenus par Matthieu Poux434, en

évacuant évidemment les éléments spécifiques à l'âge du Fer ou présents seulement

dès la fin du Bronze final, comme les ustensiles du gril, la vaisselle métallique et la

céramique d'importation435, les amphores vinaires ou encore la particularité des

modes de dépôt dans des fossés. Les critères que l'on peut ainsi retenir sont: des

récipients céramiques de très grandes dimensions et donc de capacité importante,

appropriés pour la préparation de boissons alcoolisées, et d'autres pour cuisiner les

aliments destinés à une consommation collective, de nombreux petits récipients

pour le service de la boisson, des meules utilisées pour la préparation des céréales,

la présence de restes de faune et on peut y ajouter la nourriture végétale, l'usage du

feu et le bris rituel de la céramique436, ainsi que l'enfouissement ritualisé des reliefs.

Tous ces éléments sont présents à Onnens.

13.2. Choix de témoignages extraits des textes antiques

Il est assez troublant de confronter les observations faites aux Côtes avec certains

éléments des rites sacrificiels de l'Antiquité, surtout ceux qui étaient pratiqués en

Grèce aux périodes les plus anciennes 437.

Le «sacrifice sanglant», soit l'immolation d'un animal, y joue un rôle de premier

plan; la bête est ensuite souvent consommée lors d'un repas festif, comme cela

semble être le cas pour les caprinés et les suidés aux Côtes. Il faut relever qu'il s agit

toujours d'animaux domestiques — caprinés, porc et bœuf, ou beaucoup plus

rarement cheval ou chien - comme à Onnens, les animaux sauvages étant écartés de

l'autel. Suivant le rituel, le choix de l'animal peut changer438, alors que les moutons

et les bœufs semblent plus ubiquistes, leur sélection dépendant de l'importance de

la fête et de contraintes économiques439. A Onnens, les restes de «sacrifice» ou du

moins de consommation de viande appartiennent au minimum à un seul capriné

et à un seul porc, qui ont été traités différemment. Le capriné est représenté surtout

par le crâne et les tibias et on sait que le crâne et les os longs étaient souvent offerts à

la divinité et brûlés440. Dans le cas du porc, exclusifdans la fosse 611, cette sélection

n'existe pas et nous ne résistons pas à citer les rituels chtoniens des Thesmophories,

où des porcelets étaient jetés dans une fosse et laissés à pourrir; ceci d'autant plus

que ces pratiques avaient lieu la nuit441, or la présence de batraciens dans la fosse

611 indique qu'elle est restée ouverte au moins une nuit.

Les céréales, signalées dans plusieurs fosses, viennent aussi rappeler le rôle primordial

des offrandes végétales442.

Les anneaux grossiers en argile retrouvés dans les fosses 611 et 782, que l'on peut
identifier à des poids de métier à tisser443, symbolisent le tissage, activité féminine

par excellence 444
; dans les rites grecs, le don d'un vêtement neuf est régulièrement

mentionné - à l'occasion des Panathénées par exemple, un péplos, tissé spécialement

par deux fillettes de 7 et 11 ans, était offert à Athéna445.

262



PROPOSITIONS D'INTERPRÉTATION

13.3 Lecture des vestiges d'Onnens

Les six fosses représentent six étapes d'un même événement, qui s'est déroulé au

minimum sur deux jours. Chaque fosse d'Onnens regroupe à la fois des petits
récipients ouverts à boire - écuelles, bols et tasses, gobelets - et des grands récipients
— pots - qui ont pu servir à cuire, stocker de la nourriture ou brasser des boissons

alcoolisées distribuées aux participants de la cérémonie. Il est intéressant de relever

dans la fosse 579, soit la fosse centrale, la présence de deux récipients en céramique
de très grandes dimensions qui ont une forme de pot à col court : ce sont [A579-

16], qui peut contenir environ 140 1 et dont le fond intérieur a été noirci par des

pigments ayant imprégné la pâte, et [A579-15+36] avec une contenance estimée

d'environ 65 1 (fig. 133, pl. 24)446. Dès le Bronze final et au Premier âge du Fer, la

présence de situles en bronze renvoie à l'idée de boire et de libation4'1', qui relève

sans aucun doute d'une tradition plus ancienne. Les boissons alcoolisées - bière

ou hydromel, avant l'usage du vin - ont probablement joué un rôle prépondérant

comme liquides libatoires et dans les repas communautaires448. Comme l'exprime
bien Stéphane Verger, « distribuer la boisson, c'est reconnaître ceux qui y ont droit

comme membres de la communauté»449. Celui ou ceux qui organisent le repas
rituel dans le cadre d'une manifestation communautaire détiennent manifestement

le pouvoir et doivent assurer la fourniture d'une quantité suffisante de boisson pour
tous les participants450. Les dépôts de petits récipients à boire (tasses/coupelles)
associés à quelques grands récipients sont aussi très souvent mis en relation avec

des rites de libation, qui constitueraient une composante canonique des soins dus

aux morts, également en dehors d'un environnement strictement funéraire451.

Décompter le nombre de gobelets/coupelles permettrait de déduire le nombre de

participants à la manifestation452, à la condition qu'il s'agisse de récipients individuels,

ce qui n'est de loin pas certain453. Cet exercice, même s'il reste très imprécis

en raison de la fragmentation et de la faible représentation de certains récipients,

qui pourrait correspondre à la pars pro toto, donne les résultats suivants454 :

Fosse Position Petits récipients à boire Grands récipients pour liquide Grands récipients ouverts

579 centrale 7 à 11 5 à 9 -

577 latérale 14 à 16 9 2

156 extrémité nord 3 à 8 1? 1?

102 extrémité sud
5 à 9, dont une tasse d'origine
extérieure

1 1

611 axe nord-ouest
6 à 9, dont un tesson (pars pro
toto d'origine extérieure

1 à 2 -

782 axe nord-ouest 7 à 9 3 2

Dans les fosses situées aux extrémités de l'axe principal - 102 et 156 — et sur l'axe

latéral nord-ouest - 611 et 782 -, on peut évaluer le nombre de participants par fosse

à une dizaine de personnes au plus, avec l'hypothèse contraignante qu'il s'agit de

récipients individuels n'étant pas partagés par plusieurs ; il y a aussi un nombre li mité

de grands récipients, environ un par fosse, saufpour la 782 où ils semblent plus
nombreux. Les deux fosses centrales - 579 et 577 - se distinguent du reste. La première

regroupe les plus grands récipients du site, alors que la seconde est celle qui a livré le

plus de petits récipients à boire. Le contenu des grands récipients de la fosse centrale

était peut-être destiné à l'ensemble des participants et non pas aux seuls « membres »

de la fosse 579. Sur la base des petits récipients, on peut évaluer à une septantaine de

personnes, au maximum, celles qui ont droit à recevoir de la boisson. Les quelques

grands récipients ouverts de type « plats creux » évoquent des marmites pour la cuisson

de plats élaborés ou éventuellement des bassins, ayant pu servir aux ablutions.

notamment l'iconographie à

Sopron-Ödenburg (Kossack

1999, 141, fig. 91) ou à Verucchio

(Von Eles 2007).

445 Buricert 1998, 75.

446 Des vases de taille équivalente

ne sont pas rares à cette époque

et ils ont pu remplir une fonction

analogue. On peut citer, parmi
beaucoup d'autres, en contexte
funéraire un grand pot d'environ

30 cm de diamètre à l'ouverture

avec un petit col très faiblement
évasé de la tombe A505 de Rei-

nach-Alte Brauerei BL (Fischer
et al. 1994, pl. 1,2) et en contexte
de refuge de hauteur, l'énorme pot
de Montricher-Châtel d'Arruffens

VD (0 ouv. 35 cm, 0 max.-60cm,
hauteur-60 cm) dont la contenance

a été évaluée à environ 801

(David-Elbiali, Paunier 2002, 41,

% 54, pl. 32,402).

447 Kimmig 1965, 454.

448 Poux 2004, 234-237 et 364:
On peut en déduire que ces grands

récipients métalliques, en usage dès

le fin de l'âge du Bronze, étaient

prioritairement destinés au service de

boissons alcoolisées d'origine locale.

449 Verger 2013, 499.

450 Ibid., 501.

451 Nebelsick 1997, 366-377.

452 Schauer 1996, 409-410.

453 Poux 2004, 264-265.

454 Voir aussi fig. 138.

263



FOSSES RITUELLES DE L'ÂGE DU BRONZE AU PIED DU JURA CAR 147

Le site des Côtes s'adosse au bas du versant du Mont-Aubert et il se trouve ainsi en position surélevée d une soixantaine de mètres par

rapport à la rive du lac de Neuchâtel, dont il n'est éloigné que de 1,5 km. Il jouit d'un panorama grandiose, qui embrasse le lac et toute

la chaîne alpine à l'arrière (fig. a, 3 et 242). Il est également situé à 300 m seulement d'une nécropole de la fin du Bronze moyen, à Cor-

celles-près-Concise—En Vuète (tumulus du BzC; Falquet et al. 2002 et étude en cours). Cette situation topographique exceptionnelle

a sans doute joué un rôle dans le choix de cet emplacement pour y accomplir des cérémonies...

De la page blanche à la publication (texte et dessins David Glauser)

Pour se lancer dans l'illustration d'un instantané représentant une cérémonie qui s'est déroulée ily a plus de 3500 ans, ilfaut réunir une solide

documentation. Elle se compose d'informations issues de lafouille du site représenté, de photographies prises sur les lieux et de documents

iconographiques allant de l'âge du Bronze à l'Antiquité.

Avant de commencer â dessiner, la structure de l'image et les points importants à mettre en avant ont été définis: les fosses, leur place dans le

paysage, la présentation d'une partie de leur contenu.

Les prises de vues du paysage dans différentes directions ainsi qu'un plan de la position des fosses ont aidé au choix de langle à adopter comme

cadre de la scène. La vue choisie amène une bonne compréhension géographique du lieu et dégage le premierplan afin d accueillir la cérémonie.

Le décor est planté.

La nature de la cérémonie, la disposition despersonnages et des objets ainsi que laprésence d'animaux ont donné lieu à divers échanges au terme

desquels une série d'esquisses a été réalisée.

Les protagonistes sont alors disposés, les accessoires répartis et la perspective ajustée. Plusieurs variantes voient ainsi le jour. Elles seront discutées

afin d'arriver à une version finale, qui, dans l'idéal, cumule les qualités des différentes propositions sans en retenir les défauts.

C'est à ce stade que l'essentiel de la documentation iconographique va être utilisée. Car il s'agit maintenant de vêtir les acteurs, de les coiffer, de les

parer et de leur donner des attitudes (en essayant degarder une certaine cohérence avec lepropos de la scène). Llfaut également tenter d'interpréter

par des esquisses les décors anthropomorphes disponiblespour la période en question. Parfois, il estpossible de sefaire une idée des motifs et de la

coupe des vêtements représentés. D'autresfois, ce sont des détails concernant les parures qui ressortiront. Une autre source importante, bibliographique

cettefois, provient despublications defouilles de structuresfunéraires. Elle a permis de recueillir des informations sur la disposition des

parures. Ces données, ainsi que tous les autres aspects scientifiques nécessaires à cette étape, sontfournispar l'archéologue. Ce travail minutieux

débouche sur l'esquissefinale. Ellepermettra d'ajuster les derniers éléments afin de se lancer dans la mise au net et la colorisation de la restitution.

Je tiens à remercier Mireille David-Elbiali pour m'avoir proposé de réaliser cette restitution

ainsi que pour m'avoir permis de m'exprimer dans ces pages, et également pour nosfructueux
échanges; j'espère être proche de l'image qu'elle sefait du site d'Onnens—Les Côtes. J'aimerais

aussi remercierJacqueline Studerpour ses propositions et ses conseils. J'ai également bénéficié

du talent et de l'expérience d'Yves Reymond qui a mis à ma disposition certaines des recherches

qu'il a effectuées pour des illustrations du même type. Merci a lui!
Et pourfinir, je suis reconnaissant envers Christian Falquet et Thierry Luginbiihl qui m'ont

ouvert les portes de l'archéologie.

Fig. 242 (page ci-contre) — Reconstitution d'une cérémonie sur le site d'Onnens-I.es Côtes.

Les vignettes détaillent le contenu des fosses fouillées.

chienKf boeuf cheval Porc o caPrin& v
o céramique © anneau croissant out^s mouture ^ céréales

264



vjv'My

-\lWvW

FOSSE 782

O kg @>x3

I t=9xl

FOSSE 611

Oka @x4

1 -""

'V
'

->(
-A-v" ^

«, ^ '«, - '"'
A

1

V.

* '* 4,,

'Ac,

"'• a N - --s *,. - "
" :>-r^. ' <• • -*,'.'''*« s- "V,' J ,-v..

' ' " A

n '. "' v-^-. r-v

fefSae» b^fesÄc':' <30A>Ar;-W :-

"2*jry 7ry* V^.'V?
•vl, rN/-,t-V

,>y? -. '7/ V^M ^>^£fcvrc.\yv

•3>ßiÄ
"V



FOSSES RITUELLES DE L'ÂGE DU BRONZE AU PIED DU JURA CAR 147

455 VERGER 2013, 495-499.

456 Nagy 20I2, 267-268.

457 Bien qu'en quantité variable.

458 Steiner 2010, 454-457.

459 Comme le seront les dieux
lares ou pénates chez les Etrusques

et les Romains.

460 Kossack 1996, 36 ; Palâtovâ,
Salas 2002, 149 ; Poux 2004, 276-

277, 279 : Lefestin se définit [...] par
son caractère exclusifet définitif. [...]
il entraîne la destruction de tous les

biens investis, qu'il s'agisse de

nourritures, de boissons ou d'accessoires.

Forme de contrat socialpassé entre le

maître de cérémonie et ses hôtes, entre
les convives et les divinités

symboliquement conviées à la fête, les biens

qu'il mettait en œuvre ne pouvaient
être réinvestis dans d'autres festivités

ou pire, recyclés dans la sphère

domestique.

461 Palâtovâ, Salas 2002, 148;

Poux 2004, 284-285 : [...] la crémation

des amphores ou de leurs débris

[...] Certains tessons ont été soumis à

unfeu très violent, qui aprovoqué leur
éclatement, des déformations ou une

pulvérisation des surfaces. Sauf cas

d'incendie, ces stigmates témoignent
de températures qui ne peuvent être

atteintes qu'au sein d'un grand brasier

construit de type bûcher ou autel.

[...] la crémation symbolise [...] une

forme de transsubstantiation [...] le

feu permet le passage d'une matière à

une autre, d'un état à un autre et de

la vie à la mort.

462 HANSEN 1994,360, 363.

463 David-Elbiaij 2000, n°3io,
313. 4I3-

464 Poux 2004, 292; Palâtovâ,
Salas 2002, 149.

465 Poux 2004, 290-291.

466 Ibid., 292.

467 II est probable qu'il s'agisse du

même jeune canidé dans les fosses

102 et 577.

La classification des convives selon leur rang, proposée par S. Verger dans son analyse

de la tombe de Hochdorf455, la hiérarchie bien lisible de certains dépôts et les

témoignages écrits de l'Antiquité456 trouvent un écho dans la répartition topographique
du mobilier sur le site des Côtes : la fosse centrale 579, la plus volumineuse, est celle

qui a livré les plus grands récipients et donc peut-être celle qui réunissait les personnages

à la position hiérarchique la plus élevée ou les organisateurs de la cérémonie.

Parmi les autres vestiges d'Onnens qui viennent appuyer l'hypothèse de pratiques
rituelles, il y a les outils de mouture, présents dans les fosses 156 et 577, ainsi que
les céréales, observées dans toutes les fosses457, tout comme les restes de faune

domestique, du capriné et du porc identifiés dans les fosses 102, 577, 579, 611 et 782.

Dans la Grèce de l'époque archaïque (Iliade et Odyssée) et classique, à Rome ou
dans l'Ancien Testament, l'offrande animale est toujours accompagnée de nourriture

(bouillies, pain, plats préparés) et de boisson458. Enfin il y a la présence du

croissant en terre cuite de la fosse 782, un objet cultuel qu'on peut envisager être lié

à des divinités du foyer459, car il se retrouve habituellement et de façon très prépondérante

dans les habitats à l'âge du Bronze.

Deux autres pratiques observées également dans les cérémonies plus tardives viennent

renforcer l'idée de rituel aux Côtes : la vaisselle volontairement cassée, ce qui
s'apparente à un bris rituel destiné à la rendre inutilisable dans un autre contexte,

car tout ce qui a été employé lors de cérémonies devient sacré460, et l'usage du

feu, qui a un effet purificateur et qui est usuel dans toutes les grandes traditions

religieuses461. Le bris de la céramique rappelle le bris des bronzes, qui est fréquent
à la période du Bronze récent dans beaucoup de dépôts en Europe occidentale et
centrale462, notamment dans quelques dépôts genevois, comme ceux du Village
suisse, de la Maison Butin ou de la Fonderie du Rhône463.

Dans les pratiques celtiques et antiques d'une manière générale, «la mise en terre

représente l'ultime étape du sacrifice après le bris et la crémation des offrandes » 464.

Les dépôts sont organisés, ce qui permet de les distinguer des dépotoirs:

aménagement circulaire des offrandes, dépôts en triangle ou ternaires, alternance de

récipients complets ou décolletés, ce qui évoque des corps sans tête, etc.465. D'autre

part, il y a un souci d'isoler les dépôts du monde extérieur en les scellant par une
couche de pierres ou un foyer466. A Onnens, il n'est pas toujours possible de reconstituer

l'emplacement précis des différents récipients et les fosses dans lesquelles c'est

possible — 102 et 577 — ne montrent pas une disposition qui apparaît significative,

par contre, on peut constater la répétition d'un agencement qui peut être résumé

schématiquement à un dépôt central au fond de la fosse - un périt cairn de pierres

et / ou une meule — recouvert de sédiment dans lequel on peut retrouver de la faune,

puis un niveau de feu sur lequel sont disposés en position horizontale les vestiges
brûlés des récipients en céramique et à la fin un niveau de scellement constitué
de pierres et de sédiment (fig. 230). Seule la fosse 156 avec son important matériel

de mouture et ses ossements d'un même cheval révèle une organisation vraiment
différente. Enfin pour trois des fosses, à un moment difficile à préciser, un os entier
d'animal est glissé dans le remplissage et donne à chacune sa signature par son sens

symbolique: pour la 156, c'est le cheval, pour la 102, c'est le bœuf et le chien, et pour
la 577, c'est le chien 467

Les fosses des Côtes évoquent la fosse à offrande utilisée dans l'Antiquité, aussi

bien chez les Grecs (ßöfipoc;, signifiant «trou»), les Celtes, les Etrusques (mundus,
fosse circulaire) puis les Romains er qui était située dans les temples. Le bôthros

est cependant déjà mentionné dans l'Odyssée sans lien avec un sanctuaire. Il s'agit

266



PROPOSITIONS D'INTERPRÉTATION

d'une simple fosse creusée dans la terre ou la pierre, dans laquelle étaient versés

une libation pour les morts et le sang d'animaux sacrifiés468. Son origine remonte
vraisemblablement à des temps plus reculés. Le mundus pouvait recevoir l'offrande
des prémices des récoltes469. Ces offrandes enfouies dans le sol sont toujours mises

en relation avec des cultes chtoniens, liés à des divinités agraires, à la fertilité et à la

fécondité, au cycle de la végétation, de la nature ou alors avec les morts 47°. Sacrifices

d'animaux, offrandes alimentaires, fêtes communautaires accompagnées de

festins et de boissons alcoolisées, récits mythologiques servaient sans doute, comme
ce sera toujours le cas dans le monde antique documenté par des textes, à ponctuer
les grands événements de la vie des individus et des communautés et les phases du

cycle perpétuel de la nature, ainsi que l'a suggéré Georg Kossack471.

13.4 Liturgie chez les « Casse-écuelles»472

L'interprétation courante de simples rejets domestiques en position secondaire

dans cies fosses, dont l'usage premier resterait de toute façon obscur, doit être écartée

à Onnens. D'une part, le site n'a livré aucun vestige d'habitat et, d'autre part,
la disposition topographique des fosses, leur agencement interne et l'inventaire du

mobilier viennent aussi la contredire. Si la fonction rituelle des structures observées

semble bien argumentée et que les contenus résultent vraisemblablement de

pratiques sacrificielles473, les croyances à l'origine de ces cérémonies demeurent

sans doute à jamais perdues. Il n'en reste pas moins qu'une partie du rituel peut
être reconstituée, ce qui finalement est le plus important, car comme le formule

avec acuité "Walter Burkert, il ne s'agitpas [...] de savoir ce que croient ou s'imaginent
des hommes plus ou moins primitifs, s'ils croient aux forces bénéfiques ou aux âmes

des morts, aux esprits ou aux dieux. C'est ce qui se produit qui est crucial. La
génération croissante doit être façonnée à la manière de ses parents et les parents doivent

faire place aux enfants, faute de quoi l'ordre de la vie disparaît comme s'il n'avait

jamais existéAlA et plus loin, [...] le rituel ne dépendpas des mots et encore moins d'un

dogme, mais du comportement des aînés... L'expression du sérieux et de la confiance

invite à l'imitation cependant que tout manquement donne lieu à d'impitoyables
sanctions. C'est de cette façon que le rituel religieux s'est transmis sans interruption
dans la société humaine475.

L'association des gestes identifiés à Onnens - bris de la vaisselle, usage du feu sur la

céramique et les restes de faune, etc. - a été répertoriée et étudiée par les chercheurs

qui travaillent sur l'âge du Fer et l'Antiquité dans le cadre de pratiques rituelles et il
est important de démontrer par des découvertes bien étayées, et non seulement des

présomptions, que ces usages remontent effectivement plus loin dans le temps, sans

présumer pour autant d'une quelconque continuité. Comme nous l'avons vu ci-

dessus, cette démonstration est faite pour les régions d'Europe centrale et orientale

à l'âge du Bronze, par contre c'est encore insuffisamment le cas pour les territoires

situés au nord-ouest des Alpes. Si le terme de liturgie, au sens de règles qui dictent

avec précision le déroulement d'une cérémonie, semble excessif de prime abord,

il n'en demeure pas moins qu'on observe une répétition du rite dans cinq des six

fosses des Côtes et que des rites très similaires s'observent également sur d'autres

sites, par exemple à Zug-Rothuswiese476. Ceci semble indiquer qu'il s'agit d'un

rituel non pas strictement local, mais qui se pratique sur une aire géographique

étendue, en lien avec certaines croyances, comme c'est aussi le cas des dépôts votifs

d'objets en bronze ou du choix de l'incinération pour les funérailles, qui connaissent

à cette époque une distribution sur de vastes espaces. Ces trois types de rituels

pourraient du reste être vus comme trois volets complémentaires du culte477.

468 Odyssée, chant 11 : [...\ je creusai

unefosse dune coudée dans tous les

sens, etj'yfis des libationspour tous les

morts, de lait mielleux d'abord, puis
de vin doux, puis enfin d'eau, et,

pardessus, je répandis la farine blanche.

[.. A j'égorgeai les victimes sur lafosse,

et le sang noir y coulait. [...] Alors

j'ordonnai à mes compagnons d'écor-

cher les victimes qui gisaient égorgées

par l'airain cruel, de les brûler et de

les vouer aux Dieux.

469 Humm 2004, 44-45: [...]
mundus: il s'agirait d'une «fosse

circulaire» dans laquelle chaque

compagnon de Romulus, aprèsy avoir
déposé lesprémices des récoltes, aurait

jeté « unepoignée de terre apportée du

pays d'où il était venu [...].

470 Bouzek, Sklenâr 1987, 39;
Nagy 2012, 266; Nebelsick 1996,

377; Palâtovâ, Salas 2002, 148;

Poux 2004, 293-294.

471 Kossack 1996 et 1999.

472 Le site des Côtes se trouve
à cheval entre les communes
d'Onnens et de Corcelles-près-
Concise, or les habitants de cette
dernière portent le sobriquet pour
le moins évocateur de «Casse-

écuelles »... S'agit-il de mémoire ou
de tradition

473 Vernant 1980, 2 : La consécration

implique toujours, dans le rite

sacrificiel, la destruction de l'objet,
consumépar lefeu...

474 Burkert 1998, 86-87.

475 Ibid., 131-132.

476 Jecker et al. 2013.

477 II semble [...] que le rituel soit

un moyen nécessaire de communication

et de solidarisation, nécessaire

avant toutpour évacuer lesproblèmes
liés à l'attraction et à l'agressivité

entre les hommes. Il y a des tensions

inévitables entre jeunes et vieux

comme entre les deux sexes. Elles

exigent périodiquement une décharge

«cathartique» (Burkert 1998, 134).

267



FOSSES RITUELLES DE L'ÂGE DU BRONZE AU PIED DU JURA CAR 147

478 Burkert 1998, 34-35.

479 Un mode d'existence sociale,

ane forme de civilisation, si modeste

soit-elle, ne peut survivre à Ut durée

d'une vie humaine que si sa

transmission à la génération suivante

réussit. [...] pendant des centaines

de milliers d'années, les règlements

nécessaires à Ut vie en communauté

doivent être imprimés dans l'âme,

ne serait-ce que dans la viepsychique
subconsciente et instinctive. Et ce

travail d'impression s'accomplit avant
tout à travers les rites initiatiques.
(Burkert 1998, 85).

480 Burkert 1998, 96.

Aux gestes mentionnés ci-dessus, il faut rajouter la disposition des fosses qui reflète

l'existence d'une hiérarchie entre les personnes ou les groupes qui ont participé aux
cérémonies. La présence de très grands récipients rend vraisemblable le brassage de

boissons alcoolisées traditionnelles, comme la bière ou l'hydromel, et le partage de

la boisson entre les participants, comme le suggèrent les nombreux petits récipients
à boire. La tasse « italienne » dans la fosse 102 et le tesson incisé originaire apparemment

de Suisse du Nord ou d'Allemagne du Sud dans la fosse 611 attestent peut-être
de la présence de personnes étrangères à la région lors de la cérémonie ou du moins
des rapports qui existent avec ces régions. Les meules, les céréales, les ossements de

porc et de mouton font penser à la préparation d'un repas communautaire. Le cheval

appartient à la sphère du prestige, les poids de métier à tisser à celle des femmes,

le croissant à la sphère religieuse, les os-symboles, comme l'astragale, ont pu avoir

une fonction apotropaïque.

Les rites sacrificiels touchent auxfondements de l'existence humaine. Dans l'ambivalence

des sentiments qu'ils suscitent, ivresse du sang, effroi devant la mort... [Ils constituent]
le moyen traditionnel de surmonter toutes sortes de crises sociales [notamment] les crises

répétées [...] avec la succession de la nouvelle à l'ancienne génération [...]. Même le

renouvellement de l'année reçoit son caractère dramatique des sacrifices qui célèbrent

l'anéantissement de l'ancien au profit du nouveau478. Le passage du temps implique
la permanence du changement, qui se manifeste par le cycle mensuel de la lune,

annuel de la nature et celui de la vie humaine avec la succession des étapes

individuelles de la naissance à la mort et ensuite le renouvellement des générations ; il

est contrebalancé par la transmission des rites, qui se doivent de respecter
scrupuleusement la tradition, afin de perpétuer l'ordre social. Finalement peu importe les

mythes qui sous-tendent ces rites et qui souvent leur succèdent pour les justifier
plus qu'ils ne les précèdent479 : ils parlent tous des mêmes questions fondamentales,

de la vie, de la mort, du sens de l'existence humaine et du moyen de perpétuer
l'ordre social, garant aussi du souvenir ou de la survie dans un au-delà de ceux

qui ont disparu. On peut s'approprier en conclusion les termes de Walter Burkert,

qui s'appliquent avec certitude à Onnens/Corcelles-près-Concise-Les Côtes: Les

communautés [...] savaient que leur mode d'existence était enraciné dans les cultes et
lesfêtes rituelles; non pas parce qu'ils poursuivaient des buts de magie agraire fondés sur
des conceptions primitives, mais parce que dans la sainteté intangible des rites et dans

l'éclairage qu'en donnaient les mythes se conservaient des règles de vie vieilles comme le

monde, des règles fondamentales de l'existence humaineAw.

268


	Propositions d'interprétation

