
Zeitschrift: Cahiers d'archéologie romande

Herausgeber: Bibliothèque Historique Vaudoise

Band: 143 (2013)

Rubrik: Le patrimoine funéraire vaudois à l'époque bernoise : les monuments
autour et dans l'église : essai de topographie funéraire

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PATRIMOINE FUNÉRAIRE VAUDOIS
À L'ÉPOQUE BERNOISE

Les monuments autour et dans l'église:
ESSAI DE TOPOGRAPHIE FUNERAIRE



WlËÊÊÈmËm

waBÊBUUBBBBm

'

1682, vd-4) (Photo 1

mmm



Du cimetière intégré au cimetière rejeté:
histoire d'une translation

André Ribeiro, Dave Lüthi

L'étude du patrimoine cémétérial en Pays de Vaud implique
son lot de problèmes. Premièrement, au contraire de
nombreux cantons catholiques, le corpus de sépultures qui
nous est parvenu est extrêmement fragmentaire, hétérogène

et donc peu représentatif d'un ensemble cohérent,
du moins pour ce qui précède le XXe siècle. Deuxièmement,

ce même corpus se trouve en constante mutation
en raison du régime des concessions et ne peut par conséquent

que difficilement faire l'objet d'une conservation
stricte et intégrale. Troisièmement, rares sont les travaux
consacrés à ce patrimoine fort de plus de trois cents sites,

majoritairement aménagés durant le XIXe siècle, suite à

un transfert progressif des cimetières à la périphérie des

agglomérations 1.

Si l'état actuel de la recherche et la conservation du

corpus limite les champs d'études en terres vaudoises, on

peut ici questionner la topographie cémétériale, d'une part
afin de mieux comprendre les circonstances qui ont amené

le cimetière « péri-ecclésial » à se désolidariser des centres

bâtis, d'autre part pour mettre en évidence les liens qui
unissent ce transfert et la tendance marquée du XIXe siècle

pour une distanciation face à la mort et une sécularisation
des cimetières protestants.

Remettre l'église (et le cimetière) au
milieu du village

Trois caractéristiques distinguent fondamentalement les

cimetières de l'Ancien Régime de ceux des siècles suivants :

la localisation, la structure et l'usage. Ces critères sont

1. Nous renvoyons à norre première synthèse: Ribeiro, Lüthi 2010.

Nos remerciements vont à Béatrice Lovis qui nous a signalé plusieurs

sources lausannoises de grand intérêt.
Fig. 26. Denens, le temple et son cimetière selon le plan cadastral de

1769 (ACV).

Fig. 25. Démoret, le temple et son cimetière selon le plan cadastral de

1730 (ACV).



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

alors valables pour toute l'Europe occidentale, aussi bien

catholique que réformée.

Dans les siècles précédant le XIXe, l'emplacement du
cimetière demeure intimement lié à la masse du temple
auquel il se rattache presque systématiquement (fig. 25

et 26). De fait, non seulement l'église constitue dans

l'Europe médiévale et moderne un élément central des

agglomérations, un véritable repère géographique et
symbolique, mais le cimetière qui l'enceint aussi. Les deux
éléments sont intimement liés et il n'est pas concevable

d'envisager l'un sans l'autre. La cathédrale de Lausanne

possède, par exemple, son propre cimetière attesté dès le

XIIIe et jusqu'au XVIIe siècle en tout cas, sis proche du
croisillon sud du transept, du chœur et dans le cloître2.
Aussi contradictoire que puisse paraître cette proximité
pour un territoire de confession réformée, à l'image du
Pays de Vaud, ce lien étroit qui unit église et sépultures
est directement hérité de la coutume médiévale, devenue

ailleurs une tradition catholique. Effectivement, avant la

Réforme, le culte des saints, élément central de la liturgie
chrétienne, conditionnait les inhumations de telle sorte

qu'elles tendaient toujours à s'effectuer le plus près possible
des reliques des bienheureux. Le défunt cherchait à être
inhumé intra muros, à l'intérieur de l'édifice, mais surtout ad
sanctos, soit au saint des saints, pour autant que son rang
social et sa fortune le permettent : le monument funéraire
d'Othon Ier de Grandson en est le plus brillant exemple
(fig. 3) ; dans la plupart des cas, l'option extra muros était

retenue, soit autour de l'édifice, mais si possible proche
du chœur, donc, symboliquement, proche des reliques les

plus sacrées. Cette ségrégation sociale s'est maintenue au
fil des siècles, y compris sous la Réforme, et elle explique
l'origine des cimetières urbains et villageois.

Le développement territorial de ces derniers s'effectue

au gré des inhumations, par rayonnement autour des

temples et de manière tant déstructurée que désordonnée.

Bien qu'en pratique on peut constater une hiérarchisation
des espaces extérieurs correspondant au prestige de la partie

de l'église qu'ils jouxtent, le découpage «parcellaire»
n'existe pas encore et les cimetières ne sont que rarement
délimités par des murs. De plus, leur inscription dans

l'agglomération limite leur capacité de développement,
ce qui occasionne des problèmes d'aménagement pour les

nouvelles sépultures.
Outre par son aspect formel, le cimetière de l'Ancien

Régime se différencie principalement de celui de la
période contemporaine par la multitude de fonctions que lui
confère sa position centrale au sein des agglomérations. Ce
site aujourd'hui lié au calme du repos éternel, joue jusqu'à
la fin du XVIIIe siècle un rôle de place publique voire de

2. Destins depierre 2006, p. 14 ; Grandjean et al. 1975.

jardin ou de débarras - c'est semble-t-il le cas à Lausanne,
où des étendages à lessive sont attestés au cimetière de

Saint-Pierre3 — : ainsi, le cimetière est tout sauf un territoire

exclusif puisqu'il était aussi bien destiné à accueillir les

vivants que les défunts. Cette particularité témoigne d'un

rapport à la mort très différent du nôtre, d'une proximité
que les changements idéologiques de la seconde moitié du
siècle en question tendront à remettre en question. Il ne
faut toutefois pas sous-estimer la fonction mémoriale qui
existe bel et bien4, comme l'atteste cet article d'un règlement

édicté par le pasteur François Dind à Pully en 1620,

adjurant aux fidèles « [d]'entrer tout droit dans le temple,
quand il sonne le dernier coup du presche, sans s'arrester

sur le cemetiere»5. Vraisemblablement se penchait-on
sur les tombes d'amis ou de parents pour se recueillir ou,
simplement, se remémorer.

Une question d'hygiène publique

La proximité des lieux de repos des morts et leur insertion
en milieu bâti voire au sein même des édifices religieux
engendrent tout de même une série de problèmes. En
effet, au cours du XVIIe et surtout du XVIIIe siècle, on
s'incommode davantage des miasmes morbides émanant
des alentours des temples et les débats au sein des organes
municipaux se multiplient. En terres vaudoises, les villes

montrent l'exemple. Dans les années 1740 déjà, les autorités

de Vevey se montrent ainsi sensibles à ce problème
et font fermer le caveau réservé en l'église Saint-Martin
aux conseillers de la ville, «espérant que son exemple serait

suivi et que l'on éviterait ainsi les vapeurs méphitiques &
homicides qui s'élèvent des [autres] tombeaux » 6. A Nyon,
c'est en 1748 que les inhumations dans le temple sont
interdites, ce que rappelle un arrêt de 1755 7

; auparavant, de

l'encens avait été consumé pour camoufler les odeurs de

putréfaction qui se dégageaient du sol : étrange pratique
chez des réformés... De manière générale, les mesures ne se

généralisent que durant la seconde moitié du siècle; elles

demeurent souvent ponctuelles et de bien peu d'envergure

3. «Ne porteriez vous pas une perte sensible à vos co-propriétaires en
diminuant une grande aisance sur laquelle ils sont compté lorsqu'ils
ont acheté leurs maisons, et pouvez vous priver la société d'un local
dont elle a joui de tout temps pour étendre les lessives » se plaignent les

opposants à la fermeture dudit cimetière vers 1800 (AVL, Chancellerie
63/4, « Pétition de divers citoyens pour demander que le cimetière de
St-Pierre ne soit pas amodié», vers 1800).
4. A ce propos, voir la contribution de Karine Crousaz, en pp. 65-76.
5. Dumur 1907, p. 331.
6. ACV, P Joffrey 87, lettre de Joseph Scipion Lentulus, bailli de Vevey,
à la famille de Joffrey (copie d'une requête adressée par le Conseil à

LL. EE.), 26 février 1782.
7. Troillet 1999, p. 101.

80



DU CIMETIÈRE INTÉGRÉ AU CIMETIÈRE REJETÉ: HISTOIRE D'UNE TRANSLATION

comme à Morges où LL. EE. interdisent en 1771 les

inhumations, sauf «pour les personnes réellement qualifiées et
qui depuis un temps immémorial ont eu ce droit», mais
où Ton rétablit pourtant plusieurs tombeaux plus anciens
dans le nouveau temple inauguré en 1776. Dix ans plus
tard, on y enterrera le bailli Emmanuel-Charles-Victor
Stürler, dans un caveau creusé dans le chœur8. Entre
l'intérêt général de la «santé publique», qui est l'affaire
des autorités supérieures (Berne), et les affaires locales,
défendues par les autorités communales, on perçoit
souvent un véritable hiatus. Ainsi en 1765, l'année même
où Paris interdit les cimetières urbains, la Chambre de
Santé de Leurs Excellences de Berne transmet au Conseil
de Lausanne une demande de procéder au déplacement
des cimetières urbains 9, mais ce dernier tarde à appliquer
la directive. En effet, il répond qu'il «ne s'est pas aperçu
que le voisinage des cimetières ait eu des influences dangereuses

pour personne, ni qu'il ait répandu des exhalaisons

qui aient été accompagnées de quelques mauvais effets» 10.

Il faudra compter près de trente ans pour que les

translations du centre de la ville vers la périphérie se fassent

enfin ; il est vrai que le déplacement d'un cimetière est une
démarche complexe et coûteuse. D'un point de vue
symbolique, voire émotif, il est difficile à faire accepter à la

population, comme en témoigne le texte d'une pétition de

citoyens refusant la fermeture du cimetière de Saint-Pierre
à Lausanne, vers 1800:

Donnerez-vous le spectacle déchirant à des parents, à des amis
de voir bouleverser et répandre sur la terre les ossements de ceux
dont le souvenir est encore présent à leur mémoire? Assurément

vos principes religieux et les sentiments de bienséance qui vous
[les autorités] caractérisent repoussent loin de nous l'idée que
vous voudriez remuer les cendres des morts11.

Dans un premier temps, les autorités vont chercher à fermer
les cimetières urbains, soit ceux de la Cité, de la Madeleine,
de Saint-François et de Saint-Pierre et à les déplacer en

marge ou en dehors de l'agglomération afin que chaque

quartier en possède un, sans lien direct avec les paroisses.
On cherche à éviter toute «surcharge» et l'idée de centraliser

les défunts dans un grand cimetière n'est pas encore
d'actualité. Ainsi sont fondés les cimetières de La Sallaz, de

Saint-Roch, de La Croix-d'Ouchy et de La Pontaise, alors

qu'un projet sous la colline de Montbenon est envisagé. Ce

plan de répartition est mis en place dès 1791-1792, date de

8. Bissegger 1998, pp. 145 et 423, n. 141.

9. AVL, D 95, Manual du Conseil, 22 avril 1766.

10. Ibidem.
11. AVL, Chancellerie 63/4, « Pétition de divers citoyens pour
demander que le cimetière de St-Pierre ne soit pas amodié», vers 1800.

promulgation d'un nouveau règlement des inhumations 12

et il est assez habilement pensé pour durer un siècle environ.

Véritable chapelet cernant la ville, les cimetières de

ce nouveau genre ne semblent avoir posé aucun problème
hygiénique majeur.

Le parallèle avec les exemples bien étudiés de Paris et
de la France est instructif. Là, les outils légaux avaient été

mis en place avec plus d'empressement que chez nous et
à une plus grande ampleur. Suivant l'exemple parisien,
l'édit du 10 mars 1776 promulgué par le Conseil royal
avait ordonné le transfert des cimetières vers la périphérie
des villes ; il avait aussi interdit d'inhumer à l'intérieur des

églises et des hôpitaux13 - dans le canton de Vaud, une loi
similaire n'intervient qu'en 1804. Cette tendance hygiéniste

traduit un changement de comportement constaté

peu à peu à l'échelle européenne. Même si cela ne semble

pas encore le cas en terres vaudoises avant le XIXe siècle, de

manière générale, les vivants sont de plus en plus incommodés

par la proximité des défunts et souhaitent éloigner
cette mort qui les accable toujours davantage. Cette forme
de «nouvelle sensibilité» qu'évoque Philippe Ariès
instaure un nouveau rapport à la mort ; celle « qu'on craint le

plus n'est pas la sienne mais celle de l'autre, de l'enfant, de

l'époux, du parent»14. Cette translation idéologique d'un
trépas qui se côtoie quotidiennement vers une autre forme
de fin inavouable et pathétique conditionne grandement
les modifications légales qui vont être entreprises par les

autorités du jeune canton de Vaud, mais sous le couvert
d'un argumentaire hygiéniste avant tout.

Dispositions légales en terre vaudoise :

une nouvelle topographie funéraire

Le 3 février 1804, le Grand Conseil du canton de Vaud
décrète la fin des inhumations à l'intérieur des édifices

religieux15. Bien que cet usage ait déjà perdu de sa superbe

pour des raisons hygiéniques mais aussi en raison de la

Révolution, ce premier pas légal met un terme presque
définitif à la ségrégation sociale qui permettait aux plus
privilégiés d'être inhumés ad sanctos16. La même année,
la Ville de Genève, occupée par la France, adopte le décret
du 23 prairial an XII (12 juin 1804) qui interdit également

12. AVL, B 44, Registre des Mémoires, Règlement au sujet des

enterrements, 23 avril 1792.
13. Vovelle, Bertrand 1983, p. 23.
14. Ariès 1975, p. 15.

15. «Décret du Grand Conseil portant défense d'inhumer dans les

Eglises», 3 février 1804, article 1.

16. Quelques rares exceptions sont à noter, comme l'urne de Henriette
Canning érigée en 1823 à la cathédrale de Lausanne.

81



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

Fig. 27. Aclens, cimetière caractéristique

avec ses murets et sa

végétation sempervirens (Photo Michael
Peuckert).

les sépultures dans les lieux de culte et va même jusqu'à
ordonner l'éloignement des cimetières qui devront désormais

se situer au-delà des enceintes des agglomérations
françaises17. Sur ce point, le Canton de Vaud tarde à se

mettre à jour puisqu'il faut attendre le 16 janvier 1812 pour
voir la première véritable loi cantonale portant sur la police
des enterrements. Cet arrêté du Petit Conseil constitue un
véritable tournant dans la topographie funéraire vaudoise;

il contribue à redéfinir aussi bien la localisation, la structure

que l'usage des cimetières. Dès lors, «aucun cimetière

ne peut être établi dans l'enceinte d'une Ville ou d'un
village» 18

; de plus, tout cimetière devra être tenu clos et ne

servira à aucun «autre usage qu'à enterrer les morts» 19. Si

les exemples étudiés montrent que ces dispositions tarderont

à être appliquées systématiquement, sans doute parce
qu'ils relèvent de la responsabilité des communes, la

dynamique de transformation du paysage cémétérial vaudois

est cependant lancée. En outre, de décennie en décennie,
des articles de loi de plus en plus détaillés sont votés en

vue de compléter ou de corriger certains aspects de la police

des enterrements, notamment pour ce qui relève de

l'hygiène. A titre d'exemple, la loi sur les inhumations du
25 mars 1834 précise que le sol choisi en vue d'installer un
cimetière ne doit pas être humide afin de pouvoir y creuser
«des fosses de six pieds de profondeur»20. Le même arrêté

17. Kathari, Rilliet 2009, p. 39.
18. «Arrêté du Petit-Conseil sur la police des enterrements », 16 janvier
1812, titre premier, article 1.

19. Ibidem, article 7.
20. «Arrêté du Conseil d'Etat sur les inhumations», 25 mars 1834,

titre premier, article 3.

rend notamment plus clair le nombre et les dimensions
des parcelles dédiées aux défunts21. Ces lois donnent
naissance à un nouveau type de cimetière, de plan quadrangu-
laire, ceint d'un mur de pierre, dont la structure interne
est divisée en allées perpendiculaires. L'accès se fait par un
portail central en ferronnerie, parfois abrité par un petit
porche en bois portant un verset biblique. Une arborisation

sempervirens — souvent assez sommaire : un cyprès par
exemple — en fait tout l'ornement.

Une exception perturbe pourtant cette nouvelle
définition typologique : celle des anciens bailliages

communs, devenus districts mixtes, où catholiques et
protestants se côtoient depuis la Réforme. Si la cohabitation
dans ces territoires n'est pas toujours évidente pour les

vivants, il est d'autant plus impensable pour les catholiques
de se trouver un jour inhumés aux côtés de protestants;
la terre consacrée qui accueille les défunts s'en trouverait
souillée. Dans la pratique, cette juxtaposition ne porte
guère à conséquences sur l'apparence du cimetière ; on évite

nombre de problèmes en réservant simplement un secteur
à chaque confession. A Assens, on divise toutefois le cimetière

en deux parties distinctes, chaque confession bénéficiant

de son propre portail. Ce cas est isolé et l'apparence
du cimetière vaudois demeure généralement uniforme, du
moins en milieu rural. Si les circonstances locales le

permettent, le cimetière est parfois aménagé de sorte à bénéficier

d'une place topographique de choix, au sommet d'une
colline et surplombant le village, comme à Aclens ou à La
Sarraz (fig. 27). Ailleurs, il flanque un versant, à l'instar du

21. Ibidem, article 2.

82



DU CIMETIÈRE INTÉGRÉ AU CIMETIÈRE REJETÉ : HISTOIRE D'UNE TRANSLATION

ff I

Fig. 28. Lausanne, cimetière du
Bois-de-Vaux, allée latérale avec

bassin, vasque et cyprès (Photo
Dave Lüthi).

cimetière de Villars-Burquin, véritable belvédère ouvert sur
le bassin du lac de Neuchâtel. A cette inscription topographique

s'ajoute un aménagement végétal sempervirens qui
contribue à caractériser le cimetière protestant. Tous ces

éléments tendent à lui conférer une image de plus en plus

normalisée, mais souvent en quête de pittoresque et non
dénuée de romantisme. Cette vision romantique
conditionne d'ailleurs notre perception actuelle du cimetière,

avec ses mystères, ses ambiances, ses légendes.

Sécularisation et rejet de la mort

Cette nouvelle topographie funéraire qu'instaurent les lois

sur la police des enterrements porte également ses

conséquences sur le lien qui unissait encore au XVIIIe siècle

confession et cimetières. Lorsque les sépultures sont déplacées

en périphérie des agglomérations, les temples se voient
amputés de leur environnement funéraire. Des places

publiques viennent en général combler le vide qui enveloppe
les édifices religieux. Dès lors, la séparation géographique
et légale qui condamne temples et cimetières à ne plus se

côtoyer dans le canton de Vaud finit par aboutir à une

83



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

sécularisation des espaces funéraires. Cette sécularisation

s'exprime par un transfert de propriété des espaces cémé-

tériaux qui, comme le précise l'arrêté du Conseil d'Etat de

1888, deviennent « propriété communale » 22. On ne confie
alors plus ses défunts à l'Eglise, mais à la Commune. La

mort devient la même pour tous et se trouve par ricochet

partiellement sécularisée.

Cette « nouvelle mort » - que nous qualifions plus haut
de «rejetée», car elle est éloignée de l'espace des vivants —

apparaît comme la conséquence logique d'une existence

qui s'urbanise toujours davantage. Le cimetière devient

une cité des morts qui n'est pas sans rappeler les nécropoles

antiques qui s'étendaient jadis au-delà d'espace sacré

dédié aux vivants. Loin d'affirmer que les lois hygiénistes
instaurent un retour au pomerium, on peut en revanche

constater que le cimetière réformé en canton de Vaud tend
durant le XIXe siècle à reproduire une continuité du monde
des vivants tout en se détachant de celui-ci. Ce phénomène
trouvera son aboutissement au XXe siècle avec l'aménagement

du cimetière du Bois-de-Vaux, à Lausanne, dessiné

par Alphonse Laverrière, pensé comme un ensemble

urbain cohérent accueillant 40 000 parcelles23 (fig. 28).
Au même moment, la victoire progressive des tenants de

l'incinération implique une rupture fondamentale dans

l'histoire de la mort en Occident, dont les protestants
seront les porte-flambeaux, parfois contre leur gré - les

rapports entre franc-maçonnerie et partisans de l'incinération

sont sans doute plus signifiants. La construction de

crématoires replace un édifice au centre du cimetière : non
plus une église, mais un édifice à l'architecture néo-antique
et à la symbolique parfois païenne qui redonne un centre à

l'espace unifié qu'était devenu le cimetière24.

22. «Arrêté du Conseil d'Etat sur les inhumations et les cimetières»,
chapitre III, article 22.

23. Frey 1989.
24. A ce propos, voir Zemp 2012.

84



Les monuments dans l'église : un sens à la dérive

Alessio Christen, Adrien Gaillard

Si le cimetière évolue de l'Ancien Régime à nos jours, tant
dans son acception que du point de vue de son dispositif,
la topographie monumentale funéraire s'avère encore bien

plus chamboulée. Philippe Ariès mettait déjà en évidence

une persistance dans l'usage de l'église comme nécropole
aux XVIIe et XVIIIe siècles, à travers des exemples aussi

bien catholiques que protestants h La connaissance de

certains sols d'églises tapissés de dalles se base sur des cas

relativement rares, épargnés par les politiques d'hygiénisme de

la fin du XVIIIe siècle, puis tributaires d'une conservation

contemporaine exceptionnelle. Alors que de tels groupements

sont connus en terres catholiques suisses, comme à

Saint-Germain de Porrentruy, à l'abbaye de la Maigrauge
ou encore à Saint-Nicolas de Fribourg, on n'en connaît

que peu d'exemples massés de manière aussi importante
en terres valdo-bernoises2. Le premier geste de l'inventaire

vaudois a été par conséquent de localiser un corpus et

d'investiguer sur sa répartition topographique avec le souci

permanent d'un emplacement d'origine, en prenant en

considération une conservation forcément fragmentaire.
Malgré son étymologie, le «monument» ne doit pas

uniquement être envisagé dans sa vocation référentielle au

défunt: il s'inscrit avant tout dans un espace de manière

interactive. Sans pouvoir aboutir à une description exhaustive

de l'organisation topographique et conséquemment
symbolique des monuments à l'origine de leur implantation,

il convient avant tout de se cantonner à la présentation

de certains cas vaudois qui illustrent les vicissitudes
de ce qui devait constituer des groupements funéraires.

Cette enquête permet de se sensibiliser à un changement

1. Ariès 1977, pp. 55-56.
2. Sur cette question voir Ribeiro, Liithi 2010, pp. 20-27 ; Gemmingen
2010, pp. 319-334. A Saint-Martin de Vevey, alors que le droit de sépulture

ne fut plus donné dès 1782, le sol était encombré de tombes d'où
émanaient des odeurs jugées «nocives»; Recordon 1970, pp. 84-85-

Pour les vicissitudes du patrimoine funéraire, voir l'exemple type de la

cathédrale de Lausanne: Huguenin 2006b, pp. 41-56.

de paradigme: c'est-à-dire au passage d'une familiarité
aux monuments réunis in ecclesia, à une perte de repères
conditionnée par de nombreux enjeux de conservation

et de restauration, bien souvent triviaux. Une topographie

aujourd'hui «chamboulée» nous invite à esquisser le

sens historique de l'emplacement actuel des monuments,
avant d'interroger en creux celui de leur implantation et

organisation originelles.
A ce titre, les restaurations des temples au cours de la

première moitié du XXe siècle sont le fruit d'une collaboration

complexe entre la paroisse, les commissions
techniques et les commissions de restauration, les architectes

et l'archéologue cantonal. Ces derniers ne bénéficient

jusqu'en 1973 que de moyens dérisoires en l'absence de

services étatiques de protection du patrimoine. La question

de la conservation des monuments se mesure à l'aune

d'enjeux tels que la mise en valeur des espaces religieux,
le regain d'intérêt pour l'histoire — avec son lot de critères
d'inclusion et d'exclusion -, et les solutions pratiques et

esthétiques dépendantes de la vie paroissienne et du budget
alloué à la restauration. Le monument funéraire moderne

est bien souvent traité marginalement après l'architecture,
la peinture et les campagnes de fouilles — avec une préférence

pour la production d'avant la Réforme3. Par

conséquent, les décisions qui président au déplacement et à la

conservation de l'objet funéraire sont la majeure partie du

temps réglées en cours de restauration. Elles relèvent ainsi
de résolutions plus ponctuelles que programmées.

3. Il n'est pas question de juger ici cette mécompréhension des enjeux
symboliques propres au monument funéraire de l'Ancien Régime.
Néanmoins, il nous est permis d'y voir une assimilation conceptuelle
de ce dernier à la production contemporaine dérivée qui pourtant ne

se concentre plus dans l'église mais principalement dans le cimetière

et répond ainsi à des questions topographiques très différentes; voir
notamment Ariès 1977, pp. 270-271. Par ailleurs, les acteurs de la

conservation patrimoniale n'ont sans doute marqué que peu d'intérêt

pour le souvenir du patriciat bernois.



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

L'objet funéraire en marge du

programme de restauration

Le monument plaqué ou adossé pose un certain nombre
de problèmes lorsqu'il est placé dans le chœur et qu'il
accède à une visibilité de premier ordre dans l'église. Le cas

du monument de Henrichetta Margarita von Wattenwyl
(t 1785) à l'église d'Aigle en fournit un bon exemple. Alors

qu'il occupait à l'origine le fond du chœur, il sera déplacé

et encastré contre la paroi nord de la sacristie au cours des

restaurations menées pour le classement de l'édifice à la

toute fin du XIXe siècle. La commission d'expertise des

travaux est alors chapeautée par l'archéologue cantonal Albert
Naef et composée également d'un peintre, d'un architecte

et du pasteur de la paroisse. A la séance du 15 septembre
1899, on prévoit l'achèvement d'une peinture décorative

originale bien que basée sur des échantillons archéologiques.

Dès lors, «la Commission constate combien [le

monument Wattenwyl], placé au fond du chœur et qui
est tout à fait laid par lui-même, fait un efFet déplorable
entouré de la nouvelle décoration peinte». Suite au constat
du pasteur, la commission décide de déplacer le monument

selon des critères esthétiques, bien que ceux-ci se

fondent en partie sur une décoration contemporaine4. Le

monument dérange car il résiste à la tendance programmatique
de la restauration du chœur qui révère le plus ancien,

que ce soient les vestiges de polychromie sous le badigeon
— dont paradoxalement certains s'avèrent bernois — ou les

tombeaux de type «burgonde», ainsi que les anciennes
fondations de l'église romane antérieure. Double ironie du
sort puisque le monument commémore une personnalité
de l'une des plus puissantes familles patriciennes et qu'il
est de surcroît probablement dû à l'atelier Doret à Vevey5.
Il faudra attendre un incident en 1940 pour que l'objet
soit «réhabilité». Alors qu'un ouvrier abîme le monument

en installant le chauffage, l'archéologue cantonal et
architecte Louis Bosset rapporte son mécontentement au

syndic d'Aigle. De surcroît, il exige un blâme auprès du

Département de l'instruction publique et des cultes,
qualifiant l'accident de mépris pour «une œuvre d'art», pour
« un vestige du passé». Il déplore au passage la conduite des

travaux laissée aux soins d'une entreprise quelconque plutôt

qu'à ceux d'un architecte avisé6. Cette anecdote illustre
la mise en place progressive d'une conservation experte qui

4. ACV, AMH A 12/2, Aigle, fiche 1, séance de la Commission tenue
à l'église d'Aigle, 15 septembre 1899.
5. Les Wattenwyl constituent une famille de première classe (Wohl-
Edel-fest) ; voir dans le présent ouvrage, la contribution de Dave Liithi,
pp. 147-150; sur Doret, voir Bissegger 1980a.
6. ACV, AMH A 12/2, Aigle, fiche 2, lettre de l'archéologue cantonal
à la municipalité d'Aigle, 29 novembre 1940; lettre de l'archéologue

Fig. 29. Aubonne, église réformée, relevé du mur sud du choeur, avec
les monuments de la fin du XVIIIe siècle encore en place, 1932 (ACV).

cherche à se départir de solutions pratiques dépendantes
des communes et des paroisses.

D'une manière générale, en raison de leur visibilité, les

monuments plaqués sont la plupart du temps déplacés à

l'intérieur de l'église. A Aubonne, les monuments de Beat

Rodolphe von Tavel (t 1794) et de Georges-Emmanuel de

Werdt (t 1783), fixés à la paroi sud du chœur (fig. 29),
sont mis à l'écart dans la chapelle sud du temple durant
la restauration de 1939 menée par Frédéric Gilliard7.
Encore recouverts de panneaux il y a peu, leur déplacement a

pu s'expliquer pour les mêmes raisons pratiques et
esthétiques, alors même que les restaurations mettent largement
l'accent sur les peintures décoratives du XVe siècle dans

l'arc du chœur. En somme, dans l'appréhension historique
des restaurateurs, les monuments ne sont pas les éléments
d'un ensemble décoratif et symbolique organisé et ils n'ont
donc pas à être intégrés outre mesure dans le programme
de restauration8.

cantonal au Département de l'instruction publique et des cultes,
29 novembre 1940.

7. Un relevé d'août en 1932 (ici publié) les donne à voir encore dans
la première travée du chœur (ACV, AMH A 5/5, Aubonne 17, fiche
2, église d'Aubonne, relevé de l'état actuel, coupe longitudinale, face

sud, Lausanne, août 1932, signé Frédéric Gilliard). Voir aussi ACV, P

Gilliard (Frédéric) 6 : il ne reste alors au fond du chœur que les monuments

plaqués d'Anna Rosa Steiger (t 1738) et d'Abraham Duquesne
(t 1688).
8. A Crassier encore, le monument Jean-Louis de Portes (t 1739) est

également déplacé en raison d'une impression esthétique anhistorique :

ACV, AMH A 48/3, lettre de l'architecte Roger Paréaz, 19 juillet 1952.

86



LES MONUMENTS DANS L'ÉGLISE: UN SENS À LA DÉRIVE

Présence, réception et restauration
du monument plaqué

Dans d'autres cas, le caractère immeuble des monuments
funéraires, encastrés et probablement maintenus par des

pitons, rend tout déplacement difficile. Leur réception et
leur conservation dépendent alors de la valeur que leur
accordent les acteurs de la restauration de l'édifice. Au
temple d'Orbe, la cohabitation entre le buste commémo-
ratif de Pierre Viret réalisé en 1874 par Adélaïde Maraini
et un monument plaqué de la fin du XVIIe siècle, offre

un contraste saisissant qui jouera en défaveur du
tombeau, par ailleurs anonyme. Pour cause, l'intérêt porté à

l'objet funéraire passe bien souvent par sa seule vocation
à se référer au défunt. Lors des restaurations, dès 1933, le

monument Viret, qu'il est question de mettre en valeur, est

déplacé devant le plus ancien, faute de place ailleurs. Cette

implantation va choquer certains membres de la municipalité

ainsi que le pasteur. Elle poussera l'architecte de la

restauration de l'église, Frédéric Gilliard, à s'en expliquer
auprès d'Albert Naef, alors président de la Commission
fédérale des monuments historiques. Gilliard argue que
la tenue grisâtre du monument anonyme, le reléguant
au second plan, ne perturbe pas la valorisation du buste

blanc. Les critiques vont se faire insistantes, alors que
l'architecte maintient sa position pour des raisons pratiques et

économiques :

Le monument funéraire (qui n'a pas grande valeur en soi) n'est

pas un obstacle. Nous avons envisagé l'éventualité de le déplacer,
mais il est si profondément encastré dans la maçonnerie qu'il
faudrait démolir à peu près le mur pour l'enlever. Ce serait fort
coûteux. Mais nous étudions la possibilité de placer une tenture
grise (ou de toute autre teinte tranquille) devant ce malheureux

monument. On mettrait ainsi bien en valeur le monument Viret,
et à peu de frais 9.

Malgré cela, la polémique se conclut en 1934 avec le

déplacement du monument Viret. Il a sans doute lieu bien

plus pour éviter une association douteuse que pour préserver

le cénotaphe d'un inconnu dont les armoiries et l'épi-
taphe sont martelées10. Cette affaire reflète une conception

de l'objet fortement sujette à des a priori culturels.

D'une part, le monument du XVIIe siècle ne revêt plus un

9. ACV, P Gilliard (Frédéric) 42, Temple d'Orbe, Dossier administratif,

correspondance, «Lettre de Frédéric Gilliard du 16 janvier 1934 à

Albert Naef», notamment.
10. Le monument a été probablement détérioré pendant la révolution
vaudoise.

sens historique puisque «anonymisé»; d'autre part, il est
inconsidéré du point de vue de l'histoire de l'art11.

A l'inverse, le monument de François-Louis de Pesme

(f 1737) au temple de Saint-Saphorin-sur-Morges a bénéficié

d'une restauration complète et a suscité un intérêt rare
(fig. 67)12. Cela est notamment dû au fait que la famille
Mestral, descendante du général et propriétaire du château
de Saint-Saphorin, a conservé de nombreux fragments en
marbre blanc du monument13. En 1966, l'œuvre est
restaurée par le sculpteur Pierre Blanc sous la direction de

l'architecte Pierre Margot. Henri de Mestral finance une
grande partie du travail qu'il suit avec attention. La
reconstitution de l'objet est facilitée par le recours à un dessin

conservé au château présentant le projet du monument14.
Ce document permet la restitution des marbres qui s'effectue

soit par un recollage des vestiges sur la plaque noire
du fond, soit par une sculpture neuve des éléments qui
font défaut15. La restauration encourt néanmoins
certains choix d'ordre pratique, esthétique et financier. Pour

exemple, un crâne qui, d'après le projet, devait prendre
place sur la chute du drapé dans le registre médian n'est
finalement pas reconstitué; de fait, Pierre Blanc le qualifie

de «pas très gai»16. Si le monument n'arbore donc

pas son apparence d'origine, il faut néanmoins souligner
qu'il relève d'un cas exceptionnel de conservation. Celle-
ci s'explique en grande partie par le soutien qu'a porté la

descendance du défunt à la restauration du monument.
Dans d'autres cas rares, il peut arriver que les restaurateurs
à leur tour sollicitent la descendance pour la rénovation
d'un monument, comme à Payerne avec la dalle de Samuel

Ludwig von Wattenwyl (f 1745)17.

11. Plus tard, Marcel Grandjean l'abordera de ce point de vue dans le

jeu des comparaisons avec d'autres exemples vaudois; Grandjean 1988,

p. 512. Cf. ci-dessous, pp. 113-115.
12. Plus tard, le monument est détérioré non seulement au cours de

la révolution vaudoise mais également par le fait des Bourla-Papey ;

Grandjean 1982, p. 121.

13. ACV, Fonds Margot (Pierre), PP 549/1147, lettre de la Commission

fédérale des monuments historiques, au Département fédéral de

l'intérieur, 12 mars 1965.

14. ACV, Fonds Margot (Pierre), PP 549/1147, lettre de Pierre Blanc,
1er juin 1965. Projet publié par Grandjean 1982, p. 121.
15. ACV, Fonds Margot (Pierre), PP 549/1147, «Travaux de sculpture»,

devis de Pierre Blanc, 24 février 1965.
16. ACV, Fonds Margot (Pierre), PP 549/1147, lettre de Pierre Blanc,
1er juin 1965.

17. On s'enquiert auprès de G. von "Wattenwyl si l'on peut repeindre la

dalle de Samuel Ludwig (ACV, AMH A 138/1, Payerne 314, 12 février

1969). Cette pratique est très courante à Bâle pour les monuments des

cloîtres du Munster.

87



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

Réfections et déplacements intra et
extra ecclesia

Les dalles couchées, quant à elles, sont bien souvent
déplacées à l'occasion de la réfection des sols et des fouilles

qui la précédent. Leur conservation varie alors selon qu'elles

sont disposées à l'extérieur ou maintenues à l'intérieur des

édifices. A Aigle, les pierres tombales étaient déjà fixées

le long des murs de la nef en plein air, avant les travaux
de 1899 à 1901. La commission de restauration envisage
alors de les placer contre les murs du chœur, au-dessous
des fenêtres, « en prenant toutes les mesures de protection
nécessaire»18. Il n'est aucunement question de les

réintégrer dans le chœur qui accueille désormais un nouveau
dallage et une reconfiguration des stalles. De même, dans

le temple d'Aubonne, vers 1940, à la suite de l'empierrement,

du bétonnage du sol et de la pose d'un nouveau
carrelage, le devis de restauration prévoit de placer les trois
dalles qui occupaient l'entrée du chœur à l'extérieur avec
des fers de scellement. L'architecte Frédéric Gilliard dessine

alors un auvent pour abriter les monuments19. Ce
dernier ne verra cependant pas le jour sans doute faute de

moyens. En 1967, l'archéologue cantonal Edgar Pelichet
recommande à la commune la réalisation d'une simple
plaque d'éternit pour protéger les pierres des intempéries.
Cette proposition restera sans suite20. La même année,

l'archéologue adresse une lettre à la municipalité d'Aigle
où il propose de réintégrer les neuf dalles — aujourd'hui
au nombre de huit — dans l'église, afin de les dresser le

long des parois de la nef. Selon lui, le procédé demeure le

moins coûteux. Il argumente sur la valeur des dalles en ces

termes : « Elles sont toutes importantes par le personnage
qu'elles concernaient et par les armoiries qui s'y trouvent».
Si la commune y consent tout en demandant des subsides,
le projet ne verra pas plus le jour: les dalles seront
finalement adossées au muret du jardin de la sacristie, à leur
emplacement actuel, sans protection aucune (fig. 30)21.

Dans d'autres édifices, la réfection des sols n'a pas eu

pour conséquence le déplacement des dalles à l'extérieur. A
Saint-Etienne de Moudon, la pierre tombale de Béat-Louis
Ernst (t 1749) est encastrée dans une paroi du bas-côté

18. ACV, AMH A 12/2, Aigle, fiche 1, lre séance de la Commission
tenue à l'église d'Aigle, 22 août 1899.
19. ACV, P Gilliard (Frédéric) 7, lettre au pasteur D. Rosset, 30 mai
1940; lettre à Monsieur Gaggio, entreprise de maçonnerie, 4 juillet
1939; devis descriptif et estimatif des travaux de restauration, avril
1939. ACV, P Gilliard (Frédéric) 6, «Abri pour dalles», élévation non
datée.

20. ACV, AMH A5/5, Aubonne 17, fiche 1, lettre à la municipalité
d'Aubonne, 20 juin 1967.

21. ACV, AMH A 12/3, Aigle, fiche 1, lettre de l'archéologue cantonal
à la municipalité d'Aigle, 20 juin 1967.

Fig. 30. Aubonne, église réformée, les dalles à leur emplacement
extérieur actuel (Photo Dave Lüthi).

nord. Son caractère très sculptural et bichrome — elle est

probablement due à Johann Friedrich Funk I - ne laisse pas

présumer qu'elle occupait à l'origine le sol du chœur, près
de la table de communion. Le réaménagement du temple
dans les années 1970 lui a valu de gagner en exposition sans

subir les intempéries. Auparavant, elle avait été maintenue
à sa place dans le chœur, même après la pose d'un nouveau

dallage par Henri Perregaux en 1838-1839 22. Ce

traitement soigneux est sans doute lié au fait que, dans une
notice consacrée à l'église, Pierre-Isaac Joly (1818-1901),
ancien conseiller d'Etat originaire de Moudon, s'attarde

longuement sur les monuments funéraires du temple23.

Topographie symbolique du chœur : le

cas de Payerne

Comme nous l'avons vu, le monument funéraire a

bénéficié sporadiquement d'une volonté de conservation,
surtout grâce à sa valeur commémorative et historique.
Certains exemples permettent en revanche de questionner

la dimension symbolique de l'organisation originelle
des monuments. Le cas de l'église paroissiale de Payerne
s'avère unique au regard de sa conservation, puisque la
restauration y a largement pris en compte la place des

monuments24. Durant les travaux de 1931 à 1942, Louis

22. ACV, Fonds Bosset (Louis), PP 1)0/15 (13 à 25), Temple
St-Etienne à Moudon, relevés archéologiques, plan au niveau inférieur,
9 octobre 1930, Pr. Bosset et Bueche, A. Naef fils; Cassina, Fontannaz
1998, pp. 33-34.
23. ACV, AMH A 113/2, Moudon, fiche 1, P.-I. Joly, «L'église Saint-
Etienne à Moudon ».

24. Citons au passage le cas d'Yverdon, où les dalles sont encore à

leur emplacement d'origine. A la reconstruction du temple en 1753,
elles sont simplement surélevées pour arriver au niveau du plancher.

88



LES MONUMENTS DANS L'ÉGLISE: UN SENS À LA DÉRIVE

Fig. 31 — Payerne, église paroissiale,

projet de Louis Bosset pour le

placement des dalles funéraires
bernoises dans le choeur, accompagné
d'un décor peint, 1931 (ACV).

Bosset propose une reconstitution du chœur prétendument

conforme à son état du XVIIe siècle25. Comme en

témoigne son projet, il affectionne un adossement des

dalles le long des parois du chœur, dans lequel la lumière
et les peintures concourent à un certain rendu pittoresque
(fig. 31)26. En 1932, lors des fouilles, les dalles sont mises

en dépôt ce qui entraîne leur délitage et la perte de quatre
d'entre elles. Une fois la réfection du chœur achevée, elles

sont adossées dans l'application stricte du projet. Après
avoir été encore déplacées à l'entrée de l'église à la fin des

années 1970, Pierre Margot les replace dix ans plus tard

au sol sur une sorte de socle surélevé au fond du chœur.

L'architecte souligne alors 1'«absurdité» de dresser des

monuments conçus et pensés pour être au sol27. De par cette

opération, les dalles payernoises produisent à nouveau un
effet de regroupement bernois dans le chœur. Grâce à une
restauration des monuments funéraires particulièrement
documentée, il est permis d'apporter néanmoins quelques

nuances à la configuration actuelle pour questionner en

creux la disposition d'origine. Celle-ci paraît bien plus
organisée qu'accidentelle pour deux raisons. Premièrement,

ACYverdon, Dossier du Temple, S14, Journal pour la commission du

Temple, et de sa bâtisse, 23 avril 1758 ; Kasser 1965, pp. 33-52.
25. ACV, Fonds Bosset (Louis), PP 347/29/4, Rapport sur les travaux
exécutés au temple paroissial de Payerne en 1932, 3 février 1933.

26. ACV, Fonds Bosset (Louis), PP 347/29/3, projet de restauration,

juillet 1931.
27. ACV, Fonds Margot (Pierre), PP 549-1589, «Eglise paroissiale de

Payerne: dalles funéraires», 2 juillet 1991.

d'après le relevé de Bosset avant le déplacement des dalles,
certains monuments formaient des paires commémorant
un seul et même défunt. La dalle était placée devant le

monument plaqué, comme pour les patriciens Albrecht von
Büren (t 1685) et Karl Dachselhofer (f 1700)28. Secondement,

des photos d'avril 1931 donnent à voir des tentures
peintes sur la paroi derrière les monuments plaqués de

Rosina Appollonia Effinger (t 1761 et de Karl Dachselhofer29.

Ces décorations soulignaient et rehaussaient la forme
du monument avec chapeau de gendarme, acrotères et cul-
de-lampe en forme de coquille (fig. 32). Les peintures ont
disparu à la suite d'un décrépissage des parois, pratique
de restauration alors à la mode. Il paraît certain qu'elles
étaient d'origine; des décorations similaires peuvent être

encore observées à l'église paroissiale de Trachselwald, ou
à Saint-Pierre de Porrentruy30. Offrant un véritable cadre

aux monuments, elles renforçaient leur inscription au sein
du chœur de Payerne dans un programme et une syntaxe

décorative. Par conséquent, tout porte à croire que le

chœur tenait lieu d'une véritable orchestration du pouvoir
patricien bernois, combinant stalles de magistrats, peintures

et monuments funéraires. Cet effet de groupement

28. ACV, Fonds Bosset (Louis), PP 347/29/2, relevé des sépultures,
mai 1931.

29. ACV, Fonds Bosset (Louis), PP 110, 1, photographies du chœur,
30 avril 1931.
30. A Trachselwald, monument d'Anna Margaretha von Wattenwyl
(1695); à Porrentruy, dans la chapelle Saint-Jean, monument
d'Anastasia Blarer von Wartensee (t 1609).

89



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

par l'historien Rudolf Braun 33. En ce sens, cette organisation

doit faire l'objet d'une approche sociologique de la

«topographie sociale» des monuments, notion déjà mobilisée

par Illi pour la question des cimetières sous l'Ancien

Régime34. C'est probablement une telle conception des

ensembles funéraires qui a fait défaut aux politiques de

conservation et de restauration passées.

Fig. 32. Payerne, église paroissiale, le monument de Karl Dachselholér

(t 1700) encadré de son décor peint originel, en avril 1931 (ACV).

est à comparer avec les dispositifs héraldiques des salles

baillivales, où les armoiries dans leur ensemble embléma-

tisent le pouvoir bernois31. En outre, si la fonction
symbolique du chœur n'est pas attestée dans tous les temples,
elle est avérée pour certains cas, notamment dans les églises
des chefs-lieux baillivaux (Grandson, Vevey, Nyon, etc.) et,

en terres bernoises, dans les sièges de seigneuries, comme
à Worb et à Jegenstorf32. L'exemple de Payerne donne à

réfléchir sur les conséquences des déplacements des monuments

dans le reste du canton. Il n'en résulte pas seulement

la détérioration des œuvres elles-mêmes, mais également la

perte d'un sens organisationnel. Celui-ci est d'ailleurs à

appréhender dans l'idée d'un «regroupement matériel» qui
fait écho à un «regroupement social», tout à fait connexe
à l'idée de «cooptation» des patriciens bernois avancée

31. Voir en particulier les salles d'armoiries des châteaux d'Aigle et de

Chillon.
32. Dans d'autres cas, ils sont réunis dans le transept, comme à

Romainmôtier ; Jaton 2007, p. 55 ; Aebi 1991.

33. Braun 1988, pp. 173-174.
34. Illi [version du 15.07.2005]. En outre, ce concept est inauguré par
Gaston Bardet pour l'approche urbanistique du Paris contemporain.
Pour retracer l'historique de sa topographie sociale, voir Chapel 2003,

pp. 195-198.

90



Les chapelles funéraires en terres réformées :

permanence et fonctions

Dave Lüthi

Si le cimetière n'a laissé que d'infimes traces matérielles,
il est un domaine qui a légué à l'art monumental des

témoins non négligeables : celui des chapelles funéraires.

Fréquentes dès le XIVe siècle1, elles perdurent étonnamment
durant tout l'Ancien Régime dans les temples réformés;
ce phénomène de permanence n'a cependant guère été

souligné par l'historiographie2. Fondées à l'origine (c'est-
à-dire avant la Réforme) pour assurer le salut des âmes des

défunts3, elles comprennent alors, outre une tombe familiale

ou des tombeaux individuels, un autel muni de tous
les instruments et parements requis par la liturgie. Après
la Réforme, ce privilège réservé aux classes fortunées de

la société ne disparaît pas ; il perdure et, parfois, se multiplie.

La fonction des chapelles se modifie toutefois
considérablement puisque le culte des morts est interdit et que
l'autel disparaît en conséquence.

Quelques exemples documentés par les archives

permettent de cerner le rôle de ces chapelles dans le contexte
réformé de l'Ancien Régime vaudois et de comprendre

comment la fonction funéraire est instrumentalisée à des

fins d'affirmation du statut social. Pour ce faire, il faut

distinguer deux catégories de chapelles, celles appartenant à

une famille durant plusieurs générations et celles liées à

une seigneurie, susceptibles de changer de main à la vente
du fief noble, puisqu'elles font partie des privilèges qui lui

sont rattachés. Le premier cas pourra être illustré par les

chapelles de la famille de Joffrey, le second par les chapelles
des seigneurs d'Hauteville à La Chiésaz et de Vincy à Gilly.

Les chapelles familiales :

l'exemple des Joffrey

Grâce à des archives bien fournies, le cas de la famille de

Joffrey illustre avec une certaine évidence les enjeux de

la possession d'une chapelle familiale en pleine période
bernoise et réformée4. En effet, cette famille d'origine ro-
montoise, établie à Vevey vers 1472, ne possède pas moins
de quatre chapelles sous l'Ancien Régime, trois à Vevey
(une en l'église Sainte-Claire, deux autres à Saint-Martin)
et une à Châtillens. A plusieurs reprises, aux XVIIe et
XVIIIe siècles, elle doit défendre ses prérogatives à leur

sujet, concernant à la fois les bancs de famille qui y sont
placés et le droit d'inhumation dans la tombe familiale.

Pourquoi revendique-t-elle ces droits et qu'en retire-t-elle

La chapelle Saint-Bonaventure à Sainte-Claire

Le temple de Sainte-Claire est l'ancienne église d'un
couvent de clarisses établi en 1422. Jean Joffrey (f 1487/88)

y fonde une chapelle Saint-Bonaventure5; ses deux fils
Jean, podestat de Biandrate (t vers 1504), et Aymon,
gouverneur et conseiller de Vevey (t vers 1535), la doteront

respectivement d'une messe hebdomadaire et d'une rente
de 70 florins d'or en recharge de capital6. Cette dotation

témoigne de leur ascension sociale, que viendrait couronner

1. Voir ci-dessus la contribution de Bernard Andenmatten, pp. 25-35.

2. S'il est bien étudié dans la sphère luthérienne pour l'époque moderne

(Heck 2002), il n'en est pas de même pour la Suisse.

3. Schätti 2002.

4. Sur l'histoire de cette famille, voir notamment: Dutoit de Joffrey
1946; Rossier 2002. Je remercie Cédric Rossier pour le temps qu'il a

consacré à la relecture de ce chapitre et à ses compléments.
5. ACV, P Joffrey 13, acte d'acquisition de rente du 15 septembre
1506: «... quondam Johannem patrem meum in coenibeo Sancta Clara

in capella sub vocabulo Sancti Bonaventura fondatorum. »

6. ACV, P Joffrey 4, résumé de pièces montrées pour faire preuves de

noblesse et « Démonstrance au subject de la qualité de la famille de

Joffrey», s.d. (milieu du XVIIe siècle) ; Dutoit de Joffrey 1946, p. 235.



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

l'anoblissement des deux frères par le duc Philibert II de

Savoie en 14981. Lors du passage à la Réforme, le couvent

est supprimé et l'église, propriété de LL. EE., devient

un temple paroissial utilisé en hiver notamment; mais la

famille y conserve sa chapelle grâce à ses relations étroites

avec le régime bernois - Jacques et Jean de Joffrey sont les

fils d'Aymon, qui aurait remis les clés de la ville à LL. EE.

pour éviter que les Fribourgeois ne s'en emparent8 ; ils sont
faits bourgeois de Berne vers 1536. Pourtant, les 400
florins offerts par André I de Joffrey, banneret de Vevey, lors

de la reconstruction partielle de l'église en 1611-1615, ne

sont peut-être pas innocents ; il avait en effet eu à découdre

avec les autorités bernoises en raison de ses manquements
dans le paiement de gardes9. Dans les années 1620, ses

deux fils Sébastien et Jacques-François offriront respectivement

une table de communion en marbre et la chaire pour
cette même église. Devant tant de générosité, l'avoyer de

Berne leur concédera à nouveau le droit de posséder une
chapelle dans l'église pour y placer leur banc et LL. EE. les

confirmeront (ou les réhabiliteront) dans leur bourgeoisie

bernoise (1629)10. Concernant la chapelle, l'on précise

que le droit est conféré «avec déclaration [...] que rien

ne sera fait ni entrepris en Icelle contre notre Réformation

Chrétienne»11. La précision ne tient sans doute pas
de la formule administrative: en effet, la famille détient la

vidamie fribourgeoise de Châtel-Saint-Denis et est alliée

à des catholiques12; toutefois, Nicolas de Joffrey13 doit
se séparer de ce fief, vraisemblablement par sanction des

Fribourgeois, pour avoir uriné dans un bénitier durant la
14

messe

7. ACV, P Joffrey 1 5. Cet anoblissement n'est attesté que par des copies
de la charte de 1498 et une traduction plus tardive.

8. Selon Isaac de Joffrey, Aymon «avait le cœur pour les bernois»

(ACV, P Joffrey 76, lettre, s.d.).
9. ACV, P Joffrey 5, « Instruction, ou mémoire de Mr Isaac de Joffrey sur

son droit à l'illustre Bourgeoisie de Berne », s.d. (milieu du XVIIIe siècle

sans doute, s'il s'agit bien d'Isaac de Joffrey [1707-1779]). Bien que
très prolixe, cette source semble devoir être utilisée avec circonspection,
Isaac arrangeant l'histoire familiale pour le servir.

10. ACV, P Joffrey 5, «Instruction...». La question de la bourgeoisie
bernoise de la famille de Joffrey est complexe, car elle la perd à plusieurs

reprises; à cette époque, Sébastien n'est pas bourgeois, Jacques-François
et ses fils en revanche la reçoivent. Notons que le banc n'est pas
forcément lié à une chapelle: les Gingins en achètent un (avec l'accord
de LL. EE.) en l'église française de Berne en 1736, sans pour autant y
posséder une chapelle, pas plus qu'à la collégiale de Berne où Wolfgang-
Charles obtient un banc un an après son accession au Conseil des CC
en 1764 (ACV, P Château de La Sarraz, C 234/3, 16 octobre 1736; C
446/1, 29 novembre 1765).
11. ACV, P Joffrey 39, concession de l'avoyer de Berne, 7 avril 1627.
12. Des Valaisans notamment (Quartéry, de Vaudan).
13. Sans doute le fils d'André I, seigneur de Colombier.
14. ACV, P Joffrey 5, «Instruction...»: «Il est évident qu'aucune
confiscation ne pouvait être fulminée que pour délit et crimes contre
l'Etat, il n'y a que le ressentiment qui ait dicté cette confiscation puisque

A Sainte-Claire, la chapelle était bien située puisque
c'était «la seconde en devers le lac en entrant par la porte
de la tour du clocher vis à vis la chère [sic] »15, soit à un

emplacement idéal pour voir et entendre le pasteur,
généralement favorisé dans les temples de l'Ancien Régime et
destiné aux notables et aux familles patriciennes 16. On

ignore si les Joffrey y font enterrer leurs membres; dès

la fin du XVIIe siècle, la chapelle dans l'église de Sainte-

Claire semble en tout cas perdre de son importance au

profit de celles du temple de Saint-Martin. Notons cependant

qu'en 1771, on paie l'architecte Girard pour en dresser

le plan, peut-être en vue des travaux de rénovation de

1776-1778 17. Actuellement, en suite des nombreuses

restaurations de l'église (notamment celle, «purificatrice», de

1957), plus rien ne subsiste de l'aménagement de la

chapelle, rendue à sa fonction de bas-côté. Seuls subsistent les

bancs anciens montrant encore des numéros d'attribution
et des traces d'armoiries familiales passés au fer chaud et
rendus méconnaissables à la Révolution vaudoise.

Les chapelles à Saint-Martin

Sous l'Ancien Régime, la famille de Joffrey possède deux

autres chapelles en l'église Saint-Martin. Celle-ci ne comptait

pas moins de dix-neuf autels lors de la visite épiscopale
de 1453 et, architecturalement, elle présente actuellement

dix chapelles, selon les dispositions régulières qu'a gagnées

l'édifice lors de sa reconstruction par le maître François de

Curtines en 1522-1532 (fig. 33)18. Selon les indications
fournies par André II de Joffrey, les deux chapelles peuvent
être situées dans les travées orientales des deux bas-côtés.

Elles voisinent avec d'autres chapelles familiales contenant
des tombes, notamment celle des Tavel (fig. 34), dont
le caveau souterrain était accessible depuis l'extérieur de

l'église19.
Les deux chapelles Joffrey ne sont pas utilisées, fondées

ou acquises en même temps. En 1453, la famille ne semble

pas encore les posséder20; en revanche, en 1501 Aymon

Nicolas n'avait rien fait contre l'Etat qui se prévale sous [?] de la faute de

Nicolas qu'avait uriné [biffé, remplacé par : fait de l'eau] dans le bénitier

pendant Vêpres ».

15. ACV, P Joffrey 39, concession de l'avoyer de Berne, 7 avril 1627.

16. Comme à Yverdon où, avant la reconstruction du temple au milieu
du XVIIIe siècle, le banc du bailli se trouvait juste en face de la chaire

(Grandjean 1988, p. 48, fig. 21 et pp. 491 et ss).

17. ACV, P Joffrey 87, carnet de comptes (dès 1752), 12 janvier
1771, à l'architecte Girard « pour avoir dressé le Plan de la chapelle de

Ste Claire»: 1 £ 18 b. Grandjean 1988, pp. 158-161.
18. Grandjean 1995, pp. 185-186.
19. Mellet 1861, pp. 57-62.
20. Aucun des autels cités lors de la visite épiscopale ne semble être

détenu par la famille de Joffrey (Visite 1453 [éd. 1993], pp. 426-436).

92



LES CHAPELLES FUNÉRAIRES EN TERRES RÉFORMÉES : PERMANENCE ET FONCTIONS

Fig. 33. Vevey, église Saint-Martin, les chapelles du bas-côté nord
(Photo Dave Liithi).

ilK'HE
tVTRV KMOMti

..1

'c -Vi.'ïl Vf. ü ACH Ac
0É » 'A VQy i,f FflAï&ïjn# tltifljg:*** jigl; * Ä r,spfe^Œmoim :Fi £T HUiAf^y S jS'A FgMME AWawMO, - •

Fig. 34. Vevey, église Saint-Martin, le décor peint de la chapelle de

Tavel, vers 1653 (Photo Dave Liithi).

et son beau-frère Rodolphe Odet acquièrent du clergé un
emplacement pour un banc fermé destiné aux femmes de

la famille21. Après la reconstruction de l'église au début du
XVIe siècle, il est donc vraisemblable que la famille est en

possession de la chapelle nord — dite « de fondation » 22
—,

où se trouve dès lors le caveau familial, signalé par un enfeu

(fig. 35). La chapelle sud, qui lui fait pendant, lui revient
bien plus tard, en 1672. Elle appartenait autrefois aux
Musard, une famille noble mentionnée dès le XIVe siècle

et dont on sait qu'un de ses membres, Jordan, avait fondé

21. ACV, P Joffrey 13, décembre 1501 : «... videlicet locum etplatheam
faciendi et componendi et componere faciendi unum scagnum sive repo-
sitorium aut galice syechoz ut fieri assuetum est in ecclesiis ad sedendum

mulieres et hoc videlicet in ecclesia parrochiali beati Martini Viviaci scilicet

retro altare cappelle in dicta ecclesia fondate ad honorem Dei omnipotentis
et beate virginis Marie eius matris et sancti Bartholomei. »

22. Mellet 1861, p. 58.

Wfi
MhivÉi//

' I :f

fffif<

X| 'fit

À.vif
- wttkHP L-asv*

Fig. 35. Vevey, église Saint-Martin, la chapelle (nord) de Joffrey et son
enfeu (Photo Laurent Dubois).

un autel Saint-Pierre avant 14 5 3 23. Suite à son extinction
à la fin du XVIe siècle, la chapelle passe aux Proux24 qui
n'en font cependant guère usage car ils en possèdent déjà

une, deux travées plus à l'ouest «avec une belle tombe
dans laquelle ils sont tous ensevelis jusqu'au dernier»25.
Suite à la disparition de cette famille en 1639, Marie de

Graffenried l'hérite des frères Emmanuel et André Proux
(ce dernier était le premier mari de sa mère, Anne Marie
Tillier). Comme elle est sans doute mineure, c'est son
père, Samuel-Rudolphe de Graffenried l'Ainé qui gère
ses affaires26; ce dernier vend alors la chapelle à André II
de Joffrey, avec « tous droicts des chapelles procédés de la
Noble Maison des Musard existant dans le temple paroissial

de Saint-Martin»27 pour 127 florins et 6 sols. Un
conflit éclate alors avec la cousine par alliance d'André II,
Madeleine Graviseth, veuve d'Abraham de Joffrey, dite
Mme des Bellestruches. Tutrice de leurs nombreux
enfants, elle détient et défend les droits de cette branche
de la famille. Selon elle, la chapelle lui revient puisqu'elle
en possède les titres de fondation, remis par une certaine

23. Visite 1453 (éd. 1993), p. 433: «Item visitarunt altare sancti Petri,

per Iordanum Mufard quondam fiondatum».
24. Louis Musard et Marie de Joffrey eurent deux filles, Louise et
Françoise; la première épousa François Proux, la seconde Urbain de
Mestral (ACV, P Joffrey 39, demande du châtelain de Joffrey 1678).
25. ACV, P Joffrey 39, lettre de Mme des Bellestruches, s.d. (vers
1678).
26. ACV, P Société vaudoise de généalogie, G 74 (Huguonin), acte de

vente du 25 janvier 1640 : Graffenried agit pour sa fille Marie, héritière
de feu André et Emmanuel Proux.

27. ACV, P Joffrey 39, acte de vente du 31 janvier 1672.

93



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

Mme de Vaudan, descendante semble-t-il des Proux et

des Musard et résidant vraisemblablement à Monthey. Un

long débat familial s'ensuit, mais en raison de l'ingérence
d'une autre famille sur la chapelle, les Hugonin, Mme des

Bellestruches rend ses droits contestés à André II. Celui-ci
semble particulièrement attaché à ces chapelles de Saint-

Martin ; son testament précise d'ailleurs :

Quant à la sépulture de son corps, il veut qu'elle soit ensevelie

dans l'Eglise paroissiale de St Martin, en la nouvelle tombe

construite en la chapelle qui est sous la pierre de marbre qui
servait autrefois d'autel2S.

On ignore cependant s'il s'agit de la chapelle nord, où se

trouvaient les tombes anciennes de sa famille, ou de la

chapelle sud qu'il vient d'acquérir. Quelques indices laissent

toutefois supposer que toutes les sépultures de la famille

ont dû se faire dans un caveau (cité comme «tombe»)

sous la chapelle nord, dont l'escalier d'accès se trouve à

proximité de la chaire.

En effet, en 1769, un membre de la famille propose de

céder au Conseil «sa chapelle qui est au nord de l'église

Saint-Martin, à l'exception de quelques réserves, concernant

le droit d'y inhumer» et de transporter certains

bancs dans le quart de la chapelle sud qui appartient aux

Hugonin29. Cette requête est refusée et la famille

réaménage vraisemblablement la chapelle nord; en 1770, le

charpentier Franel fournit des bancs pour «la chapelle à

St Martin» et l'année suivante, la veuve Coulin est payée

«pour avoir comblé l'escalier de la Tombe, derrière la

chaire». En parallèle, la famille reçoit des locations pour
les places qu'elle met à disposition dans ses chapelles : peu à

peu, cet espace perd donc sa fonction funéraire. Ce désintérêt

semble faire écho aux préoccupations hygiénistes des

autorités à la même époque, qui renoncent à l'emploi de

la chapelle des conseillers pour les inhumations puis, en

1782, décident de ne plus les permettre dans l'église30. Le

Conseil déplace alors le cimetière dans un site plus isolé;

mais le besoin d'un appareil légal cohérent se fait sentir,

ainsi qu'une lettre du bailli Joseph Scipion Lentulus rédigée

à l'intention de Leurs Excellences le laisse clairement

entendre: «comme la faible autorité de la police ne suffirait

pas pour abolir un usage aussi révoltant & aussi

dangereux, le conseil veut supplier vos Excellences d'arrêter

que personne à l'avenir ne pourra être enseveli dans les

trois nefs du temple de St Martin non plus que dans les

28. ACV, P Joffrey 39, testament d'André de Joffrey, 16 décembre

1675.

29. ACV, P Joffrey 87, extrait du Conseil de la ville de Vevey,
11 septembre 1769.

30. Voir ci-dessus notre contribution sur les cimetières, pp. 79-84.

Chapelles qui en dépendent»31. A notre connaissance,

Jean-Rodolphe Stürler (t 1780) sera le dernier bailli enterré

en l'église Saint-Martin, ce qui semble témoigner du bon

suivi des intentions des autorités. On ignore si les deux épi-
taphes plus tardives commémorant le décès de Marianne
Carrard Marindin en 1805 et de Dorothea Sophia Mackie

en 1819 se trouvaient dès l'origine à Saint-Martin: c'est

toutefois probable. La première est fille et femme de

pasteurs veveysans, la seconde fille d'un pasteur anglais : les

proches d'ecclésiastiques et les étrangers semblent les

derniers à jouir de quelques faveurs après la loi cantonale de

1804 interdisant les inhumations, comme plusieurs cas à

la cathédrale de Lausanne le prouvent également32. Les

privilèges ont changé de destinataires.

La chapelle de Châtillens

Outre leurs chapelles familiales, les Joffrey possèdent aussi

une chapelle seigneuriale liée à leurs terres de la Dausaz,

près de Palézieux. En 1663, le bailli d'Oron, David

Bourgeois, leur concède la chapelle fondée en l'église de

Châtillens par la famille Simon, des Thiolleyres (fig. 36).
Les Simon devaient une forte somme d'argent à André I de

Joffrey et son petit-fils, André II, était réputé avoir mené

«des notables réparations dans ladite chapelle ayant fait
faire un pavé et pierre de taille au dessous et icelle fait blanchir

et accomoder ce qu'il était nécessaire avec les bancs

neufs et une fenêtre d'orient». Les Bernois dédommagent
donc la famille par le biais de cet espace sis sur le flanc de

la nef de l'édifice 33. Le propriétaire du domaine, André II
de Joffrey, lieutenant baillival, châtelain et conseiller de

Vevey, bourgeois de Berne dès 1629, personnage influent

tant à Vevey qu'à Berne, semble être récompensé pour sa

brillante carrière par les Bernois deux ans plus tard, lorsque
les terres de la Dausaz sont érigées en seigneurie34. La

chapelle apparaît comme une marque ostentatoire de ce

nouveau statut social.

Comme à Vevey, elle semble perdre de son intérêt au

XVIIIe siècle puisqu'en 1745, elle est décrite comme très

délabrée, alors que le bailli d'Oron demande à la famille de

la réparer35. En raison de sa simplicité et des restaurations

31. ACV, P Joffrey 87, lettre de Joseph Scipion Lentulus, bailli de

Vevey, à la famille de Joffrey avec copie d'une requête adressée par le

Conseil à LL. EE., 26 février 1782.

32. Destins de pierre 2006, cat. 46-47.
33. ACV, P Joffrey 40, concession du 10 avril 1663.

34. Cette affaire mériterait toutefois une étude approfondie: Joffrey
avait entre-temps perdu puis récupéré sa bourgeoisie pour des raisons
obscures (Rossier 2002, p. 28).

35. ACV, P Joffrey 55, lettre du bailli Ferdinand de Watteville au

seigneur de la Dausaz, 3 avril 1745.

94



LES CHAPELLES FUNÉRAIRES EN TERRES RÉFORMÉES : PERMANENCE ET FONCTIONS

Fig. 36. Châtillens, église réformée, la chapelle de Joffrey (Photo
Laurent Dubois).

subies depuis lors, la datation de cette chapelle est difficile;

le remplage de la baie semble pouvoir remonter au

XVIe siècle, alors que la simple voûte d'arêtes pourrait,
elle, dater du siècle suivant, peut-être des travaux ordonnés

par André II36. Aucun monument funéraire ne subsiste

dans la chapelle, si tant est qu'il y en ait jamais existé37.

Les chapelles seigneuriales

Les chapelles seigneuriales d'Hauteville au temple de La
Chiésaz et de Vincy à Gilly, mieux documentées,

permettent de cerner plus clairement les enjeux de leur
possession. Dans les deux cas, les familles qui ont acquis la

seigneurie n'ont pas d'ancêtres à faire valoir dans ces

chapelles : par conséquent, le privilège se concentre sur le banc

seigneurial plutôt que sur les droits d'inhumation.

Lorsque Pierre-Philippe de Cannac rachète la seigneurie
d'Hauteville en 1760, l'acte d'achat précise bien qu'une

«chapelle existante dans l'Eglise Paroissiale de Blonay,

laquelle dépend de la Seigneurie d'Hauteville»38 fait partie

intégrante du domaine. Dans un premier temps, Cannac

n'en fait pas usage car il occupe celle de la famille de Blonay,

mais le châtelain lui rappelle ses droits immémoriaux sur

l'autre chapelle: «comme l'un des seigneurs de la paroisse

36. Aimable communication de Monique Fontannaz.

37. L'église de Châtillens conserve toujours la dalle de Johanna

Magdalena von Wattenwyl (1655-1700).
38. Acte cité in Le château d'Hauteville 1932, p. 65.

de Blonay, vous [avez] droit pour le tiers à une chapelle
existant dans l'église paroissiale qui procède des seigneurs
de Blonay qui possédaient les deux terres et par conséquent
doit être indivis entre les deux seigneurs actuels, la petite
chapelle étant annexée à la seigneurie d'Hauteville»39. Le

châtelain précise que cette chapelle est une charge et ne

rapporte rien; en outre, «il n'est pas gracieux d'avoir de

ces chapelles indivises dès que surtout on ne peut s'y placer
qu'en second, le seigneur de Blonay ayant le pas sur celui
de St-Légier». Ainsi, il propose de réaliser un banc pour dix

personnes dans la chapelle d'Hauteville, bien mieux située,
banc qu'il serait facile d'agrandir si le besoin s'en faisait

sentir. Enfin, le châtelain recommande au seigneur de

renoncer à ses droits sur la chapelle de Blonay. Visiblement,
Cannac suivra son avis puisqu'il fait réaliser des bancs par
le menuisier Schade dans la chapelle d'Hauteville en 1767

et qu'il y fait placer des armoiries l'année suivante.
Les choses se passent de manière moins harmonieuse

sur la Côte. Lorsqu'il achète les deux seigneuries de Vincy
et de Vaux en 1724, David de Vasserot devient propriétaire
des deux bancs — un par seigneurie — qui se trouvaient dans

l'église de Gilly. Ainsi que le relate Gaston de Lessert40,

sa famille et lui-même en jouissent durant une dizaine
d'années mais en 1734, «mû par un sentiment d'hostilité

et de jalousie»41, le Conseil de Gilly fait enlever les

bancs et les dépose dans la cour du château. Françoise de

Vasserot, dame de Vincy, porte plainte auprès du bailli de

Morges, responsable des biens ecclésiastiques, puis devant
LL. EE. car les conseillers de Gilly ne donnent pas suite à

sa demande du retour des bancs dans le temple, arguant
un manque de place. Un avocat zélé parvient à faire accepter

l'idée de la construction d'une chapelle pour abriter
les bancs, sans les replacer dans la nef du temple. LL. EE.

acceptent la proposition, mais pas Mme de Vincy, qui
n'avait pas été mise au courant de l'affaire par son avocat.
Au final, les bancs et leurs armoiries sculptées sont remisés

au château et c'est au temple de Bursins que les seigneurs
iront désormais suivre le culte dans un banc offert par la

communauté. En échange, la paroisse profitera de leurs

aumônes généreuses.

On le constate, dans les deux cas, la question funéraire
n'est pas du tout évoquée lors des différentes discussions

suscitées par les chapelles. Vraisemblablement, c'est moins
l'inhumation dans le temple qui semble un privilège
aux yeux des contemporains que la situation particulière

que procure la chapelle et son banc privatif. La question
du rang est fondamentale, comme le cas de La Chiésaz

39. Cette citation, comme les suivantes: Le château d'Hauteville 1932,

p. 53.

40. Lessert 1912, pp. 117-119.
41. Ibidem, p. 117.

95



Fig. 37. Ropraz, temple, le « chœur »

clôturé faisant office de chapelle
familiale pour les seigneurs de Clavel

(Photo Dave Lüthi).

LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

le démontre, et c'est surtout cette propension à affirmer
son statut social qui choque ou dérange les autres fidèles.

Les monuments funéraires, souvent situés au sol dans ces

chapelles, parfois recouverts même par les bancs, ne sont
jamais évoqués dans les contestations du statut noble. Les

quelques monuments de patriciens vraisemblablement

endommagés au moment de la révolution vaudoise le sont
sans doute en raison de l'appartenance du défunt au patri-
ciat et au monde bernois, à l'instar de l'épitaphe de Jean-

Rodolphe Stiirler (f 1780) à Saint-Martin de Vevey, dont
les mots «noble», «seigneur» et «ballif» ont été griffés
et barrés : c'est moins le privilège d'avoir été enterré dans

l'église que celui d'avoir été un membre du pouvoir qui
semble à l'origine de cette déprédation. Comme lors de la

Réforme, sauf exception, le respect des morts demeure et

perdure ; si leur existence dans l'au-delà n'est pas perturbée

par la disparition des monuments funéraires, le souvenir
de leur vie terrestre peut en revanche être l'objet d'atteintes
iconoclastes ciblées.

Les chapelles dynastiques

Temple et nécropole funéraire familiale à la fois, la chapelle
de Ropraz est un cas unique dans le canton42 (fig. 37).
L'ancienne chapelle médiévale, en mauvais état, est reconstruite

en 1761 en partie grâce à la contribution du seigneur

42. Grandjean 1988, pp. 277-279.

du lieu, Georges-Jean-Justin de Clavel de Brenles. Le chantier

n'est pas sans heurt puisque Clavel voulait déplacer
l'édifice à proximité de son château, c'est-à-dire l'éloigner
du village ; le bailli empêchera la translation, mais le nouvel
édifice aura néanmoins sa porte tournée du côté de l'allée
de tilleuls menant au château, en contrebas du village. La
raison de cette demande particulière semble bien être à

caractère funéraire : en effet, la chapelle, composée d'une nef
et d'un «chœur» à trois pans, abrite dans ce dernier une

petite nécropole familiale, dont témoignent encore deux

monuments funéraires et des litres peintes. Un mur percé
d'un portail de fer forgé, sommé des armes parlantes de la
famille (une clé) sépare cet espace « cémétérial » de la nef.

N'en émergent que les bandes noires portant les armoiries
des différents membres de la famille depuis le XIIIe siècle,

aujourd'hui très restaurées43, témoignage éloquent d'une
conscience dynastique hors du commun. Paradoxalement,

cet exemple doit beaucoup à la politique restrictive des

Bernois en matière de droits féodaux; en effet, dans la
deuxième moitié du XVIIe siècle, suivant en cela un courant

bien plus large en Europe et notamment en France, le

gouvernement exige des prétendus nobles qu'ils produisent
leurs quartiers de noblesse afin de conserver leurs
privilèges44. Cette exigence provoque un grand essor de la

généalogie et plusieurs familles semblent se passionner outre
mesure pour cette science historique à l'instar des Saussure

43. Decollogny 1956.
44. A ce sujet, voir Stubenvoll 1988.

96



LES CHAPELLES FUNÉRAIRES EN TERRES RÉFORMÉES : PERMANENCE ET FONCTIONS

Fig. 38. Holderbank (AG), temple, vue du chœur servant de nécropole aux seigneurs locaux, les Effinger von Wildegg (© Kantonale Denkmalpflege
Aargau).

qui publient un recueil en 1671 45, mais aussi, des Clavel,
dont l'un des membres, Abraham-Philibert (1669-1748),
coseigneur de Ropraz et d'Ussières, se signale par son goût
de l'héraldique et de la généalogie46. Les litres funéraires
de la chapelle ne servent donc pas uniquement à exprimer

la filiation - fautive qui plus est — depuis le Moyen
Age, mais surtout à assurer la pérennité du statut social
des Clavel pour l'avenir. Autour des deux monuments des

seigneurs, il s'agit d'affirmer un rôle non seulement dans

l'espace - la participation à la reconstruction de la
chapelle en offre un témoignage évident - mais aussi dans le

temps. Dans le détail, le résultat n'est cependant pas à la

hauteur des attentes, tant s'en faut. La dalle funéraire du
frère d'Abraham-Philibert, Jean-Noé de Clavel (f 1725),
traitée en molasse, est aujourd'hui presque illisible, alors

que le monument adossé de Georges-Jean-Justin (f 1775)

montre d'importants repentirs dans l'épitaphe et sa date

de mort n'a jamais été gravée... La mémoire s'en trouve
quelque peu perturbée.

45. Armes, généalogies et alliances 1671 (éd. 1889).
46. Pavillon, Roth 1964.

Dans le cadre vaudois, la chapelle de Ropraz est un
exemple unique d'espace funéraire à la fois seigneurial et
familial : en ce sens, on pourrait la qualifier de dynastique.
Il faut aller bien plus à l'est de la République de Berne

pour en trouver des équivalents, du moins au niveau de

la fonction. En effet, la chapelle de la famille von Erlach
à Schinznach Dorf est bien plus luxueuse, avec les deux

monuments adossés de Margarete et de Ludwig von Erlach
(vers 1650-1655), traités avec raffinement en marbre et en
albâtre par des maîtres d'œuvre et sculpteurs de renom,
Bernhard Dölling et Gregor Allhelg, avec lesquels le
célèbre maître d'œuvre bernois Abraham Dtinz fit sans doute
ses armes47. Comme beaucoup d'autres sans doute, le

chœur médiéval du temple de Worb abritait quant à lui les

sépultures des seigneurs du lieu, les Graffenried 48. Il a hélas

subi une restauration « épuratrice » qui a entraîné le
démantèlement du plus impressionnant de ces monuments,
une pyramide attribuable à Johann Friedrich Funk I, et le

déplacement en 1989 dans le cimetière d'une dizaine de

47. Speich 1984, pp. 184-187.
48. Aebi 1991.

97



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

dalles de molasse aujourd'hui très dégradées49. Mais c'est

surtout le temple de Holderbank, érigé en 1701-1702, qui
offre la comparaison la plus probante (fig. 38). La nef se

termine en effet par un «chœur» à cinq pans à l'entrée

duquel se trouve la chaire. Dans l'espace vide de l'abside

se trouvent les fonts baptismaux, dominant une douzaine
de dalles funéraires des XVIIe et XVIIIe siècles, en partie
récupérées de l'ancien temple. Trois monuments plaqués,
deux latéraux et un dans l'axe (1774), à l'emplacement
qu'on pourrait imaginer prévu pour une fenêtre axiale ou
une chaire, ont complété plus tardivement le dispositif. A
nouveau, l'espace terminant la nefest dévolu au repos éternel

de la famille seigneuriale locale, dans le cas présent les

Effinger, en possession du château voisin de Wildegg et de

ses importantes terres50.

Il est certain que de très nombreuses autres familles

patriciennes, voire simplement bourgeoises, ont joui du

privilège d'une chapelle funéraire sous l'Ancien Régime.
Les restaurations menées aux XIXe et XXe siècles sur les

églises et les temples n'ont hélas laissé subsisté que peu
d'exemples bien conservés. Il faut le regretter car à I instar

de Saint-Martin de Vevey et de l'église paroissiale de

Payerne, on peut penser que ces chapelles montraient
des décors peint, sculpté et mobilier (armoiries, dalle ou
monument funéraire, banc de famille) qui devaient parfois

constituer des ensembles de belle qualité51 et qui
remettent une fois de plus en question la soi-disant sobriété

des édifices de culte réformés.

49. Brodard, Christen 2010b.
50. Meier 2000.
51. Grandjean 1988, pp. 498-500.

98


	Le patrimoine funéraire vaudois à l'époque bernoise : les monuments autour et dans l'église : essai de topographie funéraire
	...
	Du cimetière intégré au cimetière rejeté : histoire d'une translation
	Les monuments dans l'église : un sens à la dérive
	Les chapelles funéraires en terres réformées : permanence et fonctions


