Zeitschrift: Cahiers d'archéologie romande
Herausgeber: Bibliotheque Historique Vaudoise

Band: 143 (2013)

Artikel: La mort, les funérailles et I'au-dela : la rupture de la Réforme en Suisse
romande

Autor: Crousaz, Karine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835774

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La mort, les funérailles et ’au-dela:
la rupture de la Réforme en Suisse romande

Karine Crousaz

La Réforme protestante, dont 'élément catalyseur a été la
remise en cause par Luther des indulgences qui permet-
taient de raccourcir le séjour au purgatoire, provoque au
XVI€ siecle une rupture fondamentale dans le domaine
de la mort, autant pour les conceptions de 'au-dela, pour
les rites encadrant le moment du déces que pour les funé-
railles. Cette rupture est particuli¢rement nette chez les
protestants réformés?, tant zwingliens que calvinistes, qui
suppriment pratiquement toute intervention de I'Eglise
apreés le déces?.

Les catholiques contemporains de la Réforme en Suisse
romande ont été particulierement choqués par la désacrali-
sation réformée des funérailles. Ainsi, la clarisse Jeanne de
Jussie reléve-t-elle dans sa chronique relatant le développe-
ment de la Réforme & Genéve que les protestants « mettent
les trespassez en terre tout fraiz, nuds, et sans nulle solen-
nité, et 0y assiste que ceux qui portent le corps [...] et en
le mettant en terre disent seulement: ‘N., dors jusques 4
ce que le seul Dieu t'appelle’»3. Par opposition aux fu-
nérailles traditionnelles, ce qui caractérise un ensevelisse-
ment réformé aux yeux des catholiques du XVI€ si¢cle est
I'absence méme de cérémonie. Le chroniqueur catholique
d’Orbe Pierrefleur décrit de la maniére suivante les funé-
railles protestantes de Théodore de Rida, ancien prieur de
Romainmétier qui serait mort de chagrin en voyantla fin du
catholicisme sur le territoire conquis par Berne: «il fut en-
sépulturé sans avoir obséques ni cérémonies ecclésiastiques,

mais fut [ensépulturé] 4 la mode luthérienne» %

1. Les protestants se divisent en plusieurs catégories dont celle des réfor-
més (comprenant les calvinistes et les zwingliens) et celle des luthériens.
2. Au point que la liturgie vaudoise n’intégre une partie sur les services
funébres qu'en 1869. Auparavant, la cérémonie qui avait lieu en ’hon-
neur du défunt 4 son domicile ou au cimetiére était le plus souvent
placée sous la direction du régent, sans recommandation particuli¢re de
I'Eglise. Cf. Vuilleumier I 1927, pp. 347-348.

3. Jussie (éd. 1865), p. 106.

4. Pierrefleur (éd. 1933), p. 95.

Malgré ce changement radical, étonnamment peu
d’études ont éé dédides jusqu'a ce jour aux transforma-
tions induites par la Réforme concernant les idées et les
pratiques liées & la mort. Les grands historiens de la mort,
Ariés, Vovelle et Chaunu se sont avant tout attachés au
contexte catholique. Le sujet suscite toutefois un intérét
nouveau depuis une quinzaine d’années, en particulier
chez les historiens étudiant le monde luthérien®. La mort
et les funérailles calvinistes n’ont en revanche pas encore
bénéficié d’études approfondies®. Peut-étre que le dépouil-
lement extréme des cérémonies funébres calvinistes, I'ab-
sence de rite particulier au moment de la mort et lors des
funérailles ont détourné les historiens de s'intéresser i ce
sujet, par crainte de manquer de sources.

Or, le pasteur Pierre Viret (1511-1571), artisan majeur
de la Réforme en Suisse romande et notable agent de la dif-
fusion du calvinisme en France, est 'un des réformateurs
qui a le plus écrit sur la mort, les funérailles et 'au-dela”.
Ce théme traverse toute son ceuvre, occupant déja la place
centrale du premier ouvrage publié par Viret sous forme
dialoguée, les Disputations chrestiennes de 1544. Ce livre
est divisé en six dialogues portant les titres intrigants de
«I’Alcumie de Purgatoire», «'Office des Mortz», « Anni-
versaires », «’Adolescence de la Messe», «les Enfers» et «le
Requiescant in pace de Purgatoire»®. Viret continue par

5. Koslofsky 2000; Karant-Nunn 1997, en particulier le chapitre V:
«Banning the dead and ordering the living. The selective retention of
Catholic practice» ; Reinis 2007. Pour ' Angleterre, voir Marshall 2002.
6. Quelques éléments de base sont rassemblés dans Rohner-Baumberger
1975 et dans Engammare 2002, Les recherches sont plus avancées pour
la partie germanophone de la Suisse protestante: Illi 1992; Leutert
2007.

7. Viret, né 4 Orbe — bailliage commun des cantons confédérés de
Berne et Fribourg —, pasteur & Lausanne (1536-1559), 4 Genéve (vers
1533-1535; 1541-1542; 1559-1561) puis dans diverses villes des
royaumes de France et de Navarre. Sa biographie la plus compléte reste
a ce jour celle de Jean Barnaud publiée en 1911.

8. Viret 1544.



LE MARBRE ET LA POUSSIERE

la suite de travailler & ce texte, qu’il augmente au point de
le faire paraitre en 1552 en trois livres distincts?, auxquels
il ajoutera I'année suivante la Nécromance papale*°. Grice
a ces ouvrages, nous pouvons comprendre de maniére dé-
taillée les motifs théologiques qui induisent les réformés a
supprimer les rites funéraires pratiqués par les catholiques,
ainsi que l'argumentaire déployé pour en convaincre la
population. Comme il 'indique lui-méme dans la pré-
face des Disputations chrestiennes, Viret vise 3 démontrer a
un large public que les cérémonies « papistes» autour des
morts sont issues du paganisme antique et non d’exemples
bibliques: «ce que les Chrestiens superstitieux font a I'en-
tour des mortz, n'a rien de semblable 4 la parolle de Dieu,
mais est totalement prins des infideles et Payens» '. Pour
sa démonstration, le réformateur sadonne méthodique-
ment 4 un travail d’histoire comparée des religions avant
la lettre, observant un par un les éléments catholiques liés
au culte des morts et dégageant leurs similitudes avec les
pratiques de ’Antiquité paienne !2.

Avant d’en venir a I'analyse de cette dénonciation des
rites funéraires catholiques, il est nécessaire de sarréter sur
les conceptions théologiques de I'au-dela chez les protes-
tants et les catholiques au XVI€ siecle. accompagnement
du mourant, le déroulement des funérailles et les sépultures
sont en effet directement influencés par ces conceptions.

Lau-dela

Malgré les divergences trés importantes que l'on peut
relever entre les théologiens catholiques et protestants
du XVI® siecle concernant I'au-deld, n’oublions pas que
les deux camps sont unis contre un ennemi commun: les
«épicuriens», qui ne croient pas a une vie aprés la mort, ni
pour I'dme ni pour le corps. Lun des personnages mis en
scene par Viret refléte cette position lorsqu'il déclare qu'il
n'a aucune idée de ce qu'il se passe dans au-dela et qu'il
ignore méme s'il y a un au-dela. Il fait part de ses doutes
sur la capacité des humains & connaitre quoi que ce soit a ce
sujet et laisse entendre que son ignorance concernant I'au-
dela a des conséquences sur sa maniére de se comporter
dans la vie présente:

9. Viret 1552a; Viret 1552b; Viret 1552c¢.

10. Viret 1553.

11. Viret I 1544, p. 84.

12. Sur la méthode de Viret et ses buts, voir Viret I1 1544, pp- 3-4. Le
premier ouvrage de Viret, publi¢ en 1542, se base déja sur une approche
similaire: De la difference qui est entre les superstitions et idolatries des
anciens gentilz et payens. .. (Viret 1542).

CAR 143

Mais au reste, je ne say quon fait en I'autre monde, ne sil y a
paradis ny enfer, limbe ne purgatoire, ny ot les ames vont, ou
quelles deviennent apres quelles sont separées du corps. Car il
n'est encore nul revenu, de tous ceux qui y sont allez de si long
temps: ja soit qu’il y en aille tant tous les jours, qui nous en
pourroyent bien rapporter quelques nouvelles. Quand je seroye
bien asseuré de cela, et que je seroye bien certain, il y a encore
une vie apres ceste cy, et quelle elle est, j’y penseroye mieux, que
je ne fay, et me gouverneroye tout autrement 2.

Viret considére que cette opinion «épicurienne», qui
doute radicalement de I'existence de I'au-dela, est assez
répandue de son temps 4.

Les historiens ayant récemment travaillé sur la mort
dans le monde protestant soulignent réguli¢rement que le
changement le plus important provoqué par les réforma-
teurs protestants dans les conceptions de 'au-dela consiste
en la séparation radicale des morts et des vivants*>. Pour
ces théologiens, tant luthériens que réformés, plus aucune
communication n'est possible entre les vivants et les tré-
passés. En conséquence de cette séparation, Viret s'attache
a démontrer dans sa Nécromance papale que les revenants
n’existent pas et que ni les corps ni les esprits des morts ne
peuvent agir dans le monde des vivants:

[...] leur estat est differant et separé de ceux qui vivent encore
en ce monde, en corps et en ame. [...] Parquoy, je conclu, que
les ames et les espritz des trespassez, ne retournent point en ce
monde, et qu'il 0’y eut jamais personne, qui les ait veuz, ouys, ne
apperceuz, en ce monde, depuis qu'ilz sont esté separez de leurs
corps. Je ne parle point des corps, car cela est deja tout clair, qu'ilz
ne retournent point '°.

Cette séparation totale des morts et des vivants par les
théologiens protestants provoque plusieurs modifications
dans les pratiques religieuses et dans I'exercice de la piéeé.
En premier lieu, il n’est plus possible de prier les saints et
les saintes décédés et de leur demander d'intercéder pour
les vivants, ces saints ignorant tout de ce qui se passe sur
terre. Inversement, les vivants ne peuvent plus aider les
défunts en aucune maniére: il ne sert donc a rien de prier
pour les morts, ni de faire chanter des messes pour eux. Les
pri¢res doivent étre réservées pour les vivants entre eux, la
Bible ne comprenant aucun appel a prier pour les trépas-
sés. Viret afirme déja clairement ce principe en octobre

1536, lors de la Dispute de Lausanne:

13. Viret 1553, pp. 43-44.

14. En marge du passage cité, la note marginale suivante est imprimée:
«Propos d’infideles, que plusieurs tiennent 4 present. »

15. Clest 'une des théses principales de I'ouvrage de Craig Koslofsky
(Koslofsky 2000). Voir également Gordon, Marshall 2000, pp. 9-11.
16. Virer 1553, pp. 52-53.



LA MORT, LES FUNERAILLES ET UAU-DELA: LA RUPTURE DE LA REFORME EN SUISSE ROMANDE

Et a cause que les morez leur [= aux prétres] profictent plus que
les vifz, ce sont ceux qu'ilz ayment le mieux, et en font les grandz
offices, contre la parolle de Dieu, laquelle ne fait aucune mention
de prier pour ceux qui sont mortz, mais seulement pour les vivans
de prier 'un pour l'autre, ce pendent que nous sommes en vie 7.

Suite  la Dispute de Lausanne et conformément 2 cette
conception théologique protestante, les autorités poli-
tiques bernoises suppriment par 'édit de Réformation du
24 décembre 1536 les fondations de messes pour les tré-
passés dans le Pays de Vaud. Soucieux de 'impact écono-
mique sur le clergé d’une telle décision, le gouvernement
bernois précise que les donateurs ou leurs descendants
directs ne pourront récupérer I'argent investi dans de telles
fondations qu'au moment ot le prétre qui en bénéficie sera
decede

La question de la pri¢re pour les morts a toutefois posé
des problémes au sein méme des pasteurs actifs en Pays de
Vaud. Une polémique, provoquée par Pierre Caroli, pasteur
a Lausanne et collégue de Viret, éclate 4 ce sujet en février
1537, quatre mois apres le passage du territoire vaudois a
la Réforme '°. Caroli, docteur en théologie de la Sorbonne
passé (provisoirement seulement!) dans le camp protestant
et pasteur principal de Lausanne, annonce publiquement 4
ses paroissiens qu’il est licite de prier pour les morts. Viret,
a ce moment-12 en visite & Genéve, rentre immédiatement
a Lausanne pour tenter de raisonner Caroli. Contredit par
son jeune collégue, Caroli riposte par I'attaque et accuse
Viret, Farel et Calvin d’avoir des conceptions non ortho-
doxes sur la trinité. Les pasteurs de Genéve, Calvin en téte,
se plaignent de cette situation a leurs collegues bernois et
leur demandent de convoquer un synode général pour ré-
gler le conflit qui les oppose & Caroli. D’aprés une lettre de
Calvin au pasteur de Berne, Kaspar Megander, les pri¢res
pour les morts que Caroli voulait réintroduire n’équiva-
laient toutefois pas 2 une réhabilitation du purgatoire:
Caroli prétendait que ces priéres pouvaient héter la résur-
rection finale. Sans saper totalement cette idée sur le plan
théologique, Calvin affirme que ce n'est pas le moment
de réintroduire les pri¢res pour les morts, sous quelle que
forme que ce soit, alors que les protestants ont tant de mal
3 les abolir aupres de la population qui croit encore a la
«superstition papiste» du purgatoire. Cette querelle sur les
prieres pour les morts entre Caroli d’un c6té, Calvin, Viret

17. Les Actes de la dispute de Lausanne, 1536 1928, p. 376.

18. «Edit de Réformation, 24 décembre 1536, édité in Les sources du
droit suisse 2003, pp. 14-20, p. 16 pour l'article consacré aux « Messes,
vigilles, anniversayres ».

19. Sur cette affaire, voir Vuilleumier I 1927, pp. 603-604, et les lettres
des pasteurs de Genéve aux pasteurs de Berne publiées dans la Cor-
respondance des Réformateurs (éd. 1866-1897), n®°610 et 611 (vers le
20 février 1537).

67

et les autres pasteurs de l'autre, a apparemment fait jaser
les habitants du Pays de Vaud. Calvin, furieux, rapporte a
Megander que les paysans disent maintenant que les théo-
logiens protestants feraient mieux de se mettre d’abord
d’accord entre eux avant de vouloir imposer leur doctrine
aux autres *%, Cette division dogmatique ne troublera tou-
tefois pas longtemps les églises romandes: en juin 1537,
Caroli perd sa cause contre ses collegues. Le Conseil de
Berne le démet alors de ses fonctions pastorales et Caroli
décide d’abjurer le protestantisme.

Lau-dela érait divisé pour les catholiques en trois lieux:
Ienfer, le purgatoire et le paradis, auxquels s'ajoutaient
les limbes pour les enfants morts sans baptéme et pour
les paiens vertueux n’ayant pas connu la rédemption du
Christ. Ne trouvant pas d’indication claire de son exis-
tence dans la Bible, les protestants suppriment le purga-
toire, lieu intermédiaire de I'au-dela. Cette suppression ne
s'est toutefois pas réalisée instantanément dés les débuts de
la Réforme: Craig Koslofsky a bien montré les étapes qui,
entre 1519 et 1530, ont progressivement mené Luther 2
remettre en cause l'existence d’un lieu dans l'au-dela per-
mettant de purger les péchés. Jusqu'en 1530, les luthé-
riens ne rejettent pas complétement le purgatoire, mais
seulement l'intercession des vivants pour les morts?!. Les
Vaudois sont informés de la vision protestante de 'au-dela
au plus tard en 1530, lors de la Dispute de Lausanne. Les
limbes et le purgatoire supprimés, ne restent que I'enfer et
le paradis, comme Viret 'expose publiquement en réponse
au médecin Blancherose, champion autoproclamé et peu
conventionnel de la doctrine catholique:

Nous ne trouvons point tant de chemins ne de logis pour les
trespassez en la saincte escripture, comme vous dicte[s] qu’il en
y a, sans le prouver. [...] Nostre Seigneur Jesus ne faict jamays
mention que de deux chemins et de deux logis: paradis et la vie
eternelle aux fideles, enfer et damnation aux infideles. Je ne scay
ou vous pourrez trouver le purgatoire?2.

Lexistence de I'enfer ne fait donc aucun doute pour Viret
puisque plusieurs passages bibliques en témoignent. En
revanche, le réformateur de Lausanne renvoie comme inu-
tiles et inappropriées toutes les discussions concernant la
géographie infernale: il ne sert a rien de débattre du lieu
précis ou se trouve l'enfer, ceux qui y seront envoyés le
découvriront bien assez tot 4 leur gotit?3. Mais surtout,

20. Ibidem Calvin & Megander (vers le 20 février 1537), n°611, «fam a
paganis zzbjicz'tur, ut inker nos Prius consentianus, quam de aliis in nostram
sententiam adducendis laboremus. »

21. Koslofsky 2000, pp. 20-22 et 34-38.

22. Les Actes de la dispute de Lausanne, 1536 1928, pp. 378-379.

23. Viret I 1544, p. 88: «Il n'y a nul entre les Chrestiens qui doubte
qu'il n’y ait des enfers, veu que I'escriture saincte en rend tant certain
et indubitable tesmoignage, duquel nous nous devrions bien contenter,



LE MARBRE ET LA POUSSIERE

CAR 143

une localisation physique de I'enfer et du paradis n'a pas de
sens selon le réformateur, la situation des trépassés sauvés
ou réprouvés, les uns et les autres séparés des vivants, se
distinguant par le fait d’étre auprés de Dieu et de le louer
ou d’étre séparé de lui: «Hors de ce monde, il y a deux
sortes de mortz: les uns qui sont mortz & nous, tant seule-
ment, mais non pas a Dieu; et les autres, qui sont mortz et
4 Dieu et & nous. » 24,

Dans la premiere partie des Disputations chrestiennes,
nommée «I'’Alchumie du Purgatoire», Viret expose lon-
guement que les sources de I'’Antiquité paienne, notam-
ment Platon, Homeére et Virgile, ont probablement servi
de base a la construction du purgatoire par les ecclésias-
tiques catholiques médiévaux. Scandalisé par les sommes
considérables dépensées par les chrétiens de son temps en
messes pour les morts qu’il juge totalement inutiles, Viret
dénonce dans ce texte le purgatoire catholique comme un
véritable systéme économique exploitant le peuple crédule.

Viret nenseigne toutefois pas qu’il nexiste aucun
purgatoire. Comme Luther, il oppose au «purgatoire pa-
pistique» le «vrai purgatoire» qui, seul, permet d’effacer
les péchés. En 1536 déja, lorsque Blancherose avait affirmé
que les réformés nient I'existence du purgatoire, Viret avait
rétorqué:

Nous ne nyons pas qu'il n'y ait ung purgatoire. Car jamais nous
ne pourrons entrer au royaume de Dieu que nous ne soyons
purgez de noz pechez [...]. Recognoissons Jesus nostre purgatoire,
qui par soy mesme, a faict la purgation de noz pechez et nous a
lavez et nectoyez de son sang, purifiant noz cueurs par foy. Mais
quil y aye ung feu pour purger qui ne se puisse estaindre que
par offrendes, or, argent, pain, vin, chandelles, nous le nyons et
disons que ceux qui ne sont contens du sang de Jesus pour purger
les pechez, qu'ilz le renoncent®.

Le vrai purgatoire est donc, pour les protestants, le Christ,
qui a nettoyé les péchés par son sang. C'est uniquement
par leur foi en Jésus-Christ qui a racheté les péchés par son
sacrifice que les chrétiens peuvent étre sauvés.

Unis sur cette notion de sola fide, luthériens et calvinistes
divergent toutefois dans leur conception de la temporalité
de l'au-dela. Selon les calvinistes, le corps et 'dme sont
séparés au moment de la mort. Le corps se décompose.
Lame, pour sa part, ne périt pas et ne s'endort pas, mais
elle est placée par Dieu aupres de lui. Cette situation per-
dure jusqu'au Jugement dernier. A ce moment-13, le corps
ressuscite: I'dme et le corps sont alors & nouveau réunis°.

sans en vouloir savoir plus outre qu'elle ne nous en a revelé. [...] Nous
navons besoing de nous enquerir du lieu. Car je pense qu'il n'y a nul,
qui ayt desir d'y aller.»

24. Viret 1553, p. 78. Voir aussi ibidem, pp. 79 et 84.

25. Les Actes de la dispute de Lausanne, 1536 1928, p. 377.

26. Viret 1553, pp. 50-52; Viret 1561, p. 155.

68

Selon Luther, 4me et corps restent insensibles, comme
plongés dans un profond sommeil, entre le moment de la
mort et celui du Jugement dernier?”. Dans la Nécromance
papale, Viret attaque vigoureusement cette vision des
théologiens luthériens, qu’il surnomme «les dormeurs» et
qui ne feraient en ce point que ressusciter la doctrine des
«Arabiens» combattue par les Peres de 'Eglise 28.

A plusieurs reprises, Viret met en garde contre une trop
grande curiosité concernant 'au-dela. Il n’est pas possible
d’en savoir davantage que ce que la Bible en dit, et celle-ci
est peu prolixe  ce sujet. Les chrétiens devraient se conten-
ter de ce peu d’'information et se concentrer sur ce que la
Bible a révélé plus en dérail, 4 savoir ce qui est utile pour
mener une bonne vie ici bas?°. Viret résume en une phrase
ce que le chrétien peut et doit savoir de I'au-deld: «Il nous
doit suffire, de savoir que I'estat des trespassez est separé
du nostre, et que les bons sont en joye, et les autres en
douleurs: et qu'il n’y a que le seul Dieu, lequel il nous faille
invoquer, et qui nous puisse secourir. »>°. Le reste dépasse
I'entendement humain.

La préparation a la mort

Pierre Viret n'a pas publié de manuel de préparation a la
mort, comme I'avait par exemple fait Erasme avec le De lz
préparation a la mort (De praeparatione ad mortem, 1534),
qui avait également composé sur un mode humoristique
un dialogue trés influenc inttulé Les funérailles (Funus,
1526) décrivant deux maniéres opposées de mourir pour
inviter le lecteur & réfléchir a celle qui érait la plus digne
d’un chrétien?!. Pourtant, tout comme ’humaniste hol-
landais, Viret cherche a faire réfléchir ses contemporains
sur la mort et 4 faire perdre de 'importance au moment
précis du déces dans I'économie du salut. Peut-étre encore
plus que chez Erasme, et contrairement & ce qu’affirmaient
de nombreux traités de préparation 4 la mort de la fin du
XVe siecle et du début du XVI¢ siecle (2 grand renfort
d’images montrant anges et diables se battant pour I'ime
du chrétien autour du lit mortuaire), Viret insiste sur le
fait que ce n'est pas au moment de 'agonie que se joue le
salut d’un individu. Au point que le pasteur de Lausanne

27. Koslofsky 2000, p. 36.

28. Viret 1553, pp. 95-97.

29. Viret 1542, pp. 384-386.

30. Viret 1553, p. 101. Voir aussi ibidem, pp. 52-53 et Viret 1545,
pp- 149-150.

31. Ces deux textes ont été édités en traduction francaise dans I'antho-
logie de la collection Bouquins, Erasme 1992, pp. 337-356 (Les funé-
railles) et pp. 849-906 (La préparation i la mort).



LA MORT, LES FUNERAILLES ET LAU-DELA : LA RUPTURE DE LA REFORME EN SUISSE ROMANDE

S e S g

LSS

o HOMMP bt Mt
C.C.C. Sor Ty ot Sor Fitlor. CO.NI)ITIO.NZ. Z’_AG'ONIE BE. Lir Domestiguar,

Fig. 23. Homme de condition & ['agonie, gravure (David Herrliberger, Heilige Ceremonien, Gottesdienstliche Kirchen-Uebungen und Gewobnbeiten der
heutigen Reformirten Kirchen der Stadt und Landschaft Ziirich, Zurich, 1750, Planche IV, n°1, Zentralbibliothek Ziirich).

affirme: «c’est tout un, 3 'homme fidele, par quelle sorte
de mort il departe de ceste vie» 32

Dans le monde catholique, trois sacrements se
succédaient pour former une bonne mort et paraissaient
presque indispensables au salut: la confession accompa-
gnée de 'absolution, la communion et I'extréme-onction.
Alors que les luthériens conservent la confession et la
communion, aucun de ces trois sacrements n'est adminis-
tré au mourant dans le monde réformé?3. Cette situation
nouvelle choque une partie de la population passée, de gré
ou de force, 4 la Réforme, qui a I'impression de devoir
dorénavant «mourir comme du bétail » 3%,

32. Viret 1545, p. 150.

33. Pour le monde luthérien, voir Karant-Nunn 1997.

34. Selon le chroniqueur bernois Valerius Anselm, cette expression,
particuliérement forte, est employée en juin 1528, peu apres 'impo-
sition de la Réforme 2 I'ensemble du territoire bernois, par les monta-
gnards de Aesche prés de Spiez. Ils demandent au souverain bernois de
remettre dans leur paroisse des prétres qui puissent célébrer la messe et

69

Labsence de sacrement spécifique pour le mourant ne
signifie pourtant pas que les pasteurs réformés jugeaient
inutile leur présence lors de I'agonie. Ils estimaient au
contraire quapporter réconfort, consolation et espérance
au mourant grice au message biblique faisait partie de
leurs fonctions. Il semble toutefois qu'une grande partie
de la population néglige d’appeler un ecclésiastique au
chevet des mourants du moment que les rites catholiques
sont interdits. Ce phénoméne, attesté 3 Geneve et dans
le Pays de Vaud, s'est également produit en Allemagne
luthérienne au XVI¢ siécle 3>, La population ne voyait pas
Iintérét de faire appel 4 un pasteur protestant au moment
de 'agonie, parce que celui-ci ne pouvait pas administrer

leur administrer les sacrements et leur éviter ainsi de mourir comme des
bétes. Anshelm V 1884-1901, p. 281: « Begérten als der merteil, man
wilte si semticher unfridsamer amptliiten und pfaffen erlassen und inen
geben wie von altem har priester, dass si nit dn mes und sacrament, wie das
fich, sterben miiestid. »

35. Karant-Nunn 1997, p. 148.



LE MARBRE ET LA POUSSIERE

CAR 143

le sacrement de I'extréme-onction et probablement aussi
parce que les réformateurs eux-mémes avaient fait perdre
de I'importance a ce moment précis pour le salut des chré-
tiens. En 1541, les ordonnances ecclésiastiques de Genéve,
rédigées principalement par Calvin et par Viret, cherchent
a contrer ce phénomeéne en obligeant les proches d’un
malade  appeler un pasteur a son chevet:

Pour ce que plusieurs sont negligentz de se consoler en Dieu par
sa parolle quand ilz se trouveront en necessité de maladie ; et ainsi
plusieurs meurent sans quelque admonition ou doctrine laquelle
est a ’homme plus salutaire lors que jamais; pour ceste cause
avons advisé et ordonné que nul ne demeure trois jours entiers
gisans au lict qu’il ne le face scavoir au ministre [...]. Et pour
oster toutes excuses avons resolu que cela soit et sur tout qu'il soit
fait commendement que les parens, amys et gardes n'attendent
pas que 'lhomme doibve rendre lesprit, en laquelle extremité les
consolations ne servent de gueres 2 la plupart 6.

Le probléme perdure dans le Pays de Vaud. En 1551,
les pasteurs de la Classe de Lausanne se plaignent aupres
du souverain bernois de n'étre presque jamais appelés au
chevet des mourants mais seulement apres leur décés?”.
Or, pour les pasteurs réformés, lorsqu’une personne est
décédée, aucun étre humain ne peut plus rien pour elle,
le pasteur pas plus que le médecin. Viret affirme ainsi de
mani¢re radicale que le défunt n’est pas du ressort des
ecclésiastiques:

[Dieu] ne veut point de prestres pour les mortz. Il n’a envoyé ses
Apostres et disciples, que pour les vivans. Car les vrais Prestres
Evangeliques et ministres de I'Eglise, doivent estre semblables
aux medecins, qui assistent aux hommes, tant qu'ilz peuvent, et
leur donnent toutes les aides et secours qu'il leur est possible,
durant leur vie, pour les entretenir en santé, ou les guerir, quand
ilz sont malades: mais apres que ilz sont mortz, ilz n’y ont plus
que faire. Car ilz ne leur peuvent plus donner aide ny secours 3.

Les funérailles

Aussi étonnant que cela puisse paraitre aujourd’hui en
Suisse, ot1 une large majorité de la population, tant pro-
testante que catholique, continue a recourir 4 'Eglise pour
les cérémonies funébres méme lorsque le défunt éeait peu
ou pas du tout pratiquant de son vivant, au XVI¢ siécle,
pour Pierre Viret et ses collégues calvinistes, la présence

36. «Ordonnances ecclésiastiques », in Registres de la Compagnie des
Pasteurs de Genéve 1 1964, pp. 1-13, palioe

37. CO, n°1581, (XIV, col. 235-236), Les pasteurs de la Classe de
Lausanne & MM. de Berne [vers décembre 1551].

38. Viret 1552b, pp. 84-85.

70

d’un pasteur n'est pas nécessaire lors des funérailles. Viret
cite dans Loffice des mortz plusieurs passages bibliques in-
diquant quanciennement les ecclésiastiques avaient méme
I'interdiction de participer 4 des enterrements:

Jesus Christ [...] 'a bien donné & entendre par la response qu'il fic
a un de ses disciples, qui luy demandoit congé, pour aller enterrer
son pere, disant: «Laisse aux mortz ensevelir leurs mortz» 3,
Mais quelle apparence y a il, que Jesus Christ vueille occuper les
ministres de son Eglise et les vrais Prestres Evangeliques, apres les
mortuaires : veu que Dieu n'a pas seulement voulu permettre que
le grand Prestre de la Loy et les autres sacrificateurs soyent allez
aux enterremens, et qu'ilz se soyent approchez des corps mortz,
silz n'estoyent de leurs peres, ou meres, ou quelcun de leurs plus
prochains paren ? 4

Selon les passages du Lévitique auquel Viret fait allusion
dans cet extrait, les anciens prétres avaient I'interdiction
d’assister a des enterrements si ce n’est comme simples par-
ticuliers, et seulement si le défunt appartenait 2 leur famille
proche. Lorsqu’'Euseébe, le personnage défendant les posi-
tions catholiques dans les dialogues de Viret, rétorque que
cette interdiction concerne le temps de la Loi mosaique,
temps dépassé par la venue du Christ, le théologien calvi-
niste Théophraste fait une concession: les ecclésiastiques
ont effectivement le droit, comme tous les autres chré-
tiens, de se trouver 4 un enterrement mais «sans supersti-
tion et idolatrie» telles que les pricres et les messes pour les
morts *!. Théophraste ajoute de maniére provocatrice que
I'interdiction faite aux prétres dans I'’Ancien Testament
d’assister aux enterrements aurait pu avoir pour cause les
superstitions catholiques a venir: «Nous pourrions jus-
tement estimer que Moise auroit preveu, par I'Esprit de
Dieu ce qui devoit advenir en I'eglise Papale, touchant les
funerales, quand il a defendu aux Prestres d’y assister. » 42,

Nous sommes mal renseignés sur la maniére dont les
funérailles se déroulaient en Suisse romande au XVI€ si¢cle
dans les territoires passés A la Réforme et sur le rdle (ou
non-réle) des pasteurs. Lédit de Réformation du Pays de
Vaud du 24 décembre 1536 ne dit rien sur la maniére
dont les funérailles doivent étre menées, si ce n'est qu'il est
interdit de sonner les cloches pour les trépassés, au méme
titre que de sonner les cloches contre le mauvais temps 3.
Les ordonnances ecclésiastiques de Geneve de 1541
déclarent explicitement n'imposer que peu de contraintes

39. Matthieu VIII, 22.

40. Virer 1552b, p. 85. Dans la marge de ce passage: « Defense aux
prestres d’assister aux enterremens des mortz. Levi. 10. 12. Levit. 21 ».
41. Ibidem, p. 86.

42. Ibidem, pp. 86-87.

43. «Sonnement des cloches contre le temps et pour les trespassés est
chose vaine. Pourtant [= Pour cela] nous I'abollissons et deffendons», in

Les sources du droit suisse 2003, p. 18.



LA MORT, LES FUNERAILLES ET CAU-DELA : LA RUPTURE DE LA REFORME EN SUISSE ROMANDE

THAIL SR
B SO SRR S ASHANRRY -

e

AAA 2o Bl B ot

b

DEUIL . ‘C..A’W.Zau{yw. :
| porte afzﬂj?ﬁnt‘ - Do : D.D. qu’;’z mortuate brdud de Drap rod,
B _Lor Bouppeoir e lo nwwe Tribu gue & PERSONES 2 CONDITION . M BB e & cortrmerier Magfors & Zurich.

Fig. 24. Denil des personnes de condition, gravure (David Herrliberger, Heilige Ceremonien, Gottesdienstliche Kirchen-Uebungen und Gewobnheiten der
heutigen Reformirten Kirchen der Stadt und Landschaft Ziirich, Zurich, 1750, Planche IV, n°2, Zentralbibliothek Ziirich).

concernant les funérailles: « Qu'on ensepvelisse honneste-
ment les mortz au lieu ordonné; de la suytte et compaignie
nous laissons 2 la discretion d’un chascun. » Deux porteurs
officiels sont toutefois chargés de surveiller quaucune
«superstition contraire 2 la parolle de Dieu», cest-a-dire
catholique, n'ait lieu au moment de I'enterrement et que
celui-ci se déroule entre 12 heures et 24 heures apres le
dectsds,

Les pasteurs du Pays de Vaud ou de Genéve ont-ils
prononcé des sermons lors des enterrements au XVI¢siécle?
Cela reste encore une question ouverte, aucun discours de
ce type n'étant connu 2 ce jour, mais rien ne permet de
rejeter I'idée qu'ils aient existé. Calvin n'excluait pas cette
possibilité, comme deux de ses lettres (Pune 4 Eglise de
Montbéliard, qui lui avait demandé conseil a ce sujet, et

44. «Ordonnances ecclésiastiques», in Registres de la Compagnie des
Lusteurs de Genéve 1 1964, p. 10.

7l

I'autre & Viret) en témoignent en 1543 4°. En janvier 1537,
le premier pasteur réformé envoyé par MM. de Berne 2
Lutry, Matthieu de La Croix, vante ses services auprés du
Conseil de cette ville, annongant qu'il a l'intention de pré-
cher quotidiennement selon I'Evangile et qu’en cas de dé-
ces dans la paroisse «il ferait un sermon (si on le souhaitait)
pour consoler les parens et les amis du défunt» 46

Selon Viret, les funérailles doivent servir 4 deux choses:
consoler les vivants et honorer le corps du défunt. Méme
s'il cite de maniére positive les discours tenus en Egypte

45. CO n°506, Calvin aux pasteurs de Montbéliard, le 7 octobre
1543 «In sepultura mortuorum hanc moderationem vellem adhiberi
ne in templum fiunus deferretur, sed recta in coemeterium. Illlic quoque
exhortationem haberi vellem, ut in re praesenti funeris comites cognoscerent
quod diceretur. » CO n° 517, Calvin a Viret, vers début novembre 1543
« Quantum ad sepelendi caeremoniam non putabam recusandum quin si
minister rogaretur funus ad sepucrum deduceret, illicque in re praesenti
hortatiunculam haberet in solatium amicorum etc. »

46. Manuaux de Lutry, f°577a et 77b, cité par Ruchat IV 1835-1838,
p- 377



LE MARBRE ET LA POUSSIERE

CAR 143

ancienne par les proches des pharaons décédés, discours qui
mettaient en évidence autant les qualités que les vices des
défunts et incitaient les successeurs 2 mieux se comporter 2
Iégard de leur peuple, Viret ne préconise toutefois pas I'in-
troduction de tels discours funébres. Selon lui, la parole de
Dieu doit suffire pour exhorter les hommes 4 la vertu. Sur-
tout, il est trop conscient du risque de glissement de tels
discours vers le genre du panégyrique, taisant les défauts
et les mauvaises actions du défunt. Le réformateur craint
de plus que seuls les plus riches, et non les plus vertueux,
bénéficient d’éloges funébres 7.

Pour Viret, le but principal des funérailles consiste
cependant a traiter le corps du défunt «honnestement»,
dans le sens du latin honeste: de maniére a la fois hono-
rifique et décente. La maniére de parvenir A cet honneur
des défunts consiste a «rendre» simplement leur corps 4
la terre ot ils reposeront jusqu’au Jugement dernier et a
la résurrection de la chair: «Quel honneur et service leur
pourrions nous faire plus grand, que les ensevelir honnes-
tement en terre, suyvant la sentence de Dieu qui a dit: “Tu
es poudre et terre, et tu retourneras en terre’ » 48,

Laction des patriarches, des prophétes et des apdtres
sert de caution théologique au dépouillement réformé de
Iensevelissement:

Les vrais serviteurs de Dieu, les Patriarches, les Prophetes, et les
Apostres n'ont pas usé de beaucoup de ceremonies aux funerales:
mais ont fait simplement ce que Hilaire a tantost dit. Ilz ont
ensevely leurs mortz rendans leurs corps a la terre. [...] Pour ceste
cause sont louez les Patriarches, et les vrais serviteurs de Dieu,
et Thobie nommément, non pas pour avoir fait chanter, prier,
et offrir pour les trepassez, et avoir dcspendu leurs biens, sans
necessité, apres leurs corps: mais pource qu'ilz les ont renduz a
la terre leur mere, de laquelle ilz estoyent sortiz, et qu’ilz les ont
honnorez par sepulture, sans espargner ce qui estoit necessaire
pour les corps des serviteurs de Dieu, auxquelz il avoit esté
glorifié .

Méme si la simplicité et le dépouillement sont centraux, il
est nécessaire de remarquer que le corps mérite selon le ré-
formateur les dépenses accomplies pour 'honorer de ma-
ni¢re décente. Tout autant que les personnes réalisant des
dépenses vaines et superflues pour honorer le mort, Viret
dénonce certains peuples de I'Antiquité paienne ainsi que
certains chrétiens, qui, tombés dans I'extréme inverse, ont
jugé que la dépouille ne méritait aucun soin. Le réforma-
teur rappelle que pour les chrétiens les corps sans vie sont
d’anciens temples de Dieu qui sont appelés A ressusciter et

47, Viret 1552b, pp. 87-91.

48. Ibidem, p. 26. La citation biblique est Genese IIT, 19. Voir
également Viret 1552b, p. 31: «Il nous doit suffire, d’ensevelir honnes-
tement les corps des trepassez, et les mettre en terre, comme en leur lice,
actendans la venue de Jesus, et la resurrection generale de toute chair. »

49. Ibidem, pp. 27 et 32.

72

qui réclament donc le plus grand respect®. Virer rejette
les critiques adressées aux protestants par les catholiques
selon lesquelles les protestants ne traiteraient pas digne-
ment les corps apres le déces et y répond par I'attaque.
Le cas le plus extréme de mépris pour la dépouille d’un
chrétien est donné selon lui par le cas du «frére Geneure»,
rapporté dans le Livre des conformités de saint Frangois!.
Ce frére franciscain aurait souhaité qu'aprés sa mort son
corps sente tellement mauvais que personne ne puisse s'en
approcher et qu’il finisse dévoré par les chiens. Le per-
sonnage de Théophraste mis en scéne par Viret souligne
combien ce comportement irrespectueux du corps est bien
plus extréme que celui qui est proné par les protestants :

On accuse ceux quon appelle maintenant heretiques et
Lutheriens, quilz ne tiennent conte des corps mortz, pource
qu'ilz condamnent les superstitions Papistiques: mais jamais nul
d’iceux ne parla tant deshonnestement, ne de son corps, ne de
nul autre 32,

Viret appelle au maintien d’une juste mesure entre les deux
extrémes ol 'humanité, tant paienne que chrétienne, est
déja tombée: soit ne pas respecter le cadavre, soit déployer
«pompe et folle despence» pour celui-ci. Il rapporte a
ce titre que les patriarches de 'Ancien Testament, tout
comme certains législateurs paiens avisés, avaient fixé des
limites pour contenir les frais réalisés lors des funérailles et
des sépultures >3,

En ce qui concerne le lieu de I'enterrement, Viret est
trés clair: le mieux est que le corps du chrétien soit mis en
terre dans un cimetiere public: «c’est une chose fort hon-
neste, d’avoir des cimitieres publiques, tant pour les rai-
sons qui ont desja esté alleguées, que pour eviter plusieurs
inconvéniens, qui pourroyent advenir, s’il estoit loisible &
un chacun d’enterrer ses mortz, 13 ot il lui plairoit» >4, Les
«raisons déja alléguées » auxquelles cet extrait fait référence
sont d’une part la nécessité d’un «commun repositoire » ou

50. Ibidem, pp. 31-32: «Nous ferions grand tort 4 noz corps, qui ont
esté temple de Dieu, auxquelz Dieu a habité, et qui ont esté consacrez
par le sang de Jesus Christ, a son honneur et gloire, et dediez 4 'heritage
immortel de son royaume, si nous les jettions aux chiens, aux corbeaux
et aux bestes sauvages, comme les charognes des bestes brutes, ainsi
que s'ilz ne devoyent non plus vivre apres leur mort, et participer &
immortalité, qu'elles. »

51. Liber conformitatum ou De conformitate vitae beati Francisci ad vi-
tam Domini nostri Jesu Christi. Ouvrage composé 4 la fin du XIV® siécle
par le franciscain Bartolomeo da Rinonico et imprimé pour la premiére
fois & Milan en 1510. Le luthérien Erasmus Alberus en publie une
version satirique en 1542 qui sera traduite en frangais et imprimée 2
Gengve par Conrad Badius en 1556 sous le titre LAkoran des Cordeliers.
Le passage cité ici par Viret n'a pas pu étre identifié.

52.Viree 1552b, pii28.

53. Ibidem, p. 200.

54. Ibidem, p. 33.



LA MORT, LES FUNERAILLES ET CAU-DELA: LA RUPTURE DE LA REFORME EN SUISSE ROMANDE

«dortoire» commun, sens premier du mot de «cimetiére»
comme Viret le rappelle 4 ses lecteurs, ot le corps puisse
reposer jusqu'a la résurrection. D’autre part, le cimetiére
doit servir de «publique temoignage» de la croyance des
chrétiens en la résurrection de la chair 55,

Contrairement aux catholiques et aux luthériens ¢, les
réformés ne consacrent pas la terre des cimetiéres. Viret
reléve a ce sujet que les paiens de ’Antiquité avaient déja
compris que ce sont les corps des défunts qui conferent 2
la terre d’un cimetiére son caractére sacré, et non l'inverse
comme le pensent les catholiques:

[Les Payens] ont eu en telle reputation les sepultures, qu'ilz ont
estimé sacrez, tous les lieux, auxquelz les mortz estoyent ensevelis,
et les mortz semblablement: et ont reputé pour un grand crime,
et digne de grieve punition la violation des sepulchres. En quoy
ilz estoyent differans aux prestres, en ce que les prestres estiment,
que leur terre ait quelque plus grande saincreté en elle, que les
autres, 4 cause de leurs consecrations, ceremonies et superstitions,
et que les mortz la prennent d’icelle, non pas elle des mortz. Mais
les Payens ne mettoyent point de difference, de terre 4 terre:
ains I'estimoyent sacrée en tout lieu, auquel, comme mere, elle
recevoit ses enfans 7.

N’importe quelle terre contenant le corps d'un «saint»,
défini par Viret non comme une personne canonisée par
I'Eglise mais plus largement comme tout «vrai chrétien»,
est sacrée et il 'y a aucune différence, en ce qui concerne
le salut des trépassés, entre un enterrement dans un lieu ou
dans un autre:

Clest grande superstition et idolatrie, d’estimer que la terre
apporte quelque saincteté aux mortz, 'une plus que autre. Car
la saincteté ne vient point de la terre, quelle qu’elle soit, mais des
sainctz qui y reposent. Parquoy elle est saincte, [a ol les sainctz
sont enterrez, cest A dire les vrais Chrestiens, voire quand ce
seroit en Turquie. Au contraire, si les infideles y sont enterrez,
elle est pollue, voire quand ce seroit en paradis terrestre 8.

Viret tourne en dérision le désir de certains catholiques
de se faire enterrer dans les églises, en particulier auprés
du grand autel, dans I'espoir que le sacrifice de la messe
qui y est régulierement accompli puisse leur profiter dans
lau-delad. Outre le caractére superstiticux et vain d’un
tel lieu de sépulture, Viret raille, dans un passage d’'une

55. Ibidem, p. 31: «Les Chrestiens appellent cimitiere, le licu deputé
a leur sepulture, 4 cause qu'il est comme le lict, la couche, et le dor-
toire des fideles trepassez. Er pourtant est-il bon d’avoir quelque certain
lieu honneste, comme un commun repositoire des Chrestiens, et un
publique tesmoignage de la resurrection de la chair. »

56. Pour les luthériens: Karant-Nunn 1997, p. 169.

57. Viret 1552b, pp. 32-33.

58. Ibidem, p. 33.

7

énergie spectaculaire, le fait qu'il permette de marquer les
distinctions sociales méme apres le décés:

Selon le pris que tu bailleras, le lieu sera estroict ou large, et plus
ample et magnifique. Si tu debourses beaucoup, il te sera loysible
de pourrir aupres du grand autel. Si tu debourses peu, tu seras en
la pluye avec le populaire .

Le réformateur dénonce également I'obligation, imposée
par I'Eglise catholique méme aux plus pauvres, de payer
pour accéder 4 une sépulture en terre consacrée®. Pour
illustrer cette situation, Viret raconte en détail I'histoire,
présentée comme sétant réellement passée, de I'un de
ses concitoyens d’Orbe, un pauvre couturier prénommé
Gaspar. Celui-ci n’avait pas les moyens de faire enterrer son
fils mort-né en terre consacrée et, aprés 'avoir amené 4 la
cathédrale Notre-Dame de Lausanne espérant un miracle
dans ce lieu considéré comme un sanctuaire a répi, le cou-
turier s'est heurté a lintransigeance du clergé catholique
tant & Lausanne qu'a Orbe®!. En conclusion de cette aven-
ture malheureuse du pauvre Gaspar, I'un des personnages
du dialogue virétien affirme de maniére mi-comique mi-
sérieuse:

Je pense, que si ce temps cust duré, nous eussions esté contrains
de ne point mourir, par faute de sepulture. Clest grand cas, que
ce povre petit enfant eust tant de peine de trouver un petit anglet
et un petit coing en la terre, pour sa sepulture, et que la terre ne
fust pas assez large pour luy 2.

Selon le réformateur de Lausanne, une sépulture avec les
autres chrétiens est un droit fondamental qui s’applique
aussi aux plus pauvres. Pour les vivants, enterrer honné-
tement les morts constitue un devoir d’humanité qui ne
souffre d’aucune exception. Viret note que le législateur
grec Solon, qui avait exempté les enfants de tout soin de
leurs parents si ces derniers n’avaient pas pourvu a leur édu-
cation, fait une exception a cette régle en ce qui concerne
le devoir de sépulture, en argumentant qu'il s'agit d’'un
service rendu davantage & «nature et commune humani-
té» qu'aux parents cux-mémes *. Relevant que les paiens
enterraient parfois jusquaux corps des suicidés, en n’en
retranchant que la main par laquelle ils s’étaient donné la
mort, Viret regrette que les catholiques restreignent I'acces

59. Viret I 1544, p. 156.
60. [bidem.

61. lbidem, pp. 157-160.
62. Ibidem, p. 160.

63. Viret 1552b, p. 34.



LE MARBRE ET LA POUSSIERE

CAR 143

au cimetiére, souvent méme pour des raisons futiles telles
qu’une excommunication pour dette %4,

Les ouvrages de Pierre Viret, en particulier La physique
papale et Loffice des morts, sont également tres utiles pour
comprendre la condamnation de plusieurs éléments rituels
qui, sans constituer de véritables sacrements, sont néan-
moins presque systématiquement accomplis dans 'Eglise
catholique lors de déces et de funérailles. Viret traite lon-
guement des sonneries de cloches, des veillées funébres, de
I'emploi d’encens, d’eau bénite, de cierges, de croix (sur les
tombes hors des cimetiéres ou entre les mains des mou-
rants), autant de pratiques qui, selon I'Eglise catholique de
son temps, sont utiles pour repousser les assauts du diable
contre les corps des défunts. Le réformateur de Lausanne
critique également sur plusieurs pages le fait que certaines
personnes, en particulier des nobles, revétent habit de
saint Francois au moment de leur décés en imaginant que
cet habit sera favorable a leur salut®. Selon Viret, ces élé-
ments ne relévent pas de la véritable religion évangélique,
mais constituent au mieux des reliquats du paganisme et
au pire des pratiques magiques et de la sorcellerie®®. Le
réformateur de Lausanne les tourne en ridicule et insiste
sur leur inefficacité pour contrer le diable. Par exemple,
concernant les sonneries de cloches en faveur des tré-
passés, Viret commence par décrire la maniére dont les
ecclésiastiques catholiques les justifient: ce sont «les trom-
pettes de 'Eglise militante» qui font peur aux diables, de
méme qu'un tyran craint les trompettes et des tambours de
I'armée d'un ennemi puissant. Lun des personnages mis
en scéne dans ce dialogue se moque alors des prétres qui
croient apparemment « qu’on chasse les Diables en menant
bruit, comme on chasse les oyseaux des vignes»*7.

Pour exposer I'argumentaire catholique, avant de le
démonter, Viret se base souvent sur le Rationale divino-
rum officiorum de Guillaume Durand (vers 1230-1296),
célebre ouvrage décrivant la liturgie composé vers 1284 8.

64. Ibidem, p. 35: «[Les Payens| n'usoyent pas de telle cruauté que
voz prestres, qui par faute d’argent refusent la sepulture, non seulement
aux grans, mais aussi aux petiz enfans. Et combien de fois est il advenu,
qu'ilz ont excommunié des povres laboureurs ou des povres paysans,
pour vingt ou trente souz, voire pour trois? Et s’ilz sont mortz estans
ainsi excommuniez par eux, n'ayans de quoy satisfaire, ilz leur ont re-
fusé lieu de sepulture avec les autres Chrestiens; ou il I'a fallu acheter
cherement. »

65. Viret 1552a, pp. 225-231. Parmi les passages les plus amusants
concernant le pouvoir de 'habit de saint Francois, relevons celui-ci
(p. 225): «J’estime les poux les plus heureuses creatures, que toutes les
autres, selon la theologie des Cordeliers. Car il en meurt de beaux, et en
grand nombre, dedans ce sainct habit. »

66. Ibidem, p. 231.

67. Viret 1552b, pp. 75-76.

68. Cet ouvrage constitue une véritable somme décrivant et expliquant
les rites de I'Eglise catholique médiévale. Ayant connu un large suc-
ces au Moyen Age (plus de deux cents manuscrits en sont conservés

74

Cest notamment le cas lorsque le réformateur résume la
justification catholique pour la pose d’une croix sur les
tombes si celles-ci ne se trouvent pas dans un cimetiére:

[Durand] adjouste encore, qu'en quelque lieu que le Chretien
sera ensevely, hors du cimitiere, on doit tousjours planter une
croix aupres de sa teste. Car le Diable craint fort ce signe, et n'ose
approcher du lieu ot il voit la croix. [...] Clest a cause que la
terre qui est hors du cimitiere, n'est pas conjurée: parquoy elle
n'a pas tant de vertu. Et pourtant en recompanse, on y adjouste
la croix, pour chasser le Diable ®°.

De méme que pour les sonneries de cloches, Viret tourne
en ridicule cette (pseudo-)protection antidiable conférée
par une croix: pourquoi le diable craindrait-il une croix
matérielle?

A toutes ces pratiques, qu’il juge vaines et néfastes, le
réformateur oppose les seules armes dont le chrétien peut
sarmer efficacement contre le diable. Il sagit du «bou-
clier de la foi» et du «glaive de la parole de Dieu» qui
composent l'armure du soldat chréden selon I'ap6tre
Paul7°. Le chrétien doit avant tout se tourner vers le Christ
et avoir confiance en son sacrifice pour racheter 'huma-
nité, seul capable de le délivrer du diable”?. Les rites catho-
liques qui se basent sur des éléments matériels pour chasser
le diable, tels que les croix, les cierges et I'eau bénite, sont
dangereux en ce qu’ils incitent les chrétiens a placer leur
confiance en des choses vaines et inefficaces plutdét qu'en
la rédemption par le Christ. Dieu a la capacité de lier ou
de délier le diable & sa guise, et ce dernier n’est retenu par
aucun des «charmes, sorceleries, superstitions et purifica-
tions magiques» accomplis par les préwres”?. A linverse,
le diable n'aura aucun pouvoir sur le corps d’un martyr

aujourd’hui), ce texte a encore été imprimé prés de cent fois aux XV€ et
XVI¢ siecles. 11 est toujours employé de nos jours pour étudier la litur-
gie médiévale. Sur Guillaume Durand et ses ouvrages, voir Guillaume
Durand 1992.

69 ENVirctl 55 22 P2

70. Ibidem, p. 213; Viret 1552b, pp. 75-76. La référence au chevalier
chrétien est dans Epitre de Paul aux Ephésiens VI, 11-17.

71. Viret 1552a, pp. 215-216: «Lcaue et la terre conjurée et charmée,
en la maniere que les enchanteurs et charmeurs font leurs exorcismes
et conjurations, et une croix corruptible et materiele, auront-elles plus
de vertu, que la consecration de noz corps et de noz ames, que Jesus
Christ le grand et souverain Evesque et prestre eternel, a faite par son
sang? Et que I'eaue vive de son sainct Esprit, et le Baptesme qu’avons
receu en son nom? Et si nous avons, comme vrais Chrestiens, porté la
croix avec luy: c'est a dire, les tribulations et adversitez de ce monde, en
toute patience, et avons mis toute nostre flance au merite de sa mort et
passion, nous glorifians seulement en sa croix, comme le sainct Apostre::
nous ne devons point douter, que celle Foy, n'ait imprimé une telle croix
et un tel signe et telz stigmates en noz coeurs et corps, que le Diable n’en
oseroit approcher. Et si celle la ne suffist, il n'y en aura point d’autre
apres nostre mort, qui1 NOUs y puisse servir. »

72. Ibidem, pp. 215 et 220.



LA MORT, LES FUNERAILLES ET UAU-DELA: LA RUPTURE DE LA REFORME EN SUISSE ROMANDE

cruellement exécuté par un tyran, méme si ce martyr n'a
recu aucun honneur lors de son déces”3.

La confessionnalisation des funérailles

Il n’y a donc aucun doute que la Réforme protestante a
marqué une césure nette concernant la vision de au-del3,
I'encadrement des mourants et les funérailles. Le commun
des mortels en était aussi bien conscient que les théologiens
et il nest pas surprenant que les communautés vaudoises
aient demandé de pouvoir continuer 4 «vivre et mourir»
dans la religion de leurs ancétres lors de leur soumission &
Berne en 1536.

Le moment de la mort a parfois servi de révélateur de
la conviction religieuse d’individus qui, jusqu’alors, la dis-
simulaient pour vivre plus tranquillement. La fin de vie
de l'une de ces «nicodémites» (comme les désignaient
les calvinistes, du nom de Nicodéme, un pharisien qui a
rendu visite de nuit au Christ) est décrite dans la chro-
nique de Pierrefleur. Il s'agit d’Elisabeth Reyff: fribour-
geoise d’origine, mariée & Orbe, cette femme s'était tout
d’abord opposée avec vigueur 4 Farel avant de devenir une
«luthérienne» militante qui faisait ouvertement la lessive
les jours fériés catholiques pour ennuyer les partisans de
la confession adverse. Sous la pression familiale, Elisabeth
Reyfl érait toutefois retournée dans le giron de I'Eglise
catholique et assistait & nouveau réguli¢rement 4 la messe.
Mais «le tout était par fiction », affirme Pierrefleur «et bien
le montra en 'article de la mort, car elle mourut en la dite
loi luthérienne, commandant que & son enterrement 'on
ne diit sonner cloches, chanter messe, ni faire autre bien
pour elle, et non se voulut confesser ni administrer». Ce
n'est pourtant pas le dernier épisode de la mort de cette ha-
bitante d’Orbe qui a déclaré son attachement 2 la foi pro-
testante au dernier moment. En effet, son frére, le Fribour-
geois Hans Reyff, alors bailli de Grandson, vole & Orbe
aussitdt qu'il apprend le déces de sa sceur et fait, d’'une
certaine maniére, repasser celle-ci du cété catholique:

[Il] trouva sa sceur gisante morte en sa maison, et tout autour
du dit corps les prédicants et autres gens luthériens, lesquels tous
il déchassa et les fit vider hors de la dice maison, puis fit sonner
toutes les choches pour la dite sa sceur trépassée, et la fit enterrer
au mode et forme comme 'us et la coutume ancienne se faisait,
et dans huit jours fut faic le scptame solennellement en Iéglise
de Saint-Germain, ot elle érait enterrée, et y eut douze torches

allumées 74,

73. Ibidem, pp. 224-225. Cette question se posait de maniére concrete
du temps de Viret, alors que de nombreux protestants éraient brii-
1és comme hérétiques en Europe et que leur corps, souvent réduit en
cendre, ne recevait pas de sépulture honorable.

74. Pierrefleur (éd. 1933), pp. 99-100.

o

La mort constitue donc non seulement un révélateur de
la confession des individus, mais aussi le théitre de conflits
familiaux en matiére religieuse.

Un chrétien protestant a-t-il le droit d’assister 4 des funé-
railles catholiques? Dans un ouvrage qu'il a intégralement
consacré a la problématique de la participation des «fidéles»
aux cérémonies «papistes», Viret répond 2 cette question
par la négative”>. Cela pourrait paraitre surprenant, puisque
Viret et ses collégues calvinistes ne considérent pas I'enseve-
lissement comme un moment religieux. Cette opposition est
toutefois logique, dans la mesure ol Viret expose qu'assister
a des funérailles catholiques implique d’assister 4 la messe
et de participer 4 une cérémonie qui laisse une large place
au purgatoire « papiste», au détriment du véritable purga-
toire quest le Christ. Assister 4 des funérailles catholiques
ne fait donc pas partie des choses indifférentes, ni bonnes
ni mauvaises, pour le salut d’'un chrétien. Au contraire, les
personnes connaissant la «vérité» qui participent a des ob-
seques catholiques « renoncent manifestement Jesus Christ»
selon Viret78. Le devoir de courtoisie («civilité et huma-
nité») qui pourrait pousser un protestant 2 assister aux fu-
nérailles d’un catholique ne peut faire le poids face 4 cette
conséquence radicale qu'est le reniement du Christ.

Le deuil

Contrairement a ce que certains stéréotypes sur les
réformateurs calvinistes pourraient nous induire 3 penser,
Viret ne prone de loin pas le détachement ou la suppres-
sion de la tristesse et de la douleur face 2 la perte d’un
proche. Ces émotions faisant partie intégrante de la nature
humaine, elles doivent étre acceptées par les chrétiens:

La saincte Escriture ne condamne pas la douleur et la tristesse
qu’Abraham a conceu de la mort de Sara sa femme [...]. Car
’homme ne peut estre homme, sans estre esmeu de pitié et de
compassion, voyant la calamité des autres, et sentant le dommage
qu’il en regoit”7.

Viret enjoint 4 respecter dans le deuil la méme juste mesure
que dans les funérailles. Dans le cas des émotions, il faut
que les chrétiens évitent les deux extrémes que représentent
d’une part un stoicisme cherchant & dépouiller 'homme
de son humanité et, d’autre part, un deuil excessif, indigne
de personnes croyant en la résurrection. Viret commente

75. De la communication des fideles qui cognoissent la verité de ['Evangile,
Viret 1547, pp. 149-152, pour la partie spécifiquement consacrée aux
funérailles. Cet ouvrage, qui a connu plusieurs rééditions, a également
été publié en latin en 1551.

76. Viret 1547, p. 151.

77. Viret 1552b, pp. 30-31.



LE MARBRE ET LA POUSSIERE

CAR 143

longuement  ce sujet une phrase de 'apotre Paul dans la
premiére Epitre aux Thessaloniens qui interdirait de se sou-
cier des morts et d’étre en deuil comme les paiens: «Il nous
defend expressement, que nous ne nous soucions point des
mortz; que nous n'en ayons point de tristesse, et que n'en
menions point de dueil, comme les Gentilz et Payens. » 7.
Pour Viret, la manié¢re de bien comprendre cette phrase
est de mettre 'accent sur I'injonction de ne pas mener le
deuil «comme les paiens». La révélation de la résurrection
des morts dont ont bénéficié les chrétiens, contrairement
aux paiens, doit modifier leur perspective sur la mort d’un
proche et les induire & ne pas se comporter comme si le
défunt était mort a tout jamais.

Dans la troisi¢me partie de Loffice des mortz, intitulée
«Le deuil », Viret publie de tres belles pages sur la fonction
du deuil pour les survivants et sur la nécessité d’exprimer
la tristesse selon les besoins de chaque individu. Il ne s'agit
pas pour lui d’un conseil de mineure importance mais bien
d’une question de vie et de mort, la douleur étant capable
de tuer, en particulier lorsqu’elle est réprimée:

Tous ne la [= la douleur] peuvent pas porter les uns comme les
autres. Il y en a souventefois qui la sentent si grande, qu'ilz en
meurent. Et §'il la falloit tenir 13 dedans enserrée, sans luy donner
quelque respiration, il y auroit dangier qu'elle ne rompist le
caeur et les entrailles, ou quelle n'estouffast la personne, comme
un most [= mofit] violent enclos en un vaisseau, ou le souffle
retenu par force. [...] [Certains] se contraignans, en sont tombez
en fievre tres dangereuse, de laquelle ilz sont mortz, voulans
dissimuler le dueil. Si un homme eschappe d’un tel effort, sans
en sentir presentement aucun dommage, aucun disent qu’il en
deviendra plus tot gris et chenu7?.

Se basant sur les théories médicales antiques encore en
vigueur 4 la Renaissance, Viret expose comment les sou-
pirs et les larmes servent de reméde pour apaiser la douleur
en cas de deuil. Reste qu'il est nécessaire de se reprendre
aprés un certain temps et de se montrer «homme et chres-
tien». Les limites que Viret fixe au deuil sont celles de la
«raison et honnesteté », la nature individuelle de la douleur
lors du deuil rendant illusoire I'idée d’une durée de deuil
fixe et obligatoire®. Clest la raison pour laquelle réfor-
mateur dénonce comme une superstition « pythagorique »
le respect par les catholiques d’'un nombre précis de jours
pour le deuil ainsi que I'explication donnée par I'évéque
Guillaume Durand 2 ce sujet 3.

78. Ibidem, p. 27. Le passage auquel Viret fait ici allusion est premiére
Epitre aux Thessaloniciens IV, 13.

79. Viret 1552b, pp. 201-202.

80. Ibidem, p. 202.

81. Ibidem, p. 195. « Pythagorique» est employé ici par Viret pour cri-
tiquer le fait qu'une sorte de pouvoir particulier, magique, soit conféré
aux nombres.

76

Conclusion

Nous allons reprendre briévement en conclusion les
principaux éléments soulevés dans cet article.

La these de Craig Koslofsky selon laquelle 1a Réforme
provoque une séparation des vivants et des morts est par-
faitement illustrée par les écrits de Pierre Viret. Selon ce
réformateur, les vivants ne peuvent aider en rien les per-
sonnes passées dans l'au-deld: ni pri¢res des fidéles ni
messes chantées par les prétres ne leur sont utiles. Les
défunts ne concernent pas davantage les ecclésiastiques
que les médecins. Inversement, les personnes décédées ne
se soucient pas des actions des vivants et ne peuvent rien
faire pour eux. Du moins, selon Viret, rien de ce qui est
contenu dans la Bible ne permettrait de I'affirmer. Il n'y a
donc plus aucun contact possible, ni corporel ni spirituel,
entre les deux mondes.

Nous avons vu également que la temporalité de I'au-
dela n’est pas la méme chez tous les réformateurs protes-
tants et que Viret rejette comme une hérésie ancienne, déja
combattue par les Peres de I'Eglise, I'idée de Luther selon
laquelle les Ames des personnes décédées dorment jusqu’au
Jugement dernier.

La fonction des funérailles est pour sa part double.
Celles-ci doivent servir a consoler les vivants et, surtout,
a honorer le corps des défunts, anciens temples de Dieu
en attente de la résurrection. Les funérailles et la sépulture
doivent étre décentes et honorables, sans excés: il sagit
d’un devoir d’humanité. Le salut d’'un fidéle ne dépend
quant 3 lui pas de ses funérailles ni de sa sépulture. Cette
derniere constitue une marque de la foi en la résurrection.

Viret et ses collégues réformés rejettent toute une série
de pratiques liées pour les catholiques au moment du dé-
cés, aux funérailles et A la sépulture. Ces pratiques, telles
que 'eau bénite aspergeant le corps du défunt ou sa sépul-
ture, la veillée funebre, les cierges accompagnant celle-ci
et les funérailles, les croix sur les tombes, 'habit de saint
Francois dont sont revétus certains mourants, sont décriées
par Viret comme autant de superstitions, voire d’actes de
sorcellerie. Non seulement elles sont superflues et non fon-
dées sur la parole divine, mais elles sont également dange-
reuses pour le fidele car elles risquent de lui faire perdre de
vue le fait qu’il doit son salut uniquement  la rédemption
du Christ et que son seul bouclier contre les attaques du
diable est constitué par la foi.



	La mort, les funérailles et l'au-delà : la rupture de la Réforme en Suisse romande

