
Zeitschrift: Cahiers d'archéologie romande

Herausgeber: Bibliothèque Historique Vaudoise

Band: 143 (2013)

Artikel: La mort, les funérailles et l'au-delà : la rupture de la Réforme en Suisse
romande

Autor: Crousaz, Karine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La mort, les funérailles et l'au-delà :

la rupture de la Réforme en Suisse romande

Karine Crousaz

La Réforme protestante, dont l'élément catalyseur a été la

remise en cause par Luther des indulgences qui permettaient

de raccourcir le séjour au purgatoire, provoque au
XVIe siècle une rupture fondamentale dans le domaine
de la mort, autant pour les conceptions de l'au-delà, pour
les rites encadrant le moment du décès que pour les

funérailles. Cette rupture est particulièrement nette chez les

protestants réformés1, tant zwingliens que calvinistes, qui
suppriment pratiquement toute intervention de l'Eglise
après le décès2.

Les catholiques contemporains de la Réforme en Suisse

romande ont été particulièrement choqués par la désacralisation

réformée des funérailles. Ainsi, la clarisse Jeanne de

Jussie relève-t-elle dans sa chronique relatant le développement

de la Réforme à Genève que les protestants « mettent
les trespassez en terre tout fraiz, nuds, et sans nulle solennité,

et n'y assiste que ceux qui portent le corps [...] et en
le mettant en terre disent seulement: 'N., dors jusques à

ce que le seul Dieu t'appelle'»3. Par opposition aux
funérailles traditionnelles, ce qui caractérise un ensevelissement

réformé aux yeux des catholiques du XVIe siècle est

l'absence même de cérémonie. Le chroniqueur catholique
d'Orbe Pierrefleur décrit de la manière suivante les

funérailles protestantes de Théodore de Rida, ancien prieur de

Romainmôtier qui serait mort de chagrin en voyant la fin du

catholicisme sur le territoire conquis par Berne: «il fut en-

sépulturé sans avoir obsèques ni cérémonies ecclésiastiques,

mais fut [ensépulturé] à la mode luthérienne»4.

1. Les protestants se divisent en plusieurs catégories dont celle des réformés

(comprenant les calvinistes et les zwingliens) et celle des luthériens.

2. Au point que la liturgie vaudoise n'intègre une partie sur les services

funèbres qu'en 1869. Auparavant, la cérémonie qui avait lieu en l'honneur

du défunt à son domicile ou au cimetière était le plus souvent

placée sous la direction du régent, sans recommandation particulière de

l'Eglise. Cf. Vuilleumier I 1927, pp. 347-348.

3. Jussie (éd. 1865), p. 106.

4. Pierrefleur (éd. 1933), p. 95.

Malgré ce changement radical, étonnamment peu
d'études ont été dédiées jusqu'à ce jour aux transformations

induites par la Réforme concernant les idées et les

pratiques liées à la mort. Les grands historiens de la mort,
Ariès, Vovelle et Chaunu se sont avant tout attachés au

contexte catholique. Le sujet suscite toutefois un intérêt

nouveau depuis une quinzaine d'années, en particulier
chez les historiens étudiant le monde luthérien5. La mort
et les funérailles calvinistes n'ont en revanche pas encore
bénéficié d'études approfondies6. Peut-être que le dépouillement

extrême des cérémonies funèbres calvinistes,
l'absence de rite particulier au moment de la mort et lors des

funérailles ont détourné les historiens de s'intéresser à ce

sujet, par crainte de manquer de sources.

Or, le pasteur Pierre Viret (1511-1571), artisan majeur
de la Réforme en Suisse romande et notable agent de la
diffusion du calvinisme en France, est l'un des réformateurs

qui a le plus écrit sur la mort, les funérailles et l'au-delà7.
Ce thème traverse toute son œuvre, occupant déjà la place
centrale du premier ouvrage publié par Viret sous forme

dialoguée, les Disputations chrestiennes de 1544. Ce livre
est divisé en six dialogues portant les titres intrigants de

«l'Alcumie de Purgatoire», «l'Office des Mortz»,
«Anniversaires », « l'Adolescence de la Messe », « les Enfers » et « le

Requiescant in pace de Purgatoire»8. Viret continue par

5. Koslofsky 2000; Karant-Nunn 1997, en particulier le chapitre V:
« Banning the dead and ordering the living. The selective retention of
Catholic practice » ; Reinis 2007. Pour l'Angleterre, voir Marshall 2002.
6. Quelques éléments de base sont rassemblés dans Rohner-Baumberger
1975 et dans Engammare 2002. Les recherches sont plus avancées pour
la partie germanophone de la Suisse protestante: Illi 1992; Leuten
2007.
7. Viret, né à Orbe - bailliage commun des cantons confédérés de

Berne et Fribourg —, pasteur à Lausanne (1536-1559), à Genève (vers

1533-1535; 1541-1542; 1559-1561) puis dans diverses villes des

royaumes de France et de Navarre. Sa biographie la plus complète reste
à ce jour celle de Jean Barnaud publiée en 1911.
8. Viret 1544.



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

la suite de travailler à ce texte, qu'il augmente au point de

le faire paraître en 1552 en trois livres distincts9, auxquels
il ajoutera l'année suivante la Nécromance papale10. Grâce
à ces ouvrages, nous pouvons comprendre de manière
détaillée les motifs théologiques qui induisent les réformés à

supprimer les rites funéraires pratiqués par les catholiques,
ainsi que l'argumentaire déployé pour en convaincre la

population. Comme il l'indique lui-même dans la préface

des Disputations chrestiennes, Viret vise à démontrer à

un large public que les cérémonies «papistes» autour des

morts sont issues du paganisme antique et non d'exemples

bibliques : « ce que les Chrestiens superstitieux font a l'en-

tour des mortz, n'a rien de semblable à la parolle de Dieu,
mais est totalement prins des infidèles et Payens» 11. Pour

sa démonstration, le réformateur s'adonne méthodiquement

à un travail d'histoire comparée des religions avant
la lettre, observant un par un les éléments catholiques liés

au culte des morts et dégageant leurs similitudes avec les

pratiques de l'Antiquité païenne12.
Avant d'en venir à l'analyse de cette dénonciation des

rites funéraires catholiques, il est nécessaire de s'arrêter sur
les conceptions théologiques de l'au-delà chez les protestants

et les catholiques au XVIe siècle. L'accompagnement
du mourant, le déroulement des funérailles et les sépultures
sont en effet directement influencés par ces conceptions.

L'au-delà

Malgré les divergences très importantes que l'on peut
relever entre les théologiens catholiques et protestants
du XVIe siècle concernant l'au-delà, n'oublions pas que
les deux camps sont unis contre un ennemi commun: les

«épicuriens», qui ne croient pas à une vie après la mort, ni

pour l'âme ni pour le corps. L'un des personnages mis en
scène par Viret reflète cette position lorsqu'il déclare qu'il
n'a aucune idée de ce qu'il se passe dans l'au-delà et qu'il
ignore même s'il y a un au-delà. Il fait part de ses doutes

sur la capacité des humains à connaître quoi que ce soit à ce

sujet et laisse entendre que son ignorance concernant l'au-
delà a des conséquences sur sa manière de se comporter
dans la vie présente :

Mais au reste, je ne say qu'on fait en l'autre monde, ne s'il y a

paradis ny enfer, limbe ne purgatoire, ny où les ames vont, ou
qu'elles deviennent après qu'elles sont séparées du corps. Car il
n'est encore nul revenu, de tous ceux qui y sont allez de si long
temps: ja soit qu'il y en aille tant tous les jours, qui nous en

pourroyent bien rapporter quelques nouvelles. Quand je seroye
bien asseuré de cela, et que je seroye bien certain, s'il y a encore

une vie après ceste cy, et quelle elle est, j'y penseroye mieux, que
je ne fay, et me gouverneroye tout autrement13.

Viret considère que cette opinion «épicurienne», qui
doute radicalement de l'existence de l'au-delà, est assez

répandue de son temps14.
Les historiens ayant récemment travaillé sur la mort

dans le monde protestant soulignent régulièrement que le

changement le plus important provoqué par les réformateurs

protestants dans les conceptions de l'au-delà consiste

en la séparation radicale des morts et des vivants15. Pour

ces théologiens, tant luthériens que réformés, plus aucune
communication n'est possible entre les vivants et les

trépassés. En conséquence de cette séparation, Viret s'attache
à démontrer dans sa Nécromance papale que les revenants
n'existent pas et que ni les corps ni les esprits des morts ne

peuvent agir dans le monde des vivants :

[...] leur estât est différant et séparé de ceux qui vivent encore
en ce monde, en corps et en ame. [...] Parquoy, je conclu, que
les ames et les espritz des trespassez, ne retournent point en ce

monde, et qu'il n'y eut jamais personne, qui les ait veuz, ouys, ne

apperceuz, en ce monde, depuis qu'ilz sont esté séparez de leurs

corps. Je ne parle point des corps, car cela est deja tout clair, qu'ilz
ne retournent point16.

Cette séparation totale des morts et des vivants par les

théologiens protestants provoque plusieurs modifications
dans les pratiques religieuses et dans l'exercice de la piété.
En premier lieu, il n'est plus possible de prier les saints et
les saintes décédés et de leur demander d'intercéder poulies

vivants, ces saints ignorant tout de ce qui se passe sur
terre. Inversement, les vivants ne peuvent plus aider les

défunts en aucune manière : il ne sert donc à rien de prier
pour les morts, ni de faire chanter des messes pour eux. Les

prières doivent être réservées pour les vivants entre eux, la

Bible ne comprenant aucun appel à prier pour les trépassés.

Viret affirme déjà clairement ce principe en octobre
1536, lors de la Dispute de Lausanne :

9. Viret 1552a; Viret 1552b; Viret 1552c.
10. Viret 1553.
11. Viret I 1544, p. 84.

12. Sur la méthode de Viret et ses buts, voir Viret II 1544, pp. 3-4. Le

premier ouvrage de Viret, publié en 1542, se base déjà sur une approche
similaire : De la difference qui est entre les superstitions et idolatries des

anciens gentilz etpayens... (Viret 1542).

13. Viret 1553, pp. 43-44.
14. En marge du passage cité, la note marginale suivante est imprimée :

« Propos d'infideles, que plusieurs tiennent à present. »

15. C'est l'une des thèses principales de l'ouvrage de Craig Koslofsky
(Koslofsky 2000). Voir également Gordon, Marshall 2000, pp. 9-11.
16. Viret 1553, pp. 52-53.

66



LA MORT, LES FUNÉRAILLES ET L'AU-DELÀ: LA RUPTURE DE LA RÉFORME EN SUISSE ROMANDE

Et a cause que les mortz leur [= aux prêtres] profictent plus que
les vifz, ce sont ceux qu'ilz ayment le mieux, et en font les grandz
offices, contre la parolle de Dieu, laquelle ne fait aucune mention
de prier pour ceux qui sont mortz, mais seulement pour les vivans
de prier l'un pour l'autre, ce pendent que nous sommes en vie17.

Suite à la Dispute de Lausanne et conformément à cette

conception théologique protestante, les autorités
politiques bernoises suppriment par l'édit de Réformation du
24 décembre 1536 les fondations de messes pour les

trépassés dans le Pays de Vaud. Soucieux de l'impact économique

sur le clergé d'une telle décision, le gouvernement
bernois précise que les donateurs ou leurs descendants

directs ne pourront récupérer l'argent investi dans de telles

fondations qu'au moment où le prêtre qui en bénéficie sera
décédé18.

La question de la prière pour les morts a toutefois posé
des problèmes au sein même des pasteurs actifs en Pays de

Vaud. Une polémique, provoquée par Pierre Caroli, pasteur
à Lausanne et collègue de Viret, éclate à ce sujet en février

1537, quatre mois après le passage du territoire vaudois à

la Réforme19. Caroli, docteur en théologie de la Sorbonne

passé (provisoirement seulement dans le camp protestant
et pasteur principal de Lausanne, annonce publiquement à

ses paroissiens qu'il est licite de prier pour les morts. Viret,
à ce moment-là en visite à Genève, rentre immédiatement
à Lausanne pour tenter de raisonner Caroli. Contredit par
son jeune collègue, Caroli riposte par l'attaque et accuse

Viret, Farel et Calvin d'avoir des conceptions non orthodoxes

sur la trinité. Les pasteurs de Genève, Calvin en tête,

se plaignent de cette situation à leurs collègues bernois et
leur demandent de convoquer un synode général pour
régler le conflit qui les oppose à Caroli. D'après une lettre de

Calvin au pasteur de Berne, Kaspar Megander, les prières

pour les morts que Caroli voulait réintroduire n'équivalaient

toutefois pas à une réhabilitation du purgatoire:
Caroli prétendait que ces prières pouvaient hâter la

résurrection finale. Sans saper totalement cette idée sur le plan

théologique, Calvin affirme que ce n'est pas le moment
de réintroduire les prières pour les morts, sous quelle que
forme que ce soit, alors que les protestants ont tant de mal

à les abolir auprès de la population qui croit encore à la

«superstition papiste» du purgatoire. Cette querelle sur les

prières pour les morts entre Caroli d'un côté, Calvin, Viret

17. Les Actes de la dispute de Lausanne, 15361928, p. 376.

18. « Edit de Réformation, 24 décembre 1536 », édité in Les sources du

droit suisse 2003, pp. 14-20, p. 16 pour l'article consacré aux «Messes,

vigilles, anniversayres».
19. Sur cette affaire, voir Vuilleumier I 1927, pp. 603-604, et les lettres

des pasteurs de Genève aux pasteurs de Berne publiées dans la

Correspondance des Réformateurs (éd. 1866-1897), nos610 et 611 (vers le

20 février 1537).

et les autres pasteurs de l'autre, a apparemment fait jaser
les habitants du Pays de Vaud. Calvin, furieux, rapporte à

Megander que les paysans disent maintenant que les

théologiens protestants feraient mieux de se mettre d'abord
d'accord entre eux avant de vouloir imposer leur doctrine

aux autres 20. Cette division dogmatique ne troublera
toutefois pas longtemps les églises romandes: en juin 1537,
Caroli perd sa cause contre ses collègues. Le Conseil de

Berne le démet alors de ses fonctions pastorales et Caroli
décide d'abjurer le protestantisme.

L'au-delà était divisé pour les catholiques en trois lieux:
l'enfer, le purgatoire et le paradis, auxquels s'ajoutaient
les limbes pour les enfants morts sans baptême et pour
les païens vertueux n'ayant pas connu la rédemption du
Christ. Ne trouvant pas d'indication claire de son
existence dans la Bible, les protestants suppriment le purgatoire,

lieu intermédiaire de l'au-delà. Cette suppression ne
s'est toutefois pas réalisée instantanément dès les débuts de

la Réforme : Craig Koslofsky a bien montré les étapes qui,
entre 1519 et 1530, ont progressivement mené Luther à

remettre en cause l'existence d'un lieu dans l'au-delà
permettant de purger les péchés. Jusqu'en 1530, les luthériens

ne rejettent pas complètement le purgatoire, mais

seulement l'intercession des vivants pour les morts21. Les

Vaudois sont informés de la vision protestante de l'au-delà

au plus tard en 1536, lors de la Dispute de Lausanne. Les

limbes et le purgatoire supprimés, ne restent que l'enfer et
le paradis, comme Viret l'expose publiquement en réponse

au médecin Blancherose, champion autoproclamé et peu
conventionnel de la doctrine catholique :

Nous ne trouvons point tant de chemins ne de logis pour les

trespassez en la saincte escripture, comme vous dicte[s] qu'il en

y a, sans le prouver. [...] Nostre Seigneur Jesus ne faict jamays
mention que de deux chemins et de deux logis : paradis et la vie
eternelle aux fideles, enfer et damnation aux infidèles. Je ne sçay

ou vous pourrez trouver le purgatoire22.

L'existence de l'enfer ne fait donc aucun doute pour Viret
puisque plusieurs passages bibliques en témoignent. En
revanche, le réformateur de Lausanne renvoie comme inutiles

et inappropriées toutes les discussions concernant la

géographie infernale : il ne sert à rien de débattre du lieu

précis où se trouve l'enfer, ceux qui y seront envoyés le

découvriront bien assez tôt à leur goût23. Mais surtout,

20. Ibidem Calvin à Megander (vers le 20 février 1537), n° 611, «Jam a

paganis abjicitur, ut inter nosprius consentiamus, quam de aliis in nostrum
sententiayn adducendis laboremus. »

21. Koslofsky 2000, pp. 20-22 et 34-38.
22. Les Actes de la dispute de Lausanne, 1536 1928, pp. 378-379.
23. Viret I 1544, p. 88: «Il n'y a nul entre les Chrestiens qui doubte

qu'il n'y ait des enfers, veu que l'escriture saincte en rend tant certain

et indubitable tesmoignage, duquel nous nous devrions bien contenter,

67



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

une localisation physique de l'enfer et du paradis n'a pas de

sens selon le réformateur, la situation des trépassés sauvés

ou réprouvés, les uns et les autres séparés des vivants, se

distinguant par le fait d'être auprès de Dieu et de le louer

ou d'être séparé de lui: «Hors de ce monde, il y a deux

sortes de mortz : les uns qui sont mortz à nous, tant
seulement, mais non pas à Dieu ; et les autres, qui sont mortz et
à Dieu et à nous. » 24.

Dans la première partie des Disputations chrestiennes,

nommée «l'Alchumie du Purgatoire», Viret expose
longuement que les sources de l'Antiquité païenne, notamment

Platon, Homère et Virgile, ont probablement servi
de base à la construction du purgatoire par les ecclésiastiques

catholiques médiévaux. Scandalisé par les sommes
considérables dépensées par les chrétiens de son temps en

messes pour les morts qu'il juge totalement inutiles, Viret
dénonce dans ce texte le purgatoire catholique comme un
véritable système économique exploitant le peuple crédule.

Viret n'enseigne toutefois pas qu'il n'existe aucun
purgatoire. Comme Luther, il oppose au «purgatoire pa-
pistique» le «vrai purgatoire» qui, seul, permet d'effacer
les péchés. En 1536 déjà, lorsque Blanchcrose avait affirmé

que les réformés nient l'existence du purgatoire, Viret avait

rétorqué :

Nous ne nyons pas qu'il n'y ait ung purgatoire. Car jamais nous
ne pourrons entrer au royaume de Dieu que nous ne soyons

purgez de noz pechez [...]. Recognoissons Jesus nostre purgatoire,
qui par soy mesme, a faict la purgation de noz pechez et nous a

lavez et nectoyez de son sang, purifiant noz cueurs par foy. Mais

qu'il y aye ung feu pour purger qui ne se puisse estaindre que
par offrendes, or, argent, pain, vin, chandelles, nous le nyons et
disons que ceux qui ne sont contens du sang de Jesus pour purger
les pechez, qu'ilz le renoncent25.

Le vrai purgatoire est donc, pour les protestants, le Christ,
qui a nettoyé les péchés par son sang. C'est uniquement
par leur foi en Jésus-Christ qui a racheté les péchés par son
sacrifice que les chrétiens peuvent être sauvés.

Unis sur cette notion de solafide, luthériens et calvinistes

divergent toutefois dans leur conception de la temporalité
de l'au-delà. Selon les calvinistes, le corps et l'âme sont
séparés au moment de la mort. Le corps se décompose.
L'âme, pour sa part, ne périt pas et ne s'endort pas, mais
elle est placée par Dieu auprès de lui. Cette situation
perdure jusqu'au Jugement dernier. A ce moment-là, le corps
ressuscite: l'âme et le corps sont alors à nouveau réunis26.

sans en vouloir savoir plus outre qu'elle ne nous en a révélé. [...] Nous
n'avons besoing de nous enquérir du lieu. Car je pense qu'il n'y a nul,
qui ayt désir d'y aller. »

24. Viret 1553, p. 78. Voir aussi ibidem, pp. 79 et 84.

25. Les Actes de la dispute de Lausanne, 15361928, p. 377.
26. Viret 1553, pp. 50-52; Viret 1561, p. 155.

Selon Luther, âme et corps restent insensibles, comme
plongés dans un profond sommeil, entre le moment de la

mort et celui du Jugement dernier27. Dans la Nécromance

papale, Viret attaque vigoureusement cette vision des

théologiens luthériens, qu'il surnomme « les dormeurs » et

qui ne feraient en ce point que ressusciter la doctrine des

«Arabiens» combattue par les Pères de l'Eglise28.
A plusieurs reprises, Viret met en garde contre une trop

grande curiosité concernant l'au-delà. Il n'est pas possible
d'en savoir davantage que ce que la Bible en dit, et celle-ci

est peu prolixe à ce sujet. Les chrétiens devraient se contenter

de ce peu d'information et se concentrer sur ce que la

Bible a révélé plus en détail, à savoir ce qui est utile pour
mener une bonne vie ici bas29. Viret résume en une phrase

ce que le chrétien peut et doit savoir de l'au-delà : « Il nous
doit suffire, de savoir que Testât des trespassez est séparé
du nostre, et que les bons sont en joye, et les autres en
douleurs : et qu'il n'y a que le seul Dieu, lequel il nous faille

invoquer, et qui nous puisse secourir. »30. Le reste dépasse

l'entendement humain.

La préparation à la mort

Pierre Viret n'a pas publié de manuel de préparation à la

mort, comme l'avait par exemple fait Erasme avec le De la

préparation à la mort (De praeparatione ad mortem, 1534),

qui avait également composé sur un mode humoristique
un dialogue très influent intitulé Les funérailles (Funus,

1526) décrivant deux manières opposées de mourir pour
inviter le lecteur à réfléchir à celle qui était la plus digne
d'un chrétien31. Pourtant, tout comme l'humaniste
hollandais, Viret cherche à faire réfléchir ses contemporains
sur la mort et à faire perdre de l'importance au moment
précis du décès dans l'économie du salut. Peut-être encore
plus que chez Erasme, et contrairement à ce qu'affirmaient
de nombreux traités de préparation à la mort de la fin du
XVe siècle et du début du XVIe siècle (à grand renfort
d'images montrant anges et diables se battant pour l'âme
du chrétien autour du lit mortuaire), Viret insiste sur le

fait que ce n'est pas au moment de l'agonie que se joue le

salut d'un individu. Au point que le pasteur de Lausanne

27. Koslofsky 2000, p. 36.
28. Viret 1553, pp. 95-97.
29. Viret 1542, pp. 384-386.
30. Viret 1553, p. 101. Voir aussi ibidem, pp. 52-53 et Viret 1545,

pp. 149-150.
31. Ces deux textes ont été édités en traduction française dans l'anthologie

de la collection Bouquins, Erasme 1992, pp. 337-356 (Les
funérailles) et pp. 849-906 (La préparation à la mort).

68



LA MORT, LES FUNÉRAILLES ET L'AU-DELÀ: LA RUPTURE DE LA RÉFORME EN SUISSE ROMANDE

-

PLANCHE. rv.

A. Se ^4/ourtvzâr. JB. Son &pou/e. D t/n, eAief/ecin.

C.C.C.ÄÄ^„Ä. condition! AGONIE.
Fig. 23. Homme de condition à l'agonie, gravure (David Herrliberger, Heilige Ceremonien, Gottesdienstliche Kirchen-Uebungen und Gewohnheiten der

heutigen Reformirten Kirchen der Stadt und Landschaft Zürich, Zurich, 1750, Planche IV, n° 1, Zentralbibliothek Zürich).

affirme : « c'est tout un, à l'homme fidele, par quelle sorte
de mort il départe de ceste vie » 32.

Dans le monde catholique, trois sacrements se

succédaient pour former une bonne mort et paraissaient

presque indispensables au salut : la confession accompagnée

de l'absolution, la communion et l'extrême-onction.
Alors que les luthériens conservent la confession et la

communion, aucun de ces trois sacrements n'est administré

au mourant dans le monde réformé33. Cette situation
nouvelle choque une partie de la population passée, de gré

ou de force, à la Réforme, qui a l'impression de devoir

dorénavant « mourir comme du bétail » 34.

32. Virer 1545, p. 150.

33. Pour le monde luthérien, voir Karant-Nunn 1997.

34. Selon le chroniqueur bernois Valerius Anselm, cette expression,

particulièrement forte, est employée en juin 1528, peu après l'imposition

de la Réforme à l'ensemble du territoire bernois, par les montagnards

de Aesche près de Spiez. Us demandent au souverain bernois de

remettre dans leur paroisse des prêtres qui puissent célébrer la messe et

L'absence de sacrement spécifique pour le mourant ne

signifie pourtant pas que les pasteurs réformés jugeaient
inutile leur présence lors de l'agonie. Us estimaient au

contraire qu'apporter réconfort, consolation et espérance

au mourant grâce au message biblique faisait partie de

leurs fonctions. Il semble toutefois qu'une grande partie
de la population néglige d'appeler un ecclésiastique au
chevet des mourants du moment que les rites catholiques

sont interdits. Ce phénomène, attesté à Genève et dans

le Pays de Vaud, s'est également produit en Allemagne
luthérienne au XVIe siècle35. La population ne voyait pas
l'intérêt de faire appel à un pasteur protestant au moment
de l'agonie, parce que celui-ci ne pouvait pas administrer

leur administrer les sacrements et leur éviter ainsi de mourir comme des

bêtes. Anshelm V 1884-1901, p. 281 : «Begêrten als der merteil, man
wölte si semlicher unfridsamer amptlüten und pfaffen erlasseti und inen

geben wie von altem barpriester, dass si nit ân mes und sacrament, wie das

fich, sterben müestid. »

35- Karant-Nunn 1997, p. 148.

69



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

le sacrement de l'extrême-onction et probablement aussi

parce que les réformateurs eux-mêmes avaient fait perdre
de l'importance à ce moment précis pour le salut des

chrétiens. En 154], les ordonnances ecclésiastiques de Genève,

rédigées principalement par Calvin et par Viret, cherchent
à contrer ce phénomène en obligeant les proches d'un
malade à appeler un pasteur à son chevet :

Pour ce que plusieurs sont negligentz de se consoler en Dieu par
sa parolle quand ilz se trouveront en nécessité de maladie ; et ainsi

plusieurs meurent sans quelque admonition ou doctrine laquelle
est à l'homme plus salutaire lors que jamais; pour ceste cause

avons advisé et ordonné que nul ne demeure trois jours entiers
gisans au lict qu'il ne le face scavoir au ministre [...]. Et pour
oster toutes excuses avons résolu que cela soit et sur tout qu'il soit
fait commendement que les parens, amys et gardes n'attendent

pas que l'homme doibve rendre l'esprit, en laquelle extrémité les

consolations ne servent de gueres à la plupart36.

Le problème perdure dans le Pays de Vaud. En 1551,
les pasteurs de la Classe de Lausanne se plaignent auprès
du souverain bernois de n être presque jamais appelés au
chevet des mourants mais seulement après leur décès37.

Or, pour les pasteurs réformés, lorsqu'une personne est
décédée, aucun être humain ne peut plus rien pour elle,
le pasteur pas plus que le médecin. Viret affirme ainsi de

manière radicale que le défunt n'est pas du ressort des

ecclésiastiques :

[Dieu] ne veut point de prestres pour les mortz. Il n'a envoyé ses

Apostres et disciples, que pour les vivans. Car les vrais Prestres

Evangeliques et ministres de l'Eglise, doivent estre semblables

aux médecins, qui assistent aux hommes, tant qu'ilz peuvent, et
leur donnent toutes les aides et secours qu'il leur est possible,
durant leur vie, pour les entretenir en santé, ou les guérir, quand
ilz sont malades : mais après que ilz sont mortz, ilz n'y ont plus

que faire. Car ilz ne leur peuvent plus donner aide ny secours 3S.

Les funérailles

Aussi étonnant que cela puisse paraître aujourd'hui en
Suisse, où une large majorité de la population, tant
protestante que catholique, continue à recourir à l'Eglise pour
les cérémonies funèbres même lorsque le défunt était peu
ou pas du tout pratiquant de son vivant, au XVIe siècle,

pour Pierre Viret et ses collègues calvinistes, la présence

36. «Ordonnances ecclésiastiques», in Registres de la Compagnie des

Pasteurs de Genève I 1964, pp. 1-13, p. 10.
37. CO, n°1581, (XIV, col. 235-236), Les pasteurs de la Classe de
Lausanne à MM. de Berne [vers décembre 1551].
38. Viret 1552b, pp. 84-85.

d'un pasteur n'est pas nécessaire lors des funérailles. Viret
cite dans L'office des mortz plusieurs passages bibliques
indiquant qu'anciennement les ecclésiastiques avaient même
l'interdiction de participer à des enterrements :

Jesus Christ [...] l'a bien donné à entendre par la response qu'il fit
à un de ses disciples, qui luy demandoit congé, pour aller enterrer
son pere, disant: «Laisse aux mortz ensevelir leurs mortz»39.
Mais quelle apparence y a il, que Jesus Christ vueille occuper les

ministres de son Eglise et les vrais Prestres Evangeliques, après les

mortuaires : veu que Dieu n'a pas seulement voulu permettre que
le grand Prestre de la Loy et les autres sacrificateurs soyent allez

aux enterremens, et qu'ilz se soyent approchez des corps morez,
s'ilz n'estoyent de leurs peres, ou meres, ou quelcun de leurs plus
prochains paren ?40

Selon les passages du Lévitique auquel Viret fait allusion
dans cet extrait, les anciens prêtres avaient l'interdiction
d'assister à des enterrements si ce n'est comme simples
particuliers, et seulement si le défunt appartenait à leur famille
proche. Lorsqu'Eusèbe, le personnage défendant les positions

catholiques dans les dialogues de Viret, rétorque que
cette interdiction concerne le temps de la Loi mosaïque,
temps dépassé par la venue du Christ, le théologien calviniste

Théophraste fait une concession : les ecclésiastiques
ont effectivement le droit, comme tous les autres
chrétiens, de se trouver à un enterrement mais « sans superstition

et idolâtrie» telles que les prières et les messes pour les

morts41. Théophraste ajoute de manière provocatrice que
l'interdiction faite aux prêtres dans l'Ancien Testament
d'assister aux enterrements aurait pu avoir pour cause les

superstitions catholiques à venir: «Nous pourrions
justement estimer que Moise aurait preveu, par l'Esprit de

Dieu ce qui devoit advenir en l'eglise Papale, touchant les

funerales, quand il a défendu aux Prestres d'y assister.»42.

Nous sommes mal renseignés sur la manière dont les

funérailles se déroulaient en Suisse romande au XVIe siècle
dans les territoires passés à la Réforme et sur le rôle (ou
non-rôle) des pasteurs. L'édit de Réformation du Pays de
Vaud du 24 décembre 1536 ne dit rien sur la manière
dont les funérailles doivent être menées, si ce n'est qu'il est
interdit de sonner les cloches pour les trépassés, au même
titre que de sonner les cloches contre le mauvais temps 43.

Les ordonnances ecclésiastiques de Genève de 1541
déclarent explicitement n'imposer que peu de contraintes

39. Matthieu VIII, 22.
40. Viret 1552b, p. 85. Dans la marge de ce passage: «Defense aux
prestres d'assister aux enterremens des mortz. Levi. 10. 12. Levit. 21 ».
41. Ibidem, p. 86.
42. Ibidem, pp. 86-87.
43. « Sonnement des cloches contre le temps et pour les trespassés est
chose vaine. Pourtant [= Pour cela] nous l'abollissons et deffendons», in
Les sources du droit suisse 2003, p. 18.

70



LA MORT, LES FUNÉRAILLES ET L'AU-DELÀ: LA RUPTURE DE LA RÉFORME EN SUISSE ROMANDE

Fig. 24. Deuil des personnes de condition, gravure (David Herrliberger, Heilige Ceremonien, Gottesdienstliche Kirchen-Uebungen und Gewohnheiten der

heutigen Reformirten Kirchen der Stadt und Landschaft Zürich, Zurich, 1750, Planche IV, n°2, Zentralbibliothek Zürich).

A..A..A. d/trade des Hroanes Idarenr devant: la.

parie du. jDtfânù.
1^ • —2«/* Dourpeois. 3e la, mz/nz. ^/rllu. p/e le Dtgurt.

DEUIL
des

PERSONES de CONDITION.

C Tutres Jâhourçturlr.

D.D. sflcu/ort murtzuztre ée/zdu.e de Drap riotr.
E ,E. ftie de ceràcu/tes I.'Icu/ons a gïtncA,.

concernant les funérailles : « Qu'on ensepvelisse honneste-

ment les mortz au lieu ordonné ; de la suytte et compaignie
nous laissons à la discretion d'un chascun. » Deux porteurs
officiels sont toutefois chargés de surveiller qu'aucune

«superstition contraire à la parolle de Dieu», c'est-à-dire

catholique, n'ait lieu au moment de l'enterrement et que
celui-ci se déroule entre 12 heures et 24 heures après le

décès44.

Les pasteurs du Pays de Vaud ou de Genève ont-ils

prononcé des sermons lors des enterrements au XVTe siècle

Cela reste encore une question ouverte, aucun discours de

ce type n'étant connu à ce jour, mais rien ne permet de

rejeter l'idée qu'ils aient existé. Calvin n'excluait pas cette

possibilité, comme deux de ses lettres (l'une à l'Eglise de

Montbéliard, qui lui avait demandé conseil à ce sujet, et

44. «Ordonnances ecclésiastiques », in Registres de la Compagnie des

Pasteurs de Genève 1 1964, p. 10.

l'autre à Vi ret) en témoignent en 1543 45. En janvier 1537,
le premier pasteur réformé envoyé par MM. de Berne à

Lutry, Matthieu de La Croix, vante ses services auprès du
Conseil de cette ville, annonçant qu'il a l'intention de
prêcher quotidiennement selon l'Evangile et qu'en cas de décès

dans la paroisse « il ferait un sermon (si on le souhaitait)

pour consoler les parens et les amis du défunt » 46.

Selon Viret, les funérailles doivent servir à deux choses :

consoler les vivants et honorer le corps du défunt. Même
s'il cite de manière positive les discours tenus en Egypte

45. CO n°506, Calvin aux pasteurs de Montbéliard, le 7 octobre
1543: «In sepultura mortuorum hanc moderationem vellem adhiberi

ne in templum funus deferretur, sed recta in coemeterium. Illic quoque
exhortationem haberi vellem, ut in repraesentifuneris comités cognoscerent

quoddiceretur. » CO n° 517, Calvin à Viret, vers début novembre 1543 :

« Qiiantum ad sepelendi caeremoniam non putabam recusandum quin si

minister rogaretur funus ad sepucrum deduceret, illicque in re praesenti
bortatiunculam haberet in solatium amicorum etc. »

46. Manuaux de Lutry, f°s77a et 77b, cité par Ruchat IV 1835-1838,

p. 377.

71



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

ancienne par les proches des pharaons décédés, discours qui
mettaient en évidence autant les qualités que les vices des

défunts et incitaient les successeurs à mieux se comporter à

l'égard de leur peuple, Viret ne préconise toutefois pas
l'introduction de tels discours funèbres. Selon lui, la parole de

Dieu doit suffire pour exhorter les hommes à la vertu.
Surtout, il est trop conscient du risque de glissement de tels

discours vers le genre du panégyrique, taisant les défauts

et les mauvaises actions du défunt. Le réformateur craint
de plus que seuls les plus riches, et non les plus vertueux,
bénéficient d'éloges funèbres47.

Pour Viret, le but principal des funérailles consiste

cependant à traiter le corps du défunt «honnestement»,
dans le sens du latin honeste: de manière à la fois
honorifique et décente. La manière de parvenir à cet honneur
des défunts consiste à «rendre» simplement leur corps à

la terre où ils reposeront jusqu'au Jugement dernier et à

la résurrection de la chair : « Quel honneur et service leur

pourrions nous faire plus grand, que les ensevelir honnestement

en terre, suyvant la sentence de Dieu qui a dit: 'Tu
es poudre et terre, et tu retourneras en terre' »48.

L'action des patriarches, des prophètes et des apôtres
sert de caution théologique au dépouillement réformé de

l'ensevelissement :

Les vrais serviteurs de Dieu, les Patriarches, les Prophètes, et les

Apostres n'ont pas usé de beaucoup de ceremonies aux funerales:
mais ont fait simplement ce que Hilaire a tantost dit. Ilz ont
ensevely leurs mortz rendans leurs corps à la terre. [...] Pour ceste

cause sont louez les Patriarches, et les vrais serviteurs de Dieu,
et Thobie nommément, non pas pour avoir fait chanter, prier,
et offrir pour les trépassez, et avoir despendu leurs biens, sans

nécessité, après leurs corps : mais pource qu'ilz les ont renduz à

la terre leur mere, de laquelle ilz estoyent sortiz, et qu'ilz les ont
honnorez par sepulture, sans espargner ce qui estoit nécessaire

pour les corps des serviteurs de Dieu, auxquelz il avoit esté

glorifié 49.

Même si la simplicité et le dépouillement sont centraux, il
est nécessaire de remarquer que le corps mérite selon le
réformateur les dépenses accomplies pour l'honorer de
manière décente. Tout autant que les personnes réalisant des

dépenses vaines et superflues pour honorer le mort, Viret
dénonce certains peuples de l'Antiquité païenne ainsi que
certains chrétiens, qui, tombés dans l'extrême inverse, ont
jugé que la dépouille ne méritait aucun soin. Le réformateur

rappelle que pour les chrétiens les corps sans vie sont
d'anciens temples de Dieu qui sont appelés à ressusciter et

47. Viret 1552b, pp. 87-91.
48. Ibidem, p. 26. La citation biblique est Genèse III, 19. Voir
également Viret 1552b, p. 31 : « Il nous doit suffire, d'ensevelir honnestement

les corps des trépassez, et les mettre en terre, comme en leur lict,
attendans la venue de Jesus, et la resurrection generale de toute chair. »

49. Ibidem, pp. 27 et 32.

qui réclament donc le plus grand respect50. Viret rejette
les critiques adressées aux protestants par les catholiques
selon lesquelles les protestants ne traiteraient pas dignement

les corps après le décès et y répond par l'attaque.
Le cas le plus extrême de mépris pour la dépouille d'un
chrétien est donné selon lui par le cas du «frère Geneure»,

rapporté dans le Livre des conformités de saint François51.
Ce frère franciscain aurait souhaité qu'après sa mort son

corps sente tellement mauvais que personne ne puisse s'en

approcher et qu'il finisse dévoré par les chiens. Le

personnage de Théophraste mis en scène par Viret souligne
combien ce comportement irrespectueux du corps est bien

plus extrême que celui qui est prôné par les protestants :

On accuse ceux qu'on appelle maintenant heretiques et
Luthériens, qu'ilz ne tiennent conte des corps mortz, pource
qu'ilz condamnent les superstitions Papistiques : mais jamais nul
d'iceux ne parla tant deshonnestement, ne de son corps, ne de

nul autre52.

Viret appelle au maintien d'une juste mesure entre les deux
extrêmes où 1 humanité, tant païenne que chrétienne, est

déjà tombée : soit ne pas respecter le cadavre, soit déployer

«pompe et folle despence» pour celui-ci. Il rapporte à

ce titre que les patriarches de l'Ancien Testament, tout
comme certains législateurs païens avisés, avaient fixé des

limites pour contenir les frais réalisés lors des funérailles et
des sépultures 53.

En ce qui concerne le lieu de l'enterrement, Viret est

très clair : le mieux est que le corps du chrétien soit mis en

terre dans un cimetière public: «c'est une chose fort hon-
neste, d'avoir des cimitieres publiques, tant pour les

raisons qui ont desja esté alléguées, que pour éviter plusieurs
inconvéniens, qui pourroyent advenir, s'il estoit loisible à

un chacun d'enterrer ses mortz, là où il lui plairoit»54. Les

« raisons déjà alléguées » auxquelles cet extrait fait référence

sont d'une part la nécessité d'un « commun repositoire » ou

50. Ibidem, pp. 31-32: «Nous ferions grand tort à noz corps, qui ont
esté temple de Dieu, auxquelz Dieu a habité, et qui ont esté consacrez

par le sang de Jesus Christ, à son honneur et gloire, et dediez à l'heritage
immortel de son royaume, si nous les jettions aux chiens, aux corbeaux

et aux bestes sauvages, comme les charognes des bestes brutes, ainsi

que s'ilz ne devoyent non plus vivre après leur mort, et participer à

immortalité, qu'elles. »

51. Liber conformitatum ou De conformitate vitae beati Francisci ad vi-
tam Domini nostriJesu Christi. Ouvrage composé à la fin du XIVe siècle

par le franciscain Bartolomeo da Rinonico et imprimé pour la première
fois à Milan en 1510. Le luthérien Erasmus Alberus en publie une
version satirique en 1542 qui sera traduite en français et imprimée à

Genève par Conrad Badius en 1556 sous le titre L'Alcoran des Cordeliers.

Le passage cité ici par Viret n'a pas pu être identifié.
52. Viret 1552b, p. 28.

53. Ibidem, p. 200.
54. Ibidem, p. 33.

72



LA MORT, LES FUNÉRAILLES ET L'AU-DELÀ: LA RUPTURE DE LA RÉFORME EN SUISSE ROMANDE

«dortoire» commun, sens premier du mot de «cimetière»
comme Viret le rappelle à ses lecteurs, où le corps puisse

reposer jusqu'à la résurrection. D'autre part, le cimetière
doit servir de « publique témoignage » de la croyance des

chrétiens en la résurrection de la chair55.
Contrairement aux catholiques et aux luthériens 56, les

réformés ne consacrent pas la terre des cimetières. Viret
relève à ce sujet que les païens de l'Antiquité avaient déjà
compris que ce sont les corps des défunts qui confèrent à

la terre d'un cimetière son caractère sacré, et non l'inverse

comme le pensent les catholiques :

[Les Payens] ont eu en telle reputation les sepultures, qu'ilz ont
estimé sacrez, tous les lieux, auxquelz les mortz estoyent ensevelis,

et les mortz semblablement : et ont réputé pour un grand crime,
et digne de grieve punition la violation des sepulchres. En quoy
ilz estoyent dilFerans aux prestres, en ce que les prestres estiment,

que leur terre ait quelque plus grande saincteté en elle, que les

autres, à cause de leurs consecrations, ceremonies et superstitions,
et que les mortz la prennent d'icelle, non pas elle des mortz. Mais
les Payens ne mettoyent point de difference, de terre à terre:
ains Festimoyent sacrée en tout lieu, auquel, comme mere, elle

recevoit ses enfans57.

N'importe quelle terre contenant le corps d'un «saint»,
défini par Viret non comme une personne canonisée par
l'Eglise mais plus largement comme tout «vrai chrétien»,
est sacrée et il n'y a aucune différence, en ce qui concerne
le salut des trépassés, entre un enterrement dans un lieu ou
dans un autre :

C'est grande superstition et idolâtrie, d'estimer que la terre

apporte quelque saincteté aux mortz, l'une plus que l'autre. Car
la saincteté ne vient point de la terre, quelle qu'elle soit, mais des

sainctz qui y reposent. Parquoy elle est saincte, là où les sainctz

sont enterrez, c'est à dire les vrais Chrestiens, voire quand ce

serait en Turquie. Au contraire, si les infidèles y sont enterrez,
elle est pollue, voire quand ce serait en paradis terrestre58.

Viret tourne en dérision le désir de certains catholiques
de se faire enterrer dans les églises, en particulier auprès
du grand autel, dans l'espoir que le sacrifice de la messe

qui y est régulièrement accompli puisse leur profiter dans

l'au-delà. Outre le caractère superstitieux et vain d'un
tel lieu de sépulture, Viret raille, dans un passage d'une

55. Ibidem, p. 31 : «Les Chrestiens appellent cimitiere, le lieu député
à leur sepulture, à cause qu'il est comme le lict, la couche, et le

dortoire des fideles trépassez. Et pourtant est-il bon d'avoir quelque certain
lieu honneste, comme un commun repositoire des Chrestiens, et un

publique tesmoignage de la resurrection de la chair. »

56. Pour les luthériens: Karant-Nunn 1997, p. 169.

57. Viret 1552b, pp. 32-33.
58. Ibidem, p. 33.

énergie spectaculaire, le fait qu'il permette de marquer les

distinctions sociales même après le décès :

Selon le pris que tu bailleras, le lieu sera estroict ou large, et plus
ample et magnifique. Si tu déboursés beaucoup, il te sera loysible
de pourrir auprès du grand autel. Si tu déboursés peu, tu seras en
la pluye avec le populaire 59.

Le réformateur dénonce également l'obligation, imposée

par l'Eglise catholique même aux plus pauvres, de payer
pour accéder à une sépulture en terre consacrée60. Pour
illustrer cette situation, Viret raconte en détail l'histoire,
présentée comme s'étant réellement passée, de l'un de

ses concitoyens d'Orbe, un pauvre couturier prénommé
Gaspar. Celui-ci n'avait pas les moyens de faire enterrer son
fils mort-né en terre consacrée et, après l'avoir amené à la

cathédrale Notre-Dame de Lausanne espérant un miracle
dans ce lieu considéré comme un sanctuaire à répit, le

couturier s'est heurté à l'intransigeance du clergé catholique
tant à Lausanne qu'à Orbe61. En conclusion de cette aventure

malheureuse du pauvre Gaspar, l'un des personnages
du dialogue virétien affirme de manière mi-comique mi-
sérieuse :

Je pense, que si ce temps eust duré, nous eussions esté contrains
de ne point mourir, par faute de sepulture. C'est grand cas, que
ce povre petit enfant eust tant de peine de trouver un petit anglet
et un petit coing en la terre, pour sa sepulture, et que la terre ne
fust pas assez large pour luy62.

Selon le réformateur de Lausanne, une sépulture avec les

autres chrétiens est un droit fondamental qui s'applique
aussi aux plus pauvres. Pour les vivants, enterrer honnêtement

les morts constitue un devoir d'humanité qui ne
souffre d'aucune exception. Viret note que le législateur

grec Solon, qui avait exempté les enfants de tout soin de

leurs parents si ces derniers n'avaient pas pourvu à leur
éducation, fait une exception à cette règle en ce qui concerne
le devoir de sépulture, en argumentant qu'il s'agit d'un
service rendu davantage à «nature et commune humanité»

qu'aux parents eux-mêmes63. Relevant que les païens
enterraient parfois jusqu'aux corps des suicidés, en n'en

retranchant que la main par laquelle ils s'étaient donné la

mort, Viret regrette que les catholiques restreignent l'accès

59. Viret 1 1544, p. 156.

60. Ibidem.
61. Ibidem, pp. 157-160.
62. Ibidem, p. 160.

63. Viret 1552b, p. 34.

73



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

au cimetière, souvent même pour des raisons futiles telles

qu'une excommunication pour dette64.

Les ouvrages de Pierre Viret, en particulier La physique

papale et L'office des morts, sont également très utiles pour
comprendre la condamnation de plusieurs éléments rituels

qui, sans constituer de véritables sacrements, sont
néanmoins presque systématiquement accomplis dans l'Eglise

catholique lors de décès et de funérailles. Viret traite

longuement des sonneries de cloches, des veillées funèbres, de

l'emploi d'encens, d'eau bénite, de cierges, de croix (sur les

tombes hors des cimetières ou entre les mains des

mourants), autant de pratiques qui, selon l'Eglise catholique de

son temps, sont utiles pour repousser les assauts du diable

contre les corps des défunts. Le réformateur de Lausanne

critique également sur plusieurs pages le fait que certaines

personnes, en particulier des nobles, revêtent l'habit de

saint François au moment de leur décès en imaginant que
cet habit sera favorable à leur salut65. Selon Viret, ces

éléments ne relèvent pas de la véritable religion évangélique,
mais constituent au mieux des reliquats du paganisme et

au pire des pratiques magiques et de la sorcellerie66. Le

réformateur de Lausanne les tourne en ridicule et insiste

sur leur inefficacité pour contrer le diable. Par exemple,

concernant les sonneries de cloches en faveur des

trépassés, Viret commence par décrire la manière dont les

ecclésiastiques catholiques les justifient: ce sont «les

trompettes de l'Eglise militante» qui font peur aux diables, de

même qu'un tyran craint les trompettes et des tambours de

l'armée d'un ennemi puissant. L'un des personnages mis

en scène dans ce dialogue se moque alors des prêtres qui
croient apparemment «qu'on chasse les Diables en menant
bruit, comme on chasse les oyseaux des vignes»67.

Pour exposer l'argumentaire catholique, avant de le

démonter, Viret se base souvent sur le Rationale divino-

rum officiorum de Guillaume Durand (vers 1230-1296),
célèbre ouvrage décrivant la liturgie composé vers 1284 68.

64. Ibidem, p. 35 : « [Les Payens] n'usoyent pas de telle cruauté que
voz prestres, qui par faute d'argent refusent la sepulture, non seulement

aux grans, mais aussi aux petiz enfans. Et combien de fois est il advenu,

qu'ilz ont excommunié des povres laboureurs ou des povres paysans,

pour vingt ou trente souz, voire pour trois? Et s'ilz sont mortz estans

ainsi excommuniez par eux, n'ayans de quoy satisfaire, ilz leur ont
refusé lieu de sepulture avec les autres Chrestiens; ou il l'a fallu acheter

chèrement. »

65- Viret 1552a, pp. 225-231. Parmi les passages les plus amusants

concernant le pouvoir de l'habit de saint François, relevons celui-ci

(p. 225) : «J'estime les poux les plus heureuses creatures, que toutes les

autres, selon la théologie des Cordeliers. Car il en meurt de beaux, et en

grand nombre, dedans ce sainct habit. »

66. Ibidem, p. 231.
67. Viret 1552b, pp. 75-76.
68. Cet ouvrage constitue une véritable somme décrivant et expliquant
les rites de l'Eglise catholique médiévale. Ayant connu un large succès

au Moyen Age (plus de deux cents manuscrits en sont conservés

C'est notamment le cas lorsque le réformateur résume la

justification catholique pour la pose d'une croix sur les

tombes si celles-ci ne se trouvent pas dans un cimetière :

[Durand] adjouste encore, qu'en quelque lieu que le Chretien

sera ensevely, hors du cimitiere, on doit tousjours planter une
croix auprès de sa teste. Car le Diable craint fort ce signe, et n'ose

approcher du lieu où il voit la croix. [...] C'est à cause que la

terre qui est hors du cimitiere, n'est pas conjurée: parquoy elle

n'a pas tant de vertu. Et pourtant en recompanse, on y adjouste
la croix, pour chasser le Diable69.

De même que pour les sonneries de cloches, Viret tourne
en ridicule cette (pseudo-)protection antidiable conférée

par une croix: pourquoi le diable craindrait-il une croix
matérielle

A toutes ces pratiques, qu'il juge vaines et néfastes, le

réformateur oppose les seules armes dont le chrétien peut
s'armer efficacement contre le diable. Il s'agit du «bouclier

de la foi» et du «glaive de la parole de Dieu» qui
composent l'armure du soldat chrétien selon l'apôtre
Paul70. Le chrétien doit avant tout se tourner vers le Christ
et avoir confiance en son sacrifice pour racheter l'humanité,

seul capable de le délivrer du diable71. Les rites catholiques

qui se basent sur des éléments matériels pour chasser

le diable, tels que les croix, les cierges et l'eau bénite, sont
dangereux en ce qu'ils incitent les chrétiens à placer leur
confiance en des choses vaines et inefficaces plutôt qu'en
la rédemption par le Christ. Dieu a la capacité de lier ou
de délier le diable à sa guise, et ce dernier n'est retenu par
aucun des « charmes, sorceleries, superstitions et purifications

magiques» accomplis par les prêtres72. A l'inverse,
le diable n'aura aucun pouvoir sur le corps d'un martyr

aujourd'hui), ce texte a encore été imprimé près de cent fois aux XVe et
XVIe siècles. Il est toujours employé de nos jours pour étudier la liturgie

médiévale. Sur Guillaume Durand et ses ouvrages, voir Guillaume
Durand 1992.
69. Viret 1552a, p. 212.

70. Ibidem, p. 213; Viret 1552b, pp. 75-76. La référence au chevalier
chrétien est dans l'Epître de Paul aux Ephésiens VI, 11-17.

71. Viret 1552a, pp. 215-216: «L'eaue et la terre conjurée et charmée,

en la maniéré que les enchanteurs et charmeurs font leurs exorcismes

et conjurations, et une croix corruptible et materiele, auront-elles plus
de vertu, que la consecration de noz corps et de noz ames, que Jesus

Christ le grand et souverain Evesque et prestre eternel, a faite par son

sang? Et que l'eaue vive de son sainct Esprit, et le Baptesme qu'avons
receu en son nom Et si nous avons, comme vrais Chrestiens, porté la

croix avec luy : c'est à dire, les tribulations et adversitez de ce monde, en

toute patience, et avons mis toute nostre fiance au mérité de sa mort et

passion, nous glorifians seulement en sa croix, comme le sainct Apostre :

nous ne devons point douter, que celle Foy, n'ait imprimé une telle croix
et un tel signe et telz stigmates en noz cœurs et corps, que le Diable n'en
oserait approcher. Et si celle la ne suffist, il n'y en aura point d'autre

après nostre mort, qui nous y puisse servir. »

11. Ibidem, pp. 215 et 220.

74



LA MORT, LES FUNÉRAILLES ET L'AU-DELÀ: LA RUPTURE DE LA RÉFORME EN SUISSE ROMANDE

cruellement exécuté par un tyran, même si ce martyr n'a

reçu aucun honneur lors de son décès73.

La confessionnalisation des funérailles

Il n'y a donc aucun doute que la Réforme protestante a

marqué une césure nette concernant la vision de l'au-delà,
l'encadrement des mourants et les funérailles. Le commun
des mortels en était aussi bien conscient que les théologiens
et il n'est pas surprenant que les communautés vaudoises
aient demandé de pouvoir continuer à «vivre et mourir»
dans la religion de leurs ancêtres lors de leur soumission à

Berne en 1536.
Le moment de la mort a parfois servi de révélateur de

la conviction religieuse d'individus qui, jusqu'alors, la
dissimulaient pour vivre plus tranquillement. La fin de vie
de l'une de ces « nicodémites » (comme les désignaient
les calvinistes, du nom de Nicodème, un pharisien qui a

rendu visite de nuit au Christ) est décrite dans la

chronique de Pierrefleur. Il s'agit d'Elisabeth Reyff: fribour-
geoise d'origine, mariée à Orbe, cette femme s'était tout
d'abord opposée avec vigueur à Farel avant de devenir une
«luthérienne» militante qui faisait ouvertement la lessive

les jours fériés catholiques pour ennuyer les partisans de

la confession adverse. Sous la pression familiale, Elisabeth

Reyff était toutefois retournée dans le giron de l'Eglise
catholique et assistait à nouveau régulièrement à la messe.
Mais « le tout était par fiction », affirme Pierrefleur « et bien
le montra en l'article de la mort, car elle mourut en la dite
loi luthérienne, commandant que à son enterrement l'on
ne dût sonner cloches, chanter messe, ni faire autre bien

pour elle, et non se voulut confesser ni administrer». Ce
n'est pourtant pas le dernier épisode de la mort de cette
habitante d'Orbe qui a déclaré son attachement à la foi
protestante au dernier moment. En effet, son frère, le Fribour-
geois Hans Reyff, alors bailli de Grandson, vole à Orbe
aussitôt qu'il apprend le décès de sa sœur et fait, d'une

certaine manière, repasser celle-ci du côté catholique :

[II] trouva sa sœur gisante morte en sa maison, et tout autour
du dit corps les predicants et autres gens luthériens, lesquels tous
il déchassa et les fit vider hors de la dite maison, puis fit sonner

toutes les choches pour la dite sa sœur trépassée, et la fit enterrer

au mode et forme comme fus et la coutume ancienne se faisait,

et dans huit jours fut fait le septame solennellement en l'église
de Saint-Germain, où elle était enterrée, et y eut douze torches

allumées74.

73. Ibidem, pp. 224-225. Cette question se posait de manière concrète

du temps de Viret, alors que de nombreux protestants étaient brûlés

comme hérétiques en Europe et que leur corps, souvent réduit en

cendre, ne recevait pas de sépulture honorable.
74. Pierrefleur (éd. 1933), pp. 99-100.

La mort constitue donc non seulement un révélateur de
la confession des individus, mais aussi le théâtre de conflits
familiaux en matière religieuse.

Un chrétien protestant a-t-il le droit d'assister à des
funérailles catholiques Dans un ouvrage qu'il a intégralement
consacré à la problématique de la participation des « fidèles »

aux cérémonies «papistes», Viret répond à cette question
par la négative 75. Cela pourrait paraître surprenant, puisque
Viret et ses collègues calvinistes ne considèrent pas
l'ensevelissement comme un moment religieux. Cette opposition est
toutefois logique, dans la mesure où Viret expose qu'assister
à des funérailles catholiques implique d'assister à la messe

et de participer à une cérémonie qui laisse une large place
au purgatoire «papiste», au détriment du véritable purgatoire

qu'est le Christ. Assister à des funérailles catholiques
ne fait donc pas partie des choses indifférentes, ni bonnes

ni mauvaises, pour le salut d'un chrétien. Au contraire, les

personnes connaissant la « vérité » qui participent à des

obsèques catholiques «renoncent manifestement Jesus Christ»
selon Viret76. Le devoir de courtoisie («civilité et humanité

») qui pourrait pousser un protestant à assister aux
funérailles d'un catholique ne peut faire le poids face à cette
conséquence radicale qu'est le reniement du Christ.

Le deuil

Contrairement à ce que certains stéréotypes sur les

réformateurs calvinistes pourraient nous induire à penser,
Viret ne prône de loin pas le détachement ou la suppression

de la tristesse et de la douleur face à la perte d'un
proche. Ces émotions faisant partie intégrante de la nature
humaine, elles doivent être acceptées par les chrétiens :

La saincte Escriture ne condamne pas la douleur et la tristesse

qu'Abraham a conceu de la mort de Sara sa femme [...]. Car
l'homme ne peut estre homme, sans estre esmeu de pitié et de

compassion, voyant la calamité des autres, et sentant le dommage
qu'il en reçoit77.

Viret enjoint à respecter dans le deuil la même juste mesure

que dans les funérailles. Dans le cas des émotions, il faut

que les chrétiens évitent les deux extrêmes que représentent
d'une part un stoïcisme cherchant à dépouiller l'homme
de son humanité et, d'autre part, un deuil excessif, indigne
de personnes croyant en la résurrection. Viret commente

75. De la communication desfideles qui cognoissent la vérité de l'Evangile,
Viret 1547, pp. 149-152, pour la partie spécifiquement consacrée aux
funérailles. Cet ouvrage, qui a connu plusieurs rééditions, a également
été publié en latin en 1551.
76. Viret 1547, p. 151.

77. Viret 1552b, pp. 30-31.

75



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

longuement à ce sujet une phrase de l'apôtre Paul dans la

première Epître aux Thessaloniens qui interdirait de se soucier

des morts et d'être en deuil comme les païens : « Il nous
defend expressément, que nous ne nous soucions point des

mortz; que nous n'en ayons point de tristesse, et que n'en

menions point de dueil, comme les Gentilz et Payens. »78.

Pour Viret, la manière de bien comprendre cette phrase

est de mettre l'accent sur l'injonction de ne pas mener le

deuil «comme les païens». La révélation de la résurrection
des morts dont ont bénéficié les chrétiens, contrairement
aux païens, doit modifier leur perspective sur la mort d'un
proche et les induire à ne pas se comporter comme si le

défunt était mort à tout jamais.
Dans la troisième partie de L'office des mortz, intitulée

« Le deuil », Viret publie de très belles pages sur la fonction
du deuil pour les survivants et sur la nécessité d'exprimer
la tristesse selon les besoins de chaque individu. Il ne s'agit

pas pour lui d'un conseil de mineure importance mais bien
d'une question de vie et de mort, la douleur étant capable
de tuer, en particulier lorsqu'elle est réprimée :

Tous ne la [= la douleur] peuvent pas porter les uns comme les

autres. 11 y en a souventefois qui la sentent si grande, qu'ilz en

meurent. Et s'il la falloit tenir là dedans enserrée, sans luy donner

quelque respiration, il y auroit dangier quelle ne rompist le

cœur et les entrailles, ou qu'elle n'estouffast la personne, comme
un most [= moût] violent enclos en un vaisseau, ou le souffle

retenu par force. [...] [Certains] se contraignans, en sont tombez

en fievre très dangereuse, de laquelle ilz sont mortz, voulans
dissimuler le dueil. Si un homme eschappe d'un tel effort, sans

en sentir présentement aucun dommage, aucun disent qu'il en
deviendra plus tot gris et chenu79.

Se basant sur les théories médicales antiques encore en

vigueur à la Renaissance, Viret expose comment les soupirs

et les larmes servent de remède pour apaiser la douleur
en cas de deuil. Reste qu'il est nécessaire de se reprendre
après un certain temps et de se montrer «homme et chres-

tien». Les limites que Viret fixe au deuil sont celles de la

« raison et honnesteté », la nature individuelle de la douleur
lors du deuil rendant illusoire l'idée d'une durée de deuil
fixe et obligatoire80. C'est la raison pour laquelle
réformateur dénonce comme une superstition « pythagorique »

le respect par les catholiques d'un nombre précis de jours

pour le deuil ainsi que l'explication donnée par l'évêque
Guillaume Durand à ce sujet81.

78. Ibidem, p. 27. Le passage auquel Viret fait ici allusion est première
Epître aux Thessaloniciens IV, 13.

79. Viret 1552b, pp. 201-202.
80. Ibidem, p. 202.
81. Ibidem, p. 195. «Pythagorique» est employé ici par Viret pour
critiquer le fait qu'une sorte de pouvoir particulier, magique, soit conféré

aux nombres.

Conclusion

Nous allons reprendre brièvement en conclusion les

principaux éléments soulevés dans cet article.
La thèse de Craig Koslofsky selon laquelle la Réforme

provoque une séparation des vivants et des morts est
parfaitement illustrée par les écrits de Pierre Viret. Selon ce

réformateur, les vivants ne peuvent aider en rien les

personnes passées dans l'au-delà: ni prières des fidèles ni
messes chantées par les prêtres ne leur sont utiles. Les

défunts ne concernent pas davantage les ecclésiastiques

que les médecins. Inversement, les personnes décédées ne

se soucient pas des actions des vivants et ne peuvent rien
faire pour eux. Du moins, selon Viret, rien de ce qui est

contenu dans la Bible ne permettrait de l'affirmer. Il n'y a

donc plus aucun contact possible, ni corporel ni spirituel,
entre les deux mondes.

Nous avons vu également que la temporalité de l'au-
delà n'est pas la même chez tous les réformateurs protestants

et que Viret rejette comme une hérésie ancienne, déjà
combattue par les Pères de l'Eglise, l'idée de Luther selon

laquelle les âmes des personnes décédées dorment jusqu'au
Jugement dernier.

La fonction des funérailles est pour sa part double.
Celles-ci doivent servir à consoler les vivants et, surtout,
à honorer le corps des défunts, anciens temples de Dieu
en attente de la résurrection. Les funérailles et la sépulture
doivent être décentes et honorables, sans excès: il s'agit
d'un devoir d'humanité. Le salut d'un fidèle ne dépend

quant à lui pas de ses funérailles ni de sa sépulture. Cette
dernière constitue une marque de la foi en la résurrection.

Viret et ses collègues réformés rejettent toute une série
de pratiques liées pour les catholiques au moment du
décès, aux funérailles et à la sépulture. Ces pratiques, telles

que l'eau bénite aspergeant le corps du défunt ou sa sépulture,

la veillée funèbre, les cierges accompagnant celle-ci

et les funérailles, les croix sur les tombes, l'habit de saint
François dont sont revêtus certains mourants, sont décriées

par Viret comme autant de superstitions, voire d'actes de

sorcellerie. Non seulement elles sont superflues et non
fondées sur la parole divine, mais elles sont également dangereuses

pour le fidèle car elles risquent de lui faire perdre de

vue le fait qu'il doit son salut uniquement à la rédemption
du Christ et que son seul bouclier contre les attaques du
diable est constitué par la foi.

76


	La mort, les funérailles et l'au-delà : la rupture de la Réforme en Suisse romande

