
Zeitschrift: Cahiers d'archéologie romande

Herausgeber: Bibliothèque Historique Vaudoise

Band: 143 (2013)

Artikel: Cultures confessionnelles de la mort : temps et espaces catholiques et
protestants

Autor: Guzzi-Heeb, Sandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cultures confessionnelles de la mort :

temps et espaces catholiques et protestants

Sandro Guzzi-Heeb

Max Weber, l'éthique protestante
et la mort

La tombe de Jean Calvin au cimetière des Rois, à Genève,

est toute modeste - peut-on lire dans le quotidien Le Temps

au lendemain des Journées du patrimoine 2010: selon ses

vœux, le réformateur voulait reposer «comme tout un
chacun», sans marque ni culte. «Il n'existe pas à Genève

de grands monuments funéraires comme par exemple à

Paris, même si l'on observe au XVIIIe siècle un retour au

commémoratif, aux épitaphes, à l'épanchement de la
douleur» déclarait l'historienne Suzanne Kathari, auteure avec

Natalie Rilliet de Histoire et Guide des cimetières genevois1.
Sobriété et austérité toutes réformées donc : en effet, le

passage à la Réforme a bien laissé une trace profonde dans

les mentalités, dans la culture et dans l'esthétique de sociétés

protestantes. Une trace qui marque une différence

significative par rapport à l'extériorisation et à la spectacula-
risation des formes d'expression religieuse typiques de l'âge

baroque dans les pays catholiques. Max Weber, le grand

sociologue allemand du début du XXe siècle, avait relevé

une différence profonde entre les conceptions du monde

protestante et catholique, en suggérant un lien entre la

première et ce qu'il appela «l'esprit du capitalisme»2.
Sa thèse a provoqué des débats qui ne se sont pas épuisés

aujourd'hui. Le problème consiste dans le fait que les thèses

de Weber sont invérifiables dans la pratique : les concepts
utilisés - «éthique protestante», «capitalisme»... - sont
tellement vastes qu'ils ne peuvent être définis de façon

précise et ne peuvent donc pas être «falsifiés», selon la

terminologie de Karl Popper. Une deuxième difficulté est

liée aux profondes transformations historiques : le

protestantisme du XVIIIe siècle n'est plus celui de Calvin, et le

1. Kathari, Rilliet 2009 ; citée dans Le Temps, 13 septembre 2010, p. 9.

2. Weber 1920.

capitalisme industriel n'est plus celui de la fin du Moyen
Age. Les cultures confessionnelles ne sont pas des entités
figées ; depuis la fin du XVIIe siècle, notamment, les

religiosités traditionnelles seront soumises à critique, du côté

protestant ainsi que chez les catholiques. Mes observations

s'appliquent surtout à la période de fixation doctrinale

qui suit le concile de Trente (1545-1563) jusqu'à la fin du
XVIIe siècle, mais lorsqu'on parle de différences entre les

confessions, il faut toujours tenir compte des évolutions,
des différents contextes historiques.

Je crois néanmoins qu'un élément central a été négligé

par les historiens: celui des structures temporelles et
spatiales différentes qui structurent les deux confessions et

qui organisent à la fois les perceptions de l'homme et de

l'univers d'un côté, la réalité de l'église et de la société de

l'autre. Une dimension qui me semble essentielle pour
comprendre les diversités profondes entre cultures catholiques

et protestantes. Les attitudes face à la mort sont un
excellent point de départ pour illustrer les perceptions
différentes du temps et de l'espace en tant que structures qui
organisent la pensée, les attitudes face à la vie et l'organisation

des sociétés catholiques et protestantes. Il est clair,

pourtant, qu'une telle approche implique un certain degré
de simplification et que plusieurs points devraient être
abordés de façon plus nuancée.

Des cultures confessionnelles :

Réforme et Contre-Réforme

Depuis la Réforme, le moment de la mort est géré de façon
fondamentalement différente par les catholiques et les

protestants. Alors que chez les réformés, le salut est désormais

une question strictement individuelle et en partie inaccessible

à la pensée humaine — liée comme elle est à la
prédestination -, l'Eglise catholique maintient le contrôle actif



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

sur la mort par l'extrême-onction. Par ce sacrement,
réaffirmé par le concile de Trente, l'église s'arroge le pouvoir
de remettre les péchés et de conférer la grâce. Les décrets
du concile sont lapidaires : « Si quelqu'un dit que la sainte
onction des malades ne confère pas la grâce, ne remet pas
les péchés, ne soulage pas les malades [...] qu'il soit ana-
thème»3. Dans la pratique, cela est à l'origine d'un céré-

moniel spécifique : tandis que chez les protestants, comme
l'a remarqué Paul Hugger, «la présence de l'église chez le

mourant se limitait à une visite consolatoire du pasteur»,
chez les catholiques elle devenait une cérémonie publique,
soulignée par une procession avec les cloches, l'huile bénite
et la communion4.

Même après la mort, le contact — indirect - entre les

vivants et les défunts n'est pas coupé: au contraire les

vivants ont de nombreux moyens pour intervenir et influencer

le destin des âmes du purgatoire — et vice-versa. Sur ce

point, le concile de Trente admet indirectement l'existence
d'abus, mais il réaffirme en même temps les instruments
traditionnels destinés à soulager les âmes de l'au-delà. Par
le « Décret sur le Purgatoire » le concile rassure les fidèles :

« il y a un Purgatoire » et « les âmes qui y sont retenues sont
aidées par les suffrages des fidèles, et surtout par le sacrifice
de l'autel si agréable à Dieu. [...] Les évêques veilleront à ce

que les suffrages des fidèles vivants, c'est-à-dire les messes,
les prières, les aumônes et les autres œuvres de piété que
les fidèles ont l'habitude d'offrir pour les autres fidèles qui
sont défunts, se fassent avec piété et dévotion selon les

institutions de l'Eglise»5. L'Eglise catholique se fait donc
intermédiaire entre la terre et le ciel, entre le monde des

vivants et celui des défunts: par ces instruments elle ne
réaffirme pas uniquement un dogme, mais aussi un
système économique complexe, qui canalise des capitaux très

importants dans ce que j'appellerai 1'« économie du salut».
lout cela est violemment remis en cause par la Réforme.

Dans la pensée et dans la cosmologie réformée, la mort
acquiert une nouvelle signification : elle vient pour ainsi
dire définir un nouvel espace. Tous les intermédiaires
entre l'homme et Dieu sont éliminés; en même temps,
l'espace des morts, l'au-delà, est nettement coupé de celui
des vivants, et ces derniers n'ont plus aucune influence sur
la destinée des âmes des trépassés. De même, les morts
n'ont plus d'influence sur les vivants: les deux sphères
sont en principe imperméables. C'est un point central,
puisque c'est précisément autour de ce problème que
naît la révolte de la Réforme. Les thèses de Luther
soutenues à Wittenberg, en posant les indulgences au centre

3. Les conciles oecuméniques 1994, p. 713.
4. Hauser 1994, pp. 103-104; Himmel, Hölle, Fegefeuer 1994,

pp. 266-267-
5. Les conciles œcuméniques 1994, p. 774.

de la critique, ne contestent pas uniquement les abus qui
s'étaient répandus dans l'Eglise, mais en général la relation
entre les vivants et les morts, donc entre l'espace terrestre
et l'espace de l'au-delà.

Dans les cultures catholiques, la communication entre
l'espace des hommes et l'espace des défunts se réalise

par l'intercession des vivants ou des saints en faveur des

âmes défuntes, mais aussi par l'intercession des morts en
faveur des vivants. Les sociétés réformées abolissent cette
communication : dans la pratique, la Réforme entraîne la

disparition d'une grande partie des rites funéraires
extérieurs, des symboles liés aux rites de la mort, et interdit
activement tout culte ou prière en faveur des défunts 6. Avant
de s'attarder sur cette révolution religieuse, il convient
d'approfondir la cosmologie sous-jacente.

L'espace réformé

Dans son ouvrage Kirchenkunde der Landskirche des

Kantons Zurich, le pasteur Gotthard Schmid écrivait en
1954: «Puisque à Dieu seul, au Dieu saint, est dû tout
honneur, nous ne connaissons pas de signes sacrés, ni des

lieux ni des temps sacrés. »7. Cette phrase résume l'une des

plus grandes révolutions mentales de l'époque moderne.
Toute différence géographique et sociale mise à part, la
redéfinition radicale de l'espace et du temps a été l'une des

ruptures les plus générales, que l'on retrouve dans toutes
les cultures protestantes, par rapport à la tradition.

Les réformateurs du XVIe siècle dénonçaient la perte
d'un ordre du monde - conséquence de la décadence des

mœurs : une de leurs préoccupations centrales fut la
définition d'un ordre moral supérieur8. Cet ordre est instauré

par une simplification radicale du ciel et de la terre, par une
«réduction de la machinerie religieuse à l'essentiel»9. Le
système de pensée protestant trouve sa cohérence dans un
principe d'unité : Dieu seul est la référence centrale, sans

aucun intercesseur et sans concurrent; à lui seul, comme
on l'a vu, reviennent la puissance et l'honneur. Les grands
principes de la foi protestante - solafide, sola scriptura - ont
leur justification dans ce critère unitaire, qui représente le
fonds commun de la Réforme10. Même la doctrine de la

6. Voir p. ex. Illi [consulté le 08.11.2010] et Hauser 1994. En général,
la Réforme supprime un grand nombre de rites extérieurs de la religiosité

populaire. Pour un regard comparatif, voir Preiswerk 1983.
7. Schmid 1954, p. 11 (ma traduction).
8. Burghartz 1999, p. 285.
9. Im Hof 1982, p. 124.
10. Cottret 2009, p. 414. On doit remarquer à ce propos l'importance
de 1 article « un » et des attributs « unique, seul, uniquement » dans les

textes fondateurs de la Réforme; pour la Suisse voir p. ex. La Confession
helvétique postérieure 1566 (éd. 1944).

56



CULTURES CONFESSIONNELLES DE LA MORT: TEMPS ET ESPACES CATHOLIQUES ET PROTESTANTS

prédestination et celle du serf arbitre ne sont pas
compréhensibles en dehors de ce principe unitaire : si le destin de

l'homme est prédéterminé, et son arbitre n'est pas libre,
c'est parce que les penseurs protestants ne conçoivent
aucun facteur d'histoire indépendant du Dieu omnipotent,
moteur unique et central. Le destin individuel aurait-il pu
être libre face à cette toute-puissance

Par la Réformation, l'espace polycentrique et hétérogène
de la religiosité médiévale est donc fondamentalement
simplifié et centralisé, tant au niveau de la pensée et de

l'imaginaire que de la réalité vécue. Plus précisément,
l'unification concerne l'espace céleste pensé, donc la position

de l'individu face à Dieu et dans l'univers, mais aussi

l'espace concret de l'Eglise dans l'état réformé.
L'unité est simple, et la simplicité est assimilée à la vérité

et à la pureté11 : dans la polémique anticatholique, la

multiplicité des sources, des formes religieuses, des acteurs et
des doctrines des adversaires devient suspectée d'invention
arbitraire, de papisme et de superstition. C'est l'un des

objets de la critique les plus constants.
Tandis que les catholiques, depuis le concile de Trente,

non seulement maintiennent la structure polycentrique
et multiforme de l'espace, mais l'accentuent sensiblement

par une multiplication parfois spectaculaire des objets, des

formes, des symboles et des acteurs de la vie religieuse.
Et cela soit dans le ciel conçu par la Contre-Réforme,
soit sur terre12. Cela peut paraître paradoxal, vu que les

catholiques s'érigeaient en défenseurs de l'unité de l'Eglise :

cet espace qu'on voulait universel était en réalité morcelé à

tous les niveaux.
C'est sur ce point que l'interprétation exposée ici se

distancie de celle de Max Weber et de la plupart des

historiens qui ont pris position sur elle: mon approche ne
considère pas l'influence — variable et incertaine - des

normes ou des idées sur les comportements, mais plutôt
la logique sous-jacente d'un système cohérent, qui est à la

fois un système de pensée et un type d'organisation sociale.

En ce sens, les thèses exposées sont vérifiables, puisqu'il est

(en partie) possible de comparer des espaces et de vérifier
dans quelle mesure ils sont unifiés ou décentralisés.

Revenons d'abord à la simplification du ciel par les

protestants : on sait que les réformateurs ont éliminé ou
redéfini les nombreuses figures des dévotions médiévales (et

catholiques) : la Vierge Marie, les saints, les béats, désormais

relégués dans la catégorie des superstitions, en partie
les anges et les esprits. Au centre, Dieu seul et omnipotent

11. Sur le concept de pureté, voir Burghartz 1999.
12. En ce sens j'utilise consciemment le terme de «Contre-Réforme»

et non celui de «Réforme catholique»: les décrets promulgués par
le concile de Trente sont clairement des réactions aux innovations

protestantes.

triomphe, sa toute-puissance ne connaît plus de concurrents.

La même simplification est réalisée sur terre, d'abord
dans les églises : tous les signes sacrés, désormais inutiles ou
dangereux, comme les images, les objets sacrés, les autels,
les chapelles, en partie la musique et les orgues sont
éloignés

13
: seule la parole, manifestation centrale de la divinité,

est conservée, et les pasteurs sont désormais des

administrateurs de la parole divine 14. Le temple n'est plus un
lieu saint, ou il le devient uniquement pendant les fonctions

religieuses 15. En dehors des églises, l'espace religieux
est simplifié de façon radicale: les couvents, les ordres

religieux, les confréries, les évêques et les hiérarchies, les

processions et les rites extérieurs sont abolis. Même le clergé,
en tant que catégorie particulière au-dessus des croyants,
change de statut : tous les fidèles appartiennent en principe
à un même espace, ils ont les mêmes droits et obligations.
La simplification des rites funéraires et des croyances
autour de la mort, évoquée plus haut, s'insère dans cet espace
simplifié et unifié.

En même temps, comme on l'a vu, l'espace du ciel, qui
était en contact étroit avec la vie des hommes, est séparé

plus nettement de l'espace de la terre. Tandis que l'espace

catholique est toujours ouvert vers le haut, vers le ciel, une
frontière nette est introduite par les réformateurs : l'espace
des hommes est désormais fermé vers le haut16. Plus de

miracles, plus d'interventions surnaturelles - en théorie -
de Marie ou des saints, plus d'avocats dans le ciel: l'être
humain, désormais seul devant Dieu, ne peut plus espérer
une intervention concrète et explicite en sa faveur. De
même, les vivants ne peuvent plus rien pour les défunts;

pour cette raison, l'interdiction des cultes mortuaires est
si importante pour les réformés du XVIe siècle: elle ne
concerne pas simplement un rite, mais définit un nouveau

rapport entre espace divin et espace humain.
Il faut, sur ce point, être prudent : il est clair que dans

la pratique on peut observer des écarts entre théorie et réalité.

La sobriété et la simplicité réformées du XVIe siècle

sont en partie remises en question par la nouvelle orthodoxie

dès la fin du XVIIe siècle ; la musique et les orgues
sont réintroduits à Zurich après avoir été abolis ; le théâtre

- suspect aux yeux des réformés - n'est en réalité proscrit
qu'à Genève et à Zurich17. Cependant, la conception
unitaire de l'espace influence toutes les cultures protestantes

13. L'orgue était selon Zwingli un instrument du diable («des Tüüfels

Sackpfyffen»). Sa conception de la musique le distinguait pourtant
nettement de Luther et des luthériens; même à Zurich, la musique,
d'abord bannie des temples, fut d'ailleurs réintroduite plus tard.
14. P. ex. dans Zwingli (éd. 1984).
15. Grandjean 1988, p. 5 ; Harasimowicz 2004.
16. Je me réfère aux ouvrages de Mircea Eliade, notamment Eliade
1964 et Eliade 1965.

17. Im Hof 1982, p. 131.

57



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

— en tout cas celles des cantons réformés suisses - et
demeure une constante dans la polémique entre protestants
et catholiques, au moins jusqu'à la fin du XVIIIe siècle18.

L'absence d'une religiosité populaire protestante visible,
constatée par exemple par le folkloriste Richard Weiss en
1946, en opposition à la richesse de dévotions populaires
catholiques19, n'est qu'une des conséquences de cette
simplification de l'espace religieux, qui entraîne une hostilité à

toute forme de manifestation extérieure de la foi.
Non moins importantes sont les conséquences sur

l'organisation territoriale des états. Dans l'espace suisse,

la Réforme renforce le système républicain des cantons

urbains — dans une variante de plus en plus
oligarchique20 - et soutient en même temps le processus de

territorialisation de l'Etat, en éliminant une partie des

pouvoirs concurrents : les évêques, les couvents, les ordres,
les chapitres, les émissaires de Rome, les confréries... Les

biens et redevances appartenant à l'Eglise vont au profit
de l'Etat et renforcent sa base fiscale21. En même temps,
la Réforme donne une autre légitimation à l'Etat: le

passage de l'Epître aux Romains (XIII, 1) «Que toute
personne soit soumise aux autorités supérieures ; car il n'y a

point d'autorité qui ne vienne de Dieu, et les autorités qui
existent ont été instituées de Dieu» acquiert une signification

nouvelle22. Dans l'espace unitaire de la Réforme,
rien - en principe - ne peut échapper à l'autorité de l'Etat,
voulu par Dieu; ce qui justifie la soumission de l'Eglise au

magistrat chrétien ou une forme d'interdépendance entre
les deux, alors que dans l'espace segmenté catholique, la

sphère politique était déléguée aux hommes et à leur libre
arbitre. L'Eglise romaine représente en fait un deuxième

pouvoir en concurrence avec le pouvoir civil.

Espaces catholiques

Les effets spatiaux que je viens d'évoquer sont en soi

connus, mais curieusement ils n'ont pas retenu l'attention

de beaucoup d'historiens. Or, leur importance est

primordiale, parce qu'ils n'influencent pas uniquement
l'ordre du monde protestant, mais indirectement ils
influent sur la Contre-Réforme catholique. Il est intéressant
de noter que l'Eglise du concile de Trente ne refuse pas
uniquement les simplifications de l'espace protestant, mais
renforce consciemment des structures spatiales et temporelles

diamétralement opposées. Et cela, encore une fois,

18. Sur la structure des conflits confessionnels, voir Pfister 2007.
19. Weiss 1946, p. 75 ; Köhle-Hezinger 2006, pp. 489-501.
20. Kingdon 1985.
21. Reinhard 1996.
22. Levi 2001.

Fig. 19. Rome, Sant Ignazio di Loyola, Gloria di sant'Ignazm, par
Andrea Pozzo, 1685 (CC-BY-NC-SA 2.0, Phoro andreaerdna).

dans le ciel - imaginé par les catholiques - comme sur
terre. L'art baroque fournit d'innombrables exemples de

l'espace polycentrique pensé par les protagonistes de la
Contre-Réforme : depuis la seconde moitié du XVIe siècle,
les artistes au service de l'Eglise catholique semblent vouloir

accentuer la complexité des espaces et dramatiser
la représentation du monde et du ciel, en s'éloignant
consciemment du principe de simplicité protestant.

Prenons l'exemple de la Gloria di sant'lgnazio d'Andréa
Pozzo, en l'église romaine de Sant'Ignazio di Loyola
(1685) (fig- 19). La fresque n'a pas besoin de beaucoup
de commentaires: cet espace complexe, polycentrique,
«typiquement baroque», est le résultat d'une évolution
relativement récente, qui s'oppose à l'espace unifié proposé

par les réformateurs. On peut trouver aisément des

représentations de cette conception de l'espace dans la peinture

et l'architecture baroques, surtout de la fin du XVIe
et du XVIIe siècle, où le contact entre femmes, hommes
et la sphère divine est une structure très fréquente - qui
manque, à ma connaissance, dans la peinture protestante.
On observe cette même structure spatiale dans l'œuvre des

58



CULTURES CONFESSIONNELLES DE LA MORT: TEMPS ET ESPACES CATHOLIQUES ET PROTESTANTS

grands peintres baroques, comme dans le triptyque de la
Madonna délia Vallicella à Rome, de Rubens (1606-1608)
(fig. 20), ainsi que dans des expressions populaires, tels que
les ex-voto (fig. 21 et 22)23.

La plupart des décrets du concile de Trente peuvent être
lus comme une réaction - explicite d'ailleurs - aux idées

de la Réforme, qui conduit les fidèles vers une multiplication

explosive des signes, des lieux et des temps sacrés

- pour reprendre la terminologie du pasteur Schmid24.

On pourrait mentionner d'innombrables exemples qui
confirment cette réorganisation de l'espace dans le signe
de la multiplication : les plus évidents sont la prolifération
des saints — avec la création de nombreux nouveaux saints,
issus de la Contre-Réforme même25 —, la valorisation de

la Vierge Marie, sous différents titres qui encourageaient
une multiplication des dévotions et des formes de culte,

et qui firent de la Madone une véritable figure phare de

la Contre-Réforme. Sans oublier la multiplication des

églises, des oratoires, des chapelles, la diffusion de signes
sacrés dans le territoire, sous forme de chapelles rurales,

mais aussi de croix dans les champs, la multiplication des

ordres religieux, des couvents, monastères, collèges, avec
de nombreuses fondations nouvelles, etc.26.

Le rôle même du clergé catholique se légitime par une

place privilégiée dans cet espace hétérogène, caractérisée

par des pouvoirs et des obligations différents du reste des

croyants: le concile de Trente déploie beaucoup d'énergie

pour rétablir cette distinction nette et pour sanctionner

l'indiscipline qui assimilait les prêtres aux laïcs, notamment

dans le domaine sexuel, avec la réimposition du
célibat.

Par sa position privilégiée, le clergé catholique devient
le médiateur visible entre deux espaces distincts mais

communicants: le ciel et la terre. L'extériorité des cultes

catholiques — que l'on retrouve notamment dans l'art
funéraire - s'insère parfaitement dans cet espace. L'extériorité

dramatique des actes - envers laquelle les réformés resteront

toujours méfiants - est étroitement liée à cet espace catholique,

dans lequel les rites explicites assurent la présence
du sacré dans le monde humain, donc la communication

permanente entre espace divin et espaces humains.

23. Bianconi 1980. Une structure qui se maintient dans des représentations

récentes, comme on peut le voir dans les ex-voto exposés dans

l'église de la Consolata à Turin (Borello 1982).
24. Cité ci-dessus, p. 56.

25. Voir p. ex. Burke 1984 et Sebastiani 1984.

26. Carlen 1984; Guzzi-Heeb 1994; Hersche 2004.

Fig. 20. Rome, Santa Maria in Vallicella, Vierge à l'Enfant (Madonna
délia Vallicella), par Peter Paul Rubens, 1606-1608 (Diathèque de la
Section d'histoire de l'art, UNIL).

Temps catholiques et temps protestant

Chaque conception de l'espace, du cosmos, est liée à une
certaine conception du temps. Les cultes des morts avaient

et ont encore, dans les traditions catholiques, des temps
forts, des périodes de contact privilégié entre les vivants et
les défunts, surtout les jours de la Toussaint et des morts,
début novembre. De nombreux rites et croyances caractérisent

cette période de l'année ; non seulement la visite aux
cimetières, l'achat de fleurs et de chandelles pour les

défunts, mais aussi des mythes qui peuvent varier fortement
selon les lieux. Dans plusieurs régions de l'Italie et du
Tessin, à la veille des morts, on avait la coutume de laisser

des châtaignes, du lait ou d'autres aliments sur la table

pour les défunts qui revenaient dans leur maison27. C'est

27. Hauser 1994, p. 103.

59



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

donc une période particulière, pendant laquelle les morts

peuvent entrer en contact avec les vivants.
Le temps catholique de la Contre-Réforme est en effet

un temps hétérogène, composé de moments différents du

point de vue qualitatif, qui ouvrent d'innombrables
références et communications avec la sphère sacrée. Dans le

calendrier catholique, les saints, les fêtes, les rituels liés à

certaines périodes rythment fortement l'année; et dans

certains cas, le temps sacré a une force spéciale qui permet

une communication privilégiée avec Dieu ou les

forces du cosmos. Les rites printaniers de l'Ascension et
des rogations, avec leurs processions et les valeurs de

défense face aux calamités qui leur sont attribuées, ne sont

qu'un exemple. Les jours de la Toussaint et des morts,
la semaine sainte, la Saint-Jean, les festivités locales des

saints patrons fournissent d'innombrables exemples
ultérieurs d'un rapport privilégié avec le ciel, et souvent d'une

intervention (possible) de Dieu et des saints dans la sphère
humaine.

Or, pour les réformés ce ne sont que des superstitions

papistes: à ce niveau la Réforme opère également une

simplification fondamentale. Le calendrier protestant est

épuré de toute référence sacrée, le temps de l'année est

simplifié, de nombreuses fêtes sont abolies. Les calendriers et
les almanachs qui circulent sont épurés de tout renvoi au
ciel, et ne contiennent que des mentions historiques28.

Tout comme l'espace, le temps réformé et donc simplifié
et rendu homogène: plusieurs polémiques de l'époque
de la réformation concernent les temps sanctifiés par les

catholiques, comme le temps réservé au jeûne ou à l'abstinence

sexuelle, qui sont désormais considérés comme des

superstitions sans justification dans les Ecritures29. Encore

une fois, ce ne sont pas simplement des questions doctrinales,

mais des conceptions qui influencent l'organisation
de la vie sociale: la question du temps réservé au jeûne

occupe longuement le consistoire de Genève à l'époque de

Calvin, et les pratiques relatives seront assez rapidement
extirpées30.

De l'autre côté, au XVIIIe siècle, la polémique typique
des Lumières contre les nombreuses fêtes catholiques mettra

explicitement en exergue le conflit entre le temps de

l'église et les nouvelles conceptions d'utilité économique et

politique : de ce point de vue, les réformés ont décidément
moins de points de collision avec la nouvelle étique du
travail et du progrès.

28. Voir p. ex. Benedict 2008.
29. Calvin 1541 (éd. 2008), chap. XIII: Du mariage, 1478-1479.
Les différentes interprétations du calendrier sont à l'origine d'innombrables

conflits dans la Suisse du XVIe et XVIIe siècle : voir Pfister 2007,

pp. 265-269.
30. Cottret 2009, pp. 213-219.

Extériorisation et « spectacularisation » :

l'économie du salut

Les différentes structures spatiales et temporelles expliquent
largement les tendances de développement des rites funéraires

et des conceptions de la mort chez les catholiques et
les protestants, jusqu'au XIXe siècle au moins.

Le temps catholique a des conséquences importantes

parce qu'il entraîne une autre relation à la tradition.
Comme plusieurs auteurs l'ont souligné, en abolissant la

plupart des rites extérieurs, la Réforme émancipe en partie
l'individu de la dépendance par rapport à la coutume
collective. Au contraire, la Contre-Réforme mise clairement

sur la dimension traditionnelle et collective des rites : les

cultes funéraires deviennent par ce biais une forme de

représentation des solidarités collectives et en même temps
une manifestation visible des hiérarchies sociales.

En fait, la collectivité définie par les rites de la mort
comprend les vivants et les défunts. En 1743, le noble
valaisan Pierre-Antoine de Riedmatten laisse un legs au
bénéfice de Saint-Michel, fondé par ses ancêtres, en précisant

que l'offre va « à décharge de mon âme et de celle de mes

prédécesseurs». Cet acte — semblable à d'innombrables
fondations pour les défunts dans l'Europe catholique —

définit donc une solidarité familiale, une communauté des

âmes de la même famille qui comprend les défunts ainsi

que les vivants31. Dans des régions catholiques comme
le Valais ou le Tessin, la coexistence des morts et des vifs

est fortement soulignée - probablement plus que dans

d'autres régions - par les contes et les légendes 32. Si l'on en

croit des témoins du XIXe siècle, cette coexistence instaure
des pratiques très répandues.

«Le paysan, même le plus pauvre», écrit le Tessinois

Stefano Franscini dans la première moitié du XIXe siècle,

«fait célébrer chaque année par une messe l'anniversaire
de son géniteur défunt, par une autre celui de la mère,

et il y en a plusieurs qui célèbrent de la même manière le

grand-père, le frère, l'épouse et les autres membres de la
famille»33. Et cela, selon d'autres témoins, dans l'espoir
d'un soutien par les morts: «le paysan se confie à eux pour
ses besoins, et dans les dangers l'on prétend que ceux-ci

apparaissent parfois pour aider leurs amis et voisins, ou

pour les aider dans les grandes peines de l'agriculture»34.
Dans un monde en contact étroit avec les morts, les

cultes funéraires ont une fonction essentielle, parce qu'ils

31. Voir AEV, Fonds de Nucé, C 24.

32. Guntern 1978; Détraz, Grand 1982; Bonini et al. 1990-1993;
Hauser 1994, p. 102; Guntern 1999.

33. Franscini II 1837-1840 (éd. 1988), p. 28 (ma traduction).
34. Rapport du préfet du département de l'Adda Angiolini, cité dans

Tassoni 1966, p. 65 (ma traduction).

60



CULTURES CONFESSIONNELLES DE LA MORT: TEMPS ET ESPACES CATHOLIQUES ET PROTESTANTS

Fig. 21. Ex-voto conservé à San

Giorgio di Origlio (TI), Agression,

peinture à l'huile, 60 x 43 cm,
XVIIe siècle (tiré de Piero Bianconi,
Ex voto del Ticino, Locarno,
Armando Dadô, 1980, p. 165).

doivent garantir la paix avec les âmes des trépassés - qui
autrement peuvent revenir et hanter les humains. C'est

dans cette perspective que l'on peut interpréter une
coutume très particulière qu'Albert Hauser décrit pour la

campagne fribourgeoise: celle du «petit tribunal», par laquelle
la population du village se réunit après un décès pour juger
les mérites et les fautes du défunt35.

Dans plusieurs cas, cette paix avec les défunts devient

une fonction publique: en 1763, les députés du bourg de

Lugano décident à l'unanimité «de faire un Office général

35. Hauser 1994, p. 27.

dans l'église du vénérable Hôpital au soulagement des âmes

du Purgatoire et pour implorer la sérénité du temps»36.
Ce lien, que l'on retrouve dans d'autres documents de

l'époque, entre les âmes du purgatoire, la nature et la

météorologie est typique de la religiosité baroque. Il explique
en partie la dimension collective liée dans les pays catholiques

aux cultes des morts en général : tous les actes
extérieurs - y compris le sacrement de l'extrême-onction - sont

36. Cité dans Bordoni 1971, p. 141. Dans le Mendrisiotto, c'étaient
les organisations du district (pieve) de Balerna qui préparaient un office
annuel pour les morts: Medici 1964, p. 123.

61



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

Fig. 22. Ex-voto conservé à Santa

Maria di Campagna, à Maggia
(TI), Femme tombée dans le

torrent, par Giovanni Antonio Vanoni
(1810-1886), huile sur toile, 59 x
48 cm (tiré de Piero Bianconi, Ex
voto del Ticino, Locarno, Armando
Dadô, 1980, p. 67).

longtemps soulignés par le son de la cloche et une participation

de la communauté37. De plus en plus les confréries,

qui se multiplient aux XVIIe et XVIIIe siècles, assument

un rôle actif et central dans les cultes mortuaires. C'est

surtout le cas pour les confréries de la bonne mort,
nombreuses depuis le Moyen Age au sud des Alpes, mais aussi

de la plupart des confréries locales, pour lesquelles la

participation aux funérailles des membres et l'accompagnement
pendant le trépas représentaient des obligations inscrites
dans les statuts38.

37. Hauser 1994, p. 19.

38. Dans certaines communes, comme à Sonvico, chaque chef de

maison avait l'obligation de participer aux enterrements des habitants
du village: Spinelli 1976, p. 87.

Naturellement ces rituels extérieurs sont très critiqués

par les réformés39, et dans les régions confessionnelles

mixtes de la campagne fribourgeoise et vaudoise, ces

divergences provoquaient parfois des problèmes40. Dans

l'espace protestant, les symboles extérieurs tels que les

ossuaires sont éliminés ou affectés à d'autres buts — comme à

Riimlingen (BL), où l'ossuaire devient un magasin pour le

blé41. Les croix, les lanternes, les troncs pour les aumônes,
l'eau bénite sont éloignés des cimetières.

39. Dans la perspective protestante, Elie Bertrand écrivait à propos des

temples réformés: «le pars d'un premier principe, c'est que les églises
des protestants ne doivent pas servir au spectacle comme celles des

catholiques romains... » (Bertrand, Elie, « Sur la construction et
l'aménagement intérieur d'une église destinée à l'usage des protestants», in
journal helvétique, février 1755, cité dans Grandjean 1988, p. 6).
40. Hauser 1994, p. 13; Pfister 2007, pp. 267-268.
41. Hauser 1994, p. 42.

62



CULTURES CONFESSIONNELLES DE LA MORT: TEMPS ET ESPACES CATHOLIQUES ET PROTESTANTS

Dans les régions catholiques, au contraire, l'aspect
spectaculaire de la religiosité baroque s'accentue fortement
aux XVIIe et XVIIIe siècles42. Les signes se multiplient et

acquièrent des formes plus sophistiquées. Les ossuaires sont
construits, rebâtis ou décorés, les colonnes et les tombes de

famille deviennent plus monumentales, les croix — parfois
sur des colonnes — se multiplient. Les croix ont dans cette

perspective une fonction symbolique et identitaire
centrale : dans les zones confessionnelles mixtes, elles différencient

les cimetières catholiques par rapport aux réformés ;

même dans les villages de montagne, on les retrouve au

XVIIIe siècle dans des formes recherchées.

Les enterrements deviennent de plus en plus des

représentations impressionnantes du prestige du défunt et
de sa famille, et provoquent parfois des coûts qui semblent
exorbitants à certains contemporains 43. On observe donc

une économie complexe de la mort et du salut, qui mobilise

des capitaux de plus en plus importants. Les fondations

de messes et les chapellenies se multiplient, même si

elles entrent souvent en crise après quelques générations :

au XVIIIe siècle, les curés se plaignent souvent de leur
insuffisance. Des confréries spécialisées — celle de la bonne

mort ou d'autres — jouent un rôle très important dans

cette économie du salut, parfois en conflit avec les curés

et les autorités; les legs et les testaments, les donations à

l'église ont souvent une signification semblable, celle de

faciliter ou accélérer l'accès du donateur ou de la donatrice

au paradis.
En même temps, des intérêts économiques concrets et

puissants soutiennent cette économie du salut, puisque
ceux-ci présentent d'innombrables possibilités de manifestation

du pouvoir et de la richesse: ils permettent donc,
dans des termes actuels, une activité de «sponsoring» très

importante dans les sociétés catholiques.
Le prestige et le pouvoir de la dynastie peuvent être

manifestés par exemple dans la construction de tombes

de famille monumentales - comme on les observe dans

de nombreux cimetières tessinois, valaisans ou italiens;
dans des funérailles pompeuses et spectaculaires, ou bien

encore dans des fondations de famille avec des chapelains

et quelques fois des chapelles privées. De ce point de vue,
les formes catholiques représentent plus directement les

tendances aristocratiques qui s'affirment dans les cantons
suisses aux XVIIe et XVIIIe siècles.

42. Hersche 2006, pp. 569-587. Selon Frédéric II de Prusse (1746):
« Les deux Tiers de la Suisse sont réformés. Un Tiers est catholique. Ces

réformés ressemblent aux presbytériens d'Angleterre par leur rigidité et

les catholiques sont aussi superstitieux que les Espagnols. » Cité dans Im

Hof 1982, p. 119.

43. Hersche 2006, p. 574.

Rapprochement ou distance

Mutations aux XVIIe et XVIIIe siècles

Naturellement, les différences entre les deux confessions

pouvaient être moins dramatiques dans la pratique que
dans la théorie. Dans les villes protestantes, les témoins
relatent au XVIIIe siècle des funérailles très pompeuses et
coûteuses, qui peuvent donc être comparées aux coutumes
catholiques44. Cette ostentation soulève néanmoins les

critiques des pasteurs et des autorités, qui dans certains

cas essayent de limiter les dépenses et le nombre des

participants45. La « confessionnalisation », l'organisation de

sociétés confessionnelles distinctes et disciplinées, est

surtout un phénomène de la fin du XVIe et du XVIIe siècle.

Par la suite, des transformations importantes surviennent
dans la vie religieuse, et cela dans les deux camps
confessionnels. Chez les protestants, la nouvelle orthodoxie et
le piétisme prennent une certaine distance par rapport à

l'austérité et à la sobriété des pères de la Réforme, en
laissant plus de place à certaines expressions du sentiment et

aux manifestations extérieures. C'est à cette époque que
l'on observe un certain retour à l'expression dramatique
de la douleur, à la commémoration et à la représentation
personnelle et sociale dans les monuments funéraires.

Du côté catholique, les Lumières et certaines tendances
de réforme à l'intérieur de l'église multiplieront les

critiques face à une religiosité populaire désormais considérée

comme superficielle, voire superstitieuse, et contre les

manifestations extérieures excessives46. On pourrait voir
dans cette évolution un certain rapprochement des deux

confessions, soumises à une critique rationnelle et à

certaines tendances de sécularisation. Toutefois des différences
subsistent. En effet, il ne faut pas exagérer l'influence des

idées de réforme politique et religieuse, surtout sur les

masses rurales catholiques47. Les interventions dans les

coutumes religieuses en Autriche ou en Italie soulèvent de

nombreuses résistances, et des phénomènes semblables se

produisent sous la République helvétique48. Du reste, à la

fin de l'Ancien Régime, face à la menace de la Révolution
française, l'Eglise catholique prône activement un certain

retour à des formes traditionnelles et spectaculaires de

vie religieuse, au point que plusieurs historiens ont parlé

44. Uli 1992, pp. 138-142; tandis qu'à Berne les voyageurs nous

renseignent sur des enterrements qui se déroulaient en 1776 «sans

grandes cérémonies»: Hersche 2006, p. 574.
45. Hauser 1994, pp. 71-72.
46. Hersche, Peter, «Die religiösen Reformen der Aufklärung als

Antibarock», in Hersche 2006, pp. 952 et ss.

47. Goujard 2004, pp. 183-220.
48. Voir p. ex. Hersche, Peter, « Der Widerstand gegen die Reformen »,

in Hersche 2006, pp. 1013 et ss.;Turi 1969 ; Sinisi 1985.

63



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

d'un processus de «reconquista» catholique dans les

campagnes. Dans l'Italie du Nord et dans les cantons catholiques

suisses les miracles se multiplient à cette époque
de troubles politiques, en même temps que s'intensifie la

diffusion de littérature et d'images sacrées.

Au début du XIXe siècle, les différences entre société

catholique et protestante restent donc profondes : un signe
de cette différence est l'attitude des deux confessions face

aux innovations de la République helvétique49. Catholiques

et protestants se percevaient aussi de façon
différente, renouvelant des identités spécifiques divergentes50.
Ce clivage culturel n'est pas compréhensible sans considérer

les espaces et les temps différents sur lesquels reposent
les deux confessions.

Temps et espace sont les critères généraux d'ordre qui
permettent aux XVIe et XVIIe siècles une organisation de

ce que Ulrich Pfister a défini comme «universalistischen

und systematisierten Glaubensinhalten »51 : en ce sens ils

structurent les oppositions et les conflits entre les confessions.

Depuis la fin du XVIIe siècle, avec une certaine

pacification entre les deux camps, la rigidité des oppositions

diminue52; les conceptions différentes de l'espace et
du temps restent toutefois des structures de référence qui
influencent encore au XIXe siècle la lutte politique et les

débats culturels. Les conflits entre libéraux et catholiques-
conservateurs, la guerre du Sonderbund et le Kulturkampf
montrent à quel point les différences entre réformés et

catholiques ont influencé l'histoire suisse contemporaine.

49. Guzzi-Heeb 1993, pp. 84-104.
50. Altermatt 1994, pp. 10-44.
51. Pfister 2007, p. 258.
52. Ibidem, p. 310.

64


	Cultures confessionnelles de la mort : temps et espaces catholiques et protestants

