Zeitschrift: Cahiers d'archéologie romande
Herausgeber: Bibliotheque Historique Vaudoise

Band: 143 (2013)

Artikel: Cultures confessionnelles de la mort : temps et espaces catholiques et
protestants

Autor: Guzzi-Heeb, Sandro

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835773

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Cultures confessionnelles de la mort:
temps et espaces catholiques et protestants

Sandro Guzzi-Heeb

Max Weber, I'éthique protestante
et la mort

La tombe de Jean Calvin au cimetiére des Rois, 3 Genéve,
est toute modeste — peut-on lire dans le quotidien Le Temps
au lendemain des Journées du patrimoine 2010: selon ses
veeux, le réformateur voulait reposer «comme tout un
chacun», sans marque ni culte. «Il n'existe pas & Geneéve
de grands monuments funéraires comme par exemple 2
Paris, méme si 'on observe au XVIII¢ siécle un retour au
commémoratif, aux épitaphes, 4 I'épanchement de la dou-
leur » déclarait historienne Suzanne Kathari, auteure avec
Natalie Rilliet de Hiszoire er Guide des cimetiéres genevois®.

Sobriété et austérité toutes réformées donc: en effet, le
passage 4 la Réforme a bien laissé une trace profonde dans
les mentalités, dans la culture et dans I'esthétique de socié-
tés protestantes. Une trace qui marque une différence si-
gnificative par rapport 4 'extériorisation et a la spectacula-
risation des formes d’expression religicuse typiques de I'age
baroque dans les pays catholiques. Max Weber, le grand
sociologue allemand du début du XX siecle, avait relevé
une différence profonde entre les conceptions du monde
protestante et catholique, en suggérant un lien entre la
premicre et ce qu'il appela «'esprit du capitalisme» 2.

Sa thése a provoqué des débats qui ne se sont pas épuisés
aujourd’hui. Le probléme consiste dans le fait que les theses
de Weber sont invérifiables dans la pratique: les concepts
utilisés — «éthique protestante», «capitalisme»... — sont
tellement vastes qu’ils ne peuvent étre définis de fagon
précise et ne peuvent donc pas étre «falsifiés», selon la
terminologie de Karl Popper. Une deuxieme difficulté est
liée aux profondes transformations historiques: le protes-
tantisme du XVIII€ siécle n’est plus celui de Calvin, et le

2. Weber 1920.

capitalisme industriel n'est plus celui de la fin du Moyen
Age. Les cultures confessionnelles ne sont pas des entités
figées; depuis la fin du XVII® siécle, notamment, les reli-
giosités traditionnelles seront soumises & critique, du coté
protestant ainsi que chez les catholiques. Mes observations
sappliquent surtout A la période de fixation doctrinale
qui suit le concile de Trente (1545-1563) jusqu’a la fin du
XVII® siécle, mais lorsqu'on parle de différences entre les
confessions, il faut toujours tenir compte des évolutions,
des différents contextes historiques.

Je crois néanmoins qu'un élément central a été négligé
par les historiens: celui des structures temporelles et spa-
tiales différentes qui structurent les deux confessions et
qui organisent 2 la fois les perceptions de 'homme et de
P'univers d’un coté, la réalieé de I'église et de la sociéeé de
lautre. Une dimension qui me semble essentielle pour
comprendre les diversités profondes entre cultures catho-
liques et protestantes. Les attitudes face 4 la mort sont un
excellent point de départ pour illustrer les perceptions dif-
férentes du temps et de I'espace en tant que structures qui
organisent la pensée, les attitudes face 4 la vie et 'organi-
sation des sociétés catholiques et protestantes. Il est clair,
pourtant, qu'une telle approche implique un certain degré
de simplification et que plusieurs points devraient étre
abordés de fagon plus nuancée.

Des cultures confessionnelles :
Réforme et Contre-Réforme

Depuis la Réforme, le moment de la mort est géré de fagon
fondamentalement différente par les catholiques et les pro-
testants. Alors que chez les réformés, le salut est désormais
une question strictement individuelle et en partie inacces-
sible a la pensée humaine — liée comme elle est 4 la prédes-
tination —, 'Eglise catholique maintient le controle actif



LE MARBRE ET LA POUSSIERE

CAR 143

sur la mort par 'extréme-onction. Par ce sacrement, réaf-
firmé par le concile de Trente, I'église s'arroge le pouvoir
de remettre les péchés et de conférer la grice. Les décrets
du concile sont lapidaires: «Si quelqu’'un dit que la sainte
onction des malades ne confere pas la grice, ne remet pas
les péchés, ne soulage pas les malades [...] qu'il soit ana-
theme»3. Dans la pratique, cela est & Lorigine d’un céré-
moniel spécifique: tandis que chez les protestants, comme
I'a remarqué Paul Hugger, «la présence de Iéglise chez le
mourant se limitait 4 une visite consolatoire du pasteur»,
chez les catholiques elle devenait une cérémonie publique,
soulignée par une procession avec les cloches, I'huile bénite
et la communion 4.

Méme apres la mort, le contact — indirect — entre les
vivants et les défunts n'est pas coupé: au contraire les vi-
vants ont de nombreux moyens pour intervenir et influen-
cer le destin des 4mes du purgatoire — et vice-versa. Sur ce
point, le concile de Trente admet indirectement I'existence
d’abus, mais il réaffirme en méme temps les instruments
traditionnels destinés 4 soulager les Ames de 'au-dela. Par
le « Décret sur le Purgatoire» le concile rassure les fideles:
«il y a un Purgatoire» et «les dmes qui y sont retenues sont
aidées par les suffrages des fideles, et surtout par le sacrifice
de l'autel si agréable & Dieu. [...] Les évéques veilleront 2 ce
que les suffrages des fideles vivants, c’est-a-dire les messes,
les priéres, les aumones et les autres ceuvres de piéeé que
les fidéles ont I'habitude d’offrir pour les autres fidéles qui
sont défunts, se fassent avec piété et dévotion selon les
institutions de I'Eglise»>. UEglise catholique se fait donc
intermédiaire entre la terre et le ciel, entre le monde des
vivants et celui des défunts: par ces instruments elle ne
réafhrme pas uniquement un dogme, mais aussi un sys-
teme économique complexe, qui canalise des capitaux trés
importants dans ce que j’appellerai I« économie du salut».

Tout cela est violemment remis en cause par la Réforme.
Dans la pensée et dans la cosmologie réformée, la mort
acquiert une nouvelle signification: elle vient pour ainsi
dire définir un nouvel espace. Tous les intermédiaires
entre '’homme et Dieu sont éliminés; en méme temps,
Iespace des morts, I'au-dela, est nettement coupé de celui
des vivants, et ces derniers n'ont plus aucune influence sur
la destinée des dmes des trépassés. De méme, les morts
n'ont plus d’influence sur les vivants: les deux sphéres
sont en principe imperméables. C'est un point central,
puisque cest précisément autour de ce probléme que
nait la révolte de la Réforme. Les théses de Luther sou-
tenues a Wittenberg, en posant les indulgences au centre

3. Les conciles cecuméniques 1994, p. 713.

4. Hauser 1994, pp. 103-104; Himmel, Hoille, Fegefener 1994,
pp- 266-267.

5. Les conciles cecuméniques 1994, p. 774.

56

de la critique, ne contestent pas uniquement les abus qui
s'éraient répandus dans 'Eglise, mais en général la relation
entre les vivants et les morts, donc entre I'espace terrestre
et lespace de 'au-dela.

Dans les cultures catholiques, la communication entre
Iespace des hommes et I'espace des défunts se réalise
par I'intercession des vivants ou des saints en faveur des
dmes défuntes, mais aussi par I'intercession des morts en
faveur des vivants. Les sociétés réformées abolissent cette
communication: dans la pratique, la Réforme entraine la
disparition d’une grande partie des rites funéraires exté-
rieurs, des symboles liés aux rites de la mort, et interdit ac-
tivement tout culte ou pri¢re en faveur des défunts®. Avant
de sattarder sur cette révolution religieuse, il convient
d’approfondir la cosmologie sous-jacente.

Lespace réformé

Dans son ouvrage Kirchenkunde der Landskirche des
Kantons Ziirich, le pasteur Gotthard Schmid écrivait en
1954 : «Puisque & Dieu seul, au Dieu saint, est dii tout
honneur, nous ne connaissons pas de signes sacrés, ni des
lieux ni des temps sacrés. » 7. Cette phrase résume 'une des
plus grandes révolutions mentales de I'époque moderne.
Toute différence géographique et sociale mise a part, la
redéfinition radicale de 'espace et du temps a été I'une des
ruptures les plus générales, que I'on retrouve dans toutes
les cultures protestantes, par rapport 2 la tradition.

Les réformateurs du XVI® si¢cle dénongaient la perte
d’un ordre du monde — conséquence de la décadence des
moeurs: une de leurs préoccupations centrales fut la défi-
nition d’un ordre moral supérieur®. Cet ordre est instauré
par une simplification radicale du ciel et de la terre, par une
«réduction de la machinerie religieuse a 'essentiel»°. Le
systéme de pensée protestant trouve sa cohérence dans un
principe d’unité: Dieu seul est la référence centrale, sans
aucun intercesseur et sans concurrent; a lui seul, comme
on I'a vu, reviennent la puissance et 'honneur. Les grands
principes de la foi protestante — sola fide, sola scriptura — ont
leur justification dans ce critére unitaire, qui représente le
fonds commun de la Réforme°. Méme la doctrine de la

6. Voir p. ex. Illi [consulté le 08.11.2010] et Hauser 1994. En général,
la Réforme supprime un grand nombre de rites extérieurs de la religio-
sité populaire. Pour un regard comparatif, voir Preiswerk 1983.

7. Schmid 1954, p. 11 (ma traduction).

8. Burghartz 1999, p. 285.

9. Im Hof 1982, p. 124.

10. Cottret 2009, p. 414. On doit remarquer  ce propos I'importance
de larticle «un» et des attributs «unique, seul, uniquement» dans les
textes fondateurs de la Réforme; pour la Suisse voir p. ex. La Conffession
helvérique postérienre 1566 (éd. 1944).



CULTURES CONFESSIONNELLES DE LA MORT: TEMPS ET ESPACES CATHOLIQUES ET PROTESTANTS

prédestination et celle du serf arbitre ne sont pas compré-
hensibles en dehors de ce principe unitaire: si le destin de
I'homme est prédéterminé, et son arbitre n’est pas libre,
Cest parce que les penseurs protestants ne congoivent au-
cun facteur d’histoire indépendant du Dieu omnipotent,
moteur unique et central. Le destin individuel aurait-il pu
étre libre face a cette toute-puissance ?

Par la Réformation, I'espace polycentrique et hétérogeéne
de la religiosité médiévale est donc fondamentalement
simplifié et centralisé, tant au niveau de la pensée et de
I'imaginaire que de la réalité vécue. Plus précisément,
T'unification concerne I'espace céleste pensé, donc la posi-
tion de l'individu face & Dieu et dans Punivers, mais aussi
Iespace concret de I'Eglise dans I’état réformé.

Lunité est simple, et la simplicité est assimilée 2 la vérité
et ala pureté’!: dans la polémique anticatholique, la mul-
tiplicité des sources, des formes religieuses, des acteurs et
des doctrines des adversaires devient suspectée d’invention
arbitraire, de papisme et de superstition. C’est 'un des
objets de la critique les plus constants.

Tandis que les catholiques, depuis le concile de Trente,
non seulement maintennent la structure polycentrique
et multiforme de I'espace, mais I'accentuent sensiblement
par une multiplication parfois spectaculaire des objets, des
formes, des symboles et des acteurs de la vie religieuse.
Et cela soit dans le ciel congu par la Contre-Réforme,
soit sur terre'?. Cela peut paraitre paradoxal, vu que les
catholiques s’érigeaient en défenseurs de I'unité de I'Eglise:
cet espace qu'on voulait universel était en réalité morcelé 4
tous les niveaux.

Clest sur ce point que l'interprétation exposée ici se
distancie de celle de Max Weber et de la plupart des his-
toriens qui ont pris position sur elle: mon approche ne
considere pas I'influence — variable et incertaine — des
normes ou des idées sur les comportements, mais plutdt
la logique sous-jacente d’un systeme cohérent, qui est a la
fois un syst¢me de pensée et un type d’organisation sociale.
En ce sens, les théses exposées sont vérifiables, puisqu’il est
(en partie) possible de comparer des espaces et de vérifier
dans quelle mesure ils sont unifiés ou décentralisés.

Revenons d’abord 2 la simplification du ciel par les
protestants: on sait que les réformateurs ont éliminé ou re-
défini les nombreuses figures des dévotions médiévales (et
catholiques) : la Vierge Marie, les saints, les béats, désor-
mais relégués dans la catégorie des superstitions, en partie
les anges et les esprits. Au centre, Dieu seul et omnipotent

11. Sur le concept de pureté, voir Burghartz 1999.

12. En ce sens jutilise consciemment le terme de « Contre-Réforme»
et non celui de «Réforme catholique»: les décrets promulgués par
le concile de Trente sont clairement des réactions aux innovations

protestantes.

37

triomphe, sa toute-puissance ne connait plus de concur-
rents. La méme simplification est réalisée sur terre, d’abord
dans les églises: tous les signes sacrés, désormais inutiles ou
dangereux, comme les images, les objets sacrés, les autels,
les chapelles, en partie la musique et les orgues sont éloi-
gnés ': seule la parole, manifestation centrale de la divi-
nité, est conservée, et les pasteurs sont désormais des admi-
nistrateurs de la parole divine!'%. Le temple n'est plus un
lieu saint, ou il le devient uniquement pendant les fonc-
tions religieuses !°. En dehors des églises, 'espace religieux
est simplifié de fagon radicale: les couvents, les ordres reli-
gieux, les confréries, les évéques et les hiérarchies, les pro-
cessions et les rites extérieurs sont abolis. Méme le clergé,
en tant que catégorie particuli¢re au-dessus des croyants,
change de statut : tous les fid¢les appartiennent en principe
a un méme espace, ils ont les mémes droits et obligations.
La simplification des rites funéraires et des croyances au-
tour de la mort, évoquée plus haut, s'insére dans cet espace
simplifié et unifié.

En méme temps, comme on l'a vu, l'espace du ciel, qui
était en contact étroit avec la vie des hommes, est séparé
plus nettement de I'espace de la terre. Tandis que I'espace
catholique est toujours ouvert vers le haut, vers le ciel, une
frontiére nette est introduite par les réformateurs: 'espace
des hommes est désormais fermé vers le haut . Plus de
miracles, plus d’interventions surnaturelles — en théorie —
de Marie ou des saints, plus d’avocats dans le ciel: I'étre
humain, désormais seul devant Dieu, ne peut plus espérer
une intervention concréte et explicite en sa faveur. De
méme, les vivants ne peuvent plus rien pour les défunts;
pour cette raison, 'interdiction des cultes mortuaires est
si importante pour les réformés du XVI¢ siécle: elle ne
concerne pas simplement un rite, mais définit un nouveau
rapport entre espace divin et espace humain.

Il faut, sur ce point, étre prudent: il est clair que dans
la pratique on peut observer des écarts entre théorie et réa-
lité. La sobriété et la simplicité réformées du XVI siécle
sont en partie remises en question par la nouvelle ortho-
doxie dés la fin du XVII® siécle; la musique et les orgues
sont réintroduits & Zurich aprés avoir été abolis; le théatre
— suspect aux yeux des réformés — n'est en réalité proscrit
qu'a Genéve et 3 Zurich?’. Cependant, la conception uni-
taire de I'espace influence toutes les cultures protestantes

13. Lorgue était selon Zwingli un instrument du diable («des Tiiiifels
Sackpfyffen»). Sa conception de la musique le distinguaic pourtant
nettement de Luther et des luthériens; méme 4 Zurich, la musique,
d’abord bannie des temples, fut d’ailleurs réintroduite plus tard.

14. P ex. dans Zwingli (éd. 1984).

15. Grandjean 1988, p. 5; Harasimowicz 2004.

16. Je me réfere aux ouvrages de Mircea Eliade, notamment Eliade
1964 et Eliade 1965.

17. Im Hof 1982, p. 131.



LE MARBRE ET LA POUSSIERE

CAR 143

— en tout cas celles des cantons réformés suisses — et de-
meure une constante dans la polémique entre protestants
et catholiques, au moins jusqu'a la fin du XVIII® siecle 8.
Labsence d’une religiosité populaire protestante visible,
constatée par exemple par le folkloriste Richard Weiss en
1946, en opposition a la richesse de dévotions populaires
catholiques ', n'est qu'une des conséquences de cette sim-
plification de I'espace religieux, qui entraine une hostilité
toute forme de manifestation extérieure de la foi.

Non moins importantes sont les conséquences sur
I'organisation territoriale des états. Dans espace suisse,
la Réforme renforce le systtme républicain des can-
tons urbains — dans une variante de plus en plus oligar-
chique?® — et soutient en méme temps le processus de
territorialisation de I'Etat, en éliminant une partie des
pouvoirs concurrents: les évéques, les couvents, les ordres,
les chapitres, les émissaires de Rome, les confréries... Les
biens et redevances appartenant a I'Eglise vont au profit
de I'Ertat et renforcent sa base fiscale?!. En méme temps,
la Réforme donne une autre légitimation a I'Etat: le pas-
sage de I'Epitre aux Romains (XIII, 1) «Que toute per-
sonne soit soumise aux autorités supérieures; car il n'y a
point d’autorité qui ne vienne de Dieu, et les autorités qui
existent ont été instituées de Dieu» acquiert une signifi-
cation nouvelle??. Dans I'espace unitaire de la Réforme,
rien — en principe — ne peut échapper a 'autorité de I’Erat,
voulu par Dieu; ce qui justifie la soumission de I'Eglise au
magistrat chrétien ou une forme d’interdépendance entre
les deux, alors que dans I'espace segmenté catholique, la
sphere politique était déléguée aux hommes et 4 leur libre
arbitre. L'Eglise romaine représente en fait un deuxiéme
pouvoir en concurrence avec le pouvoir civil.

Espaces catholiques

Les effets spatiaux que je viens d’évoquer sont en soi
connus, mais curieusement ils n'ont pas retenu l'atten-
tion de beaucoup d’historiens. Or, leur importance est
primordiale, parce qu'ils n'influencent pas uniquement
Pordre du monde protestant, mais indirectement ils in-
fluent sur la Contre-Réforme catholique. Il est intéressant
de noter que I'Eglise du concile de Trente ne refuse pas
uniquement les simplifications de I'espace protestant, mais
renforce consciemment des structures spatiales et tempo-
relles diamétralement opposées. Et cela, encore une fois,

18. Sur la structure des conflits confessionnels, voir Pfister 2007.
19. Weiss 1946, p. 75; Kéhle-Hezinger 2006, pp. 489-501.

20. Kingdon 1985.

21, Reinhard 1996.

22. Levi 2001.

58

Fig. 19. Rome, Sant’lgnazio di Loyola, Gloria di santlgnazio, par
Andrea Pozzo, 1685 (CC-BY-NC-SA 2.0, Photo andreaerdna).

dans le ciel — imaginé par les catholiques — comme sur
terre. Lart baroque fournit d’innombrables exemples de
'espace polycentrique pensé par les protagonistes de la
Contre-Réforme: depuis la seconde moitié du XVI€ siecle,
les artistes au service de I'Eglise catholique semblent vou-
loir accentuer la complexité des espaces et dramatiser
la représentation du monde et du ciel, en s‘éloignant
consciemment du principe de simplicité protestant.
Prenons I'exemple de la Gloria di santlgnazio d’ Andrea
Pozzo, en l'église romaine de Santlgnazio di Loyola
(1685) (hg. 19). La fresque n’a pas besoin de beaucoup
de commentaires: cet espace complexe, polycentrique,
«typiquement baroque», est le résultat d’'une évolution
relativement récente, qui soppose i I'espace unifié proposé
par les réformateurs. On peut trouver aisément des repré-
sentations de cette conception de I'espace dans la pein-
ture et I'architecture baroques, surtout de la fin du XVI¢
et du XVII® siécle, ot le contact entre femmes, hommes
et la sphere divine est une structure trés fréquente — qui
manque, 3 ma connaissance, dans la peinture protestante.
On observe cette méme structure spatiale dans I'ceuvre des



CULTURES CONFESSIONNELLES DE LA MORT : TEMPS ET ESPACES CATHOLIQUES ET PROTESTANTS

grands peintres baroques, comme dans le triptyque de la
Madonna della Vallicellz 3 Rome, de Rubens (1606-1608)
(fig. 20), ainsi que dans des expressions populaires, tels que
les ex-voto (fig. 21 et 22) 23,

La plupart des décrets du concile de Trente peuvent étre
lus comme une réaction — explicite d’ailleurs — aux idées
de la Réforme, qui conduit les fideles vers une multipli-
cation explosive des signes, des lieux et des temps sacrés
— pour reprendre la terminologie du pasteur Schmid 4.
On pourrait mentionner d’innombrables exemples qui
confirment cette réorganisation de I'espace dans le signe
de la multiplication: les plus évidents sont la prolifération
des saints — avec la création de nombreux nouveaux saints,
issus de la Contre-Réforme méme?® —, la valorisation de
la Vierge Marie, sous différents titres qui encourageaient
une multiplication des dévotions et des formes de culte,
et qui firent de la Madone une véritable figure phare de
la Contre-Réforme. Sans oublier la multiplication des
églises, des oratoires, des chapelles, la diffusion de signes
sacrés dans le territoire, sous forme de chapelles rurales,
mais aussi de croix dans les champs, la multiplication des
ordres religieux, des couvents, monastéres, colleges, avec
de nombreuses fondations nouvelles, etc. 2°.

Le role méme du clergé catholique se légitime par une
place privilégiée dans cet espace hétérogene, caractérisée
par des pouvoirs et des obligations différents du reste des
croyants: le concile de Trente déploie beaucoup d’énergie
pour rétablir cette distinction nette et pour sanctionner
lindiscipline qui assimilait les prétres aux laics, notam-
ment dans le domaine sexuel, avec la réimposition du
célibat.

Par sa position privilégiée, le clergé catholique devient
le médiateur visible entre deux espaces distincts mais
communicants: le ciel et la terre. Lextériorité des cultes
catholiques — que 'on retrouve notamment dans Iart fu-
néraire — s'insére parfaitement dans cet espace. Lextériorité
dramatique des actes — envers laquelle les réformés resteront
toujours méfiants — est étroitement liée & cet espace catho-
lique, dans lequel les rites explicites assurent la présence
du sacré dans le monde humain, donc la communication
permanente entre espace divin et espaces humains.

23. Bianconi 1980. Une structure qui se maintient dans des représen-
tations récentes, comme on peut le voir dans les ex-voto exposés dans
I'église de la Consolata a Turin (Borello 1982).

24. Cité ci-dessus, p. 56.

25. Voir p. ex. Burke 1984 et Sebastiani 1984.

26. Carlen 1984 ; Guzzi-Heeb 1994 ; Hersche 2004.

Fig. 20. Rome, Santa Maria in Vallicella, Vierge a 'Enfant (Madonna
della Vallicella), par Peter Paul Rubens, 1606-1608 (Diathé¢que de la
Section d’histoire de I'art, UNIL).

Temps catholiques et temps protestant

Chaque conception de I'espace, du cosmos, est liée & une
certaine conception du temps. Les cultes des morts avaient
et ont encore, dans les traditions catholiques, des temps
forts, des périodes de contact privilégié entre les vivants et
les défunts, surtout les jours de la Toussaint et des morts,
début novembre. De nombreux rites et croyances caracté-
risent cette période de 'année; non seulement la visite aux
cimetiéres, I'achat de fleurs et de chandelles pour les dé-
funts, mais aussi des mythes qui peuvent varier fortement
selon les lieux. Dans plusieurs régions de I'ltalie et du
Tessin, a la veille des morts, on avait la coutume de lais-
ser des chirtaignes, du lait ou d’autres aliments sur la table
pour les défunts qui revenaient dans leur maison?’. Clest

27. Hauser 1994, p. 103.



LE MARBRE ET LA POUSSIERE

CAR 143

donc une période particuliére, pendant laquelle les morts
peuvent entrer en contact avec les vivants.

Le temps catholique de la Contre-Réforme est en effet
un temps hétérogeéne, composé de moments différents du
point de vue qualitatif, qui ouvrent d’'innombrables réfé-
rences et communications avec la sphere sacrée. Dans le
calendrier catholique, les saints, les fétes, les rituels liés a
certaines périodes rythment fortement I'année; et dans
certains cas, le temps sacré a une force spéciale qui per-
met une communication privilégiée avec Dieu ou les
forces du cosmos. Les rites printaniers de I'Ascension et
des rogations, avec leurs processions et les valeurs de dé-
fense face aux calamités qui leur sont attribuées, ne sont
quun exemple. Les jours de la Toussaint et des morts,
la semaine sainte, la Saint-Jean, les festivités locales des
saints patrons fournissent d’innombrables exemples ulté-
rieurs d’un rapport privilégié avec le ciel, et souvent d’'une
intervention (possible) de Dieu et des saints dans la sphére
humaine.

Or, pour les réformés ce ne sont que des superstitions
papistes: 4 ce niveau la Réforme opére également une
simplification fondamentale. Le calendrier protestant est
épuré de toute référence sacrée, le temps de 'année est sim-
plifié, de nombreuses fétes sont abolies. Les calendriers et
les almanachs qui circulent sont épurés de tout renvoi au
ciel, et ne contiennent que des mentions historiques 5.

Tout comme l'espace, le temps réformé et donc simplifié
et rendu homogene: plusieurs polémiques de I'époque
de la réformation concernent les temps sanctifiés par les
catholiques, comme le temps réservé au jetine ou a I'absti-
nence sexuelle, qui sont désormais considérés comme des
superstitions sans justification dans les Ecritures*°. Encore
une fois, ce ne sont pas simplement des questions doctri-
nales, mais des conceptions qui influencent ['organisation
de la vie sociale: la question du temps réservé au jetine
occupe longuement le consistoire de Geneve a I'époque de
Calvin, et les pratiques relatives seront assez rapidement
extirpées 3.

De l'autre c6té, au XVIII€ siecle, la polémique typique
des Lumiéres contre les nombreuses fétes catholiques met-
tra explicitement en exergue le conflit entre le temps de
I'église et les nouvelles conceptions d’utilité économique et
politique: de ce point de vue, les réformés ont décidément
moins de points de collision avec la nouvelle étique du
travail et du progres.

28. Voir p. ex. Benedict 2008.

29. Calvin 1541 (éd. 2008), chap. XIII: Du mariage, 1478-1479.
Les différentes interprétations du calendrier sont a Porigine d’innom-
brables conflits dans la Suisse du XVI¢ et XVII€ siécle : voir Pfister 2007,
pp- 265-269.

30. Cottret 2009, pp. 213-219.

60

Extériorisation et « spectacularisation »:
I'économie du salut

Les différentes structures spatiales et temporelles expliquent
largement les tendances de développement des rites funé-
raires et des conceptions de la mort chez les catholiques et
les protestants, jusqu’au XIX® si¢cle au moins.

Le temps catholique a des conséquences importantes
parce quil entraine une autre relation a la tradition.
Comme plusieurs auteurs 'ont souligné, en abolissant la
plupart des rites extérieurs, la Réforme émancipe en partie
Iindividu de la dépendance par rapport a la coutume col-
lective. Au contraire, la Contre-Réforme mise clairement
sur la dimension traditionnelle et collective des rites: les
cultes funéraires deviennent par ce biais une forme de re-
présentation des solidarités collectives et en méme temps
une manifestation visible des hiérarchies sociales.

En fait, la collectivité définie par les rites de la mort
comprend les vivants et les défunts. En 1743, le noble
valaisan Pierre-Antoine de Riedmatten laisse un legs au bé-
néfice de Saint-Michel, fondé par ses ancétres, en précisant
que l'offre va «a décharge de mon 4me et de celle de mes
prédécesseurs». Cet acte — semblable & d’innombrables
fondations pour les défunts dans I'Europe catholique —
définit donc une solidarité familiale, une communauté des
ames de la méme famille qui comprend les défunts ainsi
que les vivants3!. Dans des régions catholiques comme
le Valais ou le Tessin, la coexistence des morts et des vifs
est fortement soulignée — probablement plus que dans
d’autres régions — par les contes et les légendes 2. Sil'on en
croit des témoins du XIX¢ si¢cle, cette coexistence instaure
des pratiques tres répandues.

«Le paysan, méme le plus pauvre», écrit le Tessinois
Stefano Franscini dans la premiére moitié du XIX® siécle,
«fait célébrer chaque année par une messe I'anniversaire
de son géniteur défunt, par une autre celui de la mére,
et il y en a plusieurs qui célebrent de la méme maniére le
grand-pere, le frére, I'épouse et les autres membres de la
famille» 33, Et cela, selon d’autres témoins, dans 'espoir
d’un soutien par les morts: «le paysan se confie a eux pour
ses besoins, et dans les dangers 'on prétend que ceux-ci
apparaissent parfois pour aider leurs amis et voisins, ou
pour les aider dans les grandes peines de I'agriculture » 34.

Dans un monde en contact étroit avec les morts, les
cultes funéraires ont une fonction essentielle, parce qu'ils

31. Voir AEV, Fonds de Nucé, C 24.

32. Guntern 1978; Détraz, Grand 1982; Bonini ef a/. 1990-1993;
Hauser 1994, p. 102; Guntern 1999.

33. Franscini IT 1837-1840 (éd. 1988), p. 28 (ma traduction).

34. Rapport du préfet du département de '’Adda Angiolini, cité dans
Tassoni 1966, p. 65 (ma traduction).



CULTURES CONFESSIONNELLES DE LA MORT : TEMPS ET ESPACES CATHOLIQUES ET PROTESTANTS

Fig. 21. Ex-voto conservé a San
Giorgio di Origlio (TT), Agression,
peinture & huile, 60 x 43 cm,
XVIIE siecle (tiré de Piero Bianconi,
Ex woto del Ticino, Locarno,
Armando Dado, 1980, p. 165).

doivent garantir la paix avec les dmes des trépassés — qui
autrement peuvent revenir et hanter les humains. Clest
dans cette perspective que I'on peut interpréter une cou-
tume trés particuliére qu'Albert Hauser décrit pour la cam-
pagne fribourgeoise: celle du «petit tribunal », par laquelle
la population du village se réunit aprés un déces pour juger
les mérites et les fautes du défunt?>.

Dans plusieurs cas, cette paix avec les défunts devient
une fonction publique: en 1763, les députés du bourg de
Lugano décident 2 'unanimité «de faire un Office général

35. Hauser 1994, p. 27.

61

dans église du vénérable Hopital au soulagement des mes
du Purgatoire et pour implorer la sérénité du temps» 3.
Ce lien, que l'on retrouve dans d’autres documents de
I'époque, entre les Ames du purgatoire, la nature et la mé-
téorologie est typique de la religiosité baroque. Il explique
en partie la dimension collective liée dans les pays catho-
liques aux cultes des morts en général: tous les actes exté-
rieurs —y compris le sacrement de I'extréme-onction — sont

36. Cité dans Bordoni 1971, p. 141. Dans le Mendrisiotto, c’étaient
les organisations du district (pieve) de Balerna qui préparaient un office
annuel pour les morts: Medici 1964, p. 123.



LE MARBRE ET LA POUSSIERE

CAR 143

longtemps soulignés par le son de la cloche et une partici-
pation de la communauté?”. De plus en plus les confréries,
qui se multiplient aux XVII¢ et XVIII® siécles, assument

un rdle actif et central dans les cultes mortuaires. C’est
surtout le cas pour les confréries de la bonne mort, nom-
breuses depuis le Moyen Age au sud des Alpes, mais aussi
de la plupart des confréries locales, pour lesquelles la parti-
cipation aux funérailles des membres et 'accompagnement
pendant le trépas représentaient des obligations inscrites
dans les statuts3®.

37. Hauser 1994, p. 19.
38. Dans certaines communes, comme a Sonvico, chaque chef de
maison avait 'obligation de participer aux enterrements des habitants

du village: Spinelli 1976, p. 87.

Fig. 22. Ex-voto conservé a Santa
Maria di Campagna, & Maggia
(TY), Femme tombée dans le tor-
rent, par Giovanni Antonio Vanoni
(1810-1886), huile sur toile, 59 x
48 cm (tiré de Piero Bianconi, Ex
wvoto del Ticino, Locarno, Armando

Dads, 1980, p. 67).

Naturellement ces rituels extérieurs sont trés critiqués
par les réformés?, et dans les régions confessionnelles
mixtes de la campagne fribourgeoise et vaudoise, ces di-
vergences provoquaient parfois des problémes“®. Dans
I'espace protestant, les symboles extérieurs tels que les os-
suaires sont éliminés ou affectés a d’autres buts — comme
Riimlingen (BL), ol 'ossuaire devient un magasin pour le
blé 4. Les croix, les lanternes, les troncs pour les aumdnes,
I'eau bénite sont €loignés des cimetiéres.

39. Dans la perspective protestante, Elie Bertrand écrivait A propos des
temples réformés: «Je pars d’un premier principe, cest que les églises
des protestants ne doivent pas servir au spectacle comme celles des
catholiques romains...» (Bertrand, Elie, «Sur la construction et 'amé-
nagement intérieur d’une église destinée a I'usage des protestants», in
Journal helve’tz'que, février 1755, cité dans Grandjean 1988, p. 6).

40. Hauser 1994, p. 13; Pfister 2007, pp. 267-268.

41. Hauser 1994, p. 42.



CULTURES CONFESSIONNELLES DE LA MORT: TEMPS ET ESPACES CATHOLIQUES ET PROTESTANTS

Dans les régions catholiques, au contraire, I'aspect
spectaculaire de la religiosité baroque s'accentue fortement
aux XVII¢ et XVIII® siecles 2. Les signes se multiplient et
acquicrent des formes plus sophistiquées. Les ossuaires sont
construits, rebatis ou décorés, les colonnes et les tombes de
famille deviennent plus monumentales, les croix — parfois
sur des colonnes — se multiplient. Les croix ont dans cette
perspective une fonction symbolique et identitaire cen-
trale: dans les zones confessionnelles mixtes, elles différen-
cient les cimetiéres catholiques par rapport aux réformés;
méme dans les villages de montagne, on les retrouve au
XVIII® siecle dans des formes recherchées.

Les enterrements deviennent de plus en plus des
représentations impressionnantes du prestige du défunt et
de sa famille, et provoquent parfois des coflits qui semblent
exorbitants A certains contemporains 3. On observe donc
une économie complexe de la mort et du salut, qui mobi-
lise des capitaux de plus en plus importants. Les fonda-
tions de messes et les chapellenies se multiplient, méme si
elles entrent souvent en crise aprés quelques générations:
au XVIII€ siécle, les curés se plaignent souvent de leur in-
suffisance. Des confréries spécialisées — celle de la bonne
mort ou d’autres — jouent un réle trés important dans
cette économie du salut, parfois en conflit avec les curés
et les autorités; les legs et les testaments, les donations 4
Iéglise ont souvent une signification semblable, celle de
faciliter ou accélérer 'acces du donateur ou de la donatrice
au paradis.

En méme temps, des intéréts économiques concrets et
puissants soutiennent cette économie du salut, puisque
ceux-ci présentent d’innombrables possibilités de manifes-
tation du pouvoir et de la richesse: ils permettent donc,
dans des termes actuels, une activité de «sponsoring» tres
importante dans les sociétés catholiques.

Le prestige et le pouvoir de la dynastie peuvent étre
manifestés par exemple dans la construction de tombes
de famille monumentales — comme on les observe dans
de nombreux cimetiéres tessinois, valaisans ou italiens;
dans des funérailles pompeuses et spectaculaires, ou bien
encore dans des fondations de famille avec des chapelains
et quelques fois des chapelles privées. De ce point de vue,
les formes catholiques représentent plus directement les
tendances aristocratiques qui saffirment dans les cantons

suisses aux XVII¢ et XVIII® siccles.

42. Hersche 2006, pp. 569-587. Selon Frédéric I1 de Prusse (1746):
«Les deux Tiers de la Suisse sont réformés. Un Tiers est catholique. Ces
réformés ressemblent aux presbytériens d’Angleterre par leur rigidité et
les catholiques sont aussi superstitieux que les Espagnols. » Cité dans Im
Hof 1982, p. 119.

43. Hersche 2006, p. 574.

63

Rapprochement ou distance ?
Mutations aux XVII® et XVIII® siecles

Naturellement, les différences entre les deux confessions
pouvaient étre moins dramatiques dans la pratique que
dans la théorie. Dans les villes protestantes, les témoins
relatent au XVIII® siecle des funérailles trés pompeuses et
coliteuses, qui peuvent donc étre comparées aux coutumes
catholiques*4. Cette ostentation souléve néanmoins les
critiques des pasteurs et des autorités, qui dans certains
cas essayent de limiter les dépenses et le nombre des par-
ticipants **. La «confessionnalisation», I'organisation de
sociétés confessionnelles distinctes et disciplinées, est sut-
tout un phénomene de la fin du XVI¢ et du XVII® siecle.
Par la suite, des transformations importantes surviennent
dans la vie religieuse, et cela dans les deux camps confes-
sionnels. Chez les protestants, la nouvelle orthodoxie et
le piétisme prennent une certaine distance par rapport 4
austérité et a la sobriéeé des péres de la Réforme, en lais-
sant plus de place a certaines expressions du sentiment et
aux manifestations extérieures. C'est a cette époque que
Pon observe un certain retour a I'expression dramatique
de la douleur, a la commémoration et 2 la représentation
personnelle et sociale dans les monuments funéraires.

Du c6té catholique, les Lumiéres et certaines tendances
de réforme & lintérieur de I'église multiplieront les cri-
tiques face 4 une religiosité populaire désormais considé-
rée comme superficielle, voire superstitieuse, et contre les
manifestations extérieures excessives“®. On pourrait voir
dans cette évolution un certain rapprochement des deux
confessions, soumises 4 une critique rationnelle et a cer-
taines tendances de sécularisation. Toutefois des différences
subsistent. En effet, il ne faut pas exagérer I'influence des
idées de réforme politique et religieuse, surtout sur les
masses rurales catholiques?’. Les interventions dans les
coutumes religieuses en Autriche ou en Italie soulévent de
nombreuses résistances, et des phénomeénes semblables se
produisent sous la République helvétique #8. Du reste, & la
fin de 'Ancien Régime, face 4 la menace de la Révolution
francaise, I'Eglise catholique préne activement un certain
retour & des formes traditionnelles et spectaculaires de
vie religieuse, au point que plusieurs historiens ont parlé

44. 1lli 1992, pp. 138-142; tandis qua Berne les voyageurs nous
renseignent sur des enterrements qui se déroulaient en 1776 «sans
grandes cérémonies»: Hersche 2006, p. 574.

45. Hauser 1994, pp. 71-72.

46. Hersche, Peter, «Die religiosen Reformen der Aufklirung als
Antibarock», in Hersche 2006, pp. 952 et ss.

47. Goujard 2004, pp. 183-220.

48. Voir p. ex. Hersche, Peter, « Der Widerstand gegen die Reformen »,
in Hersche 2006, pp. 1013 et ss.; Turi 1969 ; Sinisi 1985.



LE MARBRE ET LA POUSSIERE

CAR 143

d’un processus de «reconguista» catholique dans les cam-
pagnes. Dans 'Ttalie du Nord et dans les cantons catho-
liques suisses les miracles se multiplient & cette époque
de troubles politiques, en méme temps que s'intensifie la
diffusion de littérature et d’images sacrées.

Au début du XIXe siecle, les différences entre société
catholique et protestante restent donc profondes: un signe
de cette différence est l'attitude des deux confessions face
aux innovations de la République helvétique#°. Catho-
liques et protestants se percevaient aussi de facon diffé-
rente, renouvelant des identités spécifiques divergentes°.
Ce clivage culturel n’est pas compréhensible sans considé-
rer les espaces et les temps différents sur lesquels reposent
les deux confessions.

Temps et espace sont les critéres généraux d’ordre qui
permettent aux XVI¢ et XVII® siecles une organisation de
ce que Ulrich Pfister a défini comme «universalistischen
und systematisierten Glaubensinbalten»®': en ce sens ils
structurent les oppositions et les conflits entre les confes-
sions. Depuis la fin du XVII¢ siécle, avec une certaine
pacification entre les deux camps, la rigidité des opposi-
tions diminue ?; les conceptions différentes de I'espace et
du temps restent toutefois des structures de référence qui
influencent encore au XIX¢ siécle la lutte politique et les
débats culturels. Les conflits entre libéraux et catholiques-
conservateurs, la guerre du Sonderbund et le Kulturkampf
montrent a quel point les différences entre réformés et
catholiques ont influencé I'histoire suisse contemporaine.

49. Guzzi-Heeb 1993, pp. 84-104.
50. Altermatt 1994, pp. 10-44.
51. Pfister 2007, p. 258.

52. Ibidem, p. 310.

64



	Cultures confessionnelles de la mort : temps et espaces catholiques et protestants

