
Zeitschrift: Cahiers d'archéologie romande

Herausgeber: Bibliothèque Historique Vaudoise

Band: 143 (2013)

Artikel: Les pratiques funéraires de l'aristocratie vaudoise au Moyen Age

Autor: Andenmatten, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les pratiques funéraires de l'aristocratie vaudoise
au Moyen Age

BernardAndenmatten

Parmi les différents discours, verbalisés ou figurés, élaborés

par la société médiévale, celui concernant les traditions
funéraires de la noblesse est relativement prolixe: alors

que de nombreux tombeaux, enfeus et dalles funéraires

sont encore visibles, les archives contiennent en abondance

des documents de toutes sortes (donations,
testaments, nécrologes), pour la plupart encore inédits, qui
nous rapportent les volontés des défunts relatives à leur
choix funéraire. Interroger cette documentation devrait
ainsi permettre de mieux cerner les rapports entre l'Eglise
et la société laïque, l'identité de l'individu au sein de sa

parenté ou encore les différentes étapes de l'affirmation
d'une conscience aristocratique. Si les sources sont
prometteuses, elles n'en comportent pas moins certaines
difficultés d'interprétation, étant presque toutes, jusqu'à la fin
du Moyen Age, d'origine et de tradition ecclésiastiques.

Empreints par ailleurs d'une forte volonté légitimatrice,
ces textes ont tendance à mettre en évidence les constances
et surtout l'ancienneté de certains usages funéraires
spécifiques, alors même qu'une analyse attentive aura plutôt

tendance à en faire ressortir l'aspect discontinu, voire
même leurs caractéristiques innovatrices, au risque d'en
voiler les éventuelles logiques sous-jacentes. Les pages qui
suivent sont une première réflexion sur les traditions funéraires

de la noblesse vaudoise1. L'étude de ces dernières
s'insère dans une problématique plus vaste, qui étudie les

structures familiales et l'identité nobiliaire de l'aristocratie
du Pays de Vaud médiéval, du XIe au XVe siècle2. Cette
recherche est loin d'être achevée et les cas cités, provenant

1. Cette thématique avait été amorcée dans Rouiller 1993, dont
certains éléments ont été repris dans Rouiller 1994 et Rouiller 1997a.
2. Ce projet, mené depuis plusieurs années, doit déboucher sur une

monographie générale; parmi les études ponctuelles portant sur
certaines familles, voir Andenmatcen 2005, Andenmatten 2007 et

Andenmatten 2008; voir aussi les articles consacrés aux monastères

vaudois, en particulier Andenmatten 2002, Andenmatten 2006a et
Andenmatten 2006b.

de quelques familles déjà étudiées (Grandson, La Sarraz,

Estavayer, Billens, Gruyère) n'ont pas forcément une
valeur paradigmatique absolue.

Cimetière anonyme, chapelle funéraire
et nécropole domestique : l'appropriation

de l'espace ecclésial par les laïcs

En Pays de Vaud, les sépultures sont restées probablement
longtemps anonymes, même celles des élites aristocratiques,

du moins si l'on en juge d'après l'absence de mention

explicite dans les sources. Il est certain en tout cas

que les nombreuses donations aristocratiques pro anima
du XIIe siècle, effectuées en faveur d'institutions monastiques,

ne comprennent guère de précisions concernant
des élections de sépultures et sont dépourvues de détails
relatifs à la constitution d'une tradition funéraire définie,
matérialisée notamment par l'érection de monuments
spécifiques. Le Pays de Vaud suit en ce sens les usages
constatés ailleurs dans l'Occident médiéval, où la règle
en matière funéraire a longtemps été l'indifférenciation,
celle-ci n'étant toutefois pas synonyme d'indifférence3.
Ensevelis dans le cimetière, espace clos et consacré, les

morts constituaient le groupe anonyme des ancêtres, les

antecessores, dont la référence était essentielle à l'élaboration

de la mémoire collective et à la pérennité de l'ordre
social4. Lorsqu'Ulric, seigneur de Cossonay, donna en mai
1096 l'église de Cossonay aux moines de Romainmôtier,
il précisa, pour mieux souligner la légitimité de ses droits,

3. Lauwers 1996a et Lauwers 1996b; Lauwers 1997.
4. Lauwers 2005. On ne dispose malheureusement pas, pour le Pays
de Vaud, d'une étude archéologique systématique des cimetières médiévaux

qui en préciserait la genèse, notamment en relation avec le

regroupement de l'habitac et le développement des cadres seigneuriaux, qu'il
s'agisse des sites fortifiés ou des églises paroissiales.



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

Fig. 2. Lausanne, église Saint-

François, chapelle de Billens (sur la

gauche) (Photo Karina Queijo).

qu'il la détenait «pacifiquement depuis son grand-père
et son arrière-grand-père», sans pour autant nommer ces

derniers 5. Au cours du XIIe siècle, on commence cependant

à trouver des allusions à des sépultures de nobles
dans des monastères, comme celles de certains Grandson à

Romainmôtier, mais sans aucune précision sur l'aspect des

tombes ou même leur emplacement6.
Il faut attendre le début du XIIIe siècle pour rencontrer

certaines allusions, au demeurant bien vagues, faisant état
de marques d'estime particulières accordées à un défunt,
ainsi ce Gaucher de Monnet, familier du comte Guillaume
de Mâcon, qui fut «honorablement» enseveli en 1218

par les moines de Romainmôtier dans leur monastère7.

Quelques années plus tard, en 1235, Ebal III de Grandson-
La Sarraz passa une transaction avec les chanoines de

l'abbaye prémontrée du Lac de Joux, leur donnant une rente
d'un muid de froment et désirant en échange que les frères

«entretiennent une lampe pour qu'elle brille à perpétuité
devant la porte du monastère, soit du côté du cloître à la
sortie du dortoir, endroit dans lequel j'ai proposé que mon
corps et celui de mon épouse soient ensevelis»8. Si Ebal
manifeste ainsi son désir de marquer son souvenir et celui
de son épouse au sein du monastère, il n'entend pas en

5. «... ecclesiam de Cochoniaco [...] que est fundata in proprio allodio
meo, quod habeo in pace ab avo et ab atavo usque in présentent diem »

(Charrière 1865, p. 255).
6. Charrière 1866, pp. 115-116, doc. 36, et p. 118, doc. 39.
7. Cartulaire de Romainmôtier 1841-1844, p. 531.
8. Rouiller 1994, pp. 146-147, doc. 30.

investir l'espace le plus sacré, à savoir l'église et le chœur, se

contentant de «proposer» un endroit spécifique.
La documentation testamentaire, qui émerge durant la

seconde moitié du XIIIe siècle avant de se multiplier à partir
des années 1300, n'offre pas seulement le témoignage

de nouvelles formes juridiques9. Expression de volontés
individuelles plus affirmées, elle éclaire de façon toujours
plus nette, dans la problématique qui nous occupe,
l'investissement par les laïcs de l'espace ecclésial, même si les

précisions topographiques préoccupent souvent moins les

testateurs et les testatrices que les prestations liturgiques
escomptées en échange de leurs donations pieuses. Le
XIVe siècle voit ainsi émerger plusieurs chapelles familiales

à vocation funéraire, dont certaines sont encore bien
visibles aujourd'hui. Considérée comme le plus important

édifice de ce type du Pays de Vaud médiéval, la
chapelle de la famille de Billens à l'église Saint-François de
Lausanne remonterait, selon des critères stylistiques, au
premier quart du XIVe siècle10 (fig. 2). Par sa visibilité
dans le décor urbain, cet édifice aménagé dans le flanc
nord de la nef témoigne de l'ascension sociale de cette
famille de petits chevaliers ruraux originaires de la région de
Romont et de la réussite de leur récente implantation dans
le plus dynamique des quartiers lausannois. Les élections
de sépulture exprimées dans les testaments permettent de

9. Poudret 2002, pp. 193-199.
10. Grandjean 1965, pp. 188, 222-224, 233-234; Huguenin,
Doepper, Feihl (1998, p. 23) n'amènent pas d'élément plus précis quant
à la datation de la chapelle.

26



LES PRATIQUES FUNÉRAIRES DE L'ARISTOCRATIE VAUDOISE AU MOYEN AGE

Fig. 3. Lausanne, cathédrale,
monument d'Othon Ier de Grandson

(t 1328), dessiné par Johann
Rudolf Rahn, 1860
(Zentralbibliothek Zürich, Graphische
Sammlung und Fotoarchiv, Nach-
lass Rahn, Mappe XLV, f°24).

mesurer la rapidité avec laquelle les Billens passèrent du
cimetière à la chapelle intérieure, nécropole familiale qui
rassemblait pour leur dernier sommeil les membres d'une
famille prolifique aux possessions dispersées entre la vallée
de la Glane, le Lavaux et le Chablais n. Dans ses dernières
volontés dictées le 20 août 1299, Nantelme souhaita être

enseveli dans le cimetière des frères mineurs de Lausanne
à côté de son père Rodolphe, décédé deux ans auparavant
et qui avait été le principal artisan du transfert des intérêts
des Billens à Lausanne et dans le Lavaux12. En 1325, son
deuxième fils, Nicolas, choisit lui aussi d'être enterré avec

son père « dans l'église des frères mineurs de St-François de

Lausanne», sans que l'on puisse déterminer avec précision
si le terme renvoie à l'édifice ou doit être compris de façon
plus générique13. On retrouve la même formulation cinq
ans plus tard dans le testament d'un troisième frère, Jean,

qui ajoute cependant que les franciscains devront célébrer

un anniversaire «in capella nostra dicte ecclesie», ce qui
laisse supposer l'installation de l'ensemble des sépultures
familiales dans la chapelle familiale14 (cat. vd-65).

11. Andenmatten 2007.
12. Sépulture «in cimisterio fratrum minorum Lausannensium, in loco

dicti cimisterii in quo sepultumfuit corpus dictipatris mei » (ACV, C XVI
25/24).
13. «Sepulturam meam eligo in ecclesia fratrum minorum Lausannensium

cum pâtre meo predicto... Item volo quod sepidtura mea bene et hono-

rabiliter fiat per heredes meos secundum statum meum» (AEF, Archives

commissariales, Romont 112).
14. AEF, Archives commissariales, Gruyère 272, 28 juin 1330: «in
capella nostra dicte ecclesie».

Ce passage du cimetière à la chapelle intérieure n'a

cependant pas été systématique et certaines familles nobles

pouvaient tout aussi bien, du moins dans un premier
temps, se contenter du cimetière, mais en un lieu dont
la visibilité contrastait avec l'anonymat des époques
antérieures. Ainsi Marguerite de Villars, dame de Cossonay,
fait-elle allusion en 1307 à la galerie ou bas-côté familial
(ala nostra), situé au cimetière de Cossonay15. Quelques
années plus tard, les Cossonay bénéficieront à l'intérieur
de l'église d'une chapelle funéraire, qui abritera par la
suite un tombeau monumental dont certaines traces ont
pu être retrouvées16. Certains cimetières et a fortiori les

cloîtres des établissements monastiques ont cependant

pu fonctionner pendant longtemps comme de fort honorables

lieux pour des sépultures aristocratiques, ainsi le
cloître du Lac de Joux pour les sires de La Sarraz17 ou

15. Elle donne 7 sous de cens « ad tenendum et manutenendum unum
[sic] lampadem cum oleo lampadis in perpetuum in ecclesia Beati Pauli de

Cossonay ante altare Beate Marie Virginis pro eo et hac de causa quod ala

nostra de Cossonayfacta et sita est in cimisterio de Cossonay » (ACV, C IX
c 2, février 1306 [en lait 1307]) ; ce passage n'est pas très clair, mais on
peut supposer une distinction entre la sépulture des Cossonay à l'extérieur,

dans le cimetière, et la lampe qui doit brûler à l'intérieur devant
l'autel de la Vierge; voir aussi Rouiller 1993, pp. 82-83.
16. Rouiller 1997a, pp. 437-438. Ce passage de l'ala cimitériale à

la chapelle intérieure reste cependant problématique en raison de

l'ambiguïté de la formulation de certains documents.
17. Le passage des La Sarraz du cloître de l'abbaye du Lac de Joux à une
chapelle intérieure est postérieur à 1307 mais probablement antérieur
à 1371, voir la discussion et les références dans Rouiller 1994, pp. 231-
235, même si des doutes peuvent subsister: l'expression «in ecclesia»

27



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

le cimetière de l'abbaye cistercienne de Bonmont pour les

seigneurs d'Aubonne18. En revanche, certains laïcs

d'exception ont pu pénétrer fort avant dans l'espace ecclésial

et accéder jusqu'au chœur liturgique, ainsi que l'atteste

l'exemple fameux d'Othon Ier de Grandson (f 1328), dont
le monumental tombeau est toujours visible aujourd'hui
à son emplacement originel, à proximité immédiate du
maître-autel de la cathédrale de Lausanne 19 (fig. 3). Un cas

particulièrement significatif d'investissement de l'espace
ecclésial est représenté par la famille de Colombier à

l'abbaye cistercienne de Montheron, bien attesté par un document

exceptionnel: un mémoire rédigé par un moine de
1 abbaye au début du XVIe siècle, qui dresse la généalogie
familiale — organisée en ligne masculine descendante - des

Colombier enterrés dans l'église abbatiale20. La plus
ancienne sépulture attestée à Montheron est celle de Jeanne,
fille de Richard de Saint-Martin du Chêne, qui avait choisi

par son testament de 1356 d'être enterrée dans le cloître21.

D'après le mémoire, on apprend pourtant que sa sépulture

était en réalité située au côté de son mari Humbert
(t 1385) et des deux autres femmes de ce dernier, devant
l'autel Saint-Barthélemy22. Son fils, François II (f 1402)
se fera enterrer «dans le tombeau des Colombier que l'on
venait de construire devant le grand autel » 23. Au début du
XVe siècle, ces nobles parvenus qu'étaient somme toute
les Colombier étaient ainsi arrivés en deux générations
devant le chœur d'une ancienne et riche abbaye cistercienne
fondée au XIIe siècle.

Le mémoire rédigé par le moine de Montheron au
début du XVIe siècle semble consacrer, dans tous les sens
du terme, ce voisinage étroit des laïcs avec le sacré sacerdotal,

que le programme grégorien des XIe-XIIe siècles
s'était plutôt employé à éviter. A l'époque de rédaction

désigne-t-elle uniquement l'édifice ou plus généralement l'ensemble du
complexe abbatial, ce qui inclurait dans ce cas le cloître et ne suffirait pas
à prouver un transfert à l'intérieur? Le terme de «capella Grandissoni»
est en tout cas explicitement employé le 15 mars 1500/1501 (ACV, C
Xc654).
18. Testament de Jean, coseigneur d'Aubonne, du 18 mai 1350, qui
élit sépulture « in cimisterio seu tumulo nobilis viri domini Iohannispatris
sui quondam» (Charrière 1870, pp. 371-373, doc. 30).
19. Sur Othon Ier de Grandson, en attendant la prochaine publication
dans les Cahiers lausannois d'histoire médiévale des actes du colloque
de Lausanne-La Lance des 23-24 juin 2011, voir la notice détaillée qui
est consacrée à son tombeau dans Destins de pierre 2006, pp. 154-159,
et De Gregorio, Imperiale 2010.
20. ÄVL, Montheron 110 bis; ce document a déjà été analysé à

plusieurs reprises, voir en dernier lieu, avec bibliographie antérieure,
Rouiller 1995.
21. ACV, CXVI 56/1, 28 novembre 1356.
22. Rouiller 1995, p. 53.
23. Ibidem, p. 54; «... et voluit sepelliri in isto monasterio in sepulcro
predecessorum suorum ante magnum altare» (AVL, Montheron 142,
transcrit dans Rouiller 1993, p. 183).

du mémoire pourtant, cette proximité était justement en
train de se déliter, puisque les Colombier abandonnèrent
vers 1509 l'abbaye cistercienne pour se faire ensevelir dans

l'église paroissiale de Vullierens, qui avait été érigée en
collégiale en 1502 24. Il ne s'agit pas là d'une péripétie isolée,
mais au contraire d'une tendance très générale, qui voit
se réaliser une identité spatiale toujours plus accentuée

entre nécropole dynastique et résidence seigneuriale. On
assiste ainsi à la domestication de l'espace funéraire par
la création de collégiales ou de chapelles, situées à l'intérieur,

ou du moins à proximité immédiate, de l'habitation
familiale25. Si l'Escorial de Philippe II d'Espagne, véritable
palais-tombeau, est certainement la manifestation la plus
spectaculaire de ce concept, on en trouve maintes manifestations

dès la fin du Moyen Age dans l'ensemble de

l'aristocratie, qu'elle soit royale, princière ou plus modestement
seigneuriale, à l'image justement des Colombier.

C'est ainsi qu'à partir du début du XVe siècle, les ducs de

Savoie délaissèrent l'abbaye cistercienne de Hautecombe,
où leurs ancêtres étaient enterrés depuis le XIIIe siècle,

pour établir, après un parcours erratique qui dura près de

150 ans, leur caveau funèbre dans la cathédrale de Turin
qu'ils avaient littéralement intégrée dans leur palais, édifié
après la stabilisation de leur capitale dans la ville piémon-
taise au milieu du XVIe siècle26. Dans l'espace romand,
les comtes de Gruyère, qui avaient d'abord établi leur
dernière demeure au prieuré clunisien de Rougemont et

qui avaient fondé au début du XIVe siècle la chartreuse de

La Part-Dieu où certains d'entre eux avaient été ensevelis,

se firent enterrer à partir du début du XVe siècle dans
la chapelle Saint-Michel située dans l'église paroissiale de

Gruyères, à proximité immédiate de leur château27. Dès
les années 1430, les seigneurs de La Sarraz abandonnèrent
eux aussi l'abbaye du Lac de Joux et élurent sépulture dans
la chapelle Saint-Antoine, située au pied de leur château28.

Le défunt et sa parenté : ancêtres,

conjoints et descendants

A l'heure de choisir sa dernière demeure, le testateur,
souvent à l'agonie, est en principe libre de sa décision, du
moins d'un strict point de vue juridique29. Pourtant, à

l'instar de toute pratique publique liée à la mort, les choix

24. Rouiller 1995, pp. 57-58.
25. Nobler 2009.
26. Andenmatten, Ripart 2003.
27. Boschetti 1999 et Andenmatten 2005, pp. 12-13.
28. Rouiller 1994, pp. 238-242.
29. Renvois à des exemples romands et aux principales sources
canoniques dans Poudret 2002, pp. 217-220.

28



LES PRATIQUES FUNÉRAIRES DE L'ARISTOCRATIE VAUDOISE AU MOYEN AGE

funéraires reflètent d'abord les relations sociales entretenues

par les vivants et tout particulièrement celles qui
résultent des liens de parenté. L'entourage familial du défunt
peut donc être considéré comme une évocation plus ou
moins précise des principes structurant le lignage aristocratique

où interviennent, selon des proportions à établir de

cas en cas, aussi bien les contraintes résultant du poids de
la tradition que des innovations nées de choix personnels.

Ainsi que l'évoquent de nombreux testaments, le défunt,
notamment masculin, désire avant tout rejoindre ses

ancêtres (antecessores ou predecessores), qui reposent déjà dans
le sepulcrumpatrium pour reprendre le lexique scripturaire
qui a inspiré les médiévaux30. Cette insistance du formulaire,

qui met en évidence l'ancienneté et la stabilité de la

tradition ainsi que, de manière explicite, sa composante
masculine, a pour effet de renforcer l'impression d'une
parenté très tôt structurée sur un mode essentiellement

agnatique, fondée sur une succession linéaire, masculine
et dotée d'une mémoire longue. La plupart des recherches

sur la parenté médiévale ont passablement remis en cause

cette vision; elles insistent sur l'importance de l'alliance
et relativisent l'ampleur de la mémoire généalogique dont
auraient été dotées les familles aristocratiques31.

Sans anticiper ici les résultats de la recherche annoncée
plus haut, relevons que l'aristocratie vaudoise ne différait
probablement guère de ce modèle. Comme on l'a vu, la

mémoire généalogique était relativement courte, en tout
cas bien inférieure à celle produite par les reconstitutions
érudites qui permettent assez aisément de remonter, pour
les principales familles seigneuriales vaudoises, au milieu
du XIIe siècle, voire au-delà32. De fait, ce n'est guère qu'au
XIVe siècle que l'on voit émerger certaines liturgies funéraires

relativement élaborées, formulant explicitement la

prise en compte de la parenté, dénommée avec plus ou
moins de précision.

En 1349, un accord fut ainsi conclu entre l'abbaye
prémontrée du Lac de Joux et François de La Sarraz, au
terme duquel l'abbaye recevait une rente de 50 livres
annuelles et s'engageait en échange à un certain nombre de

prestations liturgiques en faveur des seigneurs bienfaiteurs,

notamment la célébration de deux messes de requiem par
jour et surtout une procession sur la tombe des seigneurs
de La Sarraz avec aspersion d'eau bénite. Celle-ci aura lieu
chaque lundi, qui était devenu au cours du XIIIe siècle le

jour traditionnellement consacré à la commémoration des

30. Sur ces pratiques ainsi que leurs fondements scripturaires et

patristiques, voir les travaux de Lauwers.
31. Notamment Guerreau-Jalabert, Le Jan, Morsel 2002.
32. Sur l'aristocratie vaudoise durant les XIe-XIIe siècles, voir
Castelnuovo 1994.

trépassés33. Si le principe d'une contrepartie liturgique est
évidemment banal et ancien, la nouveauté relative de cet
acte réside dans la profusion des détails contractuels. Dans
le cas présent, leur mise par écrit était probablement
ressentie comme nécessaire, à cause de la récente cession en
faveur des Savoie (en 1344) des droits d'avouerie détenus

par les seigneurs de La Sarraz sur l'abbaye, mais surtout
en raison de la Peste noire de l'hiver 1348-1349, dont la
virulence épidémique menaçait de rompre la transmission
orale de prescriptions traditionnelles.

Vingt ans plus tard, ce même souci se retrouve dans les

actes par lesquels Guillaume de Grandson organisa en 1372
une véritable liturgie familiale associant de façon très
équilibrée les trois fondations de son grand-oncle Othon Ier

(f 1328). Chaque année, le 3 novembre, deux moines
du prieuré bénédictin Saint-Jean-Baptiste de Grandson

accompagnés de deux chartreux de La Lance devaient se

rendre au couvent franciscain et prier avec les frères pour le

repos de l'âme des Grandson34. Deux jours plus tard, nous
apprend le cartulaire de La Lance, ce sont les chartreux
qui accueillaient deux frères mineurs et deux bénédictins,
afin de chanter le Deprofundis autour de la tombe (tumba)
d'Othon de Grandson35. Datées toutes deux du 23 janvier
1372, les deux chartes présentent de nombreuses analogies
de formulaire et l'on peut logiquement supposer que le

prieuré bénédictin de Saint-Jean-Baptiste avait été gratifié
d'un troisième document semblable, même si ce dernier
n'a pas été retrouvé36. Outre lui-même, Guillaume énu-
mère, parmi les bénéficiaires de cette liturgie funèbre,
son père, sa mère, sa sœur, son grand-oncle paternel, soit
Othon Ier, puis il termine par sa femme, Jeanne de Vienne,
citant enfin de façon générique l'ensemble des personnes
dont il est issu 37. S'agissant de la mise en place d'une liturgie

familiale, la profondeur généalogique reste pourtant
relativement faible, puisqu'elle ne remonte pas au-delà de

l'illustre grand-oncle, fondateur des trois monastères dans
les années 1300. Une certaine inflexion agnatique peut
cependant être décelée dans la mesure où Guillaume fait
précéder les suffrages en faveur de sa femme par l'évocation
de son propre lignage.

Il ne s'agit pourtant pas d'une tendance majoritaire,
dans la mesure où plusieurs sources mettent précisément

33. Acte connu par une version tardive en français publiée dans

Gingins-La-Sarraz 1842, pp. 225-228, 30 mars 1349; sur les origines
et la diffusion des rituels du lundi comme jour des morts, voir Polo de
Beaulieu 1998, pp. 1191-1217.
34. AST, Corte, Baronnie de Vaud, mazzo 5 Sainte-Croix 3.
35. Nécrologe de la chartreuse de La Lance 1879, pp. 562-564, n° 13.
36. Andenmatten 2006b, pp. 68-69.
37. «Et omnium aliorum ex quibus germine egressus sum et ab eorum
germine egressimus» (AST, Corte, Baronnie de Vaud, mazzo 5 Sainte-
Croix 3) ; «et omnium aliorum ex quibusgremio egressus sum » (Nécrologe
de la chartreuse de La Lance 1879, p. 563).

29



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

Fig. 4. La Sarraz, chapelle Saint-

Antoine, monument de François Ier

de La Sarraz, détail du transi (Photo
Nathalie Desarzens).

en exergue, en fait d'inventeurs de traditions funéraires,
des couples. Tout en reconnaissant aux hommes et aux
femmes une égale liberté de choix en matière de sépulture,
le droit canon médiéval préconisait en effet, sur la base de

l'exemple fondateur d'Abraham et de Sara (Genèse XXIII),
le modèle scripturaire du tombeau conjugal38. On en
retrouve un écho dans l'exemple cité plus haut d'Ebal III de

Grandson-La Sarraz qui demanda en 1235 à être enseveli

avec sa femme à la sortie du dortoir39. De même, si le

fameux gisant de La Sarraz est à juste titre célèbre pour sa

représentation macabre d'un défunt en voie de décomposition,

il n'en reste pas moins dominé par deux hommes et
deux femmes vivants, évocation de deux couples, même si

les identifications précises restent problématiques (fig. 4,
15)40. Quant au principal promoteur de la sépulture des

Colombier à Montheron, le « bon et gros bailli» Humbert,
il reposait devant l'autel Saint-Barthélemy, en véritable

patriarche, entouré de ses trois épouses41.

38. Lauwers 1996b; voir aussi Corpus iuris canonici 1881, col. 548-551.
39. Rouiller 1994, pp. 146-147, doc. 30.
40. Sur ce monument, voir la mise au point de Nathalie Desarzens
dans le second volume de cet ouvrage, avec bibliographie antérieure
(cat. vd-64) ; sans avancer ici une interprétation définitive quant à

l'identification des personnages, il est ainsi évident que le monument
célèbre les fructueuses alliances conclues au XIVe siècle par les La Sarraz

avec la Maison d'Oron, comme l'indique la présence des armes de cette
famille sur le cimier de l'un des heaumes situés aujourd'hui à l'arrière-
plan du monument.
41. «[...] qui cognominatus est bonus etgrossus baillivus [...]. Et habuit
iste nobilis Humbertus mulieres très, cum quibus voluit sepeliri in isto mo-
nasterio et ante altare Sancti Bartholomei » (AVL, Montheron 110 bis

transcrit dans Rouiller 1993, p. 180).

En réalité, ce dernier cas de figure devait être assez

exceptionnel, puisque les approches démographiques de

la noblesse médiévale ont plutôt tendance à souligner le

cas inverse, à savoir une majorité de veuves, ayant parfois
été mariées à plusieurs reprises, sur les veufs42. Plus
généralement, dans un milieu aristocratique où l'hypergamie,
c'est-à-dire une certaine supériorité sociale de la famille de

l'épouse sur celle de son mari, était la tendance majoritaire,
la femme pouvait se retrouver, au moins théoriquement,
face à une diversité de choix supérieure à celle qui s'offrait
à son mari : où élire le lieu de son dernier sommeil Dans
sa famille d'origine ou dans sa famille d'alliance et, le cas

échéant, auprès duquel de ses maris successifs

Pour les célibataires héritières de la seigneurie paternelle,
le choix de la sépulture familiale s'imposait évidemment,
à l'exemple d'Elinode Alamandi, codame de Coppet, qui
choisit en 1379 de rejoindre le tombeau familial établi
dans l'abbaye cistercienne de Bonmont43. Mais une
prédilection pour la famille d'origine pouvait aussi être le
fait de femmes mariées, notamment en cas d'hypergamie
manifeste. Parmi ces retours post mortem dans la famille
d'origine, on peut citer les familles comtales: en 1330,
Marguerite de Neuchâtel, veuve du donzel Jean de Blonay,

42. Cette majorité de veuves s'explique par plusieurs facteurs, comme
l'âge précoce des filles au moment du premier mariage et la mortalité
élevée des hommes issus de la noblesse en raison des aléas de la vie
militaire ; une étude précise du régime démographique de la population
nobiliaire vaudoise reste toutefois à entreprendre.
43. «In claustro abbacie Boni Montis, in tumulo et sepulturaparentum et
predecessorum suorum in quo tumulo vult corpus suum deponi et sepelliri »

(AST, Corte, Baronnie de Vaud, mazzo 6 Aubonne 34, 12 août 1379).

30



LES PRATIQUES FUNÉRAIRES DE L'ARISTOCRATIE VAUDOISE AU MOYEN AGE

souhaita se faire ensevelir à la collégiale parentale44,

comportement suivi également en 1360 par Mermette de

Gruyère, veuve de Henri de Strätligen, qui opta pour le

prieuré de Rougemont, nécropole primitive des comtes
de Gruyère45. Parfois c'est la sépulture maternelle qui
est envisagée : le 2 mars 1377, Marguerite, fille du comte
Pierre de Gruyère et veuve de Pierre de Châtillon (Vallée
d'Aoste), désira se faire ensevelir à Humilimont-Marsens,
auprès de sa mère Marguerite, héritière de la seigneurie

de Corbières qu'elle avait transmise par son mariage
aux Gruyère46. Eteinte dans sa puissance seigneuriale et
sa vitalité biologique masculine, la Maison de Corbières
survivait ainsi dans la memoria liturgique entretenue par
les chanoines prémontrés d'Humilimont autour des
tombeaux familiaux. En 1394, Nicolete, fille de Guillaume de

Montagny et d'Isabelle de Cossonay mais sans héritiers
directs, opta pour un retour dans la chapelle funéraire des

seigneurs de Cossonay, alors même que sa mère avait élu

sépulture auprès de son mari47.
Peut-être moins systématique que dans les milieux

bourgeois, comme le montre l'étude des testaments
lausannois, la sépulture auprès du mari reste en fait assez

fréquente48. Toutefois, la forte identité de la famille d'origine

a pu conduire les testatrices à des solutions, peut-être
déconcertantes à nos yeux, mais en fait pragmatiques.
C'est ainsi qu'Agnès, veuve du seigneur Ulric de Vuippens
mais issue de la prestigieuse famille des Grandson, choisit

en 1298 de rejoindre son mari dans l'abbaye prémontrée

d'Humilimont-Marsens, qui servait de nécropole
aux Vuippens, tour en désirant que son cœur soit déposé
dans le prieuré bénédictin de Grandson, aux pieds de sa

mère et de son frère49. Cette pratique de la partition du

corps apparaît particulièrement adaptée à la condition de

la femme mariée, en lui permettant d'affirmer sa double

44. Monuments de l'histoire de Neuchâtel I 1844, pp. 393-395.
45. Monuments de l'histoire du comté de Gruyère I 1867, pp. 154-155,
n°111.
46. «Deinde sepulturam meam eligo infra abbatiam seu monasterium
de Humilimonte in Ogo [...] in tumba ubi iacet nobilis domina bone

memorie domina Marguereta, mater mea quondam» (Ibidem, p. 205,
n° 136) ; publié également d'après une autre expédition dans Les

testaments des seigneurs de Challant 1974, pp. 46-56 (indiquant par erreur
1376 comme millésime, l'acte suit en fait le style de l'Annonciation).
47. Sépulture « in ecclesia parrochiali Sancti Pauli de Cossonay in capella
Beate Marie Virginis in tumulo in dicta capella existenti cum predecesso-

ribus meis» (AST, Sezioni riunite, Camerale Savoia, inv. 137, mazzo
5/2, n°4, 14e parchemin, 20 septembre 1394); l'élection de sépulture
d'Isabelle de Cossonay est citée dans une clausule testamentaire (ACV,
C XVI 188, 20 septembre 1382).
48. Pasche 1989, pp. 52-54; Lavanchy 2003, pp. 104-106.
49. AEF, HumilimontS 5, juillet 1298: «Item voloetordinoquodcorpus
meum in abbacia de Humilimonte sepeliatur, excepto corde qiiod sepeliri et

recumti [sic pour recumbi\ volo inprioratu monacorum de Grandissono ad
pedes matris mee etfratris mei ».

identité familiale ou encore d'exprimer une dévotion
particulière en faveur de tel ou tel ordre religieux50. La

multiplication des sépultures permettait d'intensifier les

célébrations liturgiques utiles au salut de l'âme mais aussi la

production de mémoire. Cette pratique n'était cependant

pas réservée aux femmes, puisqu'elle fut précisément adoptée

par l'illustre frère d'Agnès, Othon Ier de Grandson51;
condamnée par l'Eglise au début du XIVe siècle qui ne la
toléra en principe que moyennant dispense pontificale, elle

resta relativement rare en dehors de la haute aristocratie
royale et princière52.

Le milieu aristocratique connaissait aussi des cas de

veuves multiples qui, après un premier mariage conclu
dans leur prime jeunesse, avaient ensuite connu plusieurs
alliances successives, au gré des stratégies familiales mais

peut-être aussi de choix plus individuels. Acquérant
probablement au fil des années une certaine autonomie personnelle,

elles ne s'en trouvaient pas moins dans des situations
patrimoniales et peut-être aussi identitaires fort complexes,

qui se manifestent avec acuité au moment crucial du choix
funéraire. Par sa systématique et la précision de ses

dispositions, le testament (22 avril 1377) de Marguerite de

Grandson, femme du comte Rodolphe de Gruyère épousé

en troisièmes noces après Hugues de Blonay en 1341

et Pierre de Billens en 1355, reflète la conscience d'une
femme particulièrement au fait de sa position mais aussi
de ses devoirs lignagers53. Tout en élisant sépulture dans la

nécropole de sa famille d'origine, soit chez les franciscains
de Grandson, elle prend des dispositions funéraires très

précises relatives à sa seconde famille d'alliance, les Billens,
mais aucune concernant les Blonay ou les Gruyère.

Dans le même ordre d'idée, le testament dicté le 24 avril
1410 par Marguerite, fille d'Aymon d'Oron-Bossonnens,

qui avait épousé consécutivement François II de La Sarraz,

Louis II de Cossonay et François de Challant-Montjovet,
témoigne aussi bien des multiples attaches familiales de la

testatrice que de ses préférences individuelles, exprimées au
soir d'un parcours de vie probablement complexe à travers

quatre parentés successives, celle de sa naissance et celles

de ses trois familles d'alliance54. Etabli dans la chapelle
du château de Bossonnens, l'acte démontre d'abord que la

50. Gaude-Ferragu 2009, pp. 383-404.
51. Sur Othon Ier de Grandson, voir les actes du colloque de Lausanne-
La Lance, 23-24 juin 2011 (cf. note 19).
52. Sur les divisions du corps dans l'aristocratie et notamment
les tombeaux de cœur, voir Gaude-Ferragu 2005, en particulier
pp. 315-344.
53. Monuments de l'histoire du comté de Gruyère I 1867, pp. 208-212,
n° 137. L'alliance avec Hugues de Blonay est connue par une dispense
matrimoniale concédée le 5 janvier 1341 par Benoît XII, voir BenoîtXII
(1334-1342) 1910, p. 276, n°8090; pour son mariage avec Pierre de

Billens, voir Zurich 1921, p. 276.
54. Les testaments des seigneurs de Challant 1974, pp. 136-148.

31



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

testatrice ne résidait probablement pas avec son mari, issu
de la plus illustre des familles valdôtaines et très en vue à la

cour de Savoie. La répartition des donations pieuses atteste
ensuite un enracinement concentré autour de la seigneurie
de Bossonnens, dont Marguerite était l'unique héritière55.
Elle choisit d'élire sépulture auprès de son premier mari,
François de La Sarraz, enterré suivant la tradition familiale
à l'abbaye du Lac de Joux, et dont elle avait eu deux fils,
cités comme ses uniques héritiers. Elle ne fait aucune mention

de son deuxième mari, Louis II de Cossonay, ni de
leurs quatre filles, lesquelles étaient alors toutes décédées.

La valeur accordée au premier mariage dans la construction

de l'identité lignagère féminine est ici manifeste,
renforcée encore dans le cas présent par l'absence d'héritier
mâle dans les deux alliances postérieures et le décès de ses

filles. Quant à son troisième mari, François de Challant-
Montjovet, il n'est cité que pour préciser l'identité de

Marguerite et cette dernière n'avait manifestement pas
l'intention de rejoindre dans la mort un mari dont elle

s'était tenue probablement éloignée de son vivant déjà.
Le souhait de se faire enterrer avec ses enfants est une

autre spécificité des sépultures féminines. Même s'il semble

un peu paradoxal, ce choix n'est au fond pas si incongru
pour des femmes qui avaient dû voir mourir en bas âge

un certain nombre de leurs enfants, ce qui explique que
la plupart de ces derniers ne sont généralement pas désignés

nommément. Marguerite de Blonay, veuve de Fiugon
d'Estavayer, souhaite ainsi en 1403 reposer dans la chapelle
de l'Assomption de l'église Saint-Laurent d'Estavayer au
côté de sa fille Jeannette «et de ses trois autres enfants» 56.

A la même époque, Antonie, fille bâtarde de Guillaume de

Cossonay, élit sépulture «avec ses enfants défunts» dans le

cimetière de l'église paroissiale Saint-Paul de Cossonay57.
En 1430, la première élection de sépulture explicitement
attestée dans la chapelle Saint-Antoine du château de La
Sarraz est le fait de Bonne de Salins, veuve d'Aymon IV
de La Sarraz, qui veut se faire ensevelir «dans la tombe
de ses enfants»5S. La mortalité infantile n'est évidemment

pas une spécificité du début du XVe siècle et l'on peut
s'interroger sur les raisons de cette attention nouvelle portée

aux enfants dans la constitution de la mémoire funéraire.

Même s'ils ont été fortement restaurés, on pourrait

55. Charrière 1865, pp. 147 et ss.

56. «Eligo sepulturam infra ecclesiam Sancti Laurentii de Estavaye, in
capella Beate Marie Virginis iuxta tumulum quondam Iohannetefilie mee

et trium aliis liberis meis » (AEF, fonds de famille, Estavayer, carton 1381 -
1410 [9 janvier 1402-1403, daté selon le style de l'Annonciation]).
57. «... cum liberis meis defontis [sic] » (ACV, C IX c 46, 28 juin 1409,
cité dans Rouiller 1993, p. 135).
58. «Sepulturam vero corporis mei, cum anima ab eodem fuerit egressa,

eligo in cappella dominorum Sarrate, in villa Sarrate constructa, et videlicet

in sepultura seu tomba liberorum meorum quondam » (Rouiller 1994,

pp. 272-273).

éventuellement en retrouver, précisément à La Sarraz,

l'expression à travers la représentation de priants de petite
taille, aux traits juvéniles, sur le registre inférieur du
célèbre gisant (fig. 5). Il ne s'agit en tout cas pas d'une spécificité

vaudoise, puisque la représentation des enfants, voire
des petits-enfanrs, sur les tombeaux se multiplie aussi sur
des tombeaux anglais à la fin du XIVe siècle59. Relevons

par ailleurs que la représentation d'enfants vivants sur un
tombeau est ambivalente, car elle peut aussi bien signifier
une attention nouvelle portée à la mémoire des enfants
décédés en bas âge que, dans la mesure où ils sont
représentés vivants, la fécondité du lignage permettant d'assurer

sa continuité par delà les meurtrières épidémies de peste
traumatisantes de la seconde moitié du XIVe siècle.

A l'heure de leur mort, les membres de l'aristocratie
vaudoise pouvaient-ils cependant échapper à leur parenté,
dont l'excellence sociale leur avait certes assuré un prestige
matériel et symbolique mais dont les impératifs lignagers
avaient parfois dû se révéler bien contraignants? On a

vu que, nonobstant leur infériorité juridique, les femmes
semblent paradoxalement avoir joui de davantage de
possibilités, sinon de libertés, dans leur choix funéraire, à défaut
d'avoir pu s'opposer de leur vivant aux alliances conclues

pour elles afin de servir les stratégies familiales et
patrimoniales. Par ailleurs, certains hommes ont apparemment
aussi échappé à leur parenté à l'heure de choisir le lieu de
leur dernier sommeil. C'est ainsi que le cadre prestigieux de
la cathédrale de Lausanne représenta, à l'échelon régional,
un lieu parfaitement adapté à trois rejetons issus des plus
illustres familles de la noblesse vaudoise, restés célibataires

ou du moins dépourvus d'héritiers directs : Othon Ier de

Grandson, Jean de Gruyère-Montsalvens et Louis III de

Cossonay60.
Fondateur de trois établissements ecclésiastiques au

cœur de la seigneurie familiale auxquels il laissa son
cœur et peut-être ses entrailles61, Othon Ier de Grandson
(t 1328) choisit la cathédrale de Lausanne comme cadre

pour la célébration de ses obsèques et l'édification de son
somptueux tombeau, que l'on peut admirer aujourd'hui
encore à l'entrée du chœur62. En apparence, ce choix
s'explique par la condition de célibataire d'Othon, qui se

placerait ainsi en dehors de la continuité lignagère, ainsi

que par l'envergure de son parcours dans les grandes cours

59. Lachaud 2006, pp. 131-132.
60. Sur l'élection de sépulture à la cathédrale, voir Destins de pierre
2006, en particulier pp. 11-40, Huguenin, Claire, «La cathédrale
nécropole» (Huguenin 2006a); voir aussi Bach, Blondel, Bovy 1944,
spécialement p. 308.
61. Voir la publication annoncée en note 51, en particulier
Andenmatten, «La politique funéraire et ecclésiastique d'Othon Ier de
Grandson ».

62. Destins depierre 2006, en part. pp. 154-159.

32



Fig. 5. La Sarraz, chapelle Saint-
Antoine, monument de François Ier

de La Sarraz, détail des priants du
sarcophage (Photo Karina Queijo).

LES PRATIQUES FUNÉRAIRES DE L'ARISTOCRATIE VAUDOISE AU MOYEN AGE

européennes qui le situe très nettement au-dessus du reste
de l'élite aristocratique vaudoise. Des préoccupations
familiales ne sont cependant pas entièrement étrangères à ce

choix, puisque le célèbre chevalier rejoignait en fait dans le
chœur de la cathédrale ses cousins Guillaume (t 1301) et
Othon (f 1312) de Champvent ainsi que son neveu Pierre
d'Oron (f 1323) qui, tous trois évêques de Lausanne,

y avaient établi le lieu de leur dernier sommeil63. Si les

sources explicites sont rares et les identifications avec les

monuments funéraires subsistants difficiles, l'inhumation

d'un évêque dans sa cathédrale est traditionnelle et
donc très vraisemblable à Lausanne aussi, où deux gisants
épiscopaux datables des années 1300 peuvent ainsi être
attribués aux cousins d'Othon Ier de Grandson64.

Bien que marié à quatre reprises, Jean de Gruyère,
seigneur de Montsalvens et frère du comte Pierre, était

quant à lui resté fort opportunément dépourvu d'héritiers,
ce qui assura une transmission sans heurt du comté65.
Il ne suivit pas les traditions funéraires, au reste

fluctuantes, de sa famille et choisit lui aussi la cathédrale de

63. On peur y ajourer un quatrième évêque, également neveu d'Othon,
Girard de Vuippens, qui avait été évêque de Lausanne de 1302 à 1309,
mais qui fut transféré à Bâle où il mourut en 1325 et où il fut enterré
dans la cathédrale; cf. Le diocèse de Lausanne 1988, pp. 121-126 et
Schweizerische Kardinäle 1972, p. 186.
64. Voir les discussions et attributions proposées dans Destins de pierre
2006, notamment pp. 146-153.
65. Manuel généalogique I 1900, p. 90, n°34; Andenmatten 2011,

pp. 12-13.

Lausanne comme dernière demeure66. Exprimée dans

son testament de 1365 dans lequel il souhaitait se faire
enterrer dans la cathédrale, «à côté de la chapelle de la

Vierge»67, cette décision avait été précédée de plusieurs
dispositions mémorielles établies dans ce même édifice. Le
17 juillet 1349 déjà, il faisait allusion à un testament par
lequel il avait fondé un anniversaire dans la cathédrale de

Lausanne, donation confirmée dix ans plus tard68. Dans
ce premier testament, dont le contenu n'est rapporté que
de façon indirecte, il aurait déjà établi sa sépulture devant
la chapelle de la Vierge (au pied de la représentation du
Christ en croix), et celles de sa femme et de sa sœur devant
l'autel Saint-Maurice69.

De son vivant déjà, Louis III de Cossonay avait fait
édifier un tombeau à l'intérieur de la cathédrale de

66. Sur les choix funéraires des Gruyère, voir Boschetti 1999 et
Andenmatten 2005, pp. 12-14.
67. «Sepidturam nostrum eligimus in ecclesia cathedrali Beate Marie
Lausannensis, iuxta capellam B. Marie» {Monuments de l'histoire du
comté de Gruyère I 1867, pp. 170-171, n°119, 7 et 19 avril 1365);
détails et références des multiples dispositions testamentaires dans
Boschetti 1999, pp. 21-24; les dispositions postérieures à 1365 ne font
plus allusion à sa sépulture.
68. ACV, C Vb 91, 17 juillet 1349, et CV a 1047, 8 septembre 1359.
69. Détails cités dans Hisely II 1855, p. 295, reprenant Der Schweizerische

Geschichtforscher, XIII, Berne, 1846, pp. 199-200, lequel
renvoie à une copie de la collection Zurlauben (Aarau), référence qui n'a

pas été vérifiée; l'original de ce premier testament semble introuvable;
quant aux documents cités à la note précédente, il s'agit d'actes établis

en faveur du chapitre cathédral pour le payement de l'anniversaire qui
ne contiennent aucun renseignement sur les sépultures.

33



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

Lausanne, dans laquelle il désira se faire enterrer selon

ses dernières volontés exprimées par son testament du
18 septembre 1394 70. Grand seigneur très bien introduit
à la cour de Savoie, Louis avait hérité la seigneurie familiale

de son neveu et il était le dernier représentant mâle
de l'une des plus puissantes familles seigneuriales du Pays
de Vaud. Celle-ci avait établi de façon stable sa nécropole
située dans l'église au cœur de sa seigneurie, laquelle resta

en activité jusqu'à l'extinction complète de la famille71. Si

Louis manifesta à l'égard de cette memoria familiale une
sollicitude certaine, comme en témoignent les dispositions
prises pour asseoir solidement sur des revenus fonciers les

donations pieuses effectuées par les membres défunts de

sa famille72, son choix lausannois reflète une prise de

distance, relative, avec les traditions familiales. Cette attitude
s'expliquerait par sa position lignagère, puisqu'il était à la
fois un cadet ayant hérité la seigneurie familiale de son

neveu tout en étant lui-même dépourvu d'héritier direct.
Ce choix n'exprime toutefois pas une solitude funéraire

puisque Louis avait prévu en fait un mausolée conjugal
destiné aussi à sa femme Marguerite de Salabruche, dont
le testament ne précède que de quatre jours celui de son
mari73.

En choisissant le siège épiscopal lausannois, ces trois
chevaliers issus des plus puissants lignages du Pays de Vaud
entendaient manifester leur excellence sociale et peut-être
aussi leur parcours international qui les avait conduits bien
loin de l'ancrage territorial de leur famille. Leur condition
de cadet sans héritier mâle direct a certainement influencé
leur choix de s'éloigner de la nécropole familiale établie

au cœur de la seigneurie, dont ils n'assuraient pas la

transmission. C'est incontestablement avec cette dernière qu'ils
prenaient leur distance, bien davantage qu'avec une famille
charnelle qui restait le cadre obligé de leur existence, ici-
bas comme au-delà.

70. « Sepulturam vero corporis mei eligo in ecclesia cathedrali Lausannensi

ante altare Beate Marie Viriginis in tumulo ibidem jam per constituto »

(AST, Sezioni riunite, Camerale Savoia, inv. 137, mazzo 5/2, n°4,
16e parchemin, transcrit partiellement dans Rouiller 1993, pp. 129-
131); le premier testament de 1387 mentionné par Charrière 1865,

p. 158 n'a pas pu être retrouvé.
71. Voir plus haut les passages correspondant aux notes 15 et 47.
72. Charrière 1865, pp. 328-339, n°XLVIII.
73. «Sepulturam meam elegi infra ecclesiam Beate Marie Lausannensis,
videlicet in tumba seu tumulo ibidetn per dictum dominum Ludovicum,
dominum et maritum meum dilectum, constructa seu constructo », clausule
établie à l'intention des dominicains de Lausanne le 14 septembre 1394
(AVL, Poncer, Testaments, n° 161, transcrit partiellement dans Rouiller
1993, pp. 128-129).

34


	Les pratiques funéraires de l'aristocratie vaudoise au Moyen Age

