
Zeitschrift: Cahiers d'archéologie romande

Herausgeber: Bibliothèque Historique Vaudoise

Band: 143 (2013)

Rubrik: Formes et fonctions du monument médiéval en Suisse romande

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORMES ET FONCTIONS
DU MONUMENT MÉDIÉVAL EN SUISSE ROMANDE



aSSSami

oco Laurent Dubois).



Les pratiques funéraires de l'aristocratie vaudoise
au Moyen Age

BernardAndenmatten

Parmi les différents discours, verbalisés ou figurés, élaborés

par la société médiévale, celui concernant les traditions
funéraires de la noblesse est relativement prolixe: alors

que de nombreux tombeaux, enfeus et dalles funéraires

sont encore visibles, les archives contiennent en abondance

des documents de toutes sortes (donations,
testaments, nécrologes), pour la plupart encore inédits, qui
nous rapportent les volontés des défunts relatives à leur
choix funéraire. Interroger cette documentation devrait
ainsi permettre de mieux cerner les rapports entre l'Eglise
et la société laïque, l'identité de l'individu au sein de sa

parenté ou encore les différentes étapes de l'affirmation
d'une conscience aristocratique. Si les sources sont
prometteuses, elles n'en comportent pas moins certaines
difficultés d'interprétation, étant presque toutes, jusqu'à la fin
du Moyen Age, d'origine et de tradition ecclésiastiques.

Empreints par ailleurs d'une forte volonté légitimatrice,
ces textes ont tendance à mettre en évidence les constances
et surtout l'ancienneté de certains usages funéraires
spécifiques, alors même qu'une analyse attentive aura plutôt

tendance à en faire ressortir l'aspect discontinu, voire
même leurs caractéristiques innovatrices, au risque d'en
voiler les éventuelles logiques sous-jacentes. Les pages qui
suivent sont une première réflexion sur les traditions funéraires

de la noblesse vaudoise1. L'étude de ces dernières
s'insère dans une problématique plus vaste, qui étudie les

structures familiales et l'identité nobiliaire de l'aristocratie
du Pays de Vaud médiéval, du XIe au XVe siècle2. Cette
recherche est loin d'être achevée et les cas cités, provenant

1. Cette thématique avait été amorcée dans Rouiller 1993, dont
certains éléments ont été repris dans Rouiller 1994 et Rouiller 1997a.
2. Ce projet, mené depuis plusieurs années, doit déboucher sur une

monographie générale; parmi les études ponctuelles portant sur
certaines familles, voir Andenmatcen 2005, Andenmatten 2007 et

Andenmatten 2008; voir aussi les articles consacrés aux monastères

vaudois, en particulier Andenmatten 2002, Andenmatten 2006a et
Andenmatten 2006b.

de quelques familles déjà étudiées (Grandson, La Sarraz,

Estavayer, Billens, Gruyère) n'ont pas forcément une
valeur paradigmatique absolue.

Cimetière anonyme, chapelle funéraire
et nécropole domestique : l'appropriation

de l'espace ecclésial par les laïcs

En Pays de Vaud, les sépultures sont restées probablement
longtemps anonymes, même celles des élites aristocratiques,

du moins si l'on en juge d'après l'absence de mention

explicite dans les sources. Il est certain en tout cas

que les nombreuses donations aristocratiques pro anima
du XIIe siècle, effectuées en faveur d'institutions monastiques,

ne comprennent guère de précisions concernant
des élections de sépultures et sont dépourvues de détails
relatifs à la constitution d'une tradition funéraire définie,
matérialisée notamment par l'érection de monuments
spécifiques. Le Pays de Vaud suit en ce sens les usages
constatés ailleurs dans l'Occident médiéval, où la règle
en matière funéraire a longtemps été l'indifférenciation,
celle-ci n'étant toutefois pas synonyme d'indifférence3.
Ensevelis dans le cimetière, espace clos et consacré, les

morts constituaient le groupe anonyme des ancêtres, les

antecessores, dont la référence était essentielle à l'élaboration

de la mémoire collective et à la pérennité de l'ordre
social4. Lorsqu'Ulric, seigneur de Cossonay, donna en mai
1096 l'église de Cossonay aux moines de Romainmôtier,
il précisa, pour mieux souligner la légitimité de ses droits,

3. Lauwers 1996a et Lauwers 1996b; Lauwers 1997.
4. Lauwers 2005. On ne dispose malheureusement pas, pour le Pays
de Vaud, d'une étude archéologique systématique des cimetières médiévaux

qui en préciserait la genèse, notamment en relation avec le

regroupement de l'habitac et le développement des cadres seigneuriaux, qu'il
s'agisse des sites fortifiés ou des églises paroissiales.



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

Fig. 2. Lausanne, église Saint-

François, chapelle de Billens (sur la

gauche) (Photo Karina Queijo).

qu'il la détenait «pacifiquement depuis son grand-père
et son arrière-grand-père», sans pour autant nommer ces

derniers 5. Au cours du XIIe siècle, on commence cependant

à trouver des allusions à des sépultures de nobles
dans des monastères, comme celles de certains Grandson à

Romainmôtier, mais sans aucune précision sur l'aspect des

tombes ou même leur emplacement6.
Il faut attendre le début du XIIIe siècle pour rencontrer

certaines allusions, au demeurant bien vagues, faisant état
de marques d'estime particulières accordées à un défunt,
ainsi ce Gaucher de Monnet, familier du comte Guillaume
de Mâcon, qui fut «honorablement» enseveli en 1218

par les moines de Romainmôtier dans leur monastère7.

Quelques années plus tard, en 1235, Ebal III de Grandson-
La Sarraz passa une transaction avec les chanoines de

l'abbaye prémontrée du Lac de Joux, leur donnant une rente
d'un muid de froment et désirant en échange que les frères

«entretiennent une lampe pour qu'elle brille à perpétuité
devant la porte du monastère, soit du côté du cloître à la
sortie du dortoir, endroit dans lequel j'ai proposé que mon
corps et celui de mon épouse soient ensevelis»8. Si Ebal
manifeste ainsi son désir de marquer son souvenir et celui
de son épouse au sein du monastère, il n'entend pas en

5. «... ecclesiam de Cochoniaco [...] que est fundata in proprio allodio
meo, quod habeo in pace ab avo et ab atavo usque in présentent diem »

(Charrière 1865, p. 255).
6. Charrière 1866, pp. 115-116, doc. 36, et p. 118, doc. 39.
7. Cartulaire de Romainmôtier 1841-1844, p. 531.
8. Rouiller 1994, pp. 146-147, doc. 30.

investir l'espace le plus sacré, à savoir l'église et le chœur, se

contentant de «proposer» un endroit spécifique.
La documentation testamentaire, qui émerge durant la

seconde moitié du XIIIe siècle avant de se multiplier à partir
des années 1300, n'offre pas seulement le témoignage

de nouvelles formes juridiques9. Expression de volontés
individuelles plus affirmées, elle éclaire de façon toujours
plus nette, dans la problématique qui nous occupe,
l'investissement par les laïcs de l'espace ecclésial, même si les

précisions topographiques préoccupent souvent moins les

testateurs et les testatrices que les prestations liturgiques
escomptées en échange de leurs donations pieuses. Le
XIVe siècle voit ainsi émerger plusieurs chapelles familiales

à vocation funéraire, dont certaines sont encore bien
visibles aujourd'hui. Considérée comme le plus important

édifice de ce type du Pays de Vaud médiéval, la
chapelle de la famille de Billens à l'église Saint-François de
Lausanne remonterait, selon des critères stylistiques, au
premier quart du XIVe siècle10 (fig. 2). Par sa visibilité
dans le décor urbain, cet édifice aménagé dans le flanc
nord de la nef témoigne de l'ascension sociale de cette
famille de petits chevaliers ruraux originaires de la région de
Romont et de la réussite de leur récente implantation dans
le plus dynamique des quartiers lausannois. Les élections
de sépulture exprimées dans les testaments permettent de

9. Poudret 2002, pp. 193-199.
10. Grandjean 1965, pp. 188, 222-224, 233-234; Huguenin,
Doepper, Feihl (1998, p. 23) n'amènent pas d'élément plus précis quant
à la datation de la chapelle.

26



LES PRATIQUES FUNÉRAIRES DE L'ARISTOCRATIE VAUDOISE AU MOYEN AGE

Fig. 3. Lausanne, cathédrale,
monument d'Othon Ier de Grandson

(t 1328), dessiné par Johann
Rudolf Rahn, 1860
(Zentralbibliothek Zürich, Graphische
Sammlung und Fotoarchiv, Nach-
lass Rahn, Mappe XLV, f°24).

mesurer la rapidité avec laquelle les Billens passèrent du
cimetière à la chapelle intérieure, nécropole familiale qui
rassemblait pour leur dernier sommeil les membres d'une
famille prolifique aux possessions dispersées entre la vallée
de la Glane, le Lavaux et le Chablais n. Dans ses dernières
volontés dictées le 20 août 1299, Nantelme souhaita être

enseveli dans le cimetière des frères mineurs de Lausanne
à côté de son père Rodolphe, décédé deux ans auparavant
et qui avait été le principal artisan du transfert des intérêts
des Billens à Lausanne et dans le Lavaux12. En 1325, son
deuxième fils, Nicolas, choisit lui aussi d'être enterré avec

son père « dans l'église des frères mineurs de St-François de

Lausanne», sans que l'on puisse déterminer avec précision
si le terme renvoie à l'édifice ou doit être compris de façon
plus générique13. On retrouve la même formulation cinq
ans plus tard dans le testament d'un troisième frère, Jean,

qui ajoute cependant que les franciscains devront célébrer

un anniversaire «in capella nostra dicte ecclesie», ce qui
laisse supposer l'installation de l'ensemble des sépultures
familiales dans la chapelle familiale14 (cat. vd-65).

11. Andenmatten 2007.
12. Sépulture «in cimisterio fratrum minorum Lausannensium, in loco

dicti cimisterii in quo sepultumfuit corpus dictipatris mei » (ACV, C XVI
25/24).
13. «Sepulturam meam eligo in ecclesia fratrum minorum Lausannensium

cum pâtre meo predicto... Item volo quod sepidtura mea bene et hono-

rabiliter fiat per heredes meos secundum statum meum» (AEF, Archives

commissariales, Romont 112).
14. AEF, Archives commissariales, Gruyère 272, 28 juin 1330: «in
capella nostra dicte ecclesie».

Ce passage du cimetière à la chapelle intérieure n'a

cependant pas été systématique et certaines familles nobles

pouvaient tout aussi bien, du moins dans un premier
temps, se contenter du cimetière, mais en un lieu dont
la visibilité contrastait avec l'anonymat des époques
antérieures. Ainsi Marguerite de Villars, dame de Cossonay,
fait-elle allusion en 1307 à la galerie ou bas-côté familial
(ala nostra), situé au cimetière de Cossonay15. Quelques
années plus tard, les Cossonay bénéficieront à l'intérieur
de l'église d'une chapelle funéraire, qui abritera par la
suite un tombeau monumental dont certaines traces ont
pu être retrouvées16. Certains cimetières et a fortiori les

cloîtres des établissements monastiques ont cependant

pu fonctionner pendant longtemps comme de fort honorables

lieux pour des sépultures aristocratiques, ainsi le
cloître du Lac de Joux pour les sires de La Sarraz17 ou

15. Elle donne 7 sous de cens « ad tenendum et manutenendum unum
[sic] lampadem cum oleo lampadis in perpetuum in ecclesia Beati Pauli de

Cossonay ante altare Beate Marie Virginis pro eo et hac de causa quod ala

nostra de Cossonayfacta et sita est in cimisterio de Cossonay » (ACV, C IX
c 2, février 1306 [en lait 1307]) ; ce passage n'est pas très clair, mais on
peut supposer une distinction entre la sépulture des Cossonay à l'extérieur,

dans le cimetière, et la lampe qui doit brûler à l'intérieur devant
l'autel de la Vierge; voir aussi Rouiller 1993, pp. 82-83.
16. Rouiller 1997a, pp. 437-438. Ce passage de l'ala cimitériale à

la chapelle intérieure reste cependant problématique en raison de

l'ambiguïté de la formulation de certains documents.
17. Le passage des La Sarraz du cloître de l'abbaye du Lac de Joux à une
chapelle intérieure est postérieur à 1307 mais probablement antérieur
à 1371, voir la discussion et les références dans Rouiller 1994, pp. 231-
235, même si des doutes peuvent subsister: l'expression «in ecclesia»

27



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

le cimetière de l'abbaye cistercienne de Bonmont pour les

seigneurs d'Aubonne18. En revanche, certains laïcs

d'exception ont pu pénétrer fort avant dans l'espace ecclésial

et accéder jusqu'au chœur liturgique, ainsi que l'atteste

l'exemple fameux d'Othon Ier de Grandson (f 1328), dont
le monumental tombeau est toujours visible aujourd'hui
à son emplacement originel, à proximité immédiate du
maître-autel de la cathédrale de Lausanne 19 (fig. 3). Un cas

particulièrement significatif d'investissement de l'espace
ecclésial est représenté par la famille de Colombier à

l'abbaye cistercienne de Montheron, bien attesté par un document

exceptionnel: un mémoire rédigé par un moine de
1 abbaye au début du XVIe siècle, qui dresse la généalogie
familiale — organisée en ligne masculine descendante - des

Colombier enterrés dans l'église abbatiale20. La plus
ancienne sépulture attestée à Montheron est celle de Jeanne,
fille de Richard de Saint-Martin du Chêne, qui avait choisi

par son testament de 1356 d'être enterrée dans le cloître21.

D'après le mémoire, on apprend pourtant que sa sépulture

était en réalité située au côté de son mari Humbert
(t 1385) et des deux autres femmes de ce dernier, devant
l'autel Saint-Barthélemy22. Son fils, François II (f 1402)
se fera enterrer «dans le tombeau des Colombier que l'on
venait de construire devant le grand autel » 23. Au début du
XVe siècle, ces nobles parvenus qu'étaient somme toute
les Colombier étaient ainsi arrivés en deux générations
devant le chœur d'une ancienne et riche abbaye cistercienne
fondée au XIIe siècle.

Le mémoire rédigé par le moine de Montheron au
début du XVIe siècle semble consacrer, dans tous les sens
du terme, ce voisinage étroit des laïcs avec le sacré sacerdotal,

que le programme grégorien des XIe-XIIe siècles
s'était plutôt employé à éviter. A l'époque de rédaction

désigne-t-elle uniquement l'édifice ou plus généralement l'ensemble du
complexe abbatial, ce qui inclurait dans ce cas le cloître et ne suffirait pas
à prouver un transfert à l'intérieur? Le terme de «capella Grandissoni»
est en tout cas explicitement employé le 15 mars 1500/1501 (ACV, C
Xc654).
18. Testament de Jean, coseigneur d'Aubonne, du 18 mai 1350, qui
élit sépulture « in cimisterio seu tumulo nobilis viri domini Iohannispatris
sui quondam» (Charrière 1870, pp. 371-373, doc. 30).
19. Sur Othon Ier de Grandson, en attendant la prochaine publication
dans les Cahiers lausannois d'histoire médiévale des actes du colloque
de Lausanne-La Lance des 23-24 juin 2011, voir la notice détaillée qui
est consacrée à son tombeau dans Destins de pierre 2006, pp. 154-159,
et De Gregorio, Imperiale 2010.
20. ÄVL, Montheron 110 bis; ce document a déjà été analysé à

plusieurs reprises, voir en dernier lieu, avec bibliographie antérieure,
Rouiller 1995.
21. ACV, CXVI 56/1, 28 novembre 1356.
22. Rouiller 1995, p. 53.
23. Ibidem, p. 54; «... et voluit sepelliri in isto monasterio in sepulcro
predecessorum suorum ante magnum altare» (AVL, Montheron 142,
transcrit dans Rouiller 1993, p. 183).

du mémoire pourtant, cette proximité était justement en
train de se déliter, puisque les Colombier abandonnèrent
vers 1509 l'abbaye cistercienne pour se faire ensevelir dans

l'église paroissiale de Vullierens, qui avait été érigée en
collégiale en 1502 24. Il ne s'agit pas là d'une péripétie isolée,
mais au contraire d'une tendance très générale, qui voit
se réaliser une identité spatiale toujours plus accentuée

entre nécropole dynastique et résidence seigneuriale. On
assiste ainsi à la domestication de l'espace funéraire par
la création de collégiales ou de chapelles, situées à l'intérieur,

ou du moins à proximité immédiate, de l'habitation
familiale25. Si l'Escorial de Philippe II d'Espagne, véritable
palais-tombeau, est certainement la manifestation la plus
spectaculaire de ce concept, on en trouve maintes manifestations

dès la fin du Moyen Age dans l'ensemble de

l'aristocratie, qu'elle soit royale, princière ou plus modestement
seigneuriale, à l'image justement des Colombier.

C'est ainsi qu'à partir du début du XVe siècle, les ducs de

Savoie délaissèrent l'abbaye cistercienne de Hautecombe,
où leurs ancêtres étaient enterrés depuis le XIIIe siècle,

pour établir, après un parcours erratique qui dura près de

150 ans, leur caveau funèbre dans la cathédrale de Turin
qu'ils avaient littéralement intégrée dans leur palais, édifié
après la stabilisation de leur capitale dans la ville piémon-
taise au milieu du XVIe siècle26. Dans l'espace romand,
les comtes de Gruyère, qui avaient d'abord établi leur
dernière demeure au prieuré clunisien de Rougemont et

qui avaient fondé au début du XIVe siècle la chartreuse de

La Part-Dieu où certains d'entre eux avaient été ensevelis,

se firent enterrer à partir du début du XVe siècle dans
la chapelle Saint-Michel située dans l'église paroissiale de

Gruyères, à proximité immédiate de leur château27. Dès
les années 1430, les seigneurs de La Sarraz abandonnèrent
eux aussi l'abbaye du Lac de Joux et élurent sépulture dans
la chapelle Saint-Antoine, située au pied de leur château28.

Le défunt et sa parenté : ancêtres,

conjoints et descendants

A l'heure de choisir sa dernière demeure, le testateur,
souvent à l'agonie, est en principe libre de sa décision, du
moins d'un strict point de vue juridique29. Pourtant, à

l'instar de toute pratique publique liée à la mort, les choix

24. Rouiller 1995, pp. 57-58.
25. Nobler 2009.
26. Andenmatten, Ripart 2003.
27. Boschetti 1999 et Andenmatten 2005, pp. 12-13.
28. Rouiller 1994, pp. 238-242.
29. Renvois à des exemples romands et aux principales sources
canoniques dans Poudret 2002, pp. 217-220.

28



LES PRATIQUES FUNÉRAIRES DE L'ARISTOCRATIE VAUDOISE AU MOYEN AGE

funéraires reflètent d'abord les relations sociales entretenues

par les vivants et tout particulièrement celles qui
résultent des liens de parenté. L'entourage familial du défunt
peut donc être considéré comme une évocation plus ou
moins précise des principes structurant le lignage aristocratique

où interviennent, selon des proportions à établir de

cas en cas, aussi bien les contraintes résultant du poids de
la tradition que des innovations nées de choix personnels.

Ainsi que l'évoquent de nombreux testaments, le défunt,
notamment masculin, désire avant tout rejoindre ses

ancêtres (antecessores ou predecessores), qui reposent déjà dans
le sepulcrumpatrium pour reprendre le lexique scripturaire
qui a inspiré les médiévaux30. Cette insistance du formulaire,

qui met en évidence l'ancienneté et la stabilité de la

tradition ainsi que, de manière explicite, sa composante
masculine, a pour effet de renforcer l'impression d'une
parenté très tôt structurée sur un mode essentiellement

agnatique, fondée sur une succession linéaire, masculine
et dotée d'une mémoire longue. La plupart des recherches

sur la parenté médiévale ont passablement remis en cause

cette vision; elles insistent sur l'importance de l'alliance
et relativisent l'ampleur de la mémoire généalogique dont
auraient été dotées les familles aristocratiques31.

Sans anticiper ici les résultats de la recherche annoncée
plus haut, relevons que l'aristocratie vaudoise ne différait
probablement guère de ce modèle. Comme on l'a vu, la

mémoire généalogique était relativement courte, en tout
cas bien inférieure à celle produite par les reconstitutions
érudites qui permettent assez aisément de remonter, pour
les principales familles seigneuriales vaudoises, au milieu
du XIIe siècle, voire au-delà32. De fait, ce n'est guère qu'au
XIVe siècle que l'on voit émerger certaines liturgies funéraires

relativement élaborées, formulant explicitement la

prise en compte de la parenté, dénommée avec plus ou
moins de précision.

En 1349, un accord fut ainsi conclu entre l'abbaye
prémontrée du Lac de Joux et François de La Sarraz, au
terme duquel l'abbaye recevait une rente de 50 livres
annuelles et s'engageait en échange à un certain nombre de

prestations liturgiques en faveur des seigneurs bienfaiteurs,

notamment la célébration de deux messes de requiem par
jour et surtout une procession sur la tombe des seigneurs
de La Sarraz avec aspersion d'eau bénite. Celle-ci aura lieu
chaque lundi, qui était devenu au cours du XIIIe siècle le

jour traditionnellement consacré à la commémoration des

30. Sur ces pratiques ainsi que leurs fondements scripturaires et

patristiques, voir les travaux de Lauwers.
31. Notamment Guerreau-Jalabert, Le Jan, Morsel 2002.
32. Sur l'aristocratie vaudoise durant les XIe-XIIe siècles, voir
Castelnuovo 1994.

trépassés33. Si le principe d'une contrepartie liturgique est
évidemment banal et ancien, la nouveauté relative de cet
acte réside dans la profusion des détails contractuels. Dans
le cas présent, leur mise par écrit était probablement
ressentie comme nécessaire, à cause de la récente cession en
faveur des Savoie (en 1344) des droits d'avouerie détenus

par les seigneurs de La Sarraz sur l'abbaye, mais surtout
en raison de la Peste noire de l'hiver 1348-1349, dont la
virulence épidémique menaçait de rompre la transmission
orale de prescriptions traditionnelles.

Vingt ans plus tard, ce même souci se retrouve dans les

actes par lesquels Guillaume de Grandson organisa en 1372
une véritable liturgie familiale associant de façon très
équilibrée les trois fondations de son grand-oncle Othon Ier

(f 1328). Chaque année, le 3 novembre, deux moines
du prieuré bénédictin Saint-Jean-Baptiste de Grandson

accompagnés de deux chartreux de La Lance devaient se

rendre au couvent franciscain et prier avec les frères pour le

repos de l'âme des Grandson34. Deux jours plus tard, nous
apprend le cartulaire de La Lance, ce sont les chartreux
qui accueillaient deux frères mineurs et deux bénédictins,
afin de chanter le Deprofundis autour de la tombe (tumba)
d'Othon de Grandson35. Datées toutes deux du 23 janvier
1372, les deux chartes présentent de nombreuses analogies
de formulaire et l'on peut logiquement supposer que le

prieuré bénédictin de Saint-Jean-Baptiste avait été gratifié
d'un troisième document semblable, même si ce dernier
n'a pas été retrouvé36. Outre lui-même, Guillaume énu-
mère, parmi les bénéficiaires de cette liturgie funèbre,
son père, sa mère, sa sœur, son grand-oncle paternel, soit
Othon Ier, puis il termine par sa femme, Jeanne de Vienne,
citant enfin de façon générique l'ensemble des personnes
dont il est issu 37. S'agissant de la mise en place d'une liturgie

familiale, la profondeur généalogique reste pourtant
relativement faible, puisqu'elle ne remonte pas au-delà de

l'illustre grand-oncle, fondateur des trois monastères dans
les années 1300. Une certaine inflexion agnatique peut
cependant être décelée dans la mesure où Guillaume fait
précéder les suffrages en faveur de sa femme par l'évocation
de son propre lignage.

Il ne s'agit pourtant pas d'une tendance majoritaire,
dans la mesure où plusieurs sources mettent précisément

33. Acte connu par une version tardive en français publiée dans

Gingins-La-Sarraz 1842, pp. 225-228, 30 mars 1349; sur les origines
et la diffusion des rituels du lundi comme jour des morts, voir Polo de
Beaulieu 1998, pp. 1191-1217.
34. AST, Corte, Baronnie de Vaud, mazzo 5 Sainte-Croix 3.
35. Nécrologe de la chartreuse de La Lance 1879, pp. 562-564, n° 13.
36. Andenmatten 2006b, pp. 68-69.
37. «Et omnium aliorum ex quibus germine egressus sum et ab eorum
germine egressimus» (AST, Corte, Baronnie de Vaud, mazzo 5 Sainte-
Croix 3) ; «et omnium aliorum ex quibusgremio egressus sum » (Nécrologe
de la chartreuse de La Lance 1879, p. 563).

29



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

Fig. 4. La Sarraz, chapelle Saint-

Antoine, monument de François Ier

de La Sarraz, détail du transi (Photo
Nathalie Desarzens).

en exergue, en fait d'inventeurs de traditions funéraires,
des couples. Tout en reconnaissant aux hommes et aux
femmes une égale liberté de choix en matière de sépulture,
le droit canon médiéval préconisait en effet, sur la base de

l'exemple fondateur d'Abraham et de Sara (Genèse XXIII),
le modèle scripturaire du tombeau conjugal38. On en
retrouve un écho dans l'exemple cité plus haut d'Ebal III de

Grandson-La Sarraz qui demanda en 1235 à être enseveli

avec sa femme à la sortie du dortoir39. De même, si le

fameux gisant de La Sarraz est à juste titre célèbre pour sa

représentation macabre d'un défunt en voie de décomposition,

il n'en reste pas moins dominé par deux hommes et
deux femmes vivants, évocation de deux couples, même si

les identifications précises restent problématiques (fig. 4,
15)40. Quant au principal promoteur de la sépulture des

Colombier à Montheron, le « bon et gros bailli» Humbert,
il reposait devant l'autel Saint-Barthélemy, en véritable

patriarche, entouré de ses trois épouses41.

38. Lauwers 1996b; voir aussi Corpus iuris canonici 1881, col. 548-551.
39. Rouiller 1994, pp. 146-147, doc. 30.
40. Sur ce monument, voir la mise au point de Nathalie Desarzens
dans le second volume de cet ouvrage, avec bibliographie antérieure
(cat. vd-64) ; sans avancer ici une interprétation définitive quant à

l'identification des personnages, il est ainsi évident que le monument
célèbre les fructueuses alliances conclues au XIVe siècle par les La Sarraz

avec la Maison d'Oron, comme l'indique la présence des armes de cette
famille sur le cimier de l'un des heaumes situés aujourd'hui à l'arrière-
plan du monument.
41. «[...] qui cognominatus est bonus etgrossus baillivus [...]. Et habuit
iste nobilis Humbertus mulieres très, cum quibus voluit sepeliri in isto mo-
nasterio et ante altare Sancti Bartholomei » (AVL, Montheron 110 bis

transcrit dans Rouiller 1993, p. 180).

En réalité, ce dernier cas de figure devait être assez

exceptionnel, puisque les approches démographiques de

la noblesse médiévale ont plutôt tendance à souligner le

cas inverse, à savoir une majorité de veuves, ayant parfois
été mariées à plusieurs reprises, sur les veufs42. Plus
généralement, dans un milieu aristocratique où l'hypergamie,
c'est-à-dire une certaine supériorité sociale de la famille de

l'épouse sur celle de son mari, était la tendance majoritaire,
la femme pouvait se retrouver, au moins théoriquement,
face à une diversité de choix supérieure à celle qui s'offrait
à son mari : où élire le lieu de son dernier sommeil Dans
sa famille d'origine ou dans sa famille d'alliance et, le cas

échéant, auprès duquel de ses maris successifs

Pour les célibataires héritières de la seigneurie paternelle,
le choix de la sépulture familiale s'imposait évidemment,
à l'exemple d'Elinode Alamandi, codame de Coppet, qui
choisit en 1379 de rejoindre le tombeau familial établi
dans l'abbaye cistercienne de Bonmont43. Mais une
prédilection pour la famille d'origine pouvait aussi être le
fait de femmes mariées, notamment en cas d'hypergamie
manifeste. Parmi ces retours post mortem dans la famille
d'origine, on peut citer les familles comtales: en 1330,
Marguerite de Neuchâtel, veuve du donzel Jean de Blonay,

42. Cette majorité de veuves s'explique par plusieurs facteurs, comme
l'âge précoce des filles au moment du premier mariage et la mortalité
élevée des hommes issus de la noblesse en raison des aléas de la vie
militaire ; une étude précise du régime démographique de la population
nobiliaire vaudoise reste toutefois à entreprendre.
43. «In claustro abbacie Boni Montis, in tumulo et sepulturaparentum et
predecessorum suorum in quo tumulo vult corpus suum deponi et sepelliri »

(AST, Corte, Baronnie de Vaud, mazzo 6 Aubonne 34, 12 août 1379).

30



LES PRATIQUES FUNÉRAIRES DE L'ARISTOCRATIE VAUDOISE AU MOYEN AGE

souhaita se faire ensevelir à la collégiale parentale44,

comportement suivi également en 1360 par Mermette de

Gruyère, veuve de Henri de Strätligen, qui opta pour le

prieuré de Rougemont, nécropole primitive des comtes
de Gruyère45. Parfois c'est la sépulture maternelle qui
est envisagée : le 2 mars 1377, Marguerite, fille du comte
Pierre de Gruyère et veuve de Pierre de Châtillon (Vallée
d'Aoste), désira se faire ensevelir à Humilimont-Marsens,
auprès de sa mère Marguerite, héritière de la seigneurie

de Corbières qu'elle avait transmise par son mariage
aux Gruyère46. Eteinte dans sa puissance seigneuriale et
sa vitalité biologique masculine, la Maison de Corbières
survivait ainsi dans la memoria liturgique entretenue par
les chanoines prémontrés d'Humilimont autour des
tombeaux familiaux. En 1394, Nicolete, fille de Guillaume de

Montagny et d'Isabelle de Cossonay mais sans héritiers
directs, opta pour un retour dans la chapelle funéraire des

seigneurs de Cossonay, alors même que sa mère avait élu

sépulture auprès de son mari47.
Peut-être moins systématique que dans les milieux

bourgeois, comme le montre l'étude des testaments
lausannois, la sépulture auprès du mari reste en fait assez

fréquente48. Toutefois, la forte identité de la famille d'origine

a pu conduire les testatrices à des solutions, peut-être
déconcertantes à nos yeux, mais en fait pragmatiques.
C'est ainsi qu'Agnès, veuve du seigneur Ulric de Vuippens
mais issue de la prestigieuse famille des Grandson, choisit

en 1298 de rejoindre son mari dans l'abbaye prémontrée

d'Humilimont-Marsens, qui servait de nécropole
aux Vuippens, tour en désirant que son cœur soit déposé
dans le prieuré bénédictin de Grandson, aux pieds de sa

mère et de son frère49. Cette pratique de la partition du

corps apparaît particulièrement adaptée à la condition de

la femme mariée, en lui permettant d'affirmer sa double

44. Monuments de l'histoire de Neuchâtel I 1844, pp. 393-395.
45. Monuments de l'histoire du comté de Gruyère I 1867, pp. 154-155,
n°111.
46. «Deinde sepulturam meam eligo infra abbatiam seu monasterium
de Humilimonte in Ogo [...] in tumba ubi iacet nobilis domina bone

memorie domina Marguereta, mater mea quondam» (Ibidem, p. 205,
n° 136) ; publié également d'après une autre expédition dans Les

testaments des seigneurs de Challant 1974, pp. 46-56 (indiquant par erreur
1376 comme millésime, l'acte suit en fait le style de l'Annonciation).
47. Sépulture « in ecclesia parrochiali Sancti Pauli de Cossonay in capella
Beate Marie Virginis in tumulo in dicta capella existenti cum predecesso-

ribus meis» (AST, Sezioni riunite, Camerale Savoia, inv. 137, mazzo
5/2, n°4, 14e parchemin, 20 septembre 1394); l'élection de sépulture
d'Isabelle de Cossonay est citée dans une clausule testamentaire (ACV,
C XVI 188, 20 septembre 1382).
48. Pasche 1989, pp. 52-54; Lavanchy 2003, pp. 104-106.
49. AEF, HumilimontS 5, juillet 1298: «Item voloetordinoquodcorpus
meum in abbacia de Humilimonte sepeliatur, excepto corde qiiod sepeliri et

recumti [sic pour recumbi\ volo inprioratu monacorum de Grandissono ad
pedes matris mee etfratris mei ».

identité familiale ou encore d'exprimer une dévotion
particulière en faveur de tel ou tel ordre religieux50. La

multiplication des sépultures permettait d'intensifier les

célébrations liturgiques utiles au salut de l'âme mais aussi la

production de mémoire. Cette pratique n'était cependant

pas réservée aux femmes, puisqu'elle fut précisément adoptée

par l'illustre frère d'Agnès, Othon Ier de Grandson51;
condamnée par l'Eglise au début du XIVe siècle qui ne la
toléra en principe que moyennant dispense pontificale, elle

resta relativement rare en dehors de la haute aristocratie
royale et princière52.

Le milieu aristocratique connaissait aussi des cas de

veuves multiples qui, après un premier mariage conclu
dans leur prime jeunesse, avaient ensuite connu plusieurs
alliances successives, au gré des stratégies familiales mais

peut-être aussi de choix plus individuels. Acquérant
probablement au fil des années une certaine autonomie personnelle,

elles ne s'en trouvaient pas moins dans des situations
patrimoniales et peut-être aussi identitaires fort complexes,

qui se manifestent avec acuité au moment crucial du choix
funéraire. Par sa systématique et la précision de ses

dispositions, le testament (22 avril 1377) de Marguerite de

Grandson, femme du comte Rodolphe de Gruyère épousé

en troisièmes noces après Hugues de Blonay en 1341

et Pierre de Billens en 1355, reflète la conscience d'une
femme particulièrement au fait de sa position mais aussi
de ses devoirs lignagers53. Tout en élisant sépulture dans la

nécropole de sa famille d'origine, soit chez les franciscains
de Grandson, elle prend des dispositions funéraires très

précises relatives à sa seconde famille d'alliance, les Billens,
mais aucune concernant les Blonay ou les Gruyère.

Dans le même ordre d'idée, le testament dicté le 24 avril
1410 par Marguerite, fille d'Aymon d'Oron-Bossonnens,

qui avait épousé consécutivement François II de La Sarraz,

Louis II de Cossonay et François de Challant-Montjovet,
témoigne aussi bien des multiples attaches familiales de la

testatrice que de ses préférences individuelles, exprimées au
soir d'un parcours de vie probablement complexe à travers

quatre parentés successives, celle de sa naissance et celles

de ses trois familles d'alliance54. Etabli dans la chapelle
du château de Bossonnens, l'acte démontre d'abord que la

50. Gaude-Ferragu 2009, pp. 383-404.
51. Sur Othon Ier de Grandson, voir les actes du colloque de Lausanne-
La Lance, 23-24 juin 2011 (cf. note 19).
52. Sur les divisions du corps dans l'aristocratie et notamment
les tombeaux de cœur, voir Gaude-Ferragu 2005, en particulier
pp. 315-344.
53. Monuments de l'histoire du comté de Gruyère I 1867, pp. 208-212,
n° 137. L'alliance avec Hugues de Blonay est connue par une dispense
matrimoniale concédée le 5 janvier 1341 par Benoît XII, voir BenoîtXII
(1334-1342) 1910, p. 276, n°8090; pour son mariage avec Pierre de

Billens, voir Zurich 1921, p. 276.
54. Les testaments des seigneurs de Challant 1974, pp. 136-148.

31



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

testatrice ne résidait probablement pas avec son mari, issu
de la plus illustre des familles valdôtaines et très en vue à la

cour de Savoie. La répartition des donations pieuses atteste
ensuite un enracinement concentré autour de la seigneurie
de Bossonnens, dont Marguerite était l'unique héritière55.
Elle choisit d'élire sépulture auprès de son premier mari,
François de La Sarraz, enterré suivant la tradition familiale
à l'abbaye du Lac de Joux, et dont elle avait eu deux fils,
cités comme ses uniques héritiers. Elle ne fait aucune mention

de son deuxième mari, Louis II de Cossonay, ni de
leurs quatre filles, lesquelles étaient alors toutes décédées.

La valeur accordée au premier mariage dans la construction

de l'identité lignagère féminine est ici manifeste,
renforcée encore dans le cas présent par l'absence d'héritier
mâle dans les deux alliances postérieures et le décès de ses

filles. Quant à son troisième mari, François de Challant-
Montjovet, il n'est cité que pour préciser l'identité de

Marguerite et cette dernière n'avait manifestement pas
l'intention de rejoindre dans la mort un mari dont elle

s'était tenue probablement éloignée de son vivant déjà.
Le souhait de se faire enterrer avec ses enfants est une

autre spécificité des sépultures féminines. Même s'il semble

un peu paradoxal, ce choix n'est au fond pas si incongru
pour des femmes qui avaient dû voir mourir en bas âge

un certain nombre de leurs enfants, ce qui explique que
la plupart de ces derniers ne sont généralement pas désignés

nommément. Marguerite de Blonay, veuve de Fiugon
d'Estavayer, souhaite ainsi en 1403 reposer dans la chapelle
de l'Assomption de l'église Saint-Laurent d'Estavayer au
côté de sa fille Jeannette «et de ses trois autres enfants» 56.

A la même époque, Antonie, fille bâtarde de Guillaume de

Cossonay, élit sépulture «avec ses enfants défunts» dans le

cimetière de l'église paroissiale Saint-Paul de Cossonay57.
En 1430, la première élection de sépulture explicitement
attestée dans la chapelle Saint-Antoine du château de La
Sarraz est le fait de Bonne de Salins, veuve d'Aymon IV
de La Sarraz, qui veut se faire ensevelir «dans la tombe
de ses enfants»5S. La mortalité infantile n'est évidemment

pas une spécificité du début du XVe siècle et l'on peut
s'interroger sur les raisons de cette attention nouvelle portée

aux enfants dans la constitution de la mémoire funéraire.

Même s'ils ont été fortement restaurés, on pourrait

55. Charrière 1865, pp. 147 et ss.

56. «Eligo sepulturam infra ecclesiam Sancti Laurentii de Estavaye, in
capella Beate Marie Virginis iuxta tumulum quondam Iohannetefilie mee

et trium aliis liberis meis » (AEF, fonds de famille, Estavayer, carton 1381 -
1410 [9 janvier 1402-1403, daté selon le style de l'Annonciation]).
57. «... cum liberis meis defontis [sic] » (ACV, C IX c 46, 28 juin 1409,
cité dans Rouiller 1993, p. 135).
58. «Sepulturam vero corporis mei, cum anima ab eodem fuerit egressa,

eligo in cappella dominorum Sarrate, in villa Sarrate constructa, et videlicet

in sepultura seu tomba liberorum meorum quondam » (Rouiller 1994,

pp. 272-273).

éventuellement en retrouver, précisément à La Sarraz,

l'expression à travers la représentation de priants de petite
taille, aux traits juvéniles, sur le registre inférieur du
célèbre gisant (fig. 5). Il ne s'agit en tout cas pas d'une spécificité

vaudoise, puisque la représentation des enfants, voire
des petits-enfanrs, sur les tombeaux se multiplie aussi sur
des tombeaux anglais à la fin du XIVe siècle59. Relevons

par ailleurs que la représentation d'enfants vivants sur un
tombeau est ambivalente, car elle peut aussi bien signifier
une attention nouvelle portée à la mémoire des enfants
décédés en bas âge que, dans la mesure où ils sont
représentés vivants, la fécondité du lignage permettant d'assurer

sa continuité par delà les meurtrières épidémies de peste
traumatisantes de la seconde moitié du XIVe siècle.

A l'heure de leur mort, les membres de l'aristocratie
vaudoise pouvaient-ils cependant échapper à leur parenté,
dont l'excellence sociale leur avait certes assuré un prestige
matériel et symbolique mais dont les impératifs lignagers
avaient parfois dû se révéler bien contraignants? On a

vu que, nonobstant leur infériorité juridique, les femmes
semblent paradoxalement avoir joui de davantage de
possibilités, sinon de libertés, dans leur choix funéraire, à défaut
d'avoir pu s'opposer de leur vivant aux alliances conclues

pour elles afin de servir les stratégies familiales et
patrimoniales. Par ailleurs, certains hommes ont apparemment
aussi échappé à leur parenté à l'heure de choisir le lieu de
leur dernier sommeil. C'est ainsi que le cadre prestigieux de
la cathédrale de Lausanne représenta, à l'échelon régional,
un lieu parfaitement adapté à trois rejetons issus des plus
illustres familles de la noblesse vaudoise, restés célibataires

ou du moins dépourvus d'héritiers directs : Othon Ier de

Grandson, Jean de Gruyère-Montsalvens et Louis III de

Cossonay60.
Fondateur de trois établissements ecclésiastiques au

cœur de la seigneurie familiale auxquels il laissa son
cœur et peut-être ses entrailles61, Othon Ier de Grandson
(t 1328) choisit la cathédrale de Lausanne comme cadre

pour la célébration de ses obsèques et l'édification de son
somptueux tombeau, que l'on peut admirer aujourd'hui
encore à l'entrée du chœur62. En apparence, ce choix
s'explique par la condition de célibataire d'Othon, qui se

placerait ainsi en dehors de la continuité lignagère, ainsi

que par l'envergure de son parcours dans les grandes cours

59. Lachaud 2006, pp. 131-132.
60. Sur l'élection de sépulture à la cathédrale, voir Destins de pierre
2006, en particulier pp. 11-40, Huguenin, Claire, «La cathédrale
nécropole» (Huguenin 2006a); voir aussi Bach, Blondel, Bovy 1944,
spécialement p. 308.
61. Voir la publication annoncée en note 51, en particulier
Andenmatten, «La politique funéraire et ecclésiastique d'Othon Ier de
Grandson ».

62. Destins depierre 2006, en part. pp. 154-159.

32



Fig. 5. La Sarraz, chapelle Saint-
Antoine, monument de François Ier

de La Sarraz, détail des priants du
sarcophage (Photo Karina Queijo).

LES PRATIQUES FUNÉRAIRES DE L'ARISTOCRATIE VAUDOISE AU MOYEN AGE

européennes qui le situe très nettement au-dessus du reste
de l'élite aristocratique vaudoise. Des préoccupations
familiales ne sont cependant pas entièrement étrangères à ce

choix, puisque le célèbre chevalier rejoignait en fait dans le
chœur de la cathédrale ses cousins Guillaume (t 1301) et
Othon (f 1312) de Champvent ainsi que son neveu Pierre
d'Oron (f 1323) qui, tous trois évêques de Lausanne,

y avaient établi le lieu de leur dernier sommeil63. Si les

sources explicites sont rares et les identifications avec les

monuments funéraires subsistants difficiles, l'inhumation

d'un évêque dans sa cathédrale est traditionnelle et
donc très vraisemblable à Lausanne aussi, où deux gisants
épiscopaux datables des années 1300 peuvent ainsi être
attribués aux cousins d'Othon Ier de Grandson64.

Bien que marié à quatre reprises, Jean de Gruyère,
seigneur de Montsalvens et frère du comte Pierre, était

quant à lui resté fort opportunément dépourvu d'héritiers,
ce qui assura une transmission sans heurt du comté65.
Il ne suivit pas les traditions funéraires, au reste

fluctuantes, de sa famille et choisit lui aussi la cathédrale de

63. On peur y ajourer un quatrième évêque, également neveu d'Othon,
Girard de Vuippens, qui avait été évêque de Lausanne de 1302 à 1309,
mais qui fut transféré à Bâle où il mourut en 1325 et où il fut enterré
dans la cathédrale; cf. Le diocèse de Lausanne 1988, pp. 121-126 et
Schweizerische Kardinäle 1972, p. 186.
64. Voir les discussions et attributions proposées dans Destins de pierre
2006, notamment pp. 146-153.
65. Manuel généalogique I 1900, p. 90, n°34; Andenmatten 2011,

pp. 12-13.

Lausanne comme dernière demeure66. Exprimée dans

son testament de 1365 dans lequel il souhaitait se faire
enterrer dans la cathédrale, «à côté de la chapelle de la

Vierge»67, cette décision avait été précédée de plusieurs
dispositions mémorielles établies dans ce même édifice. Le
17 juillet 1349 déjà, il faisait allusion à un testament par
lequel il avait fondé un anniversaire dans la cathédrale de

Lausanne, donation confirmée dix ans plus tard68. Dans
ce premier testament, dont le contenu n'est rapporté que
de façon indirecte, il aurait déjà établi sa sépulture devant
la chapelle de la Vierge (au pied de la représentation du
Christ en croix), et celles de sa femme et de sa sœur devant
l'autel Saint-Maurice69.

De son vivant déjà, Louis III de Cossonay avait fait
édifier un tombeau à l'intérieur de la cathédrale de

66. Sur les choix funéraires des Gruyère, voir Boschetti 1999 et
Andenmatten 2005, pp. 12-14.
67. «Sepidturam nostrum eligimus in ecclesia cathedrali Beate Marie
Lausannensis, iuxta capellam B. Marie» {Monuments de l'histoire du
comté de Gruyère I 1867, pp. 170-171, n°119, 7 et 19 avril 1365);
détails et références des multiples dispositions testamentaires dans
Boschetti 1999, pp. 21-24; les dispositions postérieures à 1365 ne font
plus allusion à sa sépulture.
68. ACV, C Vb 91, 17 juillet 1349, et CV a 1047, 8 septembre 1359.
69. Détails cités dans Hisely II 1855, p. 295, reprenant Der Schweizerische

Geschichtforscher, XIII, Berne, 1846, pp. 199-200, lequel
renvoie à une copie de la collection Zurlauben (Aarau), référence qui n'a

pas été vérifiée; l'original de ce premier testament semble introuvable;
quant aux documents cités à la note précédente, il s'agit d'actes établis

en faveur du chapitre cathédral pour le payement de l'anniversaire qui
ne contiennent aucun renseignement sur les sépultures.

33



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

Lausanne, dans laquelle il désira se faire enterrer selon

ses dernières volontés exprimées par son testament du
18 septembre 1394 70. Grand seigneur très bien introduit
à la cour de Savoie, Louis avait hérité la seigneurie familiale

de son neveu et il était le dernier représentant mâle
de l'une des plus puissantes familles seigneuriales du Pays
de Vaud. Celle-ci avait établi de façon stable sa nécropole
située dans l'église au cœur de sa seigneurie, laquelle resta

en activité jusqu'à l'extinction complète de la famille71. Si

Louis manifesta à l'égard de cette memoria familiale une
sollicitude certaine, comme en témoignent les dispositions
prises pour asseoir solidement sur des revenus fonciers les

donations pieuses effectuées par les membres défunts de

sa famille72, son choix lausannois reflète une prise de

distance, relative, avec les traditions familiales. Cette attitude
s'expliquerait par sa position lignagère, puisqu'il était à la
fois un cadet ayant hérité la seigneurie familiale de son

neveu tout en étant lui-même dépourvu d'héritier direct.
Ce choix n'exprime toutefois pas une solitude funéraire

puisque Louis avait prévu en fait un mausolée conjugal
destiné aussi à sa femme Marguerite de Salabruche, dont
le testament ne précède que de quatre jours celui de son
mari73.

En choisissant le siège épiscopal lausannois, ces trois
chevaliers issus des plus puissants lignages du Pays de Vaud
entendaient manifester leur excellence sociale et peut-être
aussi leur parcours international qui les avait conduits bien
loin de l'ancrage territorial de leur famille. Leur condition
de cadet sans héritier mâle direct a certainement influencé
leur choix de s'éloigner de la nécropole familiale établie

au cœur de la seigneurie, dont ils n'assuraient pas la

transmission. C'est incontestablement avec cette dernière qu'ils
prenaient leur distance, bien davantage qu'avec une famille
charnelle qui restait le cadre obligé de leur existence, ici-
bas comme au-delà.

70. « Sepulturam vero corporis mei eligo in ecclesia cathedrali Lausannensi

ante altare Beate Marie Viriginis in tumulo ibidem jam per constituto »

(AST, Sezioni riunite, Camerale Savoia, inv. 137, mazzo 5/2, n°4,
16e parchemin, transcrit partiellement dans Rouiller 1993, pp. 129-
131); le premier testament de 1387 mentionné par Charrière 1865,

p. 158 n'a pas pu être retrouvé.
71. Voir plus haut les passages correspondant aux notes 15 et 47.
72. Charrière 1865, pp. 328-339, n°XLVIII.
73. «Sepulturam meam elegi infra ecclesiam Beate Marie Lausannensis,
videlicet in tumba seu tumulo ibidetn per dictum dominum Ludovicum,
dominum et maritum meum dilectum, constructa seu constructo », clausule
établie à l'intention des dominicains de Lausanne le 14 septembre 1394
(AVL, Poncer, Testaments, n° 161, transcrit partiellement dans Rouiller
1993, pp. 128-129).

34



Les tombeaux monumentaux en Suisse romande
à la fin du Moyen Age

Brigitte Pradervand, Nicolas Schätti, Jacques Bujard

Comme le révèlent les nombreuses fouilles archéologiques
menées dans les églises de Suisse romande, des sépultures
ont rempli dès l'Antiquité tardive et jusqu'à l'époque
carolingienne le sous-sol de la plupart des nefs et des chœurs h
Alors que leurs emplacements n'étaient guère marqués
dans le sol, une épitaphe murale ou un arcosolium signalait
parfois l'existence d'une tombe particulièrement
remarquable par l'identité, réelle ou supposée, du défunt, telle
celle ayant abrité selon la tradition les ossements de saint
Maurice et de ses compagnons dans l'église d'Agaune 2.

Malgré l'interdiction d'inhumer des laïcs à l'intérieur
des églises, promulguée par le décret de Gratien qui codifie

vers 1140 le droit canon3, les seigneurs locaux des pays
romands, comme partout ailleurs, négocièrent et obtinrent
ce droit dès le XIe siècle en tout cas 4. Ces premières
inhumations furent tout d'abord signalées par de simples dalles

gravées d'inscriptions ou par des sarcophages en pierre.
Ainsi, l'évêque Henri (985-1018) aurait fait ensevelir « l'un
de ses bons amis» dans chacune des églises de Lausanne

et fait couvrir leur sépulture d'une pierre tombale5. C'est
seulement à partir du XIIIe siècle qu'à l'instar d'autres

régions européennes apparaissent les exemples de sépulcres

qui font appel à des projets artistiques complexes et que
nous désignons, par commodité, du terme de « tombeaux

monumentaux». En effet, ces œuvres, qui connaîtront

un succès grandissant à partir de la fin du XIVe siècle, se

1. Voir les chapitres consacrés aux sépultures et aux églises dans

SPMVl 2005.
2. Des inscriptions funéraires ont été retrouvées à Saint-Maurice dès

le XVIe siècle, comme celle d'un évêque de Sion, Vultcherius,

longtemps identifié avec l'abbé Willicaire (762-765), aujourd'hui comme

un évêque inconnu par ailleurs, de la seconde moitié du Xe siècle

(CIMAHÏ 1977, pp. U5-118, n°4l).
3. Bernard 1933; Sapin 1996, pp. 65-78.
4. Sur les monuments funéraires de Suisse occidentale, voir d'une

manière générale; Gantner 1956, pp. 261-270; Rouiller 1997a.

5. Morerod 2000, pp. 106-109.

caractérisent non seulement par la présence d'une effigie

sculptée du défunt, généralement sous la forme d'un
gisant taillé en haut-relief ou en ronde-bosse, mais aussi

par leur inscription dans un enfeu, souvent richement
orné, ou sous un dais sculpté. Ces dispositifs cherchent à

donner à la tombe une visibilité accrue dans l'espace sacré

et lui confèrent, sur le plan artistique, une valeur quasi
architecturale.

Les monuments de ce type conservés en terre romande

sont peu nombreux et ne donnent qu'une faible image
de l'importance qu'ils avaient dans les lieux de culte de

nos régions à la fin du Moyen Age. Si des tombes ont été

créées à la veille de la Réforme encore6, les destructions
liées à l'introduction du protestantisme dans nos régions
comme les réaménagements successifs des églises restées

catholiques furent, dans ce domaine aussi, dévastateurs.

Lorsque les monuments subsistent, les usures du temps
ont le plus souvent modifié les dispositions primitives et

parfois compromis l'identification de ces dignitaires jouissant

du privilège de reposer près des reliques et des autels
des saints qu'ils vénéraient.

Parmi les enfeus médiévaux les plus anciens conservés
dans la région figurent les arcades en plein cintre, sans
décor sculpté, ménagées dans la nef de l'église Saint-
Pierre de Carignan avant l'an mil7 et au pied du clocher

roman de l'église Saint-Martin de Chiètres8. Des enfeus

en arc surbaissé montrent la même sobriété architecturale

à la fin du XIIe siècle dans le bas-côté sud de la collégiale

de Neuchâtel et vers 1259 dans le chœur de l'église
Saint-Pierre d'Engollon, ce dernier pour les seigneurs de

6. Ainsi, le 9 juin 1534, Raoul Benedicti, ancien abbé de l'Isle-Saint-
Jean de Cerlier, prieur commendataire de Perroy et de Corceiles près de

Neuchâtel, choisit d'être enseveli dans le chœur de l'église de Perroy,
dans le tombeau de son oncle Nicod, religieux comme lui (ACV,
P Château de VufHens 62, 9 juin 1534).
7. Bujard (à paraître).
8. Schwab 1987, pp. 59-68.



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

Valangin9. Ils préfigurent les très nombreux enfeus de

l'époque gothique couverts d'un arc brisé ou surbaissé.

Généralement dotés d'un encadrement mouluré, ils reçoivent
parfois un décor architectural plus élaboré comme celui
situé dans l'aile orientale du cloître de l'abbaye d'Hauterive,
orné d'un remplage et attribué à Pierre Dives, abbé de

1320 à 1328, ou un autre dans la nef de l'église des cordeliers

de Fribourg, un peu plus ancien et surmonté autrefois
d'un gâble à remplage, peut-être en lien avec la famille de

Kibourg10.
De nombreux enfeus portent en outre des traces de

polychromie. Les mieux conservés de ces décors peints
représentent des thèmes funéraires, telles la Crucifixion
dans celui de la famille de Villars au cloître de l'abbaye
d'Hauterive11 ou la Mise au tombeau figurant depuis le

XVe siècle dans la chapelle sud du temple de Grandson 12

ou, refaite en 1656, sur le tombeau de Rodolphe de

Thiidingen et de son épouse à l'église des augustins de

Fribourg13.
Quant aux gisants, isolés ou sous un enfeu, ils sont

peu nombreux. L'abbaye d'Hauterive en conserve deux,

parmi les plus anciens et les plus remarquables, ceux de

Conrad de Maggenberg, décédé le 17 décembre 1272, et
d'Ulrich de Treyvaux, mort vers 1350 14. Si au tournant
des XIIIc-XIVe siècles, leur nombre devait être très réduit,
ils ont dû être plus fréquents à partir du XIVe et surtout du
XVe siècle, même si c'est essentiellement à travers quelques
rares mentions d'archives qu'on en a trace. On citera le cas

pour le moins original du puissant Henri de Colombier,
l'un des familiers du duc Amédée VIII qui l'accompagna
dans son ermitage de Ripaille. Ce chevalier fut inhumé
en 1437 dans un tombeau creusé devant le maître-autel
de l'église cistercienne de Montheron, nécropole de sa
famille. Il aurait, sans doute par humilité, taillé de sa propre
main son tombeau en pierre (in sepulcro quod ipsemet exci-
derat in petra), qu'on peut imaginer en trois dimensions,
vu la qualité du personnage15.

La tradition du gisant sous enfeu perdura longtemps.
Parmi les derniers exemples, il faut mentionner les statues
des fondateurs de la collégiale Saint-Pierre de Valangin 16

- posées côte à côte dans le chœur de leur église, dans une
niche surmontée d'une plaque de bronze dont l'inscription,

9. Reynier 2009, pp. 35-38.
10. Bujard 2007, pp. 122-124. Sur le rombeau de Pierre Dives, voir
infra les pages consacrées aux tombeaux de religieux, pp. 38-46.
11. Waeber-Antiglio 1976, p. 171.
12. Delaloye Morgado et al. 2006, pp. 113-119.
13. Strub 1956, p. 265.
14. Waeber-Antiglio 1976, pp. 212-213.
15. Morerod 1992, pp. 282-283.
16. Courvoisier 1968, pp. 145-157. Bujard 2005, pp. 73-90; Stähli
2005, pp. 102-122; Bujard 2010, pp. 311-322.

datée de 1523, résume le rôle mémorial du monument17
(fig. 6 et 7) — ou encore le tombeau du chevalier Jean de

Malliard, dont le gisant sculpté peu après 1612 fut placé
dans l'embrasure d'une baie du bas-côté sud de l'église
Notre-Dame-de-l'Assomption de Romont (fig. 110)18.

Les tombeaux monumentaux

Plusieurs tombeaux exceptionnels sont parvenus jusqu'à
nous, plus ou moins bien conservés, dont l'histoire a été

retracée par des études monographiques récentes19. Le

premier tombeau monumental qui a subsisté dans notre
région, prestigieux s'il en est, appartient à Othon Ier de
Grandson (t 1328), voyageur infatigable qui fut investi de

missions diplomatiques par le roi d'Angleterre (fig. 3)20.
A l'origine de plusieurs fondations ou restaurations de

monastères, ce puissant seigneur réussit à se faire inhumer
dans le chœur de la cathédrale de Lausanne, tout en ayant
fait édifier un second tombeau en l'église des franciscains
de Grandson et un cénotaphe à la chartreuse de La Lance,
ces derniers étant l'un et l'autre détruits21. Entre 1331 et
1342, les comtes de Savoie firent aménager la «chapelle
des princes » dans l'église de l'abbaye de Hautecombe, fondée

le 14 juin 1121 par le comte Amédée III de Savoie,
cistercienne depuis 1135 et lieu de sépulture privilégié de

la famille depuis le XIIe siècle. La nécropole dynastique des

Savoie constitua sans doute une référence régionale pour
ce type de fondation 22.

Les exemples de tels lieux de mémoire se firent plus
nombreux par la suite, le besoin grandissant de se

distinguer par une symbolique propre poussant parallèlement

les lignages et les sous-lignages à démultiplier les

lieux d'inhumation. Les cas de transformations d'anciens
tombeaux comme la création de fondations parallèles au
sein d'une même famille sont ainsi loin d'être rares. Le

seigneur François de La Sarraz, par exemple, édifia dans

17. «Cy gist claudo conte darberg baron et seigneor de valangin et de bof
fremuntpremierfondateur de cesta eglisa, laquellfut dédié le premier iour
de iung en lan mil vc et v. Et trespassa le dernier jor de mars en lan mil
qui[n]s cens dix sept. Et arssy y gyest dame guillemete de vergey sa femme
quest demouré à vesv après luy. Et ont laissier leurs héritiers Regnoy conte de
challantfilz de leurs fille loyse 1523. meisterjacob gasser gos mich. »

18. Lauper 1996, p. 58, fig. 76.
19. Notamment pour notre région: Destins de pierre 2006. Plusieurs
tombeaux monumentaux qui ont fait l'objet d'une étude récente sont
cités dans cette contribution,
20. Voir à ce propos les actes à paraître du colloque qui vient de lui être
consacré les 24 et 25 juin 2011.
21. Andenmatten 2006b, p. 68. Sur le tombeau d'Othon de Grandson,
voir Carrard 1890, p. 154 ; Destins depierre 2006, pp. 26-27,41 -42, 81 -
82 et 154-159, n°5; De Gregorio, Imperiale 2010; Liithi (à paraître).
22. Blanchard 1874; Andenmatten, Ripart 2003; Cassina 2004,
pp. 525-532,

36



LES TOMBEAUX MONUMENTAUX EN SUISSE ROMANDE À LA FIN DU MOYEN AGE

''f&L

Fig. 6 et 7. Valangin, collégiale Saint-Pierre, les gisants du monument de Claude d'Aarberg (f 1517) et Guillemette de Vergy (f 1543)
(Photos OPAN, Patrick Jaggi).

37



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

le troisième quart du XIVe siècle, à proximité de son

château, une grande chapelle dans laquelle sera érigé quelques
années plus tard un tombeau qui subsiste toujours, malgré

plusieurs déplacements et remaniements. Mais, il ne

s'agit là que d'un avatar d'une longue série de sépultures
d'un lignage apparenté aux Grandson, dont le parcours
funéraire en terre vaudoise est très diversifié: du prieuré
de Romainmôtier, que ces dynastes choisirent dès le début
du XIIe siècle concurremment à l'église des prémontrés du
Lac de Joux plus particulièrement prisée par la branche
des La Sarraz, à la cathédrale de Lausanne et aux églises

conventuelles de Grandson même, comme on l'a vu23.

Dans le choeur de la collégiale de Neuchâtel, le comte
Louis de Neuchâtel entreprit vers 1372 de créer son propre
monument, qui regroupa deux gisants antérieurs et se vit
par la suite complété deux fois par l'ajout de statues de ses

successeurs au XVe siècle 24.

Les tombeaux des dignitaires religieux

Brigitte Pradervand, Nicolas Schätti

Une grande diversité de situations

Au sein de ces ensembles funéraires, les tombeaux des

dignitaires religieux occupent une place singulière. Le

nombre de destructions paraît avoir été, dans ce cas, plus

important encore tant le nombre des œuvres conservées

paraît modeste. Mais la Réforme pourrait bien ne pas
être seule en cause. Les pratiques funéraires des religieux
semblent, en effet, n'avoir que partiellement suivi celles de

leurs parents laïques.

Ainsi, dans le cas lausannois, si Othon de Grandson

érige son tombeau monumental à proximité du maître-
autel de la cathédrale, les évêques du lieu paraissent avoir
fait des choix bien plus modestes. Des treize prélats morts
avant la Réforme et dont on connaît précisément le lieu de

sépulture, un seul trouva place dans le chœur — soit
probablement dans le chœur liturgique plutôt que dans le

sanctuaire: encore s'agit-il d'Hugues de Bourgogne, inhumé
dans l'édifice roman auprès de son père le roi Rodolphe III
(f 1032), enseveli cinq ans avant lui. Un autre cas, celui de

Roger de Vico Pisano, évêque qui résigna sa charge en 1212

et mourut en 1220, est intéressant de ce point de vue, car
il fut inhumé dans l'axe de l'édifice, mais dans le déambulatoire,

sans construction de sarcophage. Quant aux autres
chefs du diocèse identifiés, ils élurent sépulture dans la nef,

23. Bach 1953; Rouiller 1994; Andenmarten 2006b, p. 64.
24. Voir infra, pp. 48-51.

devant la clôture de chœur (trois cas), ou, le plus souvent,
dans une chapelle ou devant un autel qu'ils avaient fait ériger

ou dont ils avaient augmenté la fondation (cinq cas)25.

Enfin, deux évêques choisirent une tombe creusée devant
la salle capitulaire ou dans le cloître, lieux traditionnellement

ouverts à l'inhumation. Dans le cas de l'un d'entre

eux au moins, Georges de Saluces (1440-1461), que l'on
connaît par ailleurs grâce à son activité de mécène26 et
dont on conserve plusieurs testaments réglant ses dernières

volontés, cette posture d'humilité est même explicite. Il
exigea en effet, en 1461, d'être enseveli sous une simple
dalle posée au ras du sol «cum sculptura plana». Sa

modeste pierre tombale se trouve peut-être parmi les rares qui
se sont conservées27.

La réalité matérielle des autres monuments subsistants

va dans le même sens. Il s'agit généralement d'épitaphes,
remontant au IXe siècle pour la plus ancienne, de dalles

funéraires simplement incisées, comme dans le cas de

Georges de Saluces. Ces dalles pouvaient être scellées dans

le sol, comme dans ce dernier cas, voire dressées verticalement

et fixées au mur. La cathédrale conserve cinq dalles

funéraires à figures d'évêques en relief, malheureusement

non identifiés, dont deux seulement sont à coup sûr à

leur emplacement d'origine28. La plus ancienne, taillée

en demi-relief, est celle de la tombe présumée de Vico
Pisano que nous venons d'évoquer29. Egalement érigé
dans le déambulatoire, mais à son entrée sud, on trouve
le seul sarcophage encore originel sur lequel est couché un
gisant; il est datable de la seconde moitié du XVe siècle30.

Les supports des trois dalles actuellement placées dans le

croisillon sud du transept ont, en effet, tous été modifiés,
l'un d'entre eux intégrant toutefois des lions sculptés originaux

(troisième quart du XIIIe siècle). Très certainement,
aucun de ces monuments n'était doté d'une superstructure
architecturale. Si leur emplacement n'est attesté que
depuis le XVIIIe siècle et que leur forme a été profondément
remaniée, ils peuvent néanmoins donner une idée de ce

qu'a pu être la nécropole des évêques dans la cathédrale de

Lausanne.

Il est probable que l'on trouvait un dispositif analogue
à la cathédrale Saint-Pierre de Genève, une église qui, en
raison de l'absence de déambulatoire, offrait moins de

possibilités d'inhumation. L'ordonnance des sépultures,
datée du 4 mars 1455, divisait le lieu de culte en quatre

25. Bach, Blondel, Bovy 1944, pp. 307-333, en part. pp. 307-319;
Huguenin 2006a, pp. 11-40, en part. pp. 17-24.
26. Il commanda notamment deux tapisseries tournaisiennes ou
bruxelloises aujourd'hui conservées au Musée d'histoire de Berne.
27. Destins de pierre 2006, pp. 168-169, n° 10.
28. Cassina 2006, pp. 77-88.
29. Ibidem, pp. 144-145, n°2.
30. Ibidem, catalogue, pp. 142-153, nosl-4, pp. 160-163, nos6-7.

38



LES TOMBEAUX MONUMENTAUX EN SUISSE ROMANDE À LA FIN DU MOYEN AGE

Fig. 8. Hautecombe, abbaye,
monument funéraire en bronze de

Boniface de Savoie (t 1270) (tiré
de Samuel Guichenon, Histoire
généalogique de la Maison de Savoie,

1660, p. 262).

parties, une première interdite à l'inhumation comprenant
le chœur capitulaire et le « saint des saints », une deuxième
réservée aux religieux s'étendant de part et d'autre des

stalles, dans les bas-côtés et les bras du transept ; une
troisième et une quatrième, destinées à accueillir les laïcs,

hiérarchiquement en fonction de leur condition31. Comme
à Lausanne, on retrouve donc des tombes épiscopales
situées dans le cloître (Pierre de Faucigny, vers 1342), en

pleine nef (Jean Courtecuisse, en 1423), et surtout dans
les chapelles (Guillaume de Marcossey, vers 1377-1378;
Jean de Brogny, en 1428 ; François de Metz, vers 1444)32.
En 1850, la tombe d'un évêque anonyme avec mitre et

crosse fut, en outre, retrouvée dans l'axe de l'église,
devant l'emplacement de l'ancien maître-autel, une situation

privilégiée qui évoque l'emplacement des évêques

«constructeurs» lausannois33.
Ce qui caractérise Genève dans le contexte régional est

le choix majoritaire de ses évêques d'élire pour dernière
demeure un autre sanctuaire que la cathédrale. Cette
tendance s'affirma relativement tôt puisque Robert de Genève

et Jean de Bertrand furent inhumés dans l'abbaye
cistercienne de Sainte-Catherine d'Annecy (vers 1287 et vers

1432) et que le Valdôtain Aymon de Quart, l'Auvergnat
Jean de Murol et le Français Jean de La Rochetaillée,
furent mis en terre respectivement à Aoste (vers 1311),

31. Obituaire 1882, pp. 288-290, note 1; plan publié dans Blondel

1946, p. 53.

32. Binz 1980, pp. 89, 91, 99 et 102.

33. Stdckli 2006, pp. 19-20; la situation de la tombe, datable du
XVe siècle, exclut qu'il s'agisse de Jean Courtecuisse (Deonna 1929,

p. 178; Deonna 1948, p. 81 ; Deonna 1951, pp. 66-67), celui-ci ayant
été enseveli «in medio navi ecclesie ante crucifixum» (Obituaire 1882,

P-191).

à Clermont-Ferrand (vers 1399) et à Lyon (vers 1437).
Le phénomène devint quasiment systématique à partir
du milieu du XVe siècle après que la Maison de Savoie a
réussi à accaparer le bénéfice épiscopal : Amédée de Savoie,
à Ripaille près de Thonon vers 1451; Pierre et Jean de

Savoie à Pinérol vers 1458 et 1522 ; Jean-Louis et François
de Savoie ainsi qu'Antoine Champion à Turin vers 1482,
1490 et 1495 ; Charles de Seyssel à Chambéry en 1513 et
Philippe de Savoie à Annecy en 1534, ce dernier étant
toutefois retourné à l'état laïque en 1509; enfin, Pierre de La
Baume, choisit Arbois en 1544, mais, quelles que fussent

ses intentions, il n'aurait pu retourner à Genève en
raison de la Réforme34. On remarquera la diversification des

lieux de sépulture - aucun prélat n'ayant rejoint la nécropole

famil iale de Hautecombe où fut pourtant enseveli dès

le XIIIe siècle Guillaume de Savoie, évêque de Valence, et
Boniface de Savoie, archevêque de Cantorbéry, ce dernier
en position privilégiée à côté du maître-autel de l'abbatiale

(fig. 8)35. Outre la volonté de singulariser les tombeaux,
la migration des évêques à leur heure dernière permettait
aussi de contourner les règles qui régissaient de manière

sans doute trop stricte l'inhumation dans les cathédrales36.

A Saint-Pierre de Genève précisément, le patrimoine
funéraire subsistant est extrêmement maigre. Si l'on
excepte les fragments d'épitaphe de l'évêque Ansegius, attesté

34. Binz 1980, pp. 103-105, 108-109, 111-112 et 114.

35. Guichenon 1660, pp. 259-262.
36. Les raisons de tels choix peuvent être multiples. Ainsi un personnage

aussi considérable que Jean de Ségovie, ancien cardinal de Félix V
et chroniqueur du concile de Bâle, mort en 1463, élut sépulture dans la

chapelle qu'il avait fondée dans l'église d'Aiton où il s'était retiré après
la perte du diocèse de Maurienne. Sa tombe, détruite, est connue par
un dessin et une description ancienne (Mugnier 1890, pp. 412-414).

39



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

Fig. 10. Sion, cathédrale, monument d'Andréa dei Benzi, dit «de
Gualdo» (f 1437) (MAH, Photo Bernard Dubuis).

monument de Brogny, il fut commandé par un religieux,
Guillaume de Rarogne, qui n'était pas encore évêque au
moment où il le fit exécuter (fig. 120) 40. On remarquera,
enfin que, comme à Lausanne, le choeur de la cathédrale de
Sion abritait des sépultures de laïcs41.

On peut imaginer que des tombeaux monumentaux
avaient été érigés dans les cloîtres cathédraux et qu'ils
auraient été détruits en même temps que ceux-ci. Même si,

40. Cassina, Hermanès 1978, pp. 38-43; Pradervand, Schätti 2006,
pp. 272-285.
41. En 1451, Jaquème de Challant, fem me de Hildebrand de Rarogne,
élit sépulture dans le chœur de la cathédrale de Sion qui doit être
reconstruit, à savoir près du maître-autel; elle lègue 500 florins pour les

travaux de reconstruction et 300 florins pour la construction de son
tombeau (Dubuis 1979, p. 159).

CHAPELLE SE fa DAME 1.1 V*
P'TI HEB MACCHABÉES-

~GBNBVE~

Fig. 9. Genève, Saint-Pierre, monument de Jean de Brogny (f 1428).
Restitution de Louis Blondel (Service cantonal d'archéologie, Genève).

en 877 mais probablement inhumé au monastère de Saint-
Victor, seules deux dalles funéraires d'évêques sont parvenues

jusqu'à nous 37. Le monument que le cardinal Jean de

Brogny fit ériger en 1415 dans la chapelle collégiale qu'il
avait fondée au sud de la cathédrale au début du XVe siècle

est tout à fait exceptionnel. Détruit à la Réforme, il n'en

reste que quelques fragments 38. C'est le premier tombeau
à enfeu d'un évêque qui soit attesté dans l'un des trois
diocèses romands (fig. 9). Il faut toutefois remarquer que cette
sépulture fut créée sur l'ordre d'un prélat qui avait choisi
très tôt d'être enseveli à Genève mais qui ne portait pas
encore le titre d'évêque de ce diocèse au moment où il le

fit construire. Un second tombeau de ce type - le premier
tombeau monumental d'un évêque romand en titre qui
soit conservé - se trouve à la cathédrale de Sion, lieu de

sépulture traditionnel des évêques valaisans. Remonté dans
le bas-côté sud de l'église après la reconstruction de celle-ci
dans la seconde moitié du XVe et au début du XVIe siècle,

ce tombeau fut commandé, de manière significative, par
un religieux d'origine italienne, Andrea dei Benzi, dit «de
Gualdo», vers 143039 (fig. 10). Toujours à Sion, mais à

Notre-Dame de Valère, la seconde cathédrale de la ville,
on trouve un tombeau à enfeu et gisant peint en trompe-
l'œil vers 1435-1436 dans la nef; de manière analogue au

37. Celle de Guillaume de Marcossey, mort le 31 décembre 1377, et d

l'évêque anonyme citée plus haut. Besson 1759, p. 40; Deonna 192Ç

pp. 134-135 (n°257), 189, 191-192 (n°436), 264-265 (n°547), 200
201 (n°452).
38. Blondel 1957, pp. 25-33.
39. Lapaire 1991a, pp. 56-65.

40



LES TOMBEAUX MONUMENTAUX EN SUISSE ROMANDE À LA FIN DU MOYEN AGE

comme on l'a vu, ils continuèrent à accueillir des tombes
épiscopales jusqu'au XVe siècle, on peut penser que ce lieu
de sépulture traditionnel avait alors perdu de son prestige.
En revanche, la fondation de chapelles funéraires sous
forme d'édifices latéraux permettait le développement de

programmes somptueux dans l'église sans porter atteinte
à la dignité du lieu de culte principal. Les exemples attestés

sont là aussi relativement rares er il semble que l'on se

contenta généralement des espaces limités créés lors de la

construction ou de l'érection de simples autels 42.

Une première chapelle de ce type avait été voulue au
sud du transept de la cathédrale de Lausanne par l'évêque
Guillaume de Menthonay - un familier du pape avignon-
nais Clément VII — mais les travaux furent interrompus
après son décès brutal en 140643. Si l'on excepte le cas

atypique de la chapelle collégiale fondée par Brogny — autre
prélat à la carrière internationale - chapelle dont le projet,
les fondations, l'aménagement et même les dimensions
firent concurrence à la cathédrale elle-même44, on retiendra

surtout les exemples relativement bien documentés des

fondations de Walter Supersaxo à Sion (1471-1482)45 et
d'Aymon de Montfalcon à Lausanne (15 05-15 1 7)46. La
tombe — une simple dalle en Valais, de forme inconnue
dans le chef-lieu vaudois — s'accompagnait de programmes
artistiques très développés, peintures murales et retable à

Sion, stalles au riche décor sculpté à Lausanne.
La description faite en 1427 de la chapelle Saint-Jean-

l'Evangéliste-et-Saint-Christophe, fondée dans la cathédrale

d'Aoste par l'évêque Oger Moriset le 1er avril 1420 et
dotée le 31 octobre 1422, montre la richesse de ces

«chapelles sépulcrales»: édifiée en «marbre», elle est entourée

de figures d'albâtre, fermée de grilles et pourvue d'un
autel richement orné d'objets liturgiques dont une boîte

contenant les reliques de saint Christophe, une croix et un
ostensoir en argent, un diptyque fait de vitraux figuratifs
f« duabus tabulis vitreis cum diversis imaginibus»), des livres

et des vêtements sacerdotaux. La tombe de l'évêque était
signalée par un sarcophage portant l'image du défunt en
albâtre, aujourd'hui conservé dans le Musée du trésor47.

Contrairement aux évêques romands, Moriset, membre de

l'entourage de Jean XXIII et participant des trois conciles
de Pise, Constance et Bâle, montra son attachement

42. La remarque faite par Marcel Grandjean à propos de la cathédrale
de Lausanne est dans une large mesure aussi vraie pour Genève et pour
Sion (Grandjean 1975, p. 52).
43. Ibidem-, sur Guillaume de Menthonay, voir Logoz 1971, pp. 13-17.
44. Binz 1979, pp. 9-23; Grandjean 2004, pp. 3-46.
45. Imesch 1904, p. 274; Cassina, Hermanès 1978, pp. 80-87. Nouvelle

restauration en 1986-1987 avec mise au jour des décors des voûtes
de la chapelle.
46. Bach, Blondel, Bovy 1944, pp. 107-111 et 281-300.
47. Orlandoni 1998, pp. 304-305, fig. 101-103.

aux cathédrales qu'il avait desservies, faisant élever après
Aoste un second tombeau à la cathédrale de Saint-Jean
de Maurienne - un sarcophage portant un gisant sous un
enfeu formé par une large arcade en accolade ; mort
pendant le concile en 1441, il fut finalement enseveli sous une
simple dalle funéraire dans la cathédrale de Bâle 48.

L'iconoclasme49 ou, en terres catholiques, les

réaménagements ou reconstructions d'églises50 ne sont
probablement pas seuls en cause pour expliquer la rareté des

monuments funéraires épiscopaux de grande envergure
à Genève, Lausanne et Sion. L'érection de ceux-ci semble
bien avoir été réservée principalement aux prélats disposant

d'un vaste réseau d'influence et ne doit pas cacher une
réticence plus générale envers l'inhumation ostentatoire
du clergé dans les centres épiscopaux, réticence que traduit
la discrétion affichée par Georges de Saluces au début des

années 1460 lors du choix de sa sépulture.
Le clergé régulier semble avoir abandonné plus tôt

de telles réserves, du moins si l'on se réfère aux monuments

conservés. Vers 1320-1330, à l'abbaye cistercienne
d'Hauterive, l'abbé Pierre Dives fit probablement édifier
le tombeau sous enfeu, sculpté et peint, conservé dans la
galerie orientale du cloître, à proximité de la salle capitu-
laire 51. Le cloître est aussi le lieu choisi pour l'érection
posthume du tombeau de l'abbé Ponce de Faucigny (t 1178),
dans l'abbatiale de Sixt en Faucigny52. Un emplacement
similaire fut élu par le prieur de Romainmôtier Guillaume
de Montricher (1314-1338) pour faire élever un ensemble

48. Plantania 2003, en part. pp. 30-32; voir aussi Ameri (à paraître).
A noter que si la série des tombeaux épiscopaux commence tôt à Aoste

- au tournant des XIIIe-XIVe siècles (avant 1302 et 1317) avec les

tombeaux des bienheureux Boniface de Valperga et Emeric I de Quart,
et dès 1371, avec le tombeau d'un évêque non béatifié, Emeric II de

Quart — le tombeau de Moriset constitue un renouvellement typologique

de la tradition des sépultures monumentales locales.
49. Deonna 1951, pp. 53-76.
50. Ce que déplore déjà Guichenon au XVIIe siècle : « Ce Tombeau [de
Jeanne de Savoie aux Cordeliers de Dijon] qui estoit très magnifique a
esté demoly depuis cinq ou six ans par les Religieux de ce Monastère,
sous prétexte d'agrandir le Choeur de leur Eglise, action qui meritoit
chastiment; parce que semblables Monumens doivent estre conservés
avec beaucoup de soin» (Guichenon 1660, p. 383).
51. Waeber-Antiglio 1976, pp. 173-175; Waeber 1999, pp. 28-29.
L'identification du fondateur de l'enfeu n'est pas totalement assurée.
52. La tombe, très probablement gothique, est décrite au milieu du
XVIIIe siècle par Besson (1759, p. 149), comme « un sepulcre, dont la
moitié paroit élevée hors terre, dans la muraille qui sépare la nef d'avec
le cloître ; il est distingué par une arcade, le tout de pierres de roc, taillé
à l'antique [...]. L'on voïoit aussi dans le vuide de l'arcade, l'image de

ce bienheureux, en habits pontificaux, les mains jointes, et à genouil, et
un peu plus bas une partie de l'ancienne inscription en caractères

gotiques: 'Flic jacet Beatus Pontius Abbas nostre'[...]». De même, saint
Arthaud, prieur de la chartreuse d'Arvières en Valromey, fut enterré à

sa mort en 1206 ou plus tard «en un sépulcre de pierre élevé hors de

l'Eglise proche la porte» (ibidem, p. 164).

41



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

architecturé probablement habité de nombreuses statues
en molasse polychrome mais dont nous ignorons tout de
la superstructure53.

Si ces deux ensembles funéraires se confinent à l'extérieur
du lieu de culte, on trouvera à partir de la première moitié
du XVe siècle des tombeaux monumentaux édifiés par des

religieux dans l'église même, comme celui de l'abbé Jacques
de Mauvoisin à Ambronay (avant 1437)54. Les fondations
funéraires du prieur Henri de Sévery (vers 1383-1387),
puis celles de son successeur Jean de Seyssel (vers 1410-
1415) à Romainmôtier constituent des exemples de ce

phénomène, précoces et exceptionnels à bien des points de

vue (fig. 11 et 12). L'un et l'autre firent édifier un tombeau
à enfeu orné de sculptures de part et d'autre du sanctuaire
et les deux prélats se partagèrent une tombe creusée

devant le maître-autel. L'érection de deux monuments funéraires

de religieux dans le «saint des saints» d'une église

monastique n'a, à notre connaissance, aucun équivalent
régional au tournant des XIVe et XVe siècles55. Il rappelle
l'exemple, déjà cité, de l'évêque Boniface de Savoie dans le

53. Pradervand, Schätti 2001b, p. 330, n° 163.
54. Vallery-Radot 1935, pp. 304-320 ; Poncet 1980, ill. p. 99 et p. 100.
Citons encore un tombeau, mal documenté, le gisant du chanoine régulier

Guigues Sauvage, prieur de Saint-Jeoire près de Chambéry (Oursel
1965, p. 146).
55- Par la suite, les chœurs s'ouvrent davantage aux religieux, par
exemple aux Domi nicains d'Annecy (Guillaume d'Orlier, mort en 1456)

ou à l'église canoniale de Peillonex (Jean de Marcossey, protonotaire

Fig. 11. Romainmôtier, église
abbatiale, monument de Henri de

Sévery (f 1396) (Photo Daniel et
Suzanne Fibbi-Aeppli).

chœur de Hautecombe, dont l'emplacement s'explique par
les relations particulières entretenues par cette abbaye avec
la Maison de Savoie. Les ensembles de Romainmôtier se

singularisent également par leur caractère familial. Henri
de Sévery fit déplacer le lieu de sépulture de sa famille dans
la chapelle Saint-Jean-Baptiste située au sud du chœur à

proximité de sa propre sépulture. Jean de Seyssel tenta
d'associer sa sœur Bonne de Viry à son dispositif funéraire,

laquelle dut toutefois y renoncer et opter pour un
tombeau dans une chapelle contiguë à l'église, la chapelle
Sainte-Catherine56. Le comportement de Henri de Sévery
et de Jean de Seyssel ne se différenciait plus de celui des

seigneurs laïques, tels Othon de Grandson à la cathédrale
de Lausanne ou Louis de Neuchâtel dans la collégiale de
sa ville.

Les maîtres d'œuvre

En raison du manque de sources, la question des maîtres
d'œuvre des tombeaux médiévaux reste très délicate à traiter,

a fortiori celle des auteurs des monuments funéraires

apostolique, mort vers 1505 et représenté sur sa pierre tombale « habillé
en rochet avec un petit camail» [Besson 1759, pp. 123 et 155]).
56. Pradervand, Schätti 2003. Voir aussi le chapitre qui sera consacré
aux tombeaux monumentaux dans la prochaine publication des travaux
de restauration de l'église de Romainmôtier.

42



LES TOMBEAUX MONUMENTAUX EN SUISSE ROMANDE À LA FIN DU MOYEN AGE

Fig. 12. Romainmôtier, église abbatiale, monument de Jean de Seyssel

(t 1435) (Photo Magali Koenig).

de religieux. On peut penser que le plus souvent on fit
appel à des sculpteurs régionaux. C'est probablement le

cas de ceux qui réalisèrent les statues en molasse du tombeau

des Montricher dans le cloître de Romainmôtier. Ces

artistes étaient certainement issus du chantier de la cathédrale

de Lausanne ou, du moins, des bords du Léman,
d'où ils emportèrent également le matériau pour tailler
leurs œuvres.

Les religieux, en particulier les plus puissants d'entre

eux, recoururent également à la main-d'œuvre étrangère de

qualité, largement présente dans nos régions. Des maîtres
d'œuvre comme Jean de Brexent, originaire d'Artois (Pas-

de-Calais), actif à Paris au début du XIVe siècle, puis à

Hautecombe en Savoie à partir des années 1330,
constituaient même une main-d'œuvre spécialisée dans le

domaine funéraire qui n'avait sans doute pas d'égal localement.

La sculpture des gisants en pierre dure exigeait

notamment des compétences particulières. Au début du
XVe siècle, l'atelier de Jean Prindale, d'origine bruxelloise,
maître d'œuvre du comte puis du duc Amédée VIII de

Savoie, pouvait faire prévaloir son expérience acquise à

la cour de Bourgogne. Actif à Chambéry depuis 1409,
c'est à cet artiste que fut confié en 1415 la création de

la sépulture du cardinal Jean de Brogny à Genève et c'est
à lui que l'on peut attribuer le tombeau du prieur Jean
de Seyssel à Romainmôtier57. Un cas de figure similaire
s'observe à Aoste où le sculpteur d'origine inconnue mais

probablement également nordique Etienne de Mossetaz
travailla indifféremment pour les commanditaires laïques

ou religieux 58. C'est aussi avec un sculpteur de l'entourage
de Prindale ou avec un artisan local formé dans son atelier

qu'il faut identifier le maître du tombeau de l'évêque
Andrea dei Benzi à Sion, en raison du caractère bourguignon

des statues monumentales qui en forment le principal
ornement59. Les étroites relations entretenues par le

haut clergé avec la noblesse laïque et princière expliquent
aisément ces échanges de main d'œuvre.

Plus spécifique nous paraît le cas d'artistes dont la venue
dans la région s'explique en raison de la carrière internationale

de leurs commanditaires ecclésiastiques. A travers

eux, ces prélats introduisirent non seulement des formes
nouvelles, mais aussi des modèles et des typologies qui
n'étaient pas connus jusqu'ici. Ainsi, dès le dernier tiers
du XIIIe siècle, deux prélats savoyards firent appel à un
fondeur d'origine germanique, Henri de Cologne 60, pour
réaliser leurs tombeaux en bronze qui portaient l'un et
l'autre sa signature. Premièrement, le cénotaphe de Pierre

d'Aigueblanche (f 1268), dans le chœur de l'église collégiale

Sainte-Catherine d'Aiguebelle qu'il avait fondée en
1254. Bien qu'il ait élu sépulture en Maurienne, ce
chanoine de Genève et évêque de Herford fut inhumé dans

sa cathédrale anglaise où il avait fait élever l'un des plus
anciens monuments funéraires d'évêque encore conservés

dans cette église61. Secondement, Henri fonda à

Hautecombe, le monument funéraire déjà cité de

l'archevêque de Cantorbéry, Boniface de Savoie (f 1270)

57. Schätti 2007.
58. Orlandoni 1998, pp. 304-324.
59. Lapaire 1991a; Lapaire 1992.
60. Nous ne voyons pas de raison valable d'identifier le fondeur Henri
de Cologne avec l'orfèvre du même nom attesté en Savoie au XVe siècle

et de rajeunir la date d'exécution des tombeaux des deux prélats (pour
une opinion contraire, voir Mugnier 1890, pp. 377, 390 et 395).
61. Selon une description du chanoine Pointet, en 1769 (citée par
Mugnier 1890, p. 395), il s'agissait d'«une pièce en bronze qui est au
milieu du chœur où le fondateur est représenté couché sur un tombeau
de même métal, ayant un lion à ses pieds et où on lit cette épitaphe ;

HIC JACET VENER. PATER DNVS PETRVS HEREFORDENSIS
EPIPS FVNDATOR STRVCTOR ET DOTATOR HVIVS ECCLE-
SIE QUI OBIIT V KAL. DEC ANNO DNI M° CC° LXVIII. HOC
OPVS FECIT MAC HENR. DE COLONIA AIA HVIVS RE-
QUIESCAT IN PACE. L'évêque était représenté en habits pontificaux
avec sa crosse et sa mitre, couché à la renverse sur une table de bronze

soutenue par six pieds assez bas» (Pison du Gallant, 1787, cité ibidem).

43



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

(fig. 8)62. L'introduction dans nos régions de cette forme

particulière de tombe en métal, d'origine anglaise,
s'explique par le parcours de ces deux prélats, l'appel à un artisan

germanique résultant très certainement de l'absence

d'une main-d'œuvre locale qualifiée dans la fonte de pièces
de grandes dimensions.

L'intensification des relations entre Avignon et les

diocèses de Genève et de Lausanne consécutive à l'élection

en 1378 à la papauté de Clément VII, fils du comte
de Genève Amédée III, eut des implications analogues

en matière artistique. Le pape envoya en 1393 à Annecy
Perrin Morel, à qui il avait confié la taille de son tombeau

avignonnais, pour repérer un emplacement favorable pour
la construction d'un couvent des célestins, qui ne sera

cependant jamais réalisé. Quelques années auparavant, la

carrière ecclésiastique de Henri de Sévery éclaire l'arrivée
à Romainmôtier vers 1385 d'un artiste comme Guillaume
de Calesio, probablement originaire de la France du Nord
(Calais), mais qui dut s'établir au Sud comme nombre de

ses compatriotes. Le cardinal Jean de Brogny, s'il choisit
Prindale pour son tombeau, opta au tournant du XVe siècle

pour un maître d'œuvre actif en Provence, Colin Thomas
de Dinant, originaire de Bretagne et maître d'œuvre de la
cathédrale de Carpentras, à qui il confia la construction
de sa chapelle funéraire genevoise. A l'inverse, la présence
à la fin du XIVe siècle d'un tailleur de pierre et sculpteur
originaire du diocèse de Lausanne, Jean de Fribourg, est
attestée en Avignon pour la réalisation du tombeau du
cardinal Guillaume de Chanac, évêque de Mende, à l'église
Saint-Martial de Limoges63. Des prélats «savoyards»
furent également ensevelis à Avignon dans des tombeaux
de prestige, comme le camérier de Clément VII François
de Conzié, inhumé en 1432 dans un tombeau de marbre
blanc à l'église des célestins64.

Diversité des formes...

Pour bien juger de la qualité d'un corpus, il faut évidemment

non seulement que les œuvres soient conservées
mais qu'il existe des éléments de comparaison. Il n'y a pas,

pour les territoires savoyards, d'inventaire comparable à la

collection de dessins de tombeaux commandés et réunis

par Roger de Gaignières entre 1670 et 17 1 5 65. En Suisse

62. Guichenon 1660, p. 261 : « Hic jacet Bonifatius de Sabaudia Can-
tuariensis Archiepiscopus Operibus bonis et virtutibus plenus. Obiit au-
tem apud Sanctam Helenam anno domini M. CC. LXX. 14 die julii » ;

Cibrario 1865, p. 324; Beaulieu, Beyer 1992, p. 246: « Magister Hernials

de Coloniafecit banc tumbam ».

63. Beaulieu, Beyer 1992, p. 287.
64. Besson 1759, p. 175.
65. Adhémar, Dordor 1974-1977.

occidentale, l'inventaire des monuments funéraires est

en bonne voie et le champ de l'étude recouvre désormais

plusieurs cantons. Dans l'attente de la mise en parallèle
approfondie entre les sources textuelles, les monuments et
des comparaisons étendues à d'autres aires géographiques,
il est déjà intéressant de s'interroger sur la grande diversité

des formes que revêtent ces tombeaux monumentaux.
Au-delà des récurrences partout constatées, à savoir la

présence d'un gisant placé sur une dalle recouvrant un sarcophage

surmonté généralement d'une superstructure à une
voire deux arcades, grande est la variété des formes, des

matériaux mis en œuvre, de l'iconographie.
En ce qui concerne la diversité des formes, sans doute

cette différence peut-elle s'expliquer en partie, mais pas
seulement, par l'emplacement obtenu ou prévu par le
commanditaire. Par exemple, Othon de Grandson eut
la faveur d'installer son monument dans le chœur de la
cathédrale de Lausanne. Cette disposition du tombeau

sous une arcade fut reprise plus tard par le prieur Henri
de Sévery dans l'église de Romainmôtier (fig. 11). L'œuvre
fut conçue vers 1385-1387 pour offrir deux faces, l'une
du côté du chœur de la priorale et l'autre du côté de la

chapelle familiale des Sévery. A cette fin, il fut nécessaire

de percer le mur de séparation entre le chœur et la chapelle
au sud. Le tombeau, détruit à la Réforme, fit récemment

l'objet d'une étude qui permit de le recomposer. Il était
constitué de deux faces ornées de statues représentant près
de 25 m2 de sculpture monumentale. Taillé dans du
calcaire jaune, il fut entièrement peint de couleurs vives, à

l'exception de son gisant. Une des particularités de l'œuvre
est de présenter deux faces complètement différentes tant
dans leur iconographie que leur structure, dont pour l'instant

aucun équivalent n'a pu être mis en évidence ailleurs.

L'église de Romainmôtier offre un bel exemple de la

diversité des pratiques pour l'édification des tombeaux

puisque le successeur de Sévery, le prieur Jean de Seyssel,

qui resta à la tête du monastère pendanr un demi-siècle
(1382-1432), fit construire vers 1410-1415 un monument

complètement différent de celui de son prédécesseur

(fig. 12). Edifié en face de celui de Henri de Sévery, contre
la paroi nord du chœur, et fort heureusement épargné
dans sa structure par les iconoclastes, il est plus modeste
dans son développement architectural et n'est constitué

que d'une seule arcade étroite protégeant un sarcophage
demeuré sans gisant, mais qui a pu être surmonté de

figures. Face au chatoiement de l'architecture et des statues
de Sévery, Seyssel choisit la monochromie. En effet, les

sculptures furent simplement recouvertes d'un badigeon
imitant la pierre66.

66. Krieger 1995, pp. 56-67.

44



LES TOMBEAUX MONUMENTAUX EN SUISSE ROMANDE À LA FIN DU MOYEN AGE

Non seulement 1 aspect, mais la conception même de
l'œuvre diffère: en lieu et place de statues liées au monument

ou de scènes historiées, Seyssel privilégia des figures
indépendantes de la structure comme on le verra plus bas.

Les sculpteurs chargés de la commande complétèrent en
effet les parties architecturales du tombeau par de
nombreuses statues de tailles différentes dont le dépôt
lapidaire conserve des fragments. Ce changement, à quelques
années d'intervalle de la création du tombeau précédent,
correspond à un renouvellement profond de l'histoire de
la sculpture importée par les artistes franco-flamands,
notamment Jean Prindale. A l'intérieur d'un même monastère

et même d'un espace très proche, cette diversité des

formes se manifeste donc de manière des plus flagrantes.

et de l'iconographie

La diversité des formes eut des répercussions sur l'iconographie

mise en œuvre. Les sources qui relatent des

cérémonies funèbres attestent la grande importance du rappel
du lignage. En vue du jour des obsèques, de nombreux
peintres ou sculpteurs s'affairent à préparer des armoiries
sur différents supports67. Au-delà de ces éléments récurrents,

la variété est de mise. Le tombeau sous enfeu présumé

de Pierre Dives dans le cloître de l'abbaye d'Hauterive,
construit vers 1320-1330, dont la sculpture, dans son état
actuel, ne comporte que des éléments végétaux, en est un
bel exemple. La sculpture architecturale, bien que très

développée et en harmonie avec les remplages très novateurs du
cloître, ne comprenait apparemment aucune figure. C'est

par le moyen de la peinture que des saints (ou des saintes,
leur identification étant malheureusement fortement

compromise par un état très dégradé) dans les ébrasements
de la niche ont formé le programme iconographique.
Aucune trace non plus d'un gisant68.

Au tombeau du prieur Guillaume de Montricher était

par contre associé un grand nombre de statues comprenant

à la fois des figures saintes et des chevaliers, image
peut-être figée d'une cérémonie funèbre. Le tombeau de

Henri de Sévery offre encore une autre variante qui tient

compte de l'emplacement et procède à une différenciation

entre la face élevée du côté du sanctuaire et celle qui est

visible depuis la chapelle familiale. Au nord, on reconnaît

une iconographie clunisienne : des saints abbés au registre
inférieur, la Vierge entourée des saints patrons de Cluny
Pierre et Paul au centre, le couronnement de la Vierge et la

Trinité dans la partie supérieure. Les images figurées de la

67. Pollini 1993, p. 49.
68. Pradervand 2007, pp. 36-51.

face sud montrent un choix plus privé, centré sur les saints

et les saintes.

Sur le tombeau de Seyssel, il semble que ce soit plutôt
un groupe de statues qui étaient présentes dans l'environnement

du tombeau, mais détachées du support architecture.

Des priants, des anges, une Vierge à l'Enfant
accompagnaient le défunt. Une grande peinture murale, distincte
du tombeau, mais dont l'iconographie faisait clairement
écho à l'enfeu complétait le dispositif. La représentation
de Pierre de Luxembourg en contemplation - rare et
précoce image de ce bienheureux - surmontait une Mise au
tombeau69.

Contrairement aux tombeaux familiaux de La Sarraz

et de Neuchâtel, dans lesquels les épouses et les enfants
des défunts sont mis en scène et participent à la cérémonie

du repos éternel, les tombeaux de Romainmôtier, et
d'une manière générale les tombeaux de religieux, n'offrent

pas une iconographie mettant en exergue le lignage et les

alliances. Néanmoins, le processus d'individualisation
s'observe tout de même aussi dans ce type de monument,
les gisants de Sévery ou le buste que l'on attribue au prieur
Jean de Seyssel pouvant bien être de véritables portraits
des défunts. Ce dernier constat s'applique aussi aux
aménagements funéraires entrepris plus tard par Guillaume de

Rarogne dans l'église de Valère à Sion. Dans sa chapelle,
où il est enseveli, une grande peinture murale, placée face à

l'entrée de l'église le représente en prière devant la Vierge et
le rappelle au souvenir des visiteurs. A un tombeau
monumental sculpté, Guillaume de Rarogne préféra la représentation

peinte de son corps posé sur un sarcophage. Deux
sculptures de bois et un panneau peint, placé sur l'autel,
complétaient les dispositions de la chapelle.

Les tombeaux de religieux conservés dans nos régions
traduisent le rapport complexe entretenu par ces dignitaires

avec l'évolution des pratiques funéraires à la fin du

Moyen Age. Ceux-ci étaient, d'une part, les héritiers d'une
tradition longtemps rétive à l'inhumation dans le chœur
des églises, apparemment encore bien vivace dans les

cathédrales lémaniques au XVe siècle et, de cas en cas, défendue

par certains prélats conservateurs. Mais, d'autre part,
de nombreux évêques, abbés et prieurs prirent en compte
les nouvelles exigences sociales et religieuses qui s'imposèrent

alors à l'ensemble de la société en matière funéraire.
Si, au XIIIe siècle, les religieux jouissaient encore presque
seuls du privilège de pouvoir être inhumés dans la nef ou
le transept des églises, hormis quelques exceptions, ce droit
se généralise peu à peu aux siècles suivants à l'ensemble de
la société laïque, qui trouva dans les différents ordres

religieux des sanctuaires prêts à les accueillir. Il faut cependant
attendre la fin du XIVe siècle pour que le statut privilégié,

69. Fleith 1998.

45



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

acquis grâce aux opportunités de carrière offertes par la

papauté avignonnaise, permette à certains prélats d'accaparer

des places qui, en temps normal, auraient dû leur
rester interdites. C'est le cas de Henri de Sévery, issu de

la petite noblesse, et plus encore d'un roturier comme
Jean de Brogny. Leurs dispositions funéraires, imitées de

celles des prélats de la curie mais réalisées par les mêmes

artistes qui travaillaient pour la noblesse régionale, n'ont
désormais rien à envier à celle des grands seigneurs laïques.

Les tombeaux monumentaux seigneuriaux

de La Sarraz et de Neuchâtel

Jacques Bujard

Les deux exceptionnels tombeaux seigneuriaux de

Neuchâtel et de La Sarraz présentent une grande parenté
de forme et d'histoire. Vu leur remarquable état de conservation

et les études approfondies menées sur l'un d'eux, il
vaut la peine de les présenter en détail, mais sans revenir

sur le contexte régional de leur création, évoqué ci-dessus.

Le tombeau de La Sarraz

A La Sarraz, la chapelle Saint-Antoine a été fondée en
1360 par François Ier de La Sarraz, décédé en 1362 70. Elle
abrite un monument funéraire redécouvert en 1835, qui
fut déplacé alors au château, puis réinstallé dans la chapelle
et profondément restauré en 1886-1887 par le sculpteur
Doret-de La Harpe sous la direction de l'architecte Léo
Châtelain.

Le monument est placé aujourd'hui sous une haute
niche en arc brisé, mais dans le mur sud du chœur et non
plus au nord comme au Moyen Age (en admettant que le
chœur de la chapelle soit régulièrement orienté). Comme
l'ont montré des investigations archéologiques menées en
1995-1996 par Archéotech SA sur les murs décrépis, la
niche primitive a été percée dans le mur préexistant de la

chapelle après qu'un caveau a été ménagé dans le sous-
sol de celle-ci71. En molasse, le monument se présente à

pierre nue, peut-être suite à la disparition d'une polychromie

ancienne. Le sarcophage comporte une face sculptée
formée d'une dalle posée sur un soubassement mouluré
et figurant six personnages en prière sous des arcatures

70. Voir bibliographie citée dans la fiche consacrée à ce monument
dans le second volume de cet ouvrage (cat. vd-64).
71. Troillet 1997 (nous remercions Michèle Grote de nous avoir
indiqué ce rapport) ; Jolidon 1980.

Fig. 13. La Sarraz, chapelle Saint-Antoine, monument de François Ier

de La Sarraz (t 1362/63), avant son transfert de la chapelle au château.
Huile sur toile, vers 1835 (Musée de l'Elysée, Photo De Jongh).

(fig. 5) ; il esr surmonté de deux arcs en mitre jumelés à

remplage sommés chacun d'un fleuron et encadrés de trois
pinacles. Ces arcs s'appuient sur une colonne centrale

prismatique et deux piliers latéraux ornés chacun d'une statue
de chevalier en prière, posée sur un haut piédestal polygonal

et surmontée d'un dais. Un gisant représenté sous la
forme d'un transi — un homme nu, décharné, mangé par
des vers et des crapauds — est couché sur le sarcophage,
la tête reposant sur un coussin (fig. 4), alors qu'au fond
de la niche se voient deux statues de femmes en prière et
deux heaumes, l'un orné du cimier de la Maison de La
Sarraz et l'autre de celui de la Maison d'Oron. Si le transi
représente à coup sûr François Ier de La Sarraz, comme
l'indiquent le cimier d'Oron, lignage de son épouse, Marie
d'Oron, et les coquilles ornant son coussin, rappels de son
pèlerinage en Terre sainte, les deux chevaliers en armure
sont sans doute ses deux fils, Aymon III, resté sans descendance,

et François II, époux de Marguerite d'Oron et père
de Nicod Ier et d'Aymon IV. Les deux femmes sont vêtues
de longues robes boutonnées, l'une porte une coiffe et un
grand voile, de deuil sans doute, bordé d'une ruche plissée
et l'autre une coiffe encadrant le visage et boutonnée sous
le menton. La première paraît être la veuve de François Ier,
Marie d'Oron, et l'autre sa fille Marguerite, restée non
mariée. Signalons que le rampant du gâble qui surmonte
cette dernière n'est orné que de feuillages, alors que l'autre

porte des fruits, symboles peut-être d'un mariage fécond.

46



LES TOMBEAUX MONUMENTAUX EN SUISSE ROMANDE À LA FIN DU MOYEN AGE

Fig. 14. La Sarraz, château, monument de François Ier de La Sarraz

(f 1362/63), après son transfert au château. Huile sur toile, par Sophie
de Cottens, vers 1844 (Château de La Sarraz, Photo Claude Bornand).

Fig. 15. La Sarraz, chapelle Saint-Antoine, monument de François Ier

de La Sarraz (f 1362/63), état après la restauration de 1886-1887
(Photo Rémy Gindroz).

Les limites des interventions du XIXe siècle sont difficiles
à reconnaître précisément, faute d'une analyse matérielle
détaillée. Néanmoins plusieurs images du monument,
dont l'une de 1835 environ, une autre de 184472 et des

relevés par J. R. Rahn en 1860 publiés sous forme de

gravure en 187673, fournissent de précieuses indications, de

même que la description de Frédéric de Gingins-La Sarraz

éditée en 1836. Il apparaît que la première représentation
— un tableau peint à l'huile (fig. 13) — a manifestement
été exécutée au cours du démontage du monument peu
après sa découverte, F. de Gingins-La Sarraz décrivant un
monument complet et non pas dépourvu de ses parties
hautes, tel qu'il apparaît sur le tableau. En outre, le gisant,
les statues féminines et les cimiers sont encore masqués

par une cloison portant des armoiries, celles semble-t-

il de Michel Mangerot, seigneur de La Sarraz, datées de

1533 et aujourd'hui encastrées au-dessus du portail du
château, et une inscription fragmentaire en latin rappelant

72. Documents reproduits dans Grandjean 1979, fig. 4-5. Catalogue
des vues anciennes du monument dans Jolidon 1980, pp. 43-54.
73. Dessins de J. R. Rahn, Zentralbibliothek Zürich, Graphische

Sammlung, Nachlass Rahn, Mappe XLV, Blätter 22, 23. Version gravée
dans Rahn 1876, fig. p. 578.

manifestement la fondation en 1360 de la chapelle74.
Cette cloison a donc été élevée à l'époque de la Réforme,

peut-être pour masquer un gisant jugé alors choquant.
Les statues et les parties hautes du monument figurent
en revanche sur la vue de 1844 (fig. 14) et les relevés de

1860, à l'exception des pinacles latéraux et des fleurons

sommant les arcatures75, tandis que manquent la plupart
des petits fleurons ornant aujourd'hui les arcs trilobés. Ces

derniers éléments ont été restitués en 1886-1887, comme
l'indiquent les traces de réparations et de compléments,
en s'inspirant certainement du tombeau de Neuchâtel,

que l'architecte Léo Châtelain connaissait bien pour avoir
dirigé une vingtaine d'années auparavant la restauration de

la collégiale qui l'abrite (fig. 15).
Aucun document ne nous renseigne sur les commanditaires

et exécutants de ce monument exceptionnel.
François Ier étant mort peu après la fondation de la

74. Reproduction de relevés en 1885 de la chapelle avant la destruction
du plancher intermédiaire dans Troillet 1997, fig. 12, 21.
75. Les pinacles latéraux ont été supprimés au plus tard au début du
XVIe siècle lors de la construction des voûtes, qui coupent le pinacle de

l'ouest. La gravure de 1876 montre deux petits pinacles qui sont peut-
être des restitutions. Le pinacle central, très court sur la vue de 1844, a

sans doute été allongé lors de la restauration de 1886-1887.

47



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

chapelle et la niche ayant été ménagée après la construction

de celle-ci, on peut penser qu'il n'en est pas le maître
d'ouvrage, mais qu'il faut plutôt attribuer sa création à

ses fils ou à ses petits-fils. Le caveau préexistant pose par
ailleurs le problème de l'identité de son commanditaire,
les membres de la famille de La Sarraz n'étant semble-t-il

pas encore enterrés au XIVe siècle dans la chapelle, comme
déjà dit.

Le tombeau de Neuchâtel

Contrairement à celui de La Sarraz, le monument des

comtes de Neuchâtel a été étudié à de nombreuses

reprises, et dans une perspective pluridisciplinaire lors de sa

récente restauration, survenue un siècle et demi après la

remarquable intervention du sculpteur Charles-Frédéric
Marthe en 1837-184016. Il est placé dans le chœur de la

collégiale de leur capitale, où sont attestées les sépultures
des Neuchâtel dès la seconde moitié du XIIIe siècle77,

puisque Rodolphe IV (f 1342/43), fils du comte Amédée

(f 1286/87) et de Jordanne de La Sarraz, stipule dans son
testament rédigé en 1338 son désir d'être enseveli «en
l'egliese de Nostre Dame de Nuefschastel, entre la tombe

ou giesent mes pere et ma mere et le usselet [petite porte]
dever la cloistre». En tout, quatre tombes de la famille
comtale sont signalées par les textes du XIVe siècle entre
le maître-autel et cette petite porte. Certaines regroupaient
les sépultures de deux personnes, Louis Ier demandant en
1354, dans son premier testament, à être enterré «en la
tombe de ma chiere feme dame Jehanne de Montfaulcon
czai en arrier». En 1373, l'année de sa mort, alors qu'il
venait de faire édifier dans le chœur un impressionnant
monument en pierre peinte, Louis Ier marque sa volonté
d'être enterré parmi ses ancêtres au-devant de la porte du
cloître. Sa fille Isabelle fera de même en 1394. L'emplacement

choisi par Louis pour le monument, à l'endroit
le plus visible et le plus sacré de l'église collégiale que les

Neuchâtel avaient fondée, est une affirmation de la
puissance de sa lignée, aussi bien qu'un mémorial des «siens»,
comme le sous-entend une inscription sur le monument:
«Ludovicus comes egregius Novicastrique dominus banc
tu[m\bam totamque / machinam ob suorum memoriam
fabrefecit anno MCCCLXXII / obiit quinta die mensis junii
anno domini millesimo CCCLXX tertio ».

Œuvre d'un artiste bâlois, le «mollerpentarre de Balle»

ou «Claiver le pentarre», le monument érigé vers 1372
est placé sous l'une des deux arcades reliant le chœur au

76. Voir bibliographie citée dans la fiche consacrée à ce monument
dans le second volume de cet ouvrage (cat. ne-54).
77. Rouiller 1997b.

Fig. 16. Neuchâtel, collégiale, monument des comtes de Neuchâtel
(Photo Daniel et Suzanne Fibbi-Aeppli).

bas-côté nord 78 (fig. 16). Il repose en partie sur un caveau
antérieur, établi au pied du pilier séparant ces arcades. Le
sarcophage est orné du côté du chœur d'une face formée
de deux dalles superposées figurant des pleurants sculptés
sous des arcatures portant des écussons, certains peints,
les uns aux armes des Neuchâtel et les autres des Fribourg
(-en-Brisgau), lignée héritière du comté en 1395. Il est
surmonté de deux arcs en mitre jumelés à remplage
surmontés de fleurons et autrefois encadrés de pinacles, dont
seul le central subsiste, sommé d'un cimier aux armes de
Neuchâtel79. Ces arcs s'appuient sur une colonne centrale

prismatique et deux piliers latéraux ornés de statues
cantonnantes : quatre chevaliers et deux femmes. Dans la niche
au-dessus du sarcophage, une statue de chevalier en armes
et trois statues de femmes en robes blanches bordées d'or
sont en outre adossées au mur fermant le fond de l'arcade,
alors que deux gisants - un chevalier et une femme - sont
redressés contre les parois latérales. Tous sont des priants
représentés grandeur nature. Une chronique rédigée à la
fin du XVe ou au début du XVIe siècle par le chanoine

78. Courvoisier 1963, pp. 109-114; Bujard, Schâui 2003; Piguet,
Stâhli 2003.
79. Les points de fixation des tenons métalliques des pinacles latéraux
sont visibles dans le parement du mur au-dessus de l'arcade; les traces
des bases retaillées de ces pinacles subsistent sur les arcs en mitre, au-
dessus de renforts latéraux bordés d'un cavet.

48



LES TOMBEAUX MONUMENTAUX EN SUISSE ROMANDE À LA FIN DU MOYEN AGE

Fig. 17. Neuchâcel, collégiale, monument des comtes de Neuchâtel,
décail (Photo Daniel et Suzanne Fibbi-Aeppli).

Jean Dubois indique que: «Hic Ludovicus construxit hanc
machinam in qua sunt statue et imagines Comitum Novi-
castri [...] et ibi resupinus jacet in medio aliorum » 80. Selon

Dubois, Louis gisait donc sur le dos au milieu des autres;
aucune trace d'un gisant, qui, faute de place, aurait été

beaucoup plus petit que les autres statues du monument,
n'a néanmoins été repérée dans la niche. On peut donc se

demander si le chanoine n'évoque pas le corps de Louis
enseveli au pied du monument et de ses statues, plutôt que
son gisant, et ce d'autant plus que, comme nous le

verrons, Louis semble bel et bien statufié dans ce dernier, mais

debout, adossé au mur du fond. Il pourrait éventuellement
aussi avoir attribué à Louis le gisant redressé.

Le monument élevé en 1372 est composite puisque les

gisants ainsi que les deux dalles superposées, sculptées en
bas-relief et formant la face du sarcophage, ont été placés

en remploi, comme le montre notamment une première
couche de polychromie observée par l'atelier de

conservation-restauration Marc Stähli sous la polychromie réalisée

80. Roulet 1997, p. 323.

lors de la constitution du monument81. Ces dalles et
gisants ont manifestement orné un tombeau antérieur,
probablement placé au même endroit, la longueur des deux
dalles étant parfaitement adaptée à l'arcade. Par ailleurs,
on sait que Rodolphe IV, le père de Louis, a demandé à

être enterré entre la petite porte du cloître et la tombe de

ses parents, soit dans la zone du chœur où se trouve
l'arcade. Les deux dalles devaient donc orner les deux faces
visibles d'un sarcophage supportant deux gisants placés côte
à côte, plutôt que deux monuments séparés. Louis a en
tous les cas fait démonter le tombeau de ses parents, dont il
a redressé les gisants et superposé les deux dalles du côté du
chœur (fig. 17). Il l'a ensuite fait compléter pour le
transformer en un monument familial. Ce premier tombeau ne
semble en revanche pas être le « tabernacle monseignour »

pour lequel quatre livres bâloises sont payées le 10 juin
1361 «au maistre de Bala»; peut-être ce tabernacle était-il
un couvert au-dessus d'un autel ou d'un monument.

Quels sont les personnages représentés par les statues
Plusieurs chroniqueurs et historiens se sont essayés au
cours des siècles au jeu de l'identification des ancêtres de

Louis82, puis, dès les années 1980, Louis-Edouard Roulet
a proposé avec vraisemblance de voir dans les «siens» les

membres de sa proche famille83. Les deux gisants
remployés par Louis paraissent donc bien être ceux de ses

parents, Rodolphe IV et Eléonore de Savoie; cette
dernière porte une robe blanche ainsi qu'une guimpe drapée

en mentonnière, signe souvent d'une femme âgée

ou d'une veuve. Cette statue est par ailleurs la seule des

représentations féminines du monument à n'avoir pas la
tête couverte d'un voile. La statue de grande taille adossée

au fond du monument, en position prédominante,
est certainement celle de Louis ; elle est entourée par les

trois représentations féminines déjà signalées. Celles-ci
sont vêtues de robes blanches et deux, de part et d'autre de

Louis, portent une mentonnière, ce qui pourrait indiquer
que ce sont les deux épouses décédées du comte, Jeanne de

Montfaucon (t 1336) et Catherine de Neuchâtel-Blamont
(t 1339), mères de ses enfants, la troisième, sans mentonnière,

étant dans ce cas sa dernière épouse, Marguerite de

Vufflens, alors sans descendance. On pourrait aussi

imaginer d'attribuer les deux premières statues aux sœurs
de Louis, Marguerite, dame de Boudry, et Catherine de

Montjoie, et la troisième à sa dernière épouse. Quant aux

quatre chevaliers des statues cantonnantes, qui portent,
comme le gisant, des cottes aux couleurs des Neuchâtel,
trois doivent représenter les fils légitimes de Louis, Jean
le Bel, Louis et Roud, tous trois décédés avant 1372. La

81. Stähli 1997 ; Piguet, Stähli 2003.
82. Pour une synthèse critique des hypothèses, voir Piaget 1938.
83. Roulet 1986/1987; Roulet 1988/1989; Roulet 1992.



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

quatrième statue n'est vraisemblablement pas celle d'un
de ses fils illégitimes, Vauthier ou Jean, mais plutôt celle
de son gendre Rodolphe de Nidau, successeur désigné en
1371 puis exclu en 1373 au profit de sa femme Isabelle, et
lui-même descendant des Neuchâtel84. Les deux femmes

au pied du tombeau sont vêtues de robes colorées, l'une
bleue et l'autre rouge, ce qui pourrait indiquer qu'elles ne

portent pas de tenue de deuil, alors souvent porté en blanc,

et si une guimpe à mentonnière encadre la tête de l'une,
la robe de la seconde montre un décolleté. Plus jeunes
sans doute que les autres femmes du tombeau, elles

pourraient représenter les deux filles légitimes du comte Louis
désignées héritières du comté après la mort de leurs frères :

Isabelle, restée sans descendance, et Varenne (t 1374), mère
de Conrad de Fribourg, futur héritier de la seigneurie.

Le monument comprend en outre de nombreux écus

armoriés évoquant la famille comtale et ses alliances85,
tandis que le mur au-dessus de l'arcade montre six armoiries

peintes, dont seules restent lisibles celles des Savoie,
des Grandson et peut-être des Montbéliard. Pour terminer,
un diable peint sur le piédestal de droite évoque sans doute
le mal.

Un monument modifié en cours de réalisation

Outre les remplois signalés, le monument présente
plusieurs imprécisions constructives qui semblent découler
de modifications, en cours de réalisation, du projet initial.
La plateforme et les statues cantonnantes auraient dû se

raccorder quelque 8 cm plus haut, comme l'indique l'arrêt
des décors sur les deux plinthes. Sur le pilier de gauche, la

plinthe et le chapiteau s'ajustent mal, la base de la plinthe
ornée d'écus étant, semble-t-il, prévue pour reposer sur
un piédestal polygonal, comme à droite, et non pas sut-

un chapiteau de forme proche d'elle. Enfin le piédestal de
droite est posé sur une base curieusement haute, tandis

que la face du sarcophage n'est pas soulignée, comme à La
Sarraz, par un soubassement mouluré, ce qui amène les

arcatures à être posées directement sur le sol.

Par ailleurs, la pierre utilisée pour les différents éléments
du tombeau n'est pas homogène86. Les deux dalles de la
face du sarcophage et les gisants sont façonnés dans un
grès gris-vert bleuté ; les deux paires de statues masculines

cantonnantes, les deux statues féminines inférieures, les

arcs jumelés, le pilier central, la plateforme et le cimier

84. Le seul descendant légitime de Louis, son petit-fils Conrad
de Fribourg, fils de Varenne, sera représenté par une autre statue au
XVe siècle.

85. Plusieurs ont été ajoutés ou repeints au cours des siècles, notamment

lors de la restauration du monument en 1837-1840.
86. Stähli 1997.

semblent tous taillés dans le même grès gris-vert jaunâtre,
alors que les quatre statues du fond sont en calcaire blanc.

On peut se demander, au vu de l'irrégularité des parties
basses du monument, si le projet primitif ne prévoyait pas,

comme à La Sarraz, une seule dalle pour la face du
sarcophage, une plateforme nettement plus basse et des statues

cantonnantes posées sur des piédestaux polygonaux moins
élevés, sans les statues féminines inférieures87. L'ajout de

celles-ci et, par conséquent, de la deuxième dalle de la
face aurait ainsi nécessité la surélévation du piédestal de

droite. D'autre part, il se pourrait que les quatre statues
du fond, celles attribuées à Louis et à ses épouses ou à ses

soeurs, aient été ajoutées en cours de réalisation, tardivement

si l'identification de Marguerite de Vufflens, épousée
une année seulement avant la mort de Louis, est juste. La
présence des deux statues féminines cantonnantes pourrait
découler de la désignation des filles de Louis comme
héritières du comté peu avant sa mort et de la nécessité dès lors
de les faire figurer sur le monument.

Ce monument a peut-être de ce fait été initialement
prévu par Louis pour ses parents et ses fils avant d'être

élargi à l'ensemble de sa famille au cours de sa construction,

au gré des aléas de l'héritage de Louis suite aux décès

successifs de ses proches (fig. 18).

Deux monuments sous même influence

Les deux monuments s'inscrivent dans la lignée des

tombeaux couverts d'un dais à arcatures, comme celui
d'Othon Ier de Grandson (t 1328) dans le chœur de la
cathédrale de Lausanne. Mais par leur typologie, ils

évoquent avant tout les représentations monumentales du
Saint-Sépulcre dans lesquelles le Christ gisant est couché
dans un tombeau à baldaquin ou un enfeu, entouré des

saintes femmes, ainsi que, souvent, de la Vierge et de saint
Jean. Dans ces œuvres apparues peu avant le milieu du
XIVe siècle dans le nord de la Suisse, l'Alsace et la Souabe,
les figures sont généralement grandeur nature, comme à

Neuchâtel et à La Sarraz88. A Neuchâtel, le modèle aurait

pu être transmis par l'artiste qui fut chargé de l'exécution
de rœuvre — le «moller pentarre de Balle» ou «Clawer le

pentarre» -, dont on sait qu'il était établi à Bâle et qu'il
travaillait à Neuchâtel entre 1370 et 1373 (Claus von
Wissenburg, Claus Sidler von Tübingen ?)89.

La chronologie relative entre les deux monuments est
difficile à établir avec certitude. Les dates très proches des

87. Les gisants pourraient avoir été maintenus couchés dans cette étape
du projet, avant d'être redressés dans la suivante.
88. Aballéa 2003.
89. Aballéa, Schätti 1997.

50



LES TOMBEAUX MONUMENTAUX EN SUISSE ROMANDE À LA FIN DU MOYEN AGE

Fig. 18. Neuchâtel, collégiale, monument des comtes de Neuchâtel. Essai de restitution du premier état du monument, du premier projet et de l'état
final (Dessin Christian de Reynier, OPAN).

deux réalisations - quelques années après 1360 à La Sarraz

et un achèvement vers 1370-1373 à Neuchâtel -, ainsi que
des emplacements originellement identiques dans les deux
lieux de culte — sous une arcade à l'entrée du chœur, côté
nord — indiquent des liens étroits entre les deux réalisations,

mais les notables différences stylistiques des sculptures

permettent en revanche d'exclure un atelier commun
aux deux monuments. Les liens familiaux sont par ailleurs

étroits entre les deux dynasties au XIVe siècle : François Ier

de La Sarraz était le petit-fils de Rodolphe et Eléonore de

Neuchâtel par sa mère, Jeanne de Neuchâtel, tandis que la

veuve d'Aymon III de La Sarraz (f 1370), a épousé Louis
de Neuchâtel au moment où ce dernier faisait achever son

monument. Un indice permet néanmoins de penser que le

monument de Neuchâtel a servi de modèle à celui de La

Sarraz: l'arcade en arc brisé qui abrite le premier appartient

au chœur du XIIe siècle et est donc largement
antérieure au monument. A La Sarraz, l'arcade percée dans le

mur après la construction de la chapelle au XIVe siècle a les

mêmes proportions que celle de Neuchâtel, dont elle doit
donc dériver. Le monument très complexe de Neuchâtel

aurait ainsi inspiré les commanditaires et les constructeurs
de celui, plus simple puisque ne comportant que quatre
statues, de La Sarraz. Ce pourrait être par l'intermédiaire
d'un dessin du projet primitif neuchâtelois restitué, soit

avant l'ajout de la deuxième dalle de la face du sarcophage

et de plusieurs statues.

Un monument complété au XVe siècle à Neuchâtel

Le monument de Neuchâtel fut complété par les

successeurs du comte Louis. Au cours du XVe siècle, les

dépenses en 1424-1425 relatives à la sépulture de Conrad
de Fribourg (f 1424), les testaments de Jean de Fribourg
(t 1458) en 1457 et de Rodolphe de Hochberg (J 1487) en
1465 indiquent en effet la volonté de ceux-ci d'affirmer la
continuité du lignage en regroupant leurs sépultures. Trois
nouvelles statues sont alors fixées sur les piliers de part et
d'autre de l'arcade. La statue de Conrad de Fribourg, à

droite, est due au sculpteur Matthäus Ensinger, maître-

maçon de l'église Saint-Vincent de Berne, auquel peut
aussi être attribuée celle de Jean de Fribourg, à gauche90.

Quant à la plus récente, celle de Rodolphe de Hochberg,
elle est la seule du monument à ne pas être polychrome,
mais simplement recouverte d'un badigeon couleur pierre,
comme le monument de Jean de Seyssel à Romainmôtier
ou les gisants de la collégiale de Valangin. Les successeurs
de Rodolphe de Hochberg ne poursuivront pas la tradition.

Deux monuments singuliers et énigmatiques

En définitive, si les investigations menées au cours de sa

dernière restauration ont renouvelé par les observations
des conservateurs-restaurateurs et des archéologues notre

90. Courvoisier 1955, p. 110.

51



LE MARBRE ET LA POUSSIÈRE CAR 143

connaissance matérielle du monument neuchâtelois, et
en particulier de sa constitution, elles n'ont pas permis
jusqu'ici d'identifier avec certitude tous les personnages
représentés. Quant au monument de La Sarraz, en l'absence

d'analyses similaires, il reste difficile de faire la part exacte
des choses entre ses éléments médiévaux et ceux modifiés

ou restitués par les restaurateurs successifs du XIXe siècle.

La confrontation de l'iconographie et des descriptions
anciennes permet néanmoins de relativiser l'ampleur des

interventions modernes. La mise en évidence de l'évolution
probable du tombeau de Neuchâtel et l'essai de restitution
de son état primitivement prévu permettent une nouvelle
mise en perspective des relations entre les deux tombeaux.
Trancher définitivement la question de la primauté de l'un
sur l'autre, des influences réciproques restera toutefois un
champ d'études

52


	Formes et fonctions du monument médiéval en Suisse romande
	...
	Les pratiques funéraires de l'aristocratie vaudoise au Moyen Age
	Les tombeaux monumentaux en Suisse romande à la fin du Moyen Age


