Zeitschrift: Cahiers d'archéologie romande
Herausgeber: Bibliotheque Historique Vaudoise

Band: 36 (1987)

Artikel: Einfluss der Pantomime auf die Vasenbilder des 6. und 5. Jhds. v. Chr.
Autor: Metzler, Dieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835476

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einfluss der Pantomime auf die Vasenbilder
des 6. und 5. Jhds. v. Chr.

Dieter Metzler

Dieser Beitrag bietet einige Beobachtungen zu dem schon mehrfach bemerkten Phdnomen der Verbind-
lichkeit einer Bilder- oder Symbolsprache. In der «prépublication» unseres Kolloquiums hat B. d’Agostino
Entsprechendes von C. Bérard zitiert: « Le bricoleur et I’imagier ceuvrent a partir d’un ensemble d’éléments
déja constitué, fini et donc limité; ils disposent d’un «trésor » d’objets, de signes, de formules précontraintes,
semi-particularisées et n’en cherchent pas d’autres. » "’ Dies scheint auch unbeschadet der Tatsache zu gelten,
dass zweidimensionale Bilder einer dreidimensionalen Wirklichkeit — wie etwa die Vasenbilder — naturgemass
besonderen Gesetzmassigkeiten der Darstellung unterliegen: der Reduzierung von Formen, der Ubersichtlich-
keit der Bildelemente etc. Uber die rein photografische Wiedergabe gehen ferner stilistische und historische
Formeln der Wiedergabe hinaus.

Meine Hypothese ist, dass die iibersichtlich auseinandergelegte, biihnenbildhafte Inszenierung von Bil-
dern auf Vasen und die ostentative Gestik ihrer Einzelfiguren unter dem Einfluss mimetischer Tanze, die im
Folgenden zur Pantomime gerechnet werden sollen, komponiert sind, was dann mutatis mutandis auch fiir
Rundplastik und Relief zu gelten hat.

Damit scheint sich insofern ein Zugang zur « Topik des visuellen Erzdhlens» zu ergeben, als Tanz und
Mimus in der Polis-Kultur der archaischen und klassischen Zeit neben — oder gar vor? — den Werken der
bildenden Kunst die einzig mogliche Form von visuell erlebbaren Gestaltungen des Menschenbildes waren,
sieht man von Halluzinationen w.4. hier einmal ab. Aus dem Tanz entwickelte sich das Theater als Ort gesell-
schaftlicher Erfahrung, das im Spiel Erkenntnis iiber simulierte Realitdt anbietet. Darstellung und Wiederer-
kennen sind als kommunikativer Vorgang auf Reziprozitét angelegt, d.h. Gesten und ihre Inhalte unterliegen
einer verbindlichen Ubereinkunft, die der Verstidndlichkeit des Dargebotenen zugrundeliegt. Die Lesbarkeit
der Vasenbilder sollte auch unter diesem Blickwinkel bedacht werden, da es den Anschein hat, dass auf Vasen-
bildern Figuren so in Szene gesetzt werden, wie die Sehgewohnheiten den Betrachter von Theater und Tanz
zur Aufnahme von Bildern menschlicher Erscheinung und Bewegung konditionierten.

Auf diese Einsicht brachte mich das Blittern in J. Burckhardts Griechischer Kulturgeschichte. Dort (111
136) wird Athenaios, Deipnosophistai XIV 26 (629b) zitiert: «es sind namlich die Bildwerke der archaischen
«archaioi » Kiinstler Uberreste « leipsana » des alten « palaia » Tanzens ». Burckhardt kritisiert Athenaios, aber
der Mythos scheint ihn zu bestétigen, wenn es von Daidalos heisst, er habe einen Reigentanz in Relief geschaf-
fen. Einfliisse von Tanzfiguren auf die Gestik und Haltung von einzelnen Kunstwerken sind in der Forschung
zwar hiufig gesehen worden *), mir geht es aber hier um die grundsatzliche Bedeutung der Beobachtung des
Athenaios, zumal E. Male  und A. Nitschke ‘> Vergleichbares fiir die mittelalterliche Kunst feststellten, als
siein deren Bildkompositionen Elemente des Schauspiels wiedererkannten. Athenaios ist zwar ein spéter Zeuge,
doch bezieht er sich ausdriicklich auf die alten Kiinstler, und der Begriff Pantomime taucht zwar erst seit
augusteischer Zeit auf, doch verfiigte die alte Orchesis (Tanz) iiber so gut belegte mimetische Elemente, dass
es sinnvoll erscheint, nach Massgabe der literarischen Quellen ¢’ mit pantomimenartigen Auffiihrungen schon
im 6. und 5. Jhd. zu rechnen. Dem entspricht auch eine etymologische Uberlegung: « Drama» ldsst sich
bekanntlich von «drad » ableiten, dessen urspriingliche Bedeutung «mit den Hinden agieren» ist, so dass
man annehmen darf, dass gerade in der Gestik ein konstitutives Element der Theaterpraxis gesechen worden ist.

Im Rahmen des Tanzes erhielten also mimetische Auffiihrungselemente ihren gesellschaftlich legitimier-
ten und wirksamen Ort. Ihre Wirkungsweise hingt vom Zuschauerverstidndnis ab, ebenso ihr Wirkungsgrad:
in modernen Kino-Untersuchungen wurde beobachtet, dass realer Schrecken auf der Leinwand von nur 2 %,
kiinstlerisch dargestellter Schrecken dagegen von 52% der Zuschauermenge wahrgenommen wurde ). Es
kommt also auf die Lesbarkeit, Erkennbarkeit von Ausdrucksformen an, dariiber hinaus aber auch auf gemein-
same Konzepte, die in der Art eines consensus omnium Darsteller und Zuschauer bestimmen. Die Verbindlich-
keit des auch als Symbolik der Gebirdensprache zu verstehenden consensus hat M. Douglas gesehen und
zugleich ihre jeweils gesellschaftlich bedingte Eigenart betont .

73



Die vorplatonische Philosophie hat fiir diesen consensus den Begriff der Doxa (von «décho-
mai»=annehmen) geprégt . Mit einem «angenommenen System» von Formen charakterisiert auch J.J.
Winckelmann ¢ die Besonderheit der klassischen Kunst. Platon (' sagt, dass man in der Kunst eine andere
Richtigkeit des Bildes zu suchen habe. Kommunikation iiber Kunst impliziert in allen diesen drei Aussagen
die Annahme der Verbindlichkeit eines bestimmten, akzeptieren Systems von Form und Inhalten.

In diesem Kontext hat der mimetische Tanz in der griechischen Kultur wohl den Vorzug der deutlichen
Erkennbarkeit. Einfiihlsam hat das P. Valéry in seinem Dialog « L’Ame et la danse » iiber die Tanzerin Athikte
gesagt: « Elle nous apprend ce que nous faisons, montrant clairement 4 nos 4mes, ce que nos corps obscurément
accomplissent. » " Ahnlich dusserte sich B. Brecht zu M. Frisch: «Ein Schauspieler, das ist ein Mensch,
der etwas mit besonderem Nachdruck tut. » ©'» So wirken auf mich die Gebirden der Gestalten auf den Vasen-
bildern: Sie zeigen nicht so sehr Agierende, sondern vielmehr Gestalten, die Aktionen darstellen. Die Expressi-
vitdt und die Konvention dieser Gebarden ist dabei so umfassend, dass auch Unsichtbares ¢'* dargestellt werden
kann: Wie auf den weit verbreiteten Typus der riickwirtsgewandt vorwirts Fliehenden bezogen heisst es bei
P. Valéry iiber Athikte: « Tout n’est que spectre autour d’elle... Elle les enfante en les fuyant » (9 — die Gebérde
des sich Abwendens ladsst etwas erkennbar werden, von dem man sich abwendet.

Bei Valéry kann selbst Sokrates ein solches Schauspiel geniessen, fiir Platon und Aristoteles war es aber
eben diese Bindung an die korperliche Erscheinung der Ausdrucksgebirde, die ihnen Theater und Bildende
Kunst als schwerfillig « phortiké» erscheinen liessen '**). Gemessen an der distanzierten Wahrnehmungsweise
und der geistigen Abstraktion, die einen entsprechenden literarischen Bericht (Epos) ihnen als Aristokraten
angemessen erscheinen lassen, haben sie in der aufdringlichen Korperlichkeit der Gebirdensprache im Schwer-
félligen zugleich das Proletarische erkannt. Die auffillige Ruhe und Bewegungslosigkeit der Gestalten auf
so vielen athenischen Vasenbildern des spiten fiinften Jahrhunderts konnte in diesem Sinne moglicherweise
als Ausdruck des Verhaltens der konservativer werdenden Demokraten zu verstehen sein.

B. Fehr hat in seinen Untersuchungen tiber « Bewegungswelsen und Verhaltensideale » die gesellschaftli-
chen Bedingungen des angemessenen korperlichen Gestus in der Offentlichkeit der Polis aufgezeigt . Diese
sozialen Zwinge, die vorschreiben, wie man zu gehen, zu griissen, zu geben zu nehmen hat, splegeln ebenfalls
einen consensus wider, der dem der Biihnensprache so nahe steht wie etwa heute der gang einer Dame in
der Offentlichkeit des Boulevards dem Gehabe, das die Mannequin-Schulen unserer Tage ihren Adepten bei-
bringen.

74



Beides — internalisierte Korpersprache in der alltiglichen Offentlichkeit und Bithnengestus — sind ein-
ander bedingende Darstellungsformen, deren deutlichste und verbindlichste jeweils ihren Niederschlag in den
Bildwerken finden.

Als gesellschaftlich sich entfaltende sind die natiirlich historischem Wechsel unterworfen: das polyva-
lente archaische Knielauf-Schema ¢'®’ fallt dem « technischen Sehen » ¢'”’ der Klassik zum Opfer. Anders wieder
ist die barocke Extravaganz hellenistischer Figuren. Geschlechtsspezifische Korpersprache fiir Lebende wie
Kunstwerke versteht sich in hierarchischen Gesellschaften von selbst. Das hat fiir die Antike an Aphrodite-
Statuen W. Neumer-Pfau '*, an Photo-Serien der Gegenwart M. Wex '?> nachgewiesen.

Das Gemeinte kann mit einigen Bildbeispielen illustriert werden, um Polyvalenz einerseits und Konkret-
heit andererseits hervorzuheben.

1) Mit dem erwihnten Knielauf-Schema kann sowohl Geschwindigkeit als auch Tragen gezeigt werden.
Bei archaischen Gorgonen ist wohl ersteres zu sehen, ebenso sind aber auch die Beine der lastenschleppenden
Trager auf der bekannten Arkesilaos-Schale in der Bibliothéque Nationale *°) gebildet. Ich vermute, dass die
Haltung der geknickten Beine sowohl die Eile als auch die Anstrengung kenntlich machen soll. Dieses Schema
behilt auch noch um 440 der Steine schleppende Gigant auf dem Skyphos im Louvre "’ bei (Abb. 1). Mit
geknickten Beinen kann man in der Realitdt zwar keine Lasten schleppen, aber als Gebérde deuten sie das
Gewicht und die Anstrengung an — in der gleichzeitigen Architektur vergleichbar der Form des Echinus am
dorischen Kapitell, der gleichsam als Polster den Konflikt von Tragen und Lasten vermittelt, dessen dsthetische
Erscheinungsform aber keineswegs statische Funktionen hat, wie H.G. Evers einmal gezeigt hat ©**.

2) Eine hiufig wiederkehrende Korpergebérde ist folgende: eine schreitende Figur wird so dargestellt,
dass das vorgestellte Bein leicht angeknickt ist und das nachgezogene abgespreizt wird, wodurch sich ein Paral-
lelismus der Unterschenkel ergibt. Der Oberkorper ist zwar en face gegeben, nicht aber die Beine und der
riickwirts gewandte Kopf. In der Realitit ist diese Haltung einigermassen exaltiert und unpraktisch, wenn
es gilt, auf diese Weise eine schwere Last zu ziehen — wie Theseus den getoteten Minotauros auf der Aison-
Schale in Madrid ©® (Abb. 2). Im gleichen Schema kann aber Artemis riickwérts schiessend den Aktdon
toten 2% oder ein Satyr auf den Anblick einer schlummernden Ménade reagieren **’ (Abb. 3). Die Gestik
der Arme ist zwar der jeweiligen Tatigkeit entsprechend variiert, doch bleibt die Grundstellung des Korpers
unverandert. Sie wirkt wie auf einen Zuschauer bezogen, d.h. das jeweilige Vasenbild zeigt nicht unmittelbare
Wirklichkeit sondern die pantomimische Darstellung von Wirklichkeit.

Neben diesen quasi allgemeinen Grundtypen der Gestik gibt es aber auch spezifische Gebérden, die
die Bildsituation so eindeutig bestimmen, dass auch Unsichtbares sichtbar wird. Am Beispiel der inschriftlich
bezeichneten « Autopsia » ©*® habe ich das schon friiher zu zeigen versucht. Wenn jede Gebérde Bedeutungstré-
ger ist, muss es bei genauem Hinsehen auch moglich sein, Vasenbilder priziser zu deuten.

75



Dies ist 3) an einem neugefundenen Glockenkrater des Kleophon-Maler-Kreises aus Nocera 7’ zu zeigen,
dessen Bildseiten angeglich « Apollo und die Musen» bzw. «Drei Jiinglinge» zeigen (Abb. 4, Abb. 5). Der
vermeintliche Apollo ist eine Frau — wegen des Diadems, des Haarknotens, des langen Untergewandes und
der angedeuteten linken Brust, ebenso ist die mittlere Gestalt der Riickseite wegen der Frisur und des langen
mit Sternen verzierten Untergewandes eine Frau. Musizierende Frauen also, vergleichbar dem Bild auf einer
etwa gleichzeitigen Basler Hydria *®. Doch ist die Szene noch konkreter zu verstehen: zwischen der sitzenden
Frau und der links von ihr stehenden kauert mit gesenktem Kopf ein gefliigelter Knabe: Eros. Er bezeichnet
das Verhdltnis zwischen den beiden, deren Blicke sich nicht zu treffen scheinen. Die Stehende blickt geradeaus,
die Sitzende schaut zu ihr empor in einer pl6tzlichen Gebirde. Denn ihre rechte Schulter ist leicht hochgezogen,
die rechte Hand — wie im Spiel der Leier innehaltend — vor die Brust gehoben. Die Gebirde driickt leises
Erschrecken, Betroffenheit aus. Die Anwesenheit des Eros gibt den Grund an. Sein gesenktes Haupt kann
ebenso wie das Hocken am Boden als Trauergebérde verstanden werden 2. Dem entspricht der nicht erwiderte
Blick der sitzenden Frau, in der ich die Dichterin Sappho * sehen mdchte. Sie beschreibt einmal die Liebe
zu einem Médchen ihres Kreises als siiss und bitter zugleich V. Die Médchen verlassen sie, wenn sie eine
Ehe eingehen — auf der Riickseite des Kraters scheint eine von ihnen ziichtig in den Mantel gehiillt zwischen
zwei Ménnern zu stehen. Der eine redet auf sie ein, der andere hort ihm zu. Die Szene der Vorderseite spielt
im Inneren eines Hauses, denn an der imagindren Wand hingt iiber der Sitzenden eine Buchrolle, die der
Riickseite dagegen in der Offentlichkeit, denn die Frau hat ihren Mantel iiber den Kopf gezogen **), Was
den Fundzusammenhang angeht — der Krater stammt aus einem Grab, so bekriftigt seine Thematik die Vermu-
tung der Bearbeiterin, es habe sich wegen einer ebenfalls dort gefundenen Lekythos mit Gynaikeion-Szenen
um die Bestattung einer Frau gehandelt %.

Fiir den Archdologen hat die Verbindlichkeit der Gesten hermeneutische Funktion, fiir die Antike selbst
jedoch besonders eine gesellschaftliche. Das lehrt Platon, wenn er am Beispiel der Stereotypen dgyptischer
Tempelreliefs den erzieherischen Aspekt der vorbildlichen Koérperhaltungen hervorhebt *4). B. Fehr hat auf
die soziale Kontrolle des wiirdigen Auftretens in der athenischen Offentlichkeit hingewiesen . Sophrosyne
als die Tugend des Angemessenen scheint mir auch iiber die Gestik der Bilder propagiert worden zu sein,
denn Bild, Biihne und kontrollierte Bewegung in der Offentlichkeit stellen nicht natiirliche, sondern konventio-
nelle Verhaltensschemata dar. Dabei liegen den festen Figurationen der bildenden Kunst verkiirzte und iiber
den verknappenden ©*® griechischen Zeitbegriff des Kairés " dialektisch gesteigerte Ausschnitte aus Bewe-
gungsfolgen mimetischen Biihnentanzes zugrunde, deren Gestik so eindeutig und allgemeingiiltig war, dass
sie auch von den Vasenmalern als Kommunikationsform genutzt werden konnte.

D. Metzler

76



NOTES

() C. Bérard, Anodoi (1974) 47.

@ C, Sittl, Die Gebadrden der Griechen und Romer (1890) 262ff., G. Neumann, Gesten und Gebirden (1965), G. Prudhommeau,
La danse grecque antique (1965).

) E, Méle (nach J. Huizinga, Herbst des Mittelalters ® (1952) 342 Anm. 36).
) A. Nitschke, Kunst und Verhalten. Analoge Konfigurationen (1979) — iiber die Widerspiegelung gesellschaftlicher Beziige im

Bild.
) Sittl. op. ¢. (supra n. 2) 224ff. 244ff.
) F. Merz, Pantomimik als Ausdruck und Ware (1974) 20.
™ M. Douglas, Ritual Tabu und Korpersymbolik (1981) 1.
® M. Detienne, REG 77, 1964, 412ff., ders., Les maitres de vérité dans la Gréce archaique (1967) 109ff.
) J.J. Winckelmann, Geschichte der Kunst des Altertums (1764) 224,
¢9 Platon, Kratylos 432 cd. — Platon selbst hatte grosses Interesse am Mimus (Athenaios XI 111 (504b) und Diog. Laert. III 18).
¢ P, Valéry, Eupalinos. L’Ame et la Danse. Dialogue de I’Arbre (1970) 122.
¢ Erinnerungen an Brecht, hrsg. v. H. Witt (1964) 145 (=M. Frisch, Tagebuch 1948).
3 Vel. K. Schefold, AA 1961, 231ff.
9 Valéry op. c. (supra n. 11) 130.
(140 Platon, Leg. 658¢ ff. Aristot. Poet. 1462b24.
09 B. Fehr, Bewegungsweisen und Verhaltensideale (1979).
¢© Vegl. H. Wiegartz, MarbWPr. 1964, 46ff. bes. 50ff.
07 Vgl, K. Schefold, Gnomon 25, 1953, 312 iiber die Nike des Paionios.
e (8 W. Neumer-Pfau, Studien zur Ikonographie und gesellschaftlichen Funktion hellenistischer Aphroditestatuen (Diss. Hamburg

9 M. Wex, « Weibliche» und «ménnliche» Kérpersprache als Folge patriarchalischer Machtverhéltnisse (1979).

o P.E. Arias - M. Hirmer, 1000 Jahre griechische Vasenkunst (1960) Taf. XXIV. Prudhommeau, op. ¢. (supra n. 2). fig. 283.
2O FR III 168. Prudhommeau op. c. (supra n. 2). fig. 120.

¢ H.G. Evers, in: Festschrift H. Schrade (1960) 5 fig. 4.

9 ARV 1174, 1; Prudhommeau op. ¢. (supra n. 2). fig. 695.

2% ARV 550, 1.

29 B, Pfuhl, Malerei und Zeichnung (1923) fig. 565. Prudhommeau op. c¢. (supra n. 2). fig. 709.

26 D, Metzler, in.: Festschrift H.E. Stier (1972) 113ff.

@1 G. d’Henry, AION (archeol) 3, 1981, 160f. fig. 32-36.

@8 Cité fig. 124. Weitere Beispiele von Gruppen musizierender Frauen bei F. Beck, Album of greek education (1975) pl. 82-83.

2 Das gesenkte Haupt kann auch Ergriffenheit oder Schamhaftigkeit (Aid6s) bedeuten. Trauer: F.L. Shisler, AJPh 66, 1945,
381. — Ein trauernder Eros scheint mir auch der kauernde gefliigelte Knabe iiber dem Haupt der Ariadne auf der Lekythos aus dem
Kreis des Pan-Malers in Tarent (ARV 560, 5) zu sein, den man als Hypnos zu identifizieren pflegt. (L. Curtius, JOE AI 38, 1950, 1ff.
fig. 3). Hypnos ist aber meist als agierende mythische Gestalt — zusammen mit seinem Bruder Thanatos — dargestellt und selten als
untétige Beifigur. Als solche ist Hypnos im Falle der Ariadne nicht notig, weil sie durch die geschlossenen Augen schon eindeutig als
Schlafende gekennzeichnet ist. Der trauernde Eros — am Boden kauern ist ein geldufiger Trauergestus — kann also auf die unerfiillte
Liebe der Ariadne hinweisen, denn im Bilde fordert Athena Theseus auf, sich bei seiner Geliebten nicht zu «verliegen». Diese scheint
noch im Schlaf das bevorstehende Schicksal — Verlust des Geliebten — zu spiiren, denn ihre Hinde sind zu einer Angstgebarde verschrankt
(vgl. die schriftlichen Quellen bei Sittl op. c. (supra n. 2) 23 Anm 2). Die zum oberen Bildrand hin davon eilende Beifigur hat E. Simon
treffend als Parthenia deuten kénnen (JOE Al 41, 1951, 77f.) Gerade ihr Entschwinden beim Aufbruch des Geliebten vergrossert die
Trauer des Eros.

% Bildliche Darstellungen der Sappho: K. Schefold, Die Bildnisse der antiken Dichter, Redner und Denker (1943) 56, 3.203,
G.ML.A. Richter, The Portraits of the Greeks (1965) 70ff., Beck op. c. (supra n. 28) pl. 74 Nr. 366.

6 Sappho frg. 137 D, vgl. Maxim. Tyr. 18, 9h=Sappho, hrsg. v. M. Treu (1976) 94.102.
42 Vgl. F. Pfister, Die Reisebilder des Herakleides (1951) 161f. zu frag. I 18.

61 G, d’Henry L c. (supra n. 27) 172,

34 Platon, Leg. 656 de.

39 Fehr op. ¢. (supra n. 15) 22f.

¢ M, Franz, Weimarer Beitrdge 6, 1981, 74.

37 Kairds als «rechtes Mass»: Platon, Politikos 307 b. Fehr op. c. (supra n. 15) Anm. 96.

LISTE DES ILLUSTRATIONS

1. Skyphos G 372, Paris Louvre, ARV 1300, 4, photo d’aprés G. Prudhommeau, La danse grecque antique fig. 120.
2. Coupe 11265, Madrid Museo Arqueologicd, ARV 1174, 1, photo d’aprés G. Prudhommeau, La danse grecque antique fig. 695,
3. Oenochoé sans No d’inv., Boston Museum of Fine Arts, Pierce Fund 1961, Photo d’aprés G. Prudhommeau, La danse grecque antique
fig. 709 (détail).
. Cratére en cloche, sans No d’inv., atelier du peintre de Kleophon, Nocera, photo d’aprés AION (archeol) 3, 1981, fig. 32.
5. Idem, face B, photo d’aprés AION (archeol), 3, 1981, fig. 33.

7






	Einfluss der Pantomime auf die Vasenbilder des 6. und 5. Jhds. v. Chr.

