
Zeitschrift: Cahiers d'archéologie romande

Herausgeber: Bibliothèque Historique Vaudoise

Band: 36 (1987)

Artikel: Einfluss der Pantomime auf die Vasenbilder des 6. und 5. Jhds. v. Chr.

Autor: Metzler, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835476

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einfluss der Pantomime auf die Vasenbilder
des 6. und 5. Jhds. v. Chr.

Dieter Metzler

Dieser Beitrag bietet einige Beobachtungen zu dem schon mehrfach bemerkten Phänomen der Verbindlichkeit

einer Bilder- oder Symbolsprache. In der « prépublication » unseres Kolloquiums hat B. d'Agostino
Entsprechendes von C. Bérard zitiert: «Le bricoleur et l'imagier œuvrent à partir d'un ensemble d'éléments
déjà constitué, fini et donc limité; ils disposent d'un «trésor» d'objets, de signes, de formules précontraintes,
semi-particularisées et n'en cherchent pas d'autres. »11 ' Dies scheint auch unbeschadet der Tatsache zu gelten,
dass zweidimensionale Bilder einer dreidimensionalen Wirklichkeit — wie etwa die Vasenbilder — naturgemäss
besonderen Gesetzmässigkeiten der Darstellung unterliegen : der Reduzierung von Formen, der Übersichtlichkeit

der Bildelemente etc. Über die rein photografische Wiedergabe gehen ferner stilistische und historische
Formeln der Wiedergabe hinaus.

Meine Hypothese ist, dass die übersichtlich auseinandergelegte, bühnenbildhafte Inszenierung von
Bildern auf Vasen und die ostentative Gestik ihrer Einzelfiguren unter dem Einfluss mimetischer Tänze, die im
Folgenden zur Pantomime gerechnet werden sollen, komponiert sind, was dann mutatis mutandis auch für
Rundplastik und Relief zu gelten hat.

Damit scheint sich insofern ein Zugang zur «Topik des visuellen Erzählens» zu ergeben, als Tanz und
Mimus in der Polis-Kultur der archaischen und klassischen Zeit neben — oder gar vor? — den Werken der
bildenden Kunst die einzig mögliche Form von visuell erlebbaren Gestaltungen des Menschenbildes waren,
sieht man von Halluzinationen u.ä. hier einmal ab. Aus dem Tanz entwickelte sich das Theater als Ort
gesellschaftlicher Erfahrung, das im Spiel Erkenntnis über simulierte Realität anbietet. Darstellung und Wiedererkennen

sind als kommunikativer Vorgang auf Reziprozität angelegt, d.h. Gesten und ihre Inhalte unterliegen
einer verbindlichen Übereinkunft, die der Verständlichkeit des Dargebotenen zugrundeliegt. Die Lesbarkeit
der Vasenbilder sollte auch unter diesem Blickwinkel bedacht werden, da es den Anschein hat, dass auf
Vasenbildern Figuren so in Szene gesetzt werden, wie die Sehgewohnheiten den Betrachter von Theater und Tanz

zur Aufnahme von Bildern menschlicher Erscheinung und Bewegung konditionierten.
Auf diese Einsicht brachte mich das Blättern in J. Burckhardts Griechischer Kulturgeschichte. Dort (III

136) wird Athenaios, Deipnosophistai XIV 26 (629b) zitiert: «es sind nämlich die Bildwerke der archaischen

« archaioi » Künstler Überreste « leipsana » des alten « palaia » Tanzens ». Burckhardt kritisiert Athenaios, aber

der Mythos scheint ihn zu bestätigen, wenn es von Daidalos heisst, er habe einen Reigentanz in Relief geschaffen.

Einflüsse von Tanzfiguren auf die Gestik und Haltung von einzelnen Kunstwerken sind in der Forschung
zwar häufig gesehen worden <2», mir geht es aber hier um die grundsätzliche Bedeutung der Beobachtung des

Athenaios, zumal E. Mâle(3) und A. Nitschke1"' Vergleichbares für die mittelalterliche Kunst feststellten, als

sie in deren Bildkompositionen Elemente des Schauspiels wiedererkannten. Athenaios ist zwar ein später Zeuge,

doch bezieht er sich ausdrücklich auf die alten Künstler, und der Begriff Pantomime taucht zwar erst seit

augusteischer Zeit auf, doch verfügte die alte Orchesis (Tanz) über so gut belegte mimetische Elemente, dass

es sinnvoll erscheint, nach Massgabe der literarischen Quellen(S) mit pantomimenartigen Aufführungen schon

im 6. und 5. Jhd. zu rechnen. Dem entspricht auch eine etymologische Überlegung: «Drama» lässt sich

bekanntlich von «draô» ableiten, dessen ursprüngliche Bedeutung «mit den Händen agieren» ist, so dass

man annehmen darf, dass gerade in der Gestik ein konstitutives Element der Theaterpraxis gesehen worden ist.

Im Rahmen des Tanzes erhielten also mimetische Aufführungselemente ihren gesellschaftlich legitimierten

und wirksamen Ort. Ihre Wirkungsweise hängt vom Zuschauerverständnis ab, ebenso ihr Wirkungsgrad:
in modernen Kino-Untersuchungen wurde beobachtet, dass realer Schrecken auf der Leinwand von nur 2 %,

künstlerisch dargestellter Schrecken dagegen von 52% der Zuschauermenge wahrgenommen wurde16 >. Es

kommt also auf die Lesbarkeit, Erkennbarkeit von Ausdrucksformen an, darüber hinaus aber auch auf gemeinsame

Konzepte, die in der Art eines consensus omnium Darsteller und Zuschauer bestimmen. Die Verbindlichkeit

des auch als Symbolik der Gebärdensprache zu verstehenden consensus hat M. Douglas gesehen und

zugleich ihre jeweils gesellschaftlich bedingte Eigenart betont171.

73



Die vorplatonische Philosophie hat für diesen consensus den Begriff der Doxa (von «décho-
mai»=annehmen) geprägt<s>. Mit einem «angenommenen System» von Formen charakterisiert auch J.J.
Winckelmann(" die Besonderheit der klassischen Kunst. Piaton""' sagt, dass man in der Kunst eine andere
Richtigkeit des Bildes zu suchen habe. Kommunikation über Kunst impliziert in allen diesen drei Aussagen
die Annahme der Verbindlichkeit eines bestimmten, akzeptieren Systems von Form und Inhalten.

In diesem Kontext hat der mimetische Tanz in der griechischen Kultur wohl den Vorzug der deutlichen
Erkennbarkeit. Einfühlsam hat das P. Valéry in seinem Dialog « L'âme et la danse » über die Tänzerin Athikte
gesagt : « Elle nous apprend ce que nous faisons, montrant clairement à nos âmes, ce que nos corps obscurément
accomplissent.»"" Ahnlich äusserte sich B. Brecht zu M. Frisch: «Ein Schauspieler, das ist ein Mensch,
der etwas mit besonderem Nachdruck tut. » "2) So wirken auf mich die Gebärden der Gestalten auf den
Vasenbildern: Sie zeigen nicht so sehr Agierende, sondern vielmehr Gestalten, die Aktionen darstellen. Die Expressi-
vität und die Konvention dieser Gebärden ist dabei so umfassend, dass auch Unsichtbares "3 ' dargestellt werden
kann: Wie auf den weit verbreiteten Typus der rückwärtsgewandt vorwärts Fliehenden bezogen heisst es bei
P. Valéry über Athikte: « Tout n'est que spectre autour d'elle... Elle les enfante en les fuyant » "4' — die Gebärde
des sich Abwendens lässt etwas erkennbar werden, von dem man sich abwendet.

Bei Valéry kann selbst Sokrates ein solches Schauspiel gemessen, für Piaton und Aristoteles war es aber
eben diese Bindung an die körperliche Erscheinung der Ausdrucksgebärde, die ihnen Theater und Bildende
Kunst als schwerfällig «phortikê» erscheinen Hessen "4a). Gemessen an der distanzierten Wahrnehmungsweise
und der geistigen Abstraktion, die einen entsprechenden literarischen Bericht (Epos) ihnen als Aristokraten
angemessen erscheinen lassen, haben sie in der aufdringlichen Körperlichkeit der Gebärdensprache im Schwerfälligen

zugleich das Proletarische erkannt. Die auffällige Ruhe und Bewegungslosigkeit der Gestalten auf
so vielen athenischen Vasenbildern des späten fünften Jahrhunderts könnte in diesem Sinne möglicherweise
als Ausdruck des Verhaltens der konservativer werdenden Demokraten zu verstehen sein.

B. Fehr hat in seinen Untersuchungen über «Bewegungsweisen und Verhaltensideale» die gesellschaftlichen
Bedingungen des angemessenen körperlichen Gestus in der Öffentlichkeit der Polis aufgezeigt "S). Diese

sozialen Zwänge, die vorschreiben, wie man zu gehen, zu grüssen, zu geben, zu nehmen hat, spiegeln ebenfalls
einen consensus wider, der dem der Bühnensprache so nahe steht wie etwa heute der gang einer Dame in
der Öffentlichkeit des Boulevards dem Gehabe, das die Mannequin-Schulen unserer Tage ihren Adepten
beibringen.

74



2. 3.

Beides — internalisierte Körpersprache in der alltäglichen Öffentlichkeit und Bühnengestus — sind
einander bedingende Darstellungsformen, deren deutlichste und verbindlichste jeweils ihren Niederschlag in den
Bildwerken finden.

Als gesellschaftlich sich entfaltende sind die natürlich historischem Wechsel unterworfen: das polyvalente

archaische Knielauf-Schema(16' fällt dem « technischen Sehen»1,7) der Klassik zum Opfer. Anders wieder
ist die barocke Extravaganz hellenistischer Figuren. Geschlechtsspezifische Körpersprache für Lebende wie
Kunstwerke versteht sich in hierarchischen Gesellschaften von selbst. Das hat für die Antike an Aphrodite-
Statuen W. Neumer-Pfau<18), an Photo-Serien der Gegenwart M. Wex"" nachgewiesen.

Das Gemeinte kann mit einigen Bildbeispielen illustriert werden, um Polyvalenz einerseits und Konkretheit

andererseits hervorzuheben.
1) Mit dem erwähnten Knielauf-Schema kann sowohl Geschwindigkeit als auch Tragen gezeigt werden.

Bei archaischen Gorgonen ist wohl ersteres zu sehen, ebenso sind aber auch die Beine der lastenschleppenden
Träger auf der bekannten Arkesilaos-Schale in der Bibliothèque Nationale <2°> gebildet. Ich vermute, dass die
Haltung der geknickten Beine sowohl die Eile als auch die Anstrengung kenntlich machen soll. Dieses Schema
behält auch noch um 440 der Steine schleppende Gigant auf dem Skyphos im Louvre12" bei (Abb. 1). Mit
geknickten Beinen kann man in der Realität zwar keine Lasten schleppen, aber als Gebärde deuten sie das

Gewicht und die Anstrengung an — in der gleichzeitigen Architektur vergleichbar der Form des Echinus am
dorischen Kapitell, der gleichsam als Polster den Konflikt von Tragen und Lasten vermittelt, dessen ästhetische
Erscheinungsform aber keineswegs statische Funktionen hat, wie H.G. Evers einmal gezeigt hat122'.

2) Eine häufig wiederkehrende Körpergebärde ist folgende: eine schreitende Figur wird so dargestellt,
dass das vorgestellte Bein leicht angeknickt ist und das nachgezogene abgespreizt wird, wodurch sich ein
Parallelismus der Unterschenkel ergibt. Der Oberkörper ist zwar en face gegeben, nicht aber die Beine und der
rückwärts gewandte Kopf. In der Realität ist diese Haltung einigermassen exaltiert und unpraktisch, wenn
es gilt, auf diese Weise eine schwere Last zu ziehen — wie Theseus den getöteten Minotauros auf der Aison-
Schale in Madrid'23' (Abb. 2). Im gleichen Schema kann aber Artemis rückwärts schiessend den Aktäon
töten'24' oder ein Satyr auf den Anblick einer schlummernden Mänade reagieren'25' (Abb. 3). Die Gestik
der Arme ist zwar der jeweiligen Tätigkeit entsprechend variiert, doch bleibt die Grundstellung des Körpers
unverändert. Sie wirkt wie auf einen Zuschauer bezogen, d.h. das jeweilige Vasenbild zeigt nicht unmittelbare
Wirklichkeit sondern die pantomimische Darstellung von Wirklichkeit.

Neben diesen quasi allgemeinen Grund typen der Gestik gibt es aber auch spezifische Gebärden, die
die Bildsituation so eindeutig bestimmen, dass auch Unsichtbares sichtbar wird. Am Beispiel der inschriftlich
bezeichneten « Autopsia » <26> habe ich das schon früher zu zeigen versucht. Wenn jede Gebärde Bedeutungsträger

ist, muss es bei genauem Hinsehen auch möglich sein, Vasenbilder präziser zu deuten.

75



Dies ist 3) an einem neugefundenen Glockenkrater des Kleophon-Maler-Kreises aus Nocera <"» zu zeigen,
dessen Bildseiten angeglich «Apollo und die Musen» bzw. «Drei Jünglinge» zeigen (Abb. 4, Abb. 5). Der
vermeintliche Apollo ist eine Frau — wegen des Diadems, des Haarknotens, des langen Untergewandes und
der angedeuteten linken Brust, ebenso ist die mittlere Gestalt der Rückseite wegen der Frisur und des langen
mit Sternen verzierten Untergewandes eine Frau. Musizierende Frauen also, vergleichbar dem Bild auf einer
etwa gleichzeitigen Basler Hydria(28). Doch ist die Szene noch konkreter zu verstehen: zwischen der sitzenden
Frau und der links von ihr stehenden kauert mit gesenktem Kopf ein geflügelter Knabe: Eros. Er bezeichnet
das Verhältnis zwischen den beiden, deren Blicke sich nicht zu treffen scheinen. Die Stehende blickt geradeaus,
die Sitzende schaut zu ihr empor in einer plötzlichen Gebärde. Denn ihre rechte Schulter ist leicht hochgezogen,
die rechte Hand — wie im Spiel der Leier innehaltend — vor die Brust gehoben. Die Gebärde drückt leises
Erschrecken, Betroffenheit aus. Die Anwesenheit des Eros gibt den Grund an. Sein gesenktes Haupt kann
ebenso wie das Hocken am Boden als Trauergebärde verstanden werden<2,). Dem entspricht der nicht erwiderte
Blick der sitzenden Frau, in der ich die Dichterin Sappho <301 sehen möchte. Sie beschreibt einmal die Liebe
zu einem Mädchen ihres Kreises als süss und bitter zugleich0". Die Mädchen verlassen sie, wenn sie eine
Ehe eingehen — auf der Rückseite des Kraters scheint eine von ihnen züchtig in den Mantel gehüllt zwischen
zwei Männern zu stehen. Der eine redet auf sie ein, der andere hört ihm zu. Die Szene der Vorderseite spielt
im Inneren eines Hauses, denn an der imaginären Wand hängt über der Sitzenden eine Buchrolle, die der
Rückseite dagegen in der Öffentlichkeit, denn die Frau hat ihren Mantel über den Kopf gezogen132'. Was
den Fundzusammenhang angeht — der Krater stammt aus einem Grab, so bekräftigt seine Thematik die Vermutung

der Bearbeiterin, es habe sich wegen einer ebenfalls dort gefundenen Lekythos mit Gynaikeion-Szenen
um die Bestattung einer Frau gehandelt03'.

Für den Archäologen hat die Verbindlichkeit der Gesten hermeneutische Funktion, für die Antike selbst
jedoch besonders eine gesellschaftliche. Das lehrt Piaton, wenn er am Beispiel der Stereotypen ägyptischer
Tempelreliefs den erzieherischen Aspekt der vorbildlichen Körperhaltungen hervorhebt04'. B. Fehr hat auf
die soziale Kontrolle des würdigen Auftretens in der athenischen Öffentlichkeit hingewiesen05'. Sophrosyne
als die Tugend des Angemessenen scheint mir auch über die Gestik der Bilder propagiert worden zu sein,
denn Bild, Bühne und kontrollierte Bewegung in der Öffentlichkeit stellen nicht natürliche, sondern konventionelle

Verhaltensschemata dar. Dabei liegen den festen Figurationen der bildenden Kunst verkürzte und über
den verknappenden«36' griechischen Zeitbegriff des Kairos«37' dialektisch gesteigerte Ausschnitte aus
Bewegungsfolgen mimetischen Bühnentanzes zugrunde, deren Gestik so eindeutig und allgemeingültig war, dass
sie auch von den Vasenmalern als Kommunikationsform genutzt werden konnte.

D. Metzler

76



NOTES
<"C. Bérard, Anodoi (1974) 47.
"> C. Sittl, Die Gebärden der Griechen und Römer (1890) 262ff., G. Neumann, Gesten und Gebärden (1965), G. Prudhommeau,

La danse grecque antique (1965).

">E. Mâle (nach J. Huizinga, Herbst des Mittelalters<6) (1952) 342 Anm. 36).
141A. Nitschke, Kunst und Verhalten. Analoge Konfigurationen (1979) — über die Widerspiegelung gesellschaftlicher Bezüge im

Bild.
<5) Sittl. op. c. (supra n. 2) 224ff. 244ff.
<6) F. Merz, Pantomimik als Ausdruck und Ware (1974) 20.
<" M. Douglas, Ritual Thbu und Körpersymbolik (1981) 1.

181M. Detienne, REG 77, 1964, 412ff., ders., Les maîtres de vérité dans la Grèce archaique (1967) 109ff.
J.J. Winckelmann, Geschichte der Kunst des Altertums (1764) 224.

<,0> Platon, Kratylos 432 cd. — Platon selbst hatte grosses Interesse am Mimus (Athenaios XI 111 (504b) und Diog. Laert. III 18).

(n>P. Valéry, Eupalinos. L'Ame et la Danse. Dialogue de l'Arbre (1970) 122.
<12> Erinnerungen an Brecht, hrsg. v. H. Witt (1964) 145 M. Frisch, Tagebuch 1948).

""Vgl. K. Schefold, AA 1961, 231ff.

""Valéry op. c. (supra n. 11) 130.

(m.) piaton, Leg. 658e ff. Aristot. Poet. 1462b24.

<I!)B. Fehr, Bewegungsweisen und Verhaltensideale (1979).
1161 Vgl. H. Wiegartz, MarbWPr. 1964, 46ff. bes. 50ff.
"7>Vgl. K. Schefold, Gnomon 25, 1953, 312 über die Nike des Paionios.
os) w. Neumer-Pfau, Studien zur Ikonographie und gesellschaftlichen Funktion hellenistischer Aphroditestatuen (Diss. Hamburg

1981).

""M. Wex, «Weibliche» und «männliche» Körpersprache als Folge patriarchalischer Machtverhältnisse (1979).

""P.E. Arias - M. Hirmer, 1000 Jahre griechische Vasenkunst (1960) Taf. XXIV. Prudhommeau, op. c. (supra n. 2). fig. 283.

""FR III 168. Prudhommeau op. c. (supra n. 2). fig. 120.

"2> H.G. Evers, in: Festschrift H. Schrade (1960) 5 fig. 4.

""ARV 1174, 1; Prudhommeau op. c. (supra n. 2). fig. 695.
"4> ARV 550, 1.

(2s>E. Pfuhl, Malerei und Zeichnung (1923) fig. 565. Prudhommeau op. c. (supra n. 2). fig. 709.

"" D. Metzler, in: Festschrift H.E. Stier (1972) 113ff.
<"> G. d'Henry, AION (archeol) 3, 1981, 160f. fig. 32-36.
"s) Cité fig. 124. Weitere Beispiele von Gruppen musizierender Frauen bei F. Beck, Album of greek education (1975) pl. 82-83.

""Das gesenkte Haupt kann auch Ergriffenheit oder Schamhaftigkeit (Aidös) bedeuten. Trauer: F.L. Shisler, AJPh 66, 1945,
381. — Ein trauernder Eros scheint mir auch der kauernde geflügelte Knabe über dem Haupt der Ariadne auf der Lekythos aus dem
Kreis des Pan-Malers in Tarent (ARV 560, 5) zu sein, den man als Hypnos zu identifizieren pflegt. (L. Curtius, JOE AI 38, 1950, Iff.
fig. 3). Hypnos ist aber meist als agierende mythische Gestalt — zusammen mit seinem Bruder Thanatos — dargestellt und selten als
untätige Beifigur. Als solche ist Hypnos im Falle der Ariadne nicht nötig, weil sie durch die geschlossenen Augen schon eindeutig als
Schlafende gekennzeichnet ist. Der trauernde Eros — am Boden kauern ist ein geläufiger Trauergestus — kann also auf die unerfüllte
Liebe der Ariadne hinweisen, denn im Bilde fordert Athena Theseus auf, sich bei seiner Geliebten nicht zu «verliegen». Diese scheint
noch im Schlaf das bevorstehende Schicksal — Verlust des Geliebten — zu spüren, denn ihre Hände sind zu einer Angstgebärde verschränkt
(vgl. die schriftlichen Quellen bei Sittl op. c. (supra n. 2) 23 Anm 2). Die zum oberen Bildrand hin davon eilende Beifigur hat E. Simon
treffend als Parthenia deuten können (JOE AI 41, 1951, Iii.) Gerade ihr Entschwinden beim Aufbruch des Geliebten vergrössert die
Trauer des Eros.

"" Bildliche Darstellungen der Sappho: K. Schefold, Die Bildnisse der antiken Dichter, Redner und Denker (1943) 56, 3.203,
G.M.A. Richter, The Portraits of the Greeks (1965) 70ff., Beck op. c. (supra n. 28) pi. 74 Nr. 366.

""Sappho frg. 137 D, vgl. Maxim. Tyr. 18, 9h Sappho, hrsg. v. M. Treu (1976) 94.102.

"2> Vgl. F. Pfister, Die Reisebilder des Herakleides (1951) 161f. zu frag. I 18.

"J) G. d'Henry I. c. (supra n. 27) 172.

<"> Piaton, Leg. 656 de.

"" Fehr op. c. (supra n. 15) 22f.
os) Franz, Weimarer Beiträge 6, 1981, 74.

""Kairos als «rechtes Mass»: Piaton, Politikos 307 b. Fehr op. c. (supra n. 15) Anm. 96.

LISTE DES ILLUSTRATIONS
1. Skyphos G 372, Paris Louvre, ARV 1300, 4, photo d'après G. Prudhommeau, La danse grecque antique fig. 120.

2. Coupe 11265, Madrid Museo Arqueologicö, ARV 1174, 1, photo d'après G. Prudhommeau, La danse grecque antique fig. 695.

3. Oenochoé sans No d'inv., Boston Museum of Fine Arts, Pierce Fund 1961, Photo d'après G. Prudhommeau, La danse grecque antique
fig. 709 (détail).

4. Cratère en cloche, sans No d'inv., atelier du peintre de Kleophon, Nocera, photo d'après AION (archeol) 3, 1981, fig. 32.

5. Idem, face B, photo d'après AION (archeol), 3, 1981, fig. 33.

77




	Einfluss der Pantomime auf die Vasenbilder des 6. und 5. Jhds. v. Chr.

