Zeitschrift: Cahiers d'archéologie romande
Herausgeber: Bibliotheque Historique Vaudoise

Band: 36 (1987)

Artikel: Les vases athéniens et les réformes démocratiques
Autor: Bazant, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835473

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les vases athéniens et les réformes démocratiques

Jan Bazant

L’imagerie de la vie quotidienne figurée sur les vases athéniens du 6¢ siécle avant J.-C. peut étre envisagée
comme un syndrome de ’exhibitionnisme culturel: tout y est maniéré. Voici un cavalier, et pourtant dans
leur pays montagneux, les Grecs se passaient de chevaux, ils ne connaissaient ni le fer a4 cheval, ni les étriers (!,
Autre exemple: nous voyons un duel de guerriers alors qu’en ce temps-la on n’en voyait que trés rarement ).
Ailleurs nous voyons aussi un convive qui mange allongé comme un roi ou un dieu ‘*’. Les peintres montrent
aussi d’autres moeurs caractéristiques des Grecs: I’amour homosexuel et la nudité des athlétes . Toutes ces
représentations révelent le comportement des Grecs de la classe possédante.

Dés le commencement du 5¢ siécle av. J.-C., le répertoire des vases athéniens se renouvelle par I’ introduc-
tion de thémes tout a fait nouveaux. Représenter les femmes et les jeunes hommes, tel parait &tre le premier
souci des peintres; «’Athénien magnifique », et avec lui la hiérarchie sociale, aussi bien que les traits typiques
de la grécité, ne sont plus un sujet d’actualité. Que s’est-il passé? Pourquoi 1« Admirable Athénien» et ses
modeles, Héraclés et Dionysos, sont-ils remplacés par des femmes et des jeunes gens accompagnés de Niké
et d’Eros?

Quel que soit le fond de ces changements, il est évident que ce n’est pas un déclin de I’idéologie qui
a animé I’imagerie du 6¢ siécle av. J.-C. Dans les siecles suivants, on voit par contre s’accentuer la tendance
a affirmer I’identité des Athéniens en excluant les étrangers et les subordonnés. La relation entre les hommes
et les femmes et celle entre les Grecs et les étrangers étaient en effet I’'un des problémes qui absorbaient les
Grecs de ce temps-1a. Or plus ’élite se distanciait, plus elle devenait dépendante de ses subordonnés. Les femmes
et les étrangers se trouvaient exclus de la vie civique bien que les femmes fussent irremplacables en tant que
garantes de la stabilité sociale et bien que les étrangers fussent indispensables en tant qu’organisateurs de
la vie économique ¢*’.

Il y a 14 de quoi s’étonner: I’imagerie qui met ’accent sur I’identité nationale et sociale de I’élite athé-
nienne ira en déclinant au siécle ou cette identité est plus essentielle que jamais. Nous devons donc analyser
I’imagerie nouvelle afin de trouver ce qui s’est produit dans le cas de ’imagerie ancienne.

Le transfert d’intérét des imagiers athéniens est difficile & comprendre. Aprés des siécles d’imagerie
expressivement masculine, nous assistons tout & coup au surgissement de I’imagerie féminine. C’est un fait
absolument extraordinaire car, dans la société d’alors, il était de bon ton de ne jamais parler des femmes
honnétes. Si’on parlait d’elles, on les traitait comme des €tres inférieurs, presque des esclaves ). Nietzsche
a pensé qu’entre la glorification des femmes dans 1’art grec classique et leur asservissement dans la vie réelle
d’alors il y avait une relation étroite. La femme grecque avait renoncé a ses droits afin de ne pas rompre la
cohésion des hommes. Les aspirations individuelles et communes étaient ainsi harmonisées et la communauté,
en témoignage de gratitude, avait glorifié¢ ses généreuses femmes dans I’art, dit le philosophe allemand ‘”’.

Sans nous attarder a ces fantaisies — on a aussi parlé dans ce contexte d’un mouvement féministe > —,
rappelons seulement qu’entre le 6¢ et le 5¢ siécle av. J.-C., le statut de la femme athénienne ne semble pas
subir de modification importante. Il importe aussi que I’imagerie féminine soit étroitement liée 4 ’imagerie
juvénile et que la création de I’imagerie nouvelle commence déja au milieu du 6° siécle pour ne finir qu’au
milieu du siécle suivant. Si nous voulons comprendre la transformation de cette imagerie sur les vases athéniens,
il faut commencer par ces images elles-mémes et non par des spéculations historiques.

Le théme principal de I’imagerie du 6¢ siecle av. J.-C. est avant tout la guerre. Résumons son développe-
ment. D’abord nous assistons le plus souvent & des combats mais des la fin du 6% ce sont en régle générale
des départs de guerriers. Il faut relever que la présence féminine tend a s’imposer de plus en plus dans ce
théme originellement exclusivement masculin.

Les premiéres images de départ nous montrent le guerrier qui monte dans son char de guerre. Les membres
de sa famille y jouent des réles secondaires: ils regardent simplement. Il est & noter que jusqu’a la fin du
6¢ siécle, c’est le pére ou le grand-pére qui prennent congé du guerrier. Ils occupent toujours les places les
plus en vue; les femmes sont toujours représentées derriére eux ). Nous ne les trouvons jamais assises sur
le tabouret devant le char — cette place était évidemment réservée aux hommes .

33



Autour de 500 avant J.-C., nous assistons au retournement de la situation "), Tout a commencé par
Papparition de deux motifs nouveaux dans les scénes d’adieux: la hiéroscopie et la libation. Désormais, le
guerrier et sa famille sont unis par une composition centripéte. Mais les peintres feront trés t6t un choix entre
ces deux motifs et ce choix sera par lui-méme éclairant car la hiéroscopie était un rite exclusivement masculin
tandis que la libation était réservée aux femmes. Les peintres, comme on peut s’y attendre, choisiront la libation.
Avec I’introduction de ce motif, notre théme sera radicalement « féminisé ». Le partenaire du guerrier ne sera
plus le pére ou le grand-pére mais la meére ou ’épouse. Qui plus est, les guerriers eux-mémes deviendront
de plus en plus passifs. Etant donné qu’au 5¢ siécle, ’adieu est le principal théme guerrier, ce sera finalement
la femme qui animera les images guerriéres tardives.

Pourtant ce n’était pas la guerre comme telle qui était réévaluée. Bien qu’au 5¢ siécle av. J.-C. le champ
de bataille ne soit plus représenté que trés rarement et que les femmes s’imposent de plus en plus a I’imagerie
guerriére, le sujet ne devient pas moins belliqueux. Loin d’essayer de retenir leurs fils ou leur époux, les femmes
leur apportent des armes et nous ne les voyons jamais en larmes ¢'2’. Ce qui change, c’est seulement la facon
de nous présenter la guerre: le point de vue des guerriers était remplacé par celui des femmes. Illustrations
de la bataille ou du départ pour la guerre, de telles images se conforment a la méme idéologie: la guerre
est nécessaire et les guerriers représentent le sommet de la hiérarchie sociale.

Une autre transformation, moins frappante mais sans doute plus importante, reste & examiner. Si au
5¢ siécle av. J.-C., la femme devient la protagoniste dans I’imagerie guerriére, ce n’est pas au détriment de
ce «magnifique Athénien», le héros de I’imagerie du 6¢ siécle. Au fur et & mesure que, dans les scénes d’adieu,
les péres et grands-péres sont remplacés par les méres et épouses, le guerrier prend un aspect juvénile. Sur
le plan de la famille, il ne s’agit plus du pére mais du fils. Sur le plan de la communauté, il ne s’agit plus
du citoyen mais seulement du candidat a la citoyenneté ¢'*), Remarquons d’ailleurs que le motif de la femme
qui léve un enfant vers le guerrier sur le point de partir n’existe pas au 5¢ siécle: ceux qui partent n’ont pas
encore d’enfants, ils en sont eux-mémes.

L’imagerie guerriére se renouvelle donc par deux changements: le guerrier devient juvénile et, simultané-
ment, il se trouve entouré de femmes. Il n’est pas difficile de décider laquelle de ces innovations a été a ’origine
de I’autre: ce n’est qu’aprés que le guerrier-pére a été remplacé par le guerrier-fils que la femme a pu s’imposer.
Tant que I’'imagerie guerriére est dominée par I’homme adulte, les «autres » — les femmes et les jeunes gens
— ne peuvent que remplir des réles secondaires; mais apres sa disparition, la hiérarchie a pu &tre renversée '),
On peut méme dire que toute la transformation de I’imagerie autour de 500 av. J.-C. consiste a substituer
un jeune homme a notre «admirable Athénien».

Cela nous ameéne a discuter ’dge des hommes représentés dans les autres thémes des vases athéniens.
Ce sont pour la plupart des hommes adultes, leur classe d’Age — qui est aussi leur classe sociale — étant
indiquée par le port de la barbe. Mais a partir de la fin du 6¢ siécle av. J.-C., les jeunes gens imberbes s’impose-
ront dans tous les thémes de I’imagerie athénienne. Désormais c’est le monde juvénile qui intéressera les pein-
tres; méme les dieux auront ’air de plus en plus jeunes. Ce changement a modifié profondément le caractére
des représentations masculines.

De ce point de vue, le développement des thémes athlétiques est significatif. Au 6¢ siécle av. J.-C., ces
images étaient centrées sur I’idée du duel; on y constate un souci de représenter le sport comme une guerre
symbolique (valeur agonistique). Ce souci se marque dans I’accent mis sur les prix (Iébés ou trépied) et surtout
dans le choix des disciplines représentées (boxe, lutte, course, concours hippiques). Elles ressemblent toutes
a un combat. Les disciplines qui ne rappellent pas immédiatement la guerre (saut, lancement du disque, etc)
n’apparaissent que plus tard, vers la fin du 6¢ s., bien qu’il s’agisse des disciplines habituelles des athlétes
réels du 6¢ s. av. J.-C.

Autour de 500 av. J.-C., les thémes athlétiques se renouvellent: on y assiste 4 une reléve des hommes
par les jeunes hommes. Bien que ces thémes soient alors au sommet de leur popularité, on y introduit beaucoup
de motifs nouveaux; les motifs traditionnels (boxe, lutte, course et concours hippique) iront déclinant au 5¢
s. av. J.-C. Evidemment, la compétition, cette guerre symbolique, n’intéressera plus les peintres. Ce qu’ils
voudront dorénavant saisir, ce sera la vie des adolescents.

L’atmosphere dans la palestre des imagiers athéniens du 5¢ s., auparavant si belliqueuse, se calme rapide-
ment. Nous assistons en effet & un changement dans la mise en scéne. On ne représente plus la piste '*mais
des endroits plus intimes. Le narrateur, lui aussi, change. Ce n’est plus ’athléte lui-méme, un hableur, qui
nous entretient de ses brillantes victoires. Dorénavant, il s’agit plut6t d’un homme 4gé, d’un spectateur qui
nous raconte ce qu’il a vu de son banc bien ombragé. On a substitué la glorification de la jeunesse au reportage
d’une compétition sportive. L’introduction des scénes scolaires dans I’imagerie athénienne est étroitement
liée a cette évolution. Il se confirme pleinement que dés 500 ce sont les jeunes hommes eux-mémes, leur vie,
leurs intéréts, qui attirent I’attention des peintres athéniens. Dorénavant, ’athlétique ou la guerre ne les intéres-
seront qu’en tant qu’activités spécifiques des adolescents.

Il importe donc de souligner qu’autour de 500 av. J.-C. le héros de I’imagerie des vases athéniens s’est
métamorphosé. Dans la premiére moitié du 6¢ s., c’était le citoyen d’Athénes; plus tard, il est remplacé par
le jeune homme. Cette métamorphose aboutit a des résultats trés importants.

Les héros nouveaux, les jeunes gens, ne sont que des hommes en puissance — un jour ils seront adultes
et citoyens mais c’est tout pour I’instant. On peut les admirer, on peut chanter leur beauté mais on ne peut
pas les charger de la propagande idéologique. On ne peut pas attendre d’eux une affirmation de la hiérarchie
sociale car ils se trouvent encore en dehors d’elle. Les jeunes hommes figurés par les imagiers du 5¢ s. av.
J.-C. ne sont cependant pas identifiables avec les jeunes gens réels de ce temps-la. La jeunesse, en Gréce

34



ancienne, est avant tout ’attribut des guerriers de ’épopée. Donc I’image des jeunes gens sur ces vases oscille
entre les adolescents réels du 5¢ et I’idéal héroique. De plus, avec la disparition des hommes de I’imagerie
athénienne, la porte était ouverte pour ’arrivée des femmes dans le rdle principal. Ainsi la transformation
de la représentation de la vie sur les vases athéniens est accomplie.

Arrivée des femmes

Sous bien des rapports, I’imagerie du 5¢ s. a représenté 1’aspect « privé». On constate une tendance
a Oter des images toute allusion a la vie publique, aux problémes de la société entiére. Si nous analysons de
ce point de vue la formation des thémes féminins, leur développement confirmera entiérement ce que nous
avons relevé a propos des thémes masculins.

Le plus ancien des thémes féminins est celui qui illustre les rites funéraires. Au commencement, il ne
s’agissait pas d’un théme exclusivement féminin; les images du 8¢ s. av. J.-C. sont trés masculines — ’accent
est mis surtout sur le prestige social de la famille du défunt ¢*¢). Mais cette solennité des images funéraires
ne convenait plus au siécle suivant: au fur et & mesure qu’on réduisait le nombre des participants, I’atmosphére
de ces scénes devenait de plus en plus intime'”. Ainsi annoncée, la tendance ne fera que s’accentuer aux
siecles suivants. Au 6¢ s., pour accentuer le fait que, dorénavant, les rites auront lieu dans 1’intimité familiale
du défunt, on ajoute des inscriptions qui spécifient les relations de parenté des personnages représentés '®),
Simultanément, le réle accordé aux femmes devient de plus en plus important. Or dés le 6¢ s., ce seront les
femmes qui animeront les scénes funéraires, les hommes n’y interviendront que lorsqu’on a besoin de leur
force (pour manipuler le corps). Ce sont les femmes qui entourent le mort, qui pleurent, qui se déchirent
les joues et qui accomplissent les autres rites funéraires.

Sur les lécythes a fond blanc de la deuxiéme moitié du 5¢ s., il n’y a aucune trace de la pompe des
représentations funéraires du 8¢ s.; ici la place du défunt dans la hiérarchie sociale n’intéresse pas les peintres
athéniens. Le plus souvent, nous y voyons une femme plongée dans un dialogue muet avec ses morts. Evidem-
ment I’imagerie des vases de ce temps-1a tendait aux représentations de la vie privée qui expriment les aspects
universels de I’existence humaine. Cette affirmation se vérifie aussi dans le cas des représentations de rites
de mariage et du sacrifice.

Au 6¢ s. av. J.-C., les images nuptiales ont I’air d’une féte publique — le couple est représenté dans
le char, entouré des invités. Au siécle suivant, l1a procession deviendra moins solennelle: nous y voyons seulement
le couple, dés lors a pied, et la parenté la plus proche. Dans ces scénes, le marié€ deviendra de moins en moins
important, finalement, il disparaitra complétement; I’essentiel réside dans la caractérisation des derniers
moments avant qu’une femme se mette en ménage. On a ainsi substitué les allusions a la vie sentimentale
de la jeune fille aux allusions a la hiérarchie sociale et au prestige de la famille de la mariée.

Le troisiéme et dernier théme des vases athéniens qui concerne les rites, c’est le sacrifice. Vu que I’histoire
se répéte, nous pouvons étre bref. Auparavant, les peintres représentaient des processions solennelles ou les
femmes jouaient les rdles subordonnés; I’accent était mis sur le sacrifice sanglant qui était ’affaire exclusive
des hommes ¢'?’, Les notables athéniens de la classe dirigeante en étaient les protagonistes. Ces images iront
se raréfiant au 5¢ s., remplacées par la représentation d’une femme qui fait la libation prés de ’autel. Le théme
du sacrifice lui aussi finit ainsi par se féminiser.

Dans I’imagerie athénienne, le point de départ des représentations des rites funéraires, des rites de
mariage et de sacrifice était les images qui glorifiaient la communauté et surtout ses notables, nos « admirables
Athéniens». Pour eux, participer aux rites religieux revenait a afficher leur place dans la société, démontrer
la supériorité de leur rang. Au 5¢ s., les représentations des rites religieux sont féminisées et dépolitisées. Ils
ne sont plus représentés de I’extérieur mais de I’ intérieur, du point de vue de la femme qui dorénavant accomplit
tous ces rites. Les funérailles, le mariage et le sacrifice n’y sont présentés qu’en tant qu’éléments constitutifs
de la vie féminine. Ces images visualisent les expériences éternelles qui dépassent la perspective étroite des
antagonismes sociaux; elles se rapportent plutdt aux faits les plus essentiels de ’existence humaine: la mort,
I’amour, I’expérience religieuse.

On nous fera sans doute observer que ce n’est 1a qu’une des conséquences des mesures somptuaires
de Solon **. Mais ces lois ne peuvent expliquer qu'un aspect du phénomeéne étudié, & savoir pourquoi les
rites solennels cessaient d’étre représentés. Elles n’expliquent pas pourquoi ces démonstrations de noblesse
et de richesse ont été remplacées par les représentations de la vie féminine. Et pourtant, c’est précisément
dans cette direction qu’il faut chercher les raisons de la réorientation de I’imagerie des vases athéniens autour
de 500.

Loin d’&tre une suite logique de la disparition de I’imagerie des rites solennels, les représentations des
rites féminins sont liés organiquement aux autres thémes féminins qui s’imposent dans la peinture des vases
dés la fin du 6¢ s. Cette imagerie nouvelle, dont relévent les représentations des rites religieux, fut créée il
est vrai sous D’effet des événements extérieurs. Il serait cependant absurde de I’expliquer par un événement
unique, quelque grande que soit son importance.

Jusqu’ici nous avons traité seulement de la métamorphose de themes bien ancrés dans la tradition anté-
rieure: guerre, athlétique et rites religieux. Mais ceux-ci ne constituent a peu prés qu’une moitié¢ de I’imagerie
de la vie quotidienne figurée sur les vases athéniens du 5¢ s. av. J.-C. L’autre moitié était formée en grande
partie par les thémes nouveaux centrés sur la vie féminine. Comment les femmes y sont-elles représentées?
Quel aspect de leur personnalité y est-il accentué?

35



Le théme le plus fréquent de cette imagerie nouvelle nous montre les femme chez elles, au gynécée.
Comparons cette image de la femme a celle que nous présente la littérature de ce temps-la. Les écrivains témoi-
gnent que les femmes passaient leurs journées a surveiller les enfants et les esclaves de la maison, a faire la
cuisine ou 2 travailler la laine ®V. En dépit de ce que I’on croit généralement, elles passaient beaucoup de
temps avec leur mari **). Puis il ne faut pas oublier les rapports suivis avec les femmes du voisinage %, Telle
est, trés sommairement esquissée, I’image de la vie des femmes athéniennes du 5¢ s. av. J.-C. que nous offrent
les écrivains. Elle différe radicalement de celle que nous voyons sur les vases de cette méme époque. Il n’est
pas difficile de décider laquelle de ces deux images contradictoires est la plus proche de la vie réelle d’alors.
Celle de la littérature correspond a 1’idéal des hommes athéniens d’époque classique: en se mariant, ils révaient
d’avoir une épouse comme cela 24,

L’image que nous offrent les peintres n’est que la visualisation de I’idéal traditionnel que nous connais-
sons a travers I’épopée. Le mode¢le des femmes sur les vases n’est pas ’Athénienne idéale d’alors mais la Grecque
idéale du passé mythique, surtout Héléne: « Nulle, en filant, ne remplit sa corbeille d’ouvrages aussi réussis;
nulle, entrelagant les fils 4 ’aide de la navette sur un métier artistement construit, ne détache des longs montants
un tissu plus serré. Et 4 coup sir nulle non plus ne sait faire résonner la lyre pour chanter Artémis et Athéna
alalarge poitrine, comme Héléne, dont toutes les séductions habitent les yeux» *9), Filage (**", musique, séduc-
tion érotique — c’est aussi le portrait de la femme esquissé par les peintres du 5¢s. av. J.-C. Les traits « réalistes »
(par ex. les femmes avec leur mari et leurs enfants) ne sont figurés que trés rarement 27,

L’image de la femme sur les vases du 5¢ s. était dominée par 1’idéal de I’épopée mais on y trouve aussi
les allusions a la femme des mythes grecs. Elle y est présentée comme une source permanente de tension.
On la craint mais on sait trés bien qu’elle est irremplacable dans la vie sociale mais surtout religieuse de la
communauté 2%,

Ay bien réfléchir, il est extraordinaire que les images sur les lécythes a fond blanc soient strictement
anonymes **, La relation précise entre la visiteuse et le mort ou la morte n’est, a la différence des scénes
funéraires du 6¢ s., jamais spécifiée. Il semble que les peintres des lécythes voulaient ainsi exprimer que cette
visiteuse n’est pas seulement une mére ou une épouse mais aussi et surtout la déléguée de la communauté,
que les rites funéraires sont adressés a tous les morts athéniens. Méme remarque pour les représentations du
mariage au 5¢ s. dont ’essence se concentre, répétons-le, dans la figure de I’épouse. Loin d’étre présentées
comme une affaire privée, ces images nous montrent une sorte de rite de passage, c’est-a-dire I’intégration
de la femme a la communauté . C’est pourquoi le marié a disparu de ces scénes.

A en juger par le témoignage de la littérature grecque, la fonction sociale et, par la suite, I’idéal féminin
ont changé entre le 6¢ s. et le 5¢ s. D’abord ’accent est mis sur la femme-propriété prestigieuse ¢ puis sur
la femme-ménageére et la femme-meére des enfants légitimes. Sur les vases athéniens du 5¢ s., nous ne trouvons
ni la premiére ni la seconde; ce qui nous est présenté, c’est la femme-protectrice de la stabilité, la femme-base
solide de I’unité communautaire.

Il semble que, pour les peintres athéniens du 5¢ s., la femme représentait la tradition. Tout change autour
d’elle — des formes du gouvernement a la vie économique et sociale. Et pourtant, elle se comporte comme
si de rien n’était. C’est pourquoi ils la caractériseront surtout comme épouse; il est significatif qu’au 4 s.
toutes les femmes, sur les vases athéniens, soient mises en scéne d’une facon ou d’une autre dans un cadre
nuptial. Mais ces mariages ne sont plus I’occasion d’une démonstration ostentatoire de prestige familial
(comme au 6°s.). A I’époque classique, la mariée est le plus souvent représentée seulement avec ses compagnes
bien qu’elle tire un trait d’union entre son pére et son mari. Or, dans ces images, elle n’appartient plus a
sa maison paternelle mais pas encore a celle de son époux. Fille, épouse, ménagere, mére, veuve — ce sont
les types féminins liés aux hommes en tant qu’individus: pere, mari ou fils. La mariée comme telle représente
par contre la femme en son état le plus «social »; les représentations de celle-ci sur les vases athéniens des
5¢ et 4¢ s. peuvent étre envisagées comme I’expression de I’esprit communautaire.

Les images de la vie quotidienne sur les vases du 6¢ s. représentaient exclusivement les événements qui
mettent en scéne notre « magnifique Athénien». Celles du 5¢ s. représentent la femme qui concerne I’ensemble
de la communauté des vivants et méme celle des morts. La femme n’occupe d’ailleurs pas cette position de
son plein gré; il en est ainsi sous la pression de la communauté.

Anti-héros

Au 5¢s. av. J.-C., les images de la mariée ne contredisent pas les idéaux civiques et la méme observation
vaudra pour les images du jeune guerrier quittant sa maison, la principale représentation guerriére de cette
¢poque. L’entrée dans ’armée signifiait pour I’homme grec ce que le mariage signifiait pour la femme grecque.
Il s’agissait d’une sorte de rite de passage; ces deux événements marquaient la fin de la période éducative
et le début de la vie dans la communauté des adultes 2. Mais ce serait une erreur de prendre toute I’imagerie
de la vie du 5¢ s. pour une sorte de propagande des idéaux civiques ou méme démocratiques. Il existe aussi
des images avec des courtisanes ou avec des « éromeénes ».

On nous fera sans doute observer que les images avec les courtisanes ou les « éromenes » existaient déja
au 6° s. Mais il ne s’agissait 12 que de personnages secondaires dans des thémes dont les protagonistes étaient
nos «magnifiques Athéniens». C’est seulement a la fin de ce siécle que les courtisanes et les « éroménes »
s’émancipent et deviennent eux-mémes les protagonistes ou du moins des partenaires égaux de leurs clients.
Une imagerie mettant en scéne un protagoniste dont les attitudes et le comportement pourraient soulever
la réprobation, c’est une nouveauté de I’art grec du 5¢ s. La super-sexualité des courtisanes, de méme que

36



la stérilité des « éroménes» étaient a n’en pas douter peu louables **, d’autant que leur métier — symbolisé
par les bourses et les cuissots qu’ils regoivent pour leurs services — les mettait 4 peu prés au méme rang
que les esclaves: les « anti-humains ». Dans ces deux cas, il s’agit vraiment d%anti-héros », les premiers, semble-
t-il, dans I’art mondial.

Il est surprenant de noter qu’au 5¢ s. la formule iconographique pour représenter une courtisane avec
son client était identique a celle qui représente un « éromeéne» avec son « éraste ». Evidemment on a formulé
ces deux thémes simultanément, comme les expressions complémentaires d’une méme idée. Mais il y a plus
surprenant: ce couple de la courtisane et de 1«éronéme» forme le pendant nécessaire de celui de la mariée
et du jeune guerrier dont nous avons parlé plus haut. Le contraste est trop frappant pour &tre fortuit: d’ailleurs
la paire de la courtisane et de la mariée se trouve aussi sur le «trone Ludovisi» créé a méme époque *.

Nous voila au coeur de I’imagerie des vases athéniens du 5¢ s. av. J.-C. On ne manquera pas de nous
opposer beaucoup d’objections. On peut dire que I’opposition de deux modes d’existence humaine, I’un intégré
a la vie communautaire et I’autre étant aux antipodes des idéaux civiques, n’est jamais exprimée explicitement
sur les vases. On peut dire que cette interprétation est trop sophistiquée, etc. Mais n’est-il pas surprenant que
les poles de cette structure iconographique soient accentués par 1’absence ou la présence de certaines personnifi-
cations ***? Dans les scénes ou les courtisanes et les «éroménes» dominent, comme on peut s’y attendre,
on rencontre Eros ©®%. L’autre pdle est marqué en revanche par Niké ¢,

Dans I’imagerie athénienne du 5¢ s., Niké incarne toujours I’esprit communautaire; elle est active surtout
dans les scénes de départ ou elle joue trés souvent le role de la mére du jeune guerrier. Dans les représentations
érotiques par contre, nous ne la trouvons jamais. Evidemment, Niké et les serviteurs d’Eros s’excluent ’un
P’autre. Il en va autrement pour Eros lui-méme qui peut figurer aussi bien dans les scénes avec les courtisanes
ou les « éromenes » que dans celles avec les épouses. La différence est explicable: les Grecs connaissent plusieurs
divinités érotiques, les principales étant 1% Eros commun » et 1% Eros céleste» ©*®), Les Grecs croyaient que la
sexualité peut étre soit maligne (« commune ») soit bénigne («céleste »).

Dans I’imagerie du 5¢ s. av. J.-C., ces deux sexualités ne sont pas nettement séparées. On peut méme
dire que I’absence de frontiéres est le trait le plus spécifique de 1’iconographie de la vie sociale. Cela étonne
quand on songe aux définitions précises et méticuleuses du statut social des protagonistes dans I’imagerie
du 6¢ s. L’affirmation de la hiérarchie sociale y représentait le « basso continuo» de toutes les images tandis
que les peintres athéniens du si€cle suivant accentuent précisément la promiscuité des types sociaux les plus
divers. A part la bourse et le cuissot que les courtisanes ou les « éroménes» recoivent, rien ne les distingue
des femmes honnétes ou des jeunes athlétes et guerriers. Entre ces deux couples — I’'un « communautaire »
et I'autre «anti-communautaire» —, il n’y a aucune frontiére précise.

Les mari€es et les courtisanes sont caractérisées d’une fagon identique: par le filage, la toilette et la
musique (ou d’autres passe-temps innocents). Leurs traits spécifiques sont ajoutés a cette caractéristique qui
est, répétons-le, essentiellement « héroique». Méme observation pour les jeunes gens (athlétes ou guerriers)
et les «éroménes». Plus troublant encore: il ressort de cela que la majorité des scénes de la vie sociale sur
les vases du 5¢ s., «les femmes au gynécée», «les jeunes hommes a la palestre», peut se rapporter soit aux
courtisanes et « éroménes», soit aux jeunes citoyennes et citoyens honnétes 9.

Il faut méditer quelque peu cette situation étrange pour en comprendre toutes les implications. Chez
Homére, la question de la légitimité de I’épouse n’était pas encore posée “*’mais, dans la Gréce classique,
une différenciation nette entre les épouses légitimes et les concubines était déja de rigueur. Autour de 340
av. J.-C., une courtisane fut accusée, a Athénes précisément, d’avoir prétendu étre I’épouse légitime. Pendant
le procés, il fut rappelé aux membres du jury, entre autres, que «les courtisanes seront élevées a la dignité
des femmes libres quand elles auront obtenu ce privilége d’avoir des enfants légitimes a leur gré et de participer
aux mystéres, aux sacrifices, aux prérogatives des citoyens. Que chacun de vous se dise donc, en déposant
son suffrage, qu’il s’agit de sa femme, ou de sa fille, ou de sa mére, ou de la cité, des lois, de la religion:
il ne faut pas que ’honneur de ces femmes soit rabaissé au rang de cette prostituée; celles que leurs parents
ont élevées dans la vertu et avec une si noble sollicitude, celles qui ont été mariées conformément aux lois,
il ne faut pas qu’elles aient publiquement pour égale et concitoyenne la femme qui a pratiqué tant d’obscénités,
plusieurs fois par jour et avec plusieurs hommes, et au gré de chacun» “".

Par la différenciation des courtisanes et des femmes honnétes, on ne protégeait pas seulement ces dernié-
res mais aussi la communauté, lois et religion. La courtisane devait étre exclue de la communauté athénienne.
Dans la vie réelle, on protégeait les épouses légitimes d’une contamination avec elles; dans le monde représenté
sur les vases en revanche, les courtisanes et les épouses légitimes se mélent. A en juger par ces images, on
pourrait croire qu’elles jouissent d’un statut identique.

Vide significatif

I1 faut formuler le probléme principal: pourquoi des protagonistes valorisés négativement ont-ils été
introduits dans I’imagerie athénienne? Pourquoi précisément au 5¢ s. av. J.-C.? Ce probléme est étroitement
lié avec celui de la disparition de notre «admirable Athénien» & la fin du 6¢ s.

Sur les vases du 6¢ s., nous avons rencontré cet « admirable Athénien » dans la sphére qui lui est propre.
Il est présenté comme le partenaire des autres hommes, soit sur le champ de bataille, soit dans la palestre
ou pendant le banquet. Sur les vases du siécle suivant, nous ne le rencontrons plus, ce sont les «autres» —
les femmes et les jeunes gens — qui sont représentés. Vue sous cet angle, I’imagerie du 5¢ s. est quand méme
la continuation directe de celle du siécle précédent. Ce qui unit ces themes apparemment si hétérogénes, c’est

37



précisément le personnage de notre « magnifique Athénien ». Bien qu’il n’y soit pas présent personnellement,
il est la raison d’étre des représentations de la vie sur les vases du 5¢ s. Or ce qui est représenté ici, ce sont
les principaux acteurs de la vie privée de notre « magnifique Athénien». Nous y rencontrons sa femme, sa
fille au moment des noces, son fils au moment de son départ pour le service militaire. Mais nous y rencontrons
aussi les personnages qui symbolisent ses intéréts extra-familiaux: sa courtisane et son «éroméne ».

A premicre vue, la compagnie représentée sur les vases athéniens du 5¢ s. parait trés hétérogéne: une
assemblée fortuite, peut-on dire. Le fait est que ces images ne montrent que les amours diverses de notre « magni-
fique Athénien». Pourquoi? Il faut tenir compte du fait que le langage de I’art grec classique marque une
tendance trés prononcée a I’expression indirecte. Mais dans ce cas, un motif beaucoup plus important est
en cause: le changement profond subi par la société athénienne entre le 6¢ et le 5¢ s.

L’idéologie qui animait les représentations du 6¢ s. était franchement aristocratique. Cette imagerie glori-
fiait la classe dirigeante et ses maniéres nobles. Les femmes et les jeunes gens n’y figuraient qu’en tant que
propriété — ce sont seulement «les objets» qui contribuaient & affirmer la richesse et la naissance noble
de ’homme, leur propriétaire. Les femmes et les jeunes gens, de méme que les chevaux et les chiens, sont
avant tout les sources potentielles du prestige social des hommes.

Dans I’imagerie du 5¢ siécle, nous ne trouvons aucune allusion a tout cela. Les traits qui évoqueraient
la hiérarchie sociale y sont censurés, sans doute par suite de ’avénement du régime démocratique. Donc I’image-
rie de cette époque est « démocratique» en ce sens qu’elle s’écarte apparemment du héros aristrocratique de
I’imagerie du siécle précédent. Elle cesse de représenter guerres, grands jeux athlétiques, chasses, chiens, che-
vaux, grande famille. Elle remplace ce héros par les femmes et les jeunes gens qui ménent une vie confortable
bien qu’un peu mesquine. Sur cette nouvelle plate-forme, toutes les classes sociales de ’Athénes démocratique
peuvent se rencontrer: les vases nous montrent ce qu’on admirait non seulement dans les maisons aristocrati-
ques mais aussi dans celles des marins du Pirée ou dans celles des météques athéniens.

Toutefois I’imagerie du 5¢ s. av. J.-C. n’est point animée par I’idéologie démocratique. L’ostentation
de la maniére de vivre des aristocrates n’y est pas remplacée par une semblable ostentation de la part des
démocrates. Il n’y a pas 1a de quoi s’étonner: les hommes d’Athénes ont considéré les valeurs aristocratiques
comme parfaitement valables méme sous le régime nouveau. Ces valeurs conserveront toute leur vigueur
jusqu’ala fin de I’Antiquité *>. La contradiction, non résolue, était d’ailleurs le trait significatif de cette civilisa-
tion. En Gréce ancienne, le nouveau et I’ancien coexistaient: on oscillait sans cesse entre eux sans sentir le
besoin d’une solution définitive “*.

Mais ce qui est possible dans la vie réelle, il n’est pas toujours possible de le représenter dans I’art.
Les artistes doivent présenter une image plus ou moins cohérente de la vie sociale; qui plus est, il faut encore
respecter la tradition picturale. C’est pourquoi, aprés ’avénement de la démocratie a Athénes, les peintres
des vases « dépolitisaient » I’imagerie de cette vie sociale. Ils choisissaient de garder la neutralité dans le conflit
entre la moralité aristocratique et la réalité démocratique. Le résultat, nous le connaissons déja: le héros aristo-
cratique, privé de tous ses attributs, n’est représenté qu’implicitement.

Entre les 6° et 5¢ siécles, le héros traditionnel de ’art grec fut effectivement abandonné. Ce n’est plus
la spécificité de la civilisation grecque et de la vie aristocratique qui intéresse les peintres. En mettant I’accent
sur les femmes et les jeunes gens plutdt que sur les « magnifiques hommes », ils glorifient les élans éternels
et surtout ’amour. Ils se tournent vers les choses banales parce que c’est 1a seulement qu’on trouve les valeurs
éternelles et universelles. Loin de souligner la différence entre les Grecs et les Barbares ou entre Iélite grecque
et ses subordonnés (les femmes, les jeunes gens et les esclaves), ils soulignent ce que les étres humains ont
en commun.

Sur les vases du 5¢ s., les femmes et les jeunes gens prennent un aspect mythique trés prononcé, nous
I’avons souligné maintes fois. Ce n’est qu’au 5¢ s. que le guerrier quittant son foyer est expressément caractérisé
comme un héros. Or il est défini par I’acte de libation, un acte originellement réservé aux dieux dans I’imagerie
athénienne 4. Les peintres du 5¢ s. sont beaucoup plus proches de la vie réelle que leurs devanciers du 6¢
Pour ceux-ci, les représentations étaient avant tout la visualisation de I’idéologie d’alors.

Les peintres du 5¢ s. av. J.-C. s’écartent radicalement des problémes idéologiques et, grice a cela, appro-
chent la vie quotidienne bien plus librement et objectivement. Ce qu’il nous offrent, c’est vraiment la vie
des femmes et des jeunes gens bien que le réel et I’imaginaire y soient indissociables. IIs ont peint cette vie
— y compris ses aspects négatifs («1’anti-héros» et «1’anti-héroine»!) — en traits vifs, francs et touchants.
De telles images ne réapparaitront dans I’art européen que beaucoup plus tard.

Néanmoins une représentation de la vie sociale qui reste neutre, indifférente aux problémes d’actualité,
est prédestinée, semble-t-il, & se stériliser. Et les peintres athéniens ont abandonné les sujets d’actualité au
moment ou ils cessaient de représenter I’homme d’Athénes, notre « admirable Athénien» aristocrate. Il n’est
donc pas surprenant d’observer que, immédiatement aprés la disparition de celui-ci, la production des vases
peints a commencé a décroitre trés rapidement. Dans le 1¢r quart du 5¢ s., on a décoré a Athénes, a en juger
par les catalogues de Beazley, env. 10000 vases, dans le 2¢ quart, 7000 et dans le 3¢ quart, 4000 seulement.
Une fois le sujet nouveau (femmes et jeunes gens) épuisé, les peintres se sont trouvés dans un cul-de-sac.

Deés le 2¢ quart du 5¢ s., on constate des essais pour renouveler le répertoire de I’imagerie athénienne
enintroduisant des thémes religieux. La seule innovation dans le domaine athlétique a été I’introduction d’illus-
trations de « Lampadédromies », la course rituelle aux flambeaux 9. Au 4¢ S., On Voit s’accentuer cette ten-

38



dance a tel point que toutes les scénes sont finalement liées a la vie religieuse. Ses rapports avec la réalité

étant coupés, |’imagerie de la vie sociale sur les vases du 4¢ s. av. J.-C. ne pouvait que répéter et affiner des

formules éculées. Inévitablement, elle s’est achevée sur une ornementation vidée de tout contenu précis.
Jan Bakant

NOTES

Y Cf. M. Detienne in: J.-P. Vernant, Problémes de la guerre en Gréce ancienne (1968) 119-142.

9 Cf. A.J. Holladay, JHS 102, 1982, 94 note 4. Pour le caractére archaisant de I’imagerie guerriére sur les vases athéniens, cf.
H. Hoffmann, Hephaistos 2, 1980, 147 et J. Bazant, Listy filologické 106, 1983 (a paraitre).

) Cf. B. Fehr, Orientalische und griechische Gelage (1971) 62-100; J.M. Dentzer, Le motif du banquet couché dans le Proche-Orient
et le monde grec du VII® au IVe siécle av. J.-C. (1982) 153.

) Pour I'amour homosexuel cf. K.J. Dover, Homosexualité grecque (1982). Pour la nudité cf. J.A. Rieti, CW 68, 1975, 431-436
et W.M. Clarke, Hermes 106, 1978, 381-396.

) Cf. 1.-P. Gould, JHS 100, 1980, 45 (pour les femmes) et M. M. Austin, P. Vidal-Naquet, Economic and Social History of
Ancient Greece (1977) 101 (pour les météques).

© Cf. D. Schaps, CQ 27, 1977, 323-330.
M F. Nietzsche, Die Geburt der Tragodie (1930) 128. Mais cf. déja Aristot. polit. 2,6,5-11 /1269b-1270a/.

) Pour cela cf. S.B. Pomeroy, Arethusa 7, 1973, 141 et S.B. Pomeroy, Goddesses, Whores, Wifes and Slaves. Woman in Classical
Antiquity (1975) 59-60.

) Cf. ABV 256, 17; 278, 23; 279, 47; 283, 11; 286, 3; 290, 2; CVA London 31,4b; CVA London 33,2a; CVA London 62,2b;
CVA Bibl. nat, Paris 38,2.

“or Cf. ABV 247, 92; 268, 24; 363, 47; 365, 67.

D11 est a noter, que le théme du banquet a subi le méme développement: d’abord nous voyons a la téte du lit exclusivement
les hommes; dés la fin du 6° siécle av. J.-C. on peut y voir aussi une femme, I’homme occupant la place 2 ses pieds, cf. e.g. ABV 343,1
/CVA Los Angeles 14,1./.

(12 Parfois on voit Athéna 4 la place de ces femmes: ABV 131,3; 277,66; 287,5.

U0 Cf. ARV 603,35: un «fils» caractérisé comme chasseur recoit de sa «meére» les armes. Cf. F. Lissarrague, Archers, peltastes,
cavaliers. Aspects de ’iconographie attique du guerrier (1983) (thése dactylographiée), 65.

09 11 est significatif que dés la fin du 6 siecle av. J.-C. on trouve souvent des barbares dans les scénes d’adieu de guerrier, cf.
W. Raeck, Zum Barbarenbild in der Kunst Athens im 6. und 5. Jahrundert v. Chr. (1981) 48-52, 91-92, 138-147.

0% La représentation d’un concours hippique avec le prix (lébes) et le «terma» de 440 av. J.-C. environ (Fortuna. Galerie fiir
alte Kunst. Antikenkatalog, Ziirich 1980, no.27) est tout a fait exceptionnelle.

U9 Un des devoirs des classes subordonnées était précisément de participer aux funérailles des membres de la classe dirigeante:
Iliade 18.339ff; 19, 302; Tyrtaios fr. 7 West; F Gr Hist 327 F 19 et 421 F 1.

M Cf. J. Boardman, ABSA 50, 1955, 5S.

08 Cf, J. Boardman, ABSA 50, 1955, no. 28.

U9 Cf. W. Burkert, Griechische Religion der archaischen und klassischen Epoche (1977) 158ff.

20 Cf, W.E. Thompson, Glotta 48, 1970, 78-81 et S.C. Humphreys, JHS 100, 1980, 96-126.

20 Cf, D.K. Hill, CJ 42, 1947, 202-205; V. Ehrenberg, The People of Aristophanes (1951) 204; M. T. Charlier, G. Raepset, AC
40, 1970, 589-606.

22 Cf, M. T. Charlier, G. Raepset, AC 50, 1981, 677-684.

(23 Cf, Eur. Hipp. 412-418 et Andr. 943-946; Dem. 55, 23-24, 27; Theokr. 15.

29 A P’exception de ces rapports avec les femmes du voisinage, naturellement. Cf. Xen. oik. 7-10.

(29) Theokr. 18, 32-36 /trad. Ph.-E. Legrand/. Pour I’idéal traditionnel de la femme, cf. A.HW. Adkins, Merit and Responsibility
(1960) 36-37.

26) | "accent mis sur le filage n’a rien de surprenant: en Gréce ancienne, cette activité féminine correspondait a la place qu’occupait
la guerre dans la vie des hommes, cf. J. Redfield, Arethusa 15, 1982, 181-201.

27 Pour les rares représentations des enfants, cf. P.E. Arias, M. Hirmer, B. Shefton, A History of Greek Vase Painting (1962)
389 et R. Schmidt, Die Darstellung von Kinderspielzeug und Kinderspiel in der griechischen Kunst (1977).

% Cf, J.-P. Gould, JHS 100, 1980, 55-57.

@9 Cf, déja E. Pottier, Etude sur les lécythes blancs attiques a représentations funéraires (1883) 114-116.

39 Cf, A. Brelich, Paides e Parthenoi (1969) 42.

30 Cf. L.A. Schneider, Zur sozialen Bedeutung der archaischen Korestatuen (1975) 14-15.

32 Cf, A. Brelich, op. c. (supra note 30), 216-227. Cf. aussi 1. Chirassi Colombo, QUCC 30, 1979, 25-38,

33 Cf, J.-P. Vernant in: M. Detienne, Les Jardins d’Adonis, (1972) XI-XIII et P. Schmitt, Annales E.S.C. 1977, 1059-1073.

39 Cf. G.M.A. Richter, The Sculpture and Sculptors of the Greeks (1970) fig. 513-515.

% Syr les personnifications en général cf. W. Burkert, Griechische Religion der archaischen und klassischen Epoche (1977) 287
et R.G.A. Buxton, Persuasion in Greek Tragedy. A Study of Peitho (1982) 30.

8 Cf. A. Greifenhagen, Griechische Eroten (1957) et S. Fasce, Eros. La figura e il culto (1977).

" Cf. C. Isler-Kerényi, Nike. Der Typus der laufenden Fliigelfrau in archaischer Zeit (1969); R. Lonis, Guerre et religion en
Gréce a I’époque classique (1979) 231-261 et G. Gulaki, Klassische und Klassizistische Nikedarstellungen (1981).

39



©9 Cf, Xen. symp. 8,9 et Plat. symp. 182.

09 Cf. aussi la facon ambigué dont on représentait les esclaves: N. Himmelmann, Archéologisches zum Problem der griechischen
Sklaverei (1971) 21-30.

“O Cf. Cl. Mossé, Klio 63, 1981, 149-157.
“Y Ps. Dem. Contre Nééra 113-114 (trad. L. Gernet).

“» Cf. A.HW. Adkins, C Ph 71, 1976, 322-323; M.TW. Arnheim, Aristocracy in Greek Society (1977) 169 et K. Thraede, « Gleich-
heit», RLAC 11, 1979, Lief, 81-82, 122-164.

3 Un cas révélateur est le cas de «misthos», cf. E. Will in: Hommages a C. Préau (1975) 426-438; M. H. Hansen, SO 54, 1979,
5-22 et P. Schmitt, Archeologia e storia antica 2, 1981, 55-68.

9 Cf. H. Gericke, Geféssdarstellungen auf griechischen Vasen (1970) 146-147, 161,
49 Cf. E. Simon, AK 19, 1976, 19-23.

40



	Les vases athéniens et les réformes démocratiques

