
Zeitschrift: Campanae Helveticae : organe de la Guilde des Carillonneurs et
Campanologues Suisses = Organ der Gilde der Carilloneure und
Campanologen der Schweiz

Herausgeber: Gilde der Carilloneure und Campanologen der Schweiz

Band: 25 (2021)

Artikel: Heinrich Bullingers Abhandlung "Von dem glockenlüthen" (1571) : ein
Schlüssel zum Verständnis des Glockengebrauchs in der
Reformationszeit

Autor: Schifferle, Hans-Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-956764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-956764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Bullingers Abhandlung
«Von dem glockenlüthen» (1571)

Ein Schlüssel zum Verständnis des Glockengebrauchs
in der Reformationszeit

Hans-Peter Schifferle

1. Einleitung, Inhaltsübersicht, Kommentar

Die reformatorischen
Umwälzungen vor allem des Jahres

1524, die den Kultus und bestimmte

Frömmigkeitsformen betrafen, haben

sich in Zürich direkt auf die

Verwendung der Glocken ausgewirkt.
Schon im Juni des genannten Jahres

ist ein Ratsbeschluss bezeugt, der das

Wetterläuten und das Läuten für die

Toten verbietet. Ahnliche Erlasse

erscheinen wenig später in Basel, Bern
und an weiteren Orten, die sich der

Reformation angeschlossen hatten.
Seit den 1530er Jahren fassbare

Wiederholungen solcher Verbote
bleiben thematisch weitgehend bei

der Behandlung einzelner Anlässe

zum Glockenläuten, in erster Linie
der eben genannten.

Vor diesem Hintergrund stellt die

auf 1571 datierbare Flugschrift «Von

dem glockenlüthen» von Heinrich
Bullinger (1504—1575), Antistes
der Zürcher Kirche und Nachfolger

Zwingiis, die erste grundsätzlichere
reformatorische Auseinandersetzung
mit dem Thema dar. Obwohl kein
direkter Anlass für die Abfassung
der Schrift bekannt ist, lässt deren

inhaltlicher Schwerpunkt keinen
Zweifel offen, dass es Bullinger vor
allem darum geht, die mit dem Mittag-

und Abendläuten verbundenen

päpstlichen Gebetsintentionen und
deren öffentliche Sichtbarmachung
durch bestimmte körperliche
Gebetshaltungen zu bekämpfen.

Für meine Präsentation von
Bullingers Abhandlung greife ich
zurück auf die beiden Texteditionen
— frühneuhochdeutsches Original
und Übertragung in heutiges
Deutsch — und auf den dazugehörigen
Kommentar.' Der erste Teil umfasst

eine Inhaltsübersicht, eine kultur-
und konfessionsgeschichtliche
Einordnung und einen kampanologischen
Kommentar. Der zweite Teil gibt den

1 Hans-Peter Schifferle. Das Glockenläuten; Einleitung und Übersetzung; in: Heinrich Bullinger, Schriften

VI, hrsg. von Emidio Campi u. a. Zürich 2006, S. 461—481 bzw. Einleitung und Textedition; in:
Heinrich Bullinger, Schriften zum Tage, hrsg. von H. U. Bächtold u. a. Zug 2006, S. 307—327.

CAMPANTE HELVETICA N° 25 (2021) 19



Bullingertext in der Übertragung in
heutiges Deutsch; dabei werden

Textpassagen, die sich nicht direkt auf
den Gebrauch von Glocken beziehen,

weggelassen. Alle Auslassungen im
Text sind markiert.

Ausgehend von
Signalinstrumenten des Alten Testaments

skizziert Bullinger in einem gelehrten

Einleitungsteil die Geschichte der
Aufnahme der Glocke in die christliche
Kirche und verbindet damit
etymologische Erörterungen zum Wort
«Glocke» und zu weiteren Begriffen
ihres Sinnbezirks (u. a. zu «campana»,
zu «läuten» und zu «kall», eines
oberdeutschen Synonyms von Klöppel).
Nach einer nur knappen und
bedingten Bejahung des christlichen

Glockengeläuts, das «an sich nicht als

päpstisch» bezeichnet werden könne,
stellt Bullinger im ersten Hauptteil
die «seit alters eine Notwendigkeit
darstellenden», Zeit unterteilenden
und Zeichen gebenden Geläute
einzeln vor; zuerst das zeitbezogene

Morgen-, Mittag- und Abendläuten,

dann die in neun Punkten

abgehandelten Geläute mit
Zeichenfunktionen. Die eindrückliche Liste
ist ganz den Läuteordnungen der
drei Zürcher Kirchen Grossmünster,
Fraumünster und St. Peter verpflichtet
und beinhaltet 1. das Predigtläuten,
2. das In-den-Rat-Läuten, 3. das

Über-das-Blut-Läuten, 4. das Läuten

zum Unterricht, 5. das Feierabend¬

läuten, 6. das Läuten der Feuerglocke,
7. das Läuten der Wachtglocke, 8.

das Läuten zum Ausschankschluss

(«Stübiläuten») und 9. das Läuten
der Schwörglocke. Obwohl Bullinger
nur eine der genannten Kirchen
explizit anspricht — das Fraumünster mit
dem «Stübiläuten» unter Punkt 8 —,

lassen sich die Texte auch aller übrigen
Punkte auf konkrete Läuteanlässe

der drei Zürcher Hauptkirchen hin
lokalisieren, z. B. das Feierabendläuten

sommers um 6 Uhr auf das

Grossmünster, das In-den-Rat-Läuten
mit der Ratsglocke auf St. Peter oder
das halbjährliche Läuten der grossen
Glocke zum Eidschwur der Bürger
ebenfalls auf das Grossmünster.

Nach diesen explizit positiv
bewerteten Geläuten setzt sich Bullinger
im zweiten, längeren Hauptteil
übergangslos mit den «päpstlichen

Neuerungen» auseinander, die er
alle ablehnt. Er beginnt mit einer

generellen Klage über die Zunahme
der Läuteanlässe im Zusammenhang

mit der Häufung von Messfeiern

und dem Ausbau der
kirchlichen Gebetszeiten vor und nach der

ersten Jahrtausendwende. Über der
anschliessenden allgemeinen Kritik
an den Stundengebeten und speziell

am erst um 1240 in der Kirche
eingeführten Brauch des Salve-Regina-

Singens nach der Komplet kommt
Bullinger beinahe vom Thema ab.

Als Gegenpol zur Auflistung des

20 CAMPAN2E HELVETICA N° 25 (2021)



ersten Hauptteils zählt er dann die

folgenden «Besonderheiten des päpstlichen

Läutens» auf, die alle — jedoch
mit unterschiedlichem Nachdruck
— abgelehnt werden: 1. die Glockenweihe,

2. das Läuten zu den Heiligenfesten,

3. das Wetterläuten, 4. das

Totengeläute, 5. das Abnehmen der

Kopfbedeckung und das Beten beim

Mittagläuten («zum mittaglüthen daz

hüetly abzühen und hätten»), 6. das

Niederknien und Beten beim Läuten
der Abend- oder Nachtglocke («wenn

man uff der nacht die bättgloggen
lüthet uff der stett niderknüwen und
drü Ave Maria hätten»). In der heterogenen

Reihung werden neben der

Glockenweihe (Punkt 1) drei eigentliche

Läutebräuche (Punkte 2, 3 und
4) sowie zwei mit Läutebräuchen
verbundene Gebetshaltungen behandelt

(Punkte 3 und 6). Bullinger lehnt
die Glockenweihe und das Läuten zu

Heiligenfesten mit der einfachen

Begründung ab, dass sie «in der alten

Kirche» nicht üblich gewesen seien.

Mit einigem Eifer wendet er sich dann

gegen das Wetterläuten, von dem er
schreibt, es sei «ein Greuel vor Gott
und wäre den alten Christen nie in den

Sinn gekommen». Zwiespältig bleiben

seine Aussagen zum Totengeläute;
während er einerseits das Läuten
unmittelbar nach dem Eintritt des Todes

und bei der Bestattung in Zusammenhang

bringt mit dem «Geschäft mit
den Toten», welches eine Hauptein¬

nahmequelle der Geistlichen darstelle,
kann er sich trotzdem nicht zu einer
klaren Ablehnung des Bestattungsgeläutes

durchringen. An abgelegenen
Orten oder dort, wo niemand zugegen
sei, könne es als Zeichen dienen, um
diejenigen herbeizurufen, welche den

Toten hinaustragen oder begraben
müssen.

Den thematischen Schwerpunkt
dieser Auflistung bildet aber die unter
den Punkten 5 und 6 durchaus auch

polemisch gefärbte Ablehnung und

Bekämpfung der päpstlich verordneten
Gebete und Gebetshaltungen während
des Mittag- und Abendläutens (bei

ersterem das Betrachten des Leidens

Christi mit entblösstem Haupt, bei

letzterem das Niederknien zum
dreimaligen Ave Maria). Die

Hauptargumente gegen diese Gebete und

Frömmigkeitsbezeugungen, die sich

offenbar in Zürich teilweise erhalten

hatten und sich wieder auszubreiten

drohten, sind die als pharisäisch
gebrandmarkte Ausserlichkeit solcher

Handlungen und deren Unverträglichkeit

mit der christlichen Freiheit.
Während Bullinger beide Geläute
als Zeichen, die den Tag einteilen,
bestehen lässt, endet sein 6. Punkt
und die Flugschrift insgesamt mit
einem siebenteiligen Exkurs gegen
das Niederknien während des Abendläutens

und ganz generell gegen das

Ave Maria oder den Englischen Gruss,

den er in teilweise katechismusartigen

CAMPANTE HELVETIC®, N° 25 (2021) 21



Frage-und-Antwort-Passagen mit
biblischen Argumenten als Gebetsform

nachdrücklich ablehnt.

Im lateinischen Epilog zitiert
Bullinger mit polemischem Nebenton

die ganz die vorreformatorischen
Glockenfunktionen widerspiegelnde
Glockeninschrift der noch heute

vorhandenen grossen Glocke der

evangelischen Kirche von Steckborn

aus dem Jahre 1525, die typologisch
der bekannten Inschrift der Schaff-

hauser «Schillerglocke» von 1486

nahesteht.

Epilogartigen Charakter hat

auch das Schlussgedicht, das den

Inhalt der Flugschrift in gereimter
Form prägnant zusammenfasst. Der

Anfang des Gedichts, der sprichwörtlich

einen auch aus anderen Ländern

bezeugten Topos des Glockennarren
heraufbeschwört, lässt darüberhinaus

Bullingers ganz persönliche, offenbar

völlig unsentimentale Ffaltung den

Glocken gegenüber aufscheinen.

Insgesamt wird deutlich, dass

Bullinger den Glocken keinerlei

liturgische Funktion belassen will,2
die Signalfunktionen jedoch, die
den Glocken von jeher ebenfalls

zukommen und auch kirchlich genutzt
wurden, nicht antastet. Es wäre aber

falsch, Bullingers Flugschrift aus

heutiger Sicht als Kodifikation des

kirchlichen Rechts seiner Zeit zu

interpretieren; zu sehr bleiben seine

Ausführungen auf das aktuell gerade

Regelungsbedürftige beschränkt.

Und obwohl seine Forderungen
deutlich weiter gehen als lutherische

Ordnungen dieser Zeit, in welchen,

unter massgeblichem Einfluss von
Melanchthon, die Ausdrucksformen
der Frömmigkeit in ihrem Bestand

erhalten und in den Ordnungen
zum Teil auch konserviert werden,3

darf auch in Bullingers Schrift das

konservierende Element nicht ausser

Acht gelassen werden. In der ganzen
Abhandlung kommt immer wieder

Bullingers pragmatische, sach- und

lösungsorientierte Haltung zum
Tragen, eine Haltung, die sicher auch

seiner durch und durch nüchternen
Art sehr entsprochen hat.

2 Bullingers diesbezügliche Forderungen gehen klar weiter, als es die späterere Praxis in der reformierten
Kirche widerspiegelt, in der z.B. die Betzeitgeläute durchaus als «wirkliche Besinnungs- und Gebetsrufe»

verstanden wurden und werden; vgl. dazu die Ausführungen von Urs Nef, Die Kirchenglocke. Stellung
und Gebrauch in Geschichte und Gegenwart. Zürich 1987, S. 24 und S. 8 ff. [Typoskriptl.

3 Vgl. dazu Hartwig Niemann: Das liturgische Läuten, in: Glocken in Geschichte und Gegenwart, Band

2, Karlsruhe 1997, S. 25 (im Abschnitt über «Reformatorische Läuteordnungen»).

22 CAMPANTE HELVETICA N° 25 (2021)



2. Die Flugschrift in heutigem Deutsch

Über das Glockenläuten

Kurze Unterweisung über dus Glockenläuten und die damit zusammenhängenden

Bräuche, fiir das alte, rechtmässige Läuten der Gläubigen undgegen
das neue päpstische und abergläubische Läuten, aus der Heiligen Schrift und
alten Geschichtswerken zusammengefasst.

Beim Volk Gottes läutete man
vor der Zeit Christi nicht, wie es heute
der Brauch ist, mit Glocken, sondern

man blies mit Posaunen, Hörnern und

Trompeten und gab so Zeichen. Gott
hatte nämlich für sein Volk bestimmt,
dass man mit Posaunen blasen sollte,

um die Menschen zum Heiligtum
zu versammeln und die Anführer
zu den Beratungen, ebenso wenn
sie ihre Lager aufheben, aufbrechen
und weiterziehen sollten oder wenn
sie sich zum Krieg rüsten, angreifen
oder kämpfen wollten, wovon das 10.

Kapitel des Buchs Numeri handelt

[vgl. Num 10,2—9]. Solches ist ja noch
bei uns in Kriegszeiten in den

Heerlagern gebräuchlich, und man kündigt
mit Blasen den Beginn des Tages und
der Nacht an und meldet die Stunden
oder Feuersnot.

Nachdem Glocken zunächst im
italienischen Kampanien gegossen
worden waren oder zumindest dort
nachweisbar waren und deshalb im

Lateinischen «campanae» heissen,

wurde das Läuten vielerorts, so auch in
Rom, übernommen, schliesslich auch

von den Christen. Die Chroniken
berichten, Papst Sabinianus habe den

Gebrauch des Glockengeläuts im Jahr
606 in der Kirche Roms eingeführt.
[...]

Das Wort «Glocke» ist ein
lautnachahmendes Wort wie «Büchse»,

die so genannt wird nach dem Ton
den sie erzeugt, und wie «taratantara»,
was Trompete heisst. Denn wenn
man Glocken läutet, dann tönt es

«glockglock»/' Das Wort «läuten»

seinerseits hat seinen Namen von den
Leuten oder Menschen, denn «läuten»

ist nichts anderes als die Leute
zusammenrufen oder den Leuten
Zeichen geben durch das Läuten der
Glocken.5 Dieses nennen die Lateiner

«pulsare», was auch «klopfen» oder

«schlagen» bedeutet, denn der «kall»

(«Klöppel») in der Glocke «schlägt»
die Glocke, damit sie erklingt. Und

4 Das altirische «clocc» als Ausgangspunkt von «Glocke» ist sicher, wie auch Bullinger sagt, ein lautnach¬

ahmendes Wort oder ein Schallwort.

5 Diese Etymologie stimmt nicht; «läuten» ist als Ableitung von «laut» mit dem Wortstamm von «Leute»

nicht zusammenzubringen.

CAMPANT HELVETICA N° 25 (2021) 23



«kallen» ist ein altes deutsches Wort
und bedeutet «tönen» oder auch

«sprechen», besonders «laut sprechen»,
das man auch «brallen» nennt.6 Soviel

zur Bedeutung von «läuten». Weil es

als Brauch fremden Ursprungs war
und von Papst Sabinianus nur neu
eingeführt wurde, kann man das Läuten

an sich nicht als päpstisch bezeichnen.

Zwei Gründe sind es vor allem,

um deretwillen man Glocken läutet:

erstens, um die Zeit zu unterteilen
und zweitens, um den Leuten ihre

Obliegenheiten und Pflichten
anzuzeigen.

Die folgenden Geläute unterteilen

die Zeit: Zunächst am Morgen,
wenn man ein Zeichen dafür läutet,
dass es Morgen wird und der Tag
anbricht und dann, wenn es gegen
Mittag zu geht, dass man wieder ein
Zeichen läutet, das seinen Namen
davon erhalten hat und Mittagläuten

genannt wird und schliesslich, wenn
der Abend fortgerückt ist und es

Nacht wird, dann läutet man noch

einmal, und zwar die Nachtglocke als

Zeichen, dass die Nacht begonnen
hat. Das sind die drei besonderen
Geläute, die den Tag einteilen. [...]

Die Geläute aber, die den Leuten
ihre Pflichten und Obliegenheiten
anzeigen oder bekannt machen, sind die

folgenden:
1. Das Predigtläuten. Man läutet

zur Predigt zwei Zeichen, damit sich

alle zur Kirche bereit machen können,
und wenn dort schon fast alle

zusammengekommen sind und man
anzeigen will, dass man jetzt mit
dem Gemeindegottesdienst beginnen
werde, dann läutet man zusammen.

2. Das In-den-Rat-Läuten.
Ebenso läutet man auch zu den

Ratsversammlungen und zeigt den Räten

an, dass sie in den Rat kommen sollen.

3. Das Uber-das-Blut-Läuten.
Und wenn im Rat Verbrecher zum Tod
verurteilt worden sind, läutet man den

Leuten verschiedene Zeichen und ruft
sie zusammen, damit sie das Urteil
und seine Vollstreckung anhören und

mitverfolgen können und sich ein
abschreckendes Beispiel daran nehmen.

4. Das Läuten zum Unterricht.
Mit dem Läuten zur Unterweisung
ruft man Lehrer und Schüler zur
Schule und zum Unterricht.

5. Das Feierabendläuten. Wenn

man im Sommer um sechs Uhr abends

die Feierabendglocke läutet, zeigt man

6 Es ist ganz richtig, dass das frühneuhochdeutsche «kall» m. — noch heute mundartlich «Chale» m. — mit
der Bedeutung «Klöppel» der gleichen Wortfamilie angehört wie althochdeutsch «challôn» und
mittelhochdeutsch «kallen», beide Verben mit der Bedeutung «laut reden, schreien, rufen, tönen».

7 Das dreiteilige Predigtgeläute hat sich teilweise bis in die Gegenwart erhalten. Am Grossmünster läutet
heute die zweitgrösste Glocke die beiden je fünfminütigen Zeichen eine Stunde und eine halbe Stunde

vor dem Zehnuhrgottesdienst am Sonntagmorgen. Den beiden Zeichen folgt das auch heute noch

«Zämelüüte» oder «Iilüüte» genannte 15-minütige Vollgeläute (bei dem eben alle Glocken «zusammen»,
d. h. gleichzeitig, läuten).

24 CAMPANTE HELVETICA N° 25 (2021)



damit an, dass diejenigen, die im
Taglohn gearbeitet haben, ihre Pflicht
erfüllt haben und sie niemand mehr zur
Weiterarbeit nötigen darf. Sie sollen

von ihrer Arbeit ausruhen.
6. Die Feuerglocke. Wenn man

gleich nach der Nachtglocke, die man
zurzeit Betglocke nennt, die
Feuerglocke läutet, erinnert man alle, auf
das Feuer Acht zu geben, damit daraus

kein Schaden entstehe. So hat es der

Zwölferrat für die Stadt angeordnet,
nachdem die Stadt 1280 abgebrannt
war.8

7. Die Wachtglocke. Im Sommer
läutet man den bestellten Wächtern

um neun Uhr auf die Wacht, im
Winter schon um acht Uhr. Die
Glocke heisst Wachtglocke; mit ihr
wird auch in den Rat geläutet, und sie

wird dann Ratsglocke genannt.
8. Das Stübiläuten. Wie man es

noch in alten Satzungen lesen kann,
hat ebenfalls der Zwölferrat dieser

Stadt vorgeschrieben, dass man vom
Gallustag bis in den März hinein im
Fraumünster ein gutes, langes Zeichen
läuten soll, und dass diejenigen ge-

büsst werden sollen, welche nach

diesem Zeichen noch hinter dem

Wein gefunden würden, sich noch

nicht heimverfügt und aus dem Staub

gemacht hätten, gleichviel ob Geistlicher

oder Laie. Es wurde von den

Alten Stübiläuten genannt.9
9. Das Zum-Schwören-Läuten.

Und schliesslich, wenn man halbjährlich

dem Bürgermeister oder dem Rat
den Treueeid schwört, wird dazu der

Bürgerschaft mit der grossen Glocke

geläutet und sie so zusammengerufen.

Dies sind die wichtigen Zeichen

gebenden oder hinweisenden
Geläute; ihr Gebrauch stellt seit alters

eine Notwendigkeit dar und dient
keinen abergläubischen und
gotteslästerlichen Zwecken, sondern der

Aufrechterhaltung der öffentlichen

Ordnung. Zu diesen Geläuten
wurden nach und nach weitere hinzugefügt

und einige der eben genannten
durch die Päpstischen ihrem

ursprünglichen Sinn entfremdet. Denn
als sich die Zustände in der Kirche
Gottes in späteren Zeiten zu ver-

8 Die Bestimmung im Richtebrief (S. 222) bezieht sich auf ein Läutezeichen im Grossmünster und lautet

dahingegend, dass man im Winterhalbjahr «lüten sol iemer ewiklich zer probsteie ze füre».

9 Wie in den Kapiteln 37—39 des 4. Buches des Richtebriefs ersichtlich wird, war das Stübiläuten eigent¬
lich ein zweiteiliges Zeichen, das sich aus dem Läuten der «stübegloggen» zu St. Peter und dem etwas

später angesetzten Läuten der «nagloggen» im Fraumünster zusammensetzte («und sol man ie enzwischen

eim lütenne unz dem andern alse lange beiten, als das man müessechlich gan mochte eine halbe mile»).

Vgl. dazu Gerold Meyer von Knonau: Historisch-geographisch-statistisches Gemälde der Schweiz. Der
Canton Zürich, Bd. 2, St. Gallen und Bern 1846, 129 (er spricht von einem zwanzigminütigen Intervall

zwischen den beiden Zeichen, die es zu seiner Zeit offenbar nicht mehr gab). Die mundartliche

Bezeichnung «Stüübi lüüte» (welche mit «davonstieben, sich aus dem Staub machen» zusammenhängt)
ist indes aus dem Bündner Rheintal und dem Prättigau bis in die Gegenwart als Bezeichnung für das

abendliche Betzeitläuten belegbar; vgl. dazu Schweizerisches Idiotikon, Bd. X 1094.

CAMPANTE HELVETICA N° 25 (2021) 25



schlimmem begannen, hat man im
Papsttum die Messen der Pfarrer und

Kaplane [...] ersonnen und neu
eingeführt und sie besonders den Stiften
und Klöstern aufgezwungen, ebenso

die kanonischen Stunden, die man
gemeinhin die sieben Tagzeiten nennt,
nämlich die Mette, Matutin, Prim,
Terz, Sext, Non, Vesper und Komplet.
Diese Feiern erforderten sehr viel an
Geläute. Es kam dazu, dass die Messe

ihre Beigeläute zum Evangelium und

zur Elevation und noch weitere hatte,
welche hier nicht besonders

aufgeführt werden müssen. [Auslassung:

längerer historischer Exkurs über die

Entstehung der sieben Tagzeiten.]

Um aber wieder auf das Läuten
zurückzukommen, so hat der Papst
das mit den Messen in Zusammenhang

stehende Läuten vermehrt und
vieles auch entstellt. [...]

1. Besonders verwerflich ist es,

dass die Glocken in der Papstkirche

getauft und sozusagen konsekriert
oder geweiht und gesegnet werden,
wie man es aus dem Pontifikale
ersehen kann. Dort wird dem Glockenklang

etwas zugeschrieben, was einzig
dem Heiligen Geist zukommt, dass

nämlich «beim Läuten zum Gottesdienst

der Klang der Glocken in den

Zuhörern Glaube und Liebe wachsen
lasse». [...] Dabei war es doch

ursprünglich nur das Zeichen und
das Zusammenläuten gewesen, wie

man es immer noch nennt: das erste

und das zweite Zeichen und das

Zusammenläuten.

2. Man hat die Glocken auch an
den Vorabenden und an den Feiertagen

der Heiligenfeste geläutet, und

zwar zu deren Lob und Ehre. Die alte

Kirche feierte und ehrte die Heiligen
aber nicht mit Geläute, denn die Ehre

gehört allein Gott.
3. Ebenso wurde in der

Papstkirche auch für oder gegen das

Unwetter geläutet, als wenn solches den

Teufel und alle Unwetter vertreiben
könnte. [...] Es wäre den alten

Christen nie in den Sinn gekommen,
dem Glockenklang eine solche Macht
zuzusprechen. So etwas ist deshalb ein

Greuel vor Gott.
4. Ausserdem wurde in der

Papstkirche für die Verstorbenen geläutet,
und zwar beim Eintritt des Todes und
bei der Bestattung und auch sonst
noch. So als ob es ihnen weiss Gott
wieviel zum Seelenheit beitrage, was
aber gar nicht der Fall ist und dem
wahren Glauben entgegensteht. [...]
Deshalb halten die Christen zu Recht

nichts vom Totengeläute. Demgegenüber

ist das Geschäft mit den Toten für
die Papstanhänger, besonders natürlich

für die sogenannte Geistlichkeit,
eine der besten Einnahmequellen. Das

Totengeläute kann aber erlaubterweise

angewandt werden, in der Art, dass

man an abgelegenen Orten oder dort,
wo niemand zugegen ist, jeweils ein

26 CAMPANT HELVETICA N° 25 (2021)



Zeichen läutet, um diejenigen
herbeizurufen, welche den Toten hinaustragen

oder begraben.
5. Wie oben angesprochen, hat

man seit alters zur Mittagszeit
geläutet. Und von Anfang an wurde
dieses Geläut einfach Mittagläuten
genannt wie heute noch. Später sind

jedoch die sieben Gebetszeiten

eingeführt worden, von denen eine die

Non ist. Von den Papstanhängern
wird es ebenfalls Mittagläuten
genannt, die Glocke aber die
NonGlocke. Und so ist aus dieser Glocke
und diesem Geläut (womit man seit

alters nur die Zeit unterteilt und den

Mittag angezeigt hat) eine Betglocke

geworden. Abgeshen von dieser

Entfremdung des Mittagläutens haftet
ein weiterer offensichtlicher Fehler an
dieser Sache, denn unser Herr Christus
ist zwar um die neunte Stunde am
Kreuz gestorben, doch diese neun
Stunden entsprechen nicht unserer
elften Stunde, wo man die Non läutet,
sondern der dritten nachmittags. [...]
So ist das Non-Läuten und das

mittägliche Abnehmen des Hutes und das

Beten päpstlichen Ursprungs und eine

Menschensatzung. Von diesen sagt der

Herr, man ehre ihn mit Menschensatzungen

vergebens [vgl. Mt 15,9].
Und obwohl dies alles feststeht, gibt
es immer noch Leute, die an diesem

mittäglichen Abnehmen des Hutes
und dem Beten nicht nur festhalten

— sicherlich auch um den

Papstanhängern zu gefallen und ihnen zu
hofieren —, sondern auch andere Leute
dazu nötigen und sie schelten, wenn
sie es nicht tun. Sie fragen, ob es denn

nicht gut sei, das Leiden Christi zu
betrachten, ob es etwa päpstisch sei. Die
Antwort lautet: Das Leiden Christi zu
betrachten, ist nichts Unrechtes, und

man soll es jederzeit vor Augen haben,

und man soll es jederzeit vor Augen
haben. Dass es aber an bestimmte
Gebetszeiten und Geläute gebunden
wird, das ist päpstisch. Wenn man

nun bei der Betrachtung des Leidens

Christi die Kopfbedeckung abnehmen
und beten muss, dann muss man dies

gleicherweise zum Läuten der Prim,
Terz, Sext oder Vesper tun, denn auch

diese Tagzeiten erinnern ja wie die

Non an das Leiden Christi, davon ist
aber gar keine Rede. Deshalb muss

man auch die Non davon befreien

und niemand darf genötigt werden,
weder den Hut abzunehmen noch

zu beten.10 [...] Daneben ist es

jedermann erlaubt, immer und überall zu
beten, so dass man ihm dazu nicht
läuten muss und er es nicht nötig hat,

an den Strassenecken zu stehen und zu
beten wie die Pharisäer.

10 Dass im Kanton Zürich das Abnehmen der Kopfbedeckung beim (abendlichen) Betzeitläuten noch

im beginnenden 20. Jahrhundert üblich war, wird verschiedentlich bezeugt; vgl. etwa Schweizerisches

Idiotikon, Band II Sp. 615 oder Stauber, Emil: Sitten und Bräuche im Kanton Zürich. 122. Neujahrsblatt

hrsg. von der Hülfsgesellschaft in Zürich auf das Jahr 1922, Zürich 1922, S. 70.

CAMPANTE HELVETICA N° 25 (2021) 27



6. Aus der Abend- oder Nachtglocke

hat Papst Johannes XXII. um
1326 herum eine Betglocke mit dem

dreimaligen Ave Maria gemacht.
[Und er bestimmte] dass zum abendlichen

Betläuten jeder am Ort, wo er
sich gerade befindet, niederknien und
dreimal ein Ave Maria beten soll. Dies

ist jedoch eine Neuerung und eine

wissentliche Götzendienerei, die es in
der Kirche während dreizehnhundert
Jahren nicht gegeben hat. Es ist
deshalb ein neues und gottloses Geläut,
das seit unserer Reformation nicht
mehr geduldet werden kann. Wenn es

aber als ein Zeichen der beginnenden
Nacht eingesetzt wird, kann es wohl

geduldet werden. [Auslassung:
theologischer Exkurs mit theologischen
Begründungen der reformatorischen

Ablehnung der Gebete Ave Maria
(«Gegrüsset seist du, Maria») und

Angelus («Englischer Gruss») in sechs

Punkten]
7. Das Läuten der Feuerglocke

hat man hier auf den Tod Mariens

umgedeutet, auf einen Anlass, dessen

sonst nirgends gedacht wird. Ein

Leutpriester dieser Kirche soll es

erfunden haben.

Soviel vom Glockenläuten.

Was alles die Messpfaffen den

Glocken zuschreiben, kann man
aus der folgenden Inschrift auf einer
Glocke in Steckborn am Bodensee

ersehen: Colo deum verum, plebem

voco et congrego clerum, divos adoro,

festa decoro, defunctos plow: pestem
daemonesque fiigo [Ich verehre den

wahren Gott, ich rufe das Volk und
versammle den Klerus, ich rufe die

Heiligen an, ich schmücke die Festtage,

ich beweine die Toten, ich

verjage die Pest und die Dämonen].11

11 Diese noch heute vorhandene grösste Glocke des Geläutes der evangelisch-reformierten Kirche in Steck¬

born wurde 1525 von Nikiaus Oberacker in Konstanz gegossen.

CAMPAN2E HELVETICA N° 25 (2021)28



Die Betglocke

Ein altes Sprichwort ist aufuns gekommen,
das ich von meinem Vater ofi vernommen:

Aufeinen Narren würd es deuten,

gab einer viel aufs Glockenläuten.

Nun ist es leider so weit bei uns gekommen,
dass man die hältfür die Weisen und Frommen,

die das christliche Gebet allein nichtfreut,
wenn man nicht dazu die Glocke läut'.

Wahrlich: Beten ist allezeit gut,
wenn man es mitAndacht und Glauben tut.

Betet man aber aus Heuchelei,

nur mit dem Mund, das Herz nicht dabei,
und achtet man mehr aufden Schein der Welt

als aufdas, was Gottes Wort enthält —

wenn es so ist, muss ich frei bekennen:

Beten kann ich das nicht nennen.
Dass dem so ist, will dies Büchlein erklären,
lies es, es wird dich aus der Schrifi belehren.

Résumé français

L'auteur du pamphlet « Von dem glockenliithen », publié en 1571, est

Heinrich Bullinger (1504-1575), antiste de l'Eglise de Zurich et successeur de

Zwingli. Hans-Peter Schifferle, éditeur de ce traité, le présente ici et transcrit son

texte en allemand moderne. Le traité de Bullinger s'avère la première discussion
réformée de fond sur l'usage des cloches. On y apprend nombre de choses au

sujet des coutumes de sonnerie à Zurich au XVIe siècle, qu'elles soient perçues
de manière positive ou négative. Le thème central du texte est la lutte contre les

intentions de prières papales associées aux sonneries méridiennes et vespérales,

et à leur manifestation par des postures d'oraison au sein de l'espace public. Au
fil de ce traité, Bullinger apparaît comme un théologien à la fois lucide, pragmatique

et ouvert au compromis.

CAMPANT HELVETICA N° 25 (2021) 29



Zürich, St. Peter. Grosse as°-Glocke von 1880, ein Meisterwerk des Giessers Jakob II. Keller. -
Foto: Matthias Walter, 2020.


	Heinrich Bullingers Abhandlung "Von dem glockenlüthen" (1571) : ein Schlüssel zum Verständnis des Glockengebrauchs in der Reformationszeit

