Zeitschrift: Campanae Helveticae : organe de la Guilde des Carillonneurs et
Campanologues Suisses = Organ der Gilde der Carilloneure und
Campanologen der Schweiz

Herausgeber: Gilde der Carilloneure und Campanologen der Schweiz
Band: 25 (2021)

Artikel: Heinrich Bullingers Abhandlung "Von dem glockenlithen" (1571) : ein
Schlissel zum Verstandnis des Glockengebrauchs in der
Reformationszeit

Autor: Schifferle, Hans-Peter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-956764

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-956764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heinrich Bullingers Abhandlung
«Von dem glockenliithen» (1571)

Ein Schliissel zum Verstindnis des Glockengebrauchs

in der Reformationszeit

Hans-Peter Schifferle

1. Einleitung, Inhaltsiibersicht, Kommentar

Die  reformatorischen  Um-
wilzungen vor allem des Jahres
1524, die den Kultus und bestimmte
Frommigkeitsformen betrafen, haben
sich in Zirich direkt auf die Ver-
wendung der Glocken ausgewirkt.
Schon im Juni des genannten Jahres
ist ein Ratsbeschluss bezeugt, der das
Wetterlauten und das Liuten fiir die
Toten verbietet. Ahnliche Erlasse er-
scheinen wenig spiter in Basel, Bern
und an weiteren Orten, die sich der
Reformation angeschlossen hatten.
Seit den 1530er Jahren fassbare
Wiederholungen Verbote
bleiben thematisch weitgehend bei

solcher

der Behandlung einzelner Anlisse
zum Glockenliuten, in erster Linie
der eben genannten.

Vor diesem Hintergrund stellt die
auf 1571 datierbare Flugschrift «Von
dem glockenliithen» von Heinrich
Bullinger  (1504-1575), Antistes
der Ziircher Kirche und Nachfolger

Zwinglis, die erste grundsitzlichere
reformatorische  Auseinandersetzung

mit dem Thema dar. Obwohl kein
direkter Anlass fir die Abfassung
der Schrift bekannt ist, lisst deren
inhaltlicher
Zweifel offen, dass es Bullinger vor
allem darum geht, die mit dem Mit-
tag- und Abendliuten verbundenen

keinen

Schwerpunkt

papstlichen Gebetsintentionen und
deren offentliche Sichtbarmachung
durch bestimmte korperliche Gebets-
haltungen zu bekampfen.

Fiir meine Prisentation von
Bullingers Abhandlung greife ich
zuriick auf die beiden Texteditionen
— frithneuhochdeutsches  Original

und  Ubertragung  in  heutiges
Deutsch — und auf den dazugehorigen
Kommentar.! Der erste Teil umfasst
eine Inhaltsiibersicht, eine kultur-
und konfessionsgeschichtliche Ein-
ordnung und einen kampanologischen

Kommentar. Der zweite Teil gibt den

1 Hans-Peter Schifferle. Das Glockenliuten; Einleitung und Ubersetzung; in: Heinrich Bullinger, Schriften
VI, hrsg. von Emidio Campi u. a. Ziirich 2006, S. 461481 bzw. Einleitung und Textedition; in:
Heinrich Bullinger, Schriften zum Tage, hrsg. von H. U. Bichtold u. a. Zug 20006, S. 307-327.

CAMPANZA HELVETICZE N° 25 (2021)

LS



Bullingertext in der Ubertragung in
heutiges Deutsch; dabei werden Text-
passagen, die sich nicht direkt auf
den Gebrauch von Glocken beziehen,
weggelassen.  Alle Auslassungen im
Text sind markiert.

Ausgehend

instrumenten dCS Alten Testaments

von Signal-
skizziert Bullinger in einem gelehrten
Einleitungsteil die Geschichte der Auf-
nahme der Glocke in die christliche
Kirche und verbindet damit etymo-
logische Erorterungen zum Wort
«Glocke» und zu weiteren Begriffen
ihres Sinnbezirks (u. a. zu «campanay,
zu «lauten» und zu «kall», eines ober-
deutschen Synonyms von Kloppel).
Nach einer nur knappen und be-
dingten Bejahung des christlichen
Glockengelduts, das «an sich nicht als
papstisch» bezeichnet werden kénne,
stellt Bullinger im ersten Hauptteil
die «seit alters eine Notwendigkeit
Zeit
gebenden

darstellenden», unterteilenden
und Zeichen Geliute
einzeln vor: zuerst das zeitbezogene

Mittag- und  Abend-

lduten, dann die in neun Punkten

Morgen-,

abgehandelten Gelaute mit Zeichen-
funktionen. Die eindruckliche Liste
ist ganz den Liuteordnungen der
drei Ziircher Kirchen Grossmiinster,
Fraumiinster und St. Peter verpflichtet
und beinhaltet 1. das Predigtlduten,
2. das In-den-Rat-Liuten, 3. das
Uber-das-Blut-Liuten, 4. das Liuten
zum Unterricht, 5. das Feierabend-

20

lauten, 6. das Lauten der Feuerglocke,
7. das Liuten der Wachtglocke, 8.
das Liuten zum Ausschankschluss
(«Stibiliuten») und 9. das Liuten
der Schworglocke. Obwohl Bullinger
nur eine der genannten Kirchen ex-
plizit anspricht — das Fraum{iinster mit
dem «Stiibiliuten» unter Punkt 8 —,
lassen sich die Texte auch aller {ibrigen
Punkte auf konkrete
der drei Zircher Hauptkirchen hin
B. das Feierabend-

liuten sommers um 6 Uhr auf das

Liuteanlisse
lokalisieren, z.

Grossmiinster, das In-den-Rat-Liuten
mit der Ratsglocke auf St. Peter oder
das halbjahrliche Liuten der grossen
Glocke zum Eidschwur der Biirger
ebenfalls auf das Grossmiinster.

Nach diesen explizit positiv be-
werteten Gelduten setzt sich Bullinger
Hauptteil

iibergangslos mit den «pipstlichen

im  zweiten, lingeren

Neuerungen» auseinander, die er
alle ablehnt. Er beginnt mit einer
generellen Klage tiber die Zunahme
der
hang mit der Hiufung von Mess-
feiern und dem Ausbau der kirch-

lichen Gebetszeiten vor und nach der

Liuteanlisse im Zusammen-

ersten Jahrtausendwende. Uber der
anschliessenden  allgemeinen Kritik
an den Stundengebeten und speziell
am erst um 1240 in der Kirche ein-
gefithrten Brauch des Salve-Regina-
Singens nach der Komplet kommt
Bullinger beinahe vom Thema ab.

Als  Gegenpol zur Auflistung des

CAMPANA HELVETICZAE N° 25 (2021)



ersten Hauprteils zdhlt er dann die
folgenden «Besonderheiten des papst-
lichen Lautens» auf, die alle — jedoch
unterschiedlichem Nachdruck
— abgelehnt werden: 1. die Glocken-

mit

weihe, 2. das Lauten zu den Heiligen-
festen, 3. das Wetterliuten, 4. das
Totengeldute, 5. das Abnehmen der
Kopfbedeckung und das Beten beim
Mirtagliuten («zum mittagliithen daz
hiietly abzithen und bitten»), 6. das
Niederknien und Beten beim Liuten
der Abend- oder Nachtglocke («wenn
man uff der nacht die birtgloggen
liithet uff der stett niderkniiwen und
drii Ave Maria bitten»). In der hetero-
genen Reihung werden neben der
Glockenweihe (Punkt 1) drei eigent-
liche Liutebriuche (Punkte 2, 3 und
4) sowie zwei mit Lautebrauchen ver-
bundene Gebetshaltungen behandelt
(Punkte 5 und 6). Bullinger lehnt
die Glockenweihe und das Liuten zu
Heiligenfesten mit der einfachen Be-
grindung ab, dass sie «in der alten
Kirche» nicht ablich gewesen seien.
Mit einigem Eifer wendet er sich dann
gegen das Wetterlduten, von dem er
schreibt, es sei «ein Greuel vor Gott
und wire den alten Christen nie in den
Sinn gekommen». Zwiespiltig bleiben
seine Aussagen Zum Totengcléiute;
wihrend er einerseits das Liuten un-
mittelbar nach dem Eintritt des Todes
und bei der Bestattung in Zusammen-
hang bringt mit dem «Geschift mit
den Toten», welches eine Hauptein-

CAMPANZAE HELVETICAE N° 25 (2021)

nahmequelle der Geistlichen darstelle,
kann er sich trotzdem nicht zu einer
klaren Ablehnung des Bestattungs-
geldutes durchringen. An abgelegenen
Orten oder dort, wo niemand zugegen
sei, konne es als Zeichen dienen, um
diejenigen herbeizurufen, welche den
Toten hinaustragen oder begraben
miissen.

Den thematischen Schwerpunkt
dieser Auflistung bildet aber die unter
den Punkten 5 und 6 durchaus auch
polemisch gefirbte Ablehnung und
Bekimpftungder pipstlich verordneten
Gebete und Gebetshaltungen wihrend
des Mittag- und Abendldutens (bei
ersterem das Betrachten des Leidens
Christi mit entblosstem Haupt, bei
letzterem das Niederknien zum drei-
maligen Ave Maria). Die Haupt-
argumente gegen diese Gebete und
Frommigkeitsbezeugungen, die sich
offenbar in Ziirich rteilweise erhalten
hatten und sich wieder auszubreiten
drohten, sind die als pharisdisch ge-
brandmarkte Ausserlichkeit solcher
Handlungen und deren Unvertrig-
lichkeit mit der christlichen Freiheit.
Wihrend Bullinger beide Geldute
als Zeichen, die den Tag einteilen,
bestehen lisst, endet sein 6. Punkt
und die Flugschrift insgesamt mit
einem siebenteiligen Exkurs gegen
das Niederknien wihrend des Abend-
liutens und ganz generell gegen das
Ave Maria oder den Englischen Gruss,

den er in teilweise katechismusartigen

2]



Frage-und-Antwort-Passagen mit
biblischen Argumenten als Gebets-
form nachdriicklich ablehnt.

Im lateinischen Epilog zitiert
Bullinger mit polemischem Neben-
ton die ganz die vorreformatorischen
Glockenfunktionen widerspiegelnde
Glockeninschrift der noch heute
vorhandenen grossen Glocke der
evangelischen Kirche von Steckborn
aus dem Jahre 1525, die typologisch
der bekannten Inschrift der Schaff-

hauser «Schillerglocke» von 1486
nahesteht.
Epilogartigen ~ Charakter  hat

auch das Schlussgedicht, das den
Inhalt der Flugschrift in gereimter
Form prignant zusammenfasst. Der
Anfang des Gedichts, der sprichwort-
lich einen auch aus anderen Lindern
bezeugten Topos des Glockennarren
heraufbeschwort, lisst dariiberhinaus
Bullingers ganz personliche, offenbar
vollig unsentimentale Haltung den
Glocken gegeniiber aufscheinen.
Insgesamt wird deutlich, dass
Bullinger den Glocken
liturgische Funktion belassen will,?
die jedoch, die

den Glocken von jeher ebenfalls zu-

keinerlei
Signalfunktionen

kommen und auch kirchlich genutzt
wurden, nicht antastet. Es wire aber

falsch, Bullingers Flugschrift
heutiger Sicht als Kodifikation des

kirchlichen Rechts seiner Zeit zu

aus

interpretieren; zu sehr bleiben seine
Ausfihrungen auf das aktuell gerade
Regelungsbediirftige beschrinkt.
Und obwohl Forderungen
deutlich weiter gehen als lutherische
Ordnungen dieser Zeit, in welchen,

seine

unter massgeblichem Einfluss von
Melanchthon, die Ausdrucksformen
der Frommigkeit in ihrem Bestand
ethalten und in den Ordnungen
zum Teil auch konserviert werden,’
darf auch in Bullingers Schrift das
konservierende Element nicht ausser
Acht gelassen werden. In der ganzen
Abhandlung kommt immer wieder
Bullingers pragmatische, sach- und
l6sungsorientierte  Haltung  zum
Tragen, eine Haltung, die sicher auch
seiner durch und durch niichternen

Art sehr entsprochen hat.

2 Bullingers diesbeziigliche Forderungen gehen klar weiter, als es die spiterere Praxis in der reformierten
g 8 gen g p

Kirche widerspiegelt, in der z.B. die Betzeitgeldute durchaus als «wirkliche Besinnungs- und Gebetsrufe»

verstanden wurden und werden; vgl. dazu die Ausfithrungen von Urs Nef, Die Kirchenglocke. Stellung

und Gebrauch in Geschichte und Gegenwart. Ziirich 1987, S. 24 und S. 8 ff. [Typoskript].

3 Vgl. dazu Hartwig Niemann: Das liturgische Liuten, in: Glocken in Geschichte und Gegenwart, Band
2, Karlsruhe 1997, S. 25 (im Abschnitt tiber «Reformatorische Liuteordnungen»).

22

CAMPANA HELVETICAE N° 25 (2021)



2. Die Flugschrift in heutigem Deutsch

Uber das Glockenliuten

Kurze Unterweisung iiber das Glockenliuten und die damit zusammen-
héngenden Bréuche, fiir das alte, rechtmdissige Liuten der Gliubigen und gegen
das neue pipstische und abergliubische Liuten, aus der Heiligen Schrift und
alten Geschichtswerken zusammengefasst.

Beim Volk Gottes liutete man
vor der Zeit Christi nicht, wie es heute
der Brauch ist, mit Glocken, sondern
man blies mit Posaunen, Hornern und
Trompeten und gab so Zeichen. Gott
hatte nimlich fiir sein Volk bestimmt,
dass man mit Posaunen blasen sollte,
um die Menschen zum Heiligtum
zu versammeln und die Anfiihrer
zu den Beratungen, ebenso wenn
sie ihre Lager aufheben, aufbrechen
und weiterziehen sollten oder wenn
sie sich zum Krieg riisten, angreifen
oder kimpfen wollten, wovon das 10.
Kapitel des Buchs Numeri handelt
[vgl. Num 10,2-9]. Solches ist ja noch
bei uns in Kriegszeiten in den Heer-
lagern gebrauchlich, und man kiindigt
mit Blasen den Beginn des Tages und
der Nacht an und meldet die Stunden
oder Feuersnot.

Nachdem Glocken zunichst im
italienischen Kampanien gegossen
worden waren oder zumindest dort
nachweisbar waren und deshalb im

Lateinischen «campanae» heissen,
wurde das Liuten vielerorts, so auch in
Rom, iibernommen, schliesslich auch
von den Christen. Die Chroniken be-
richten, Papst Sabinianus habe den
Gebrauch des Glockengelduts im Jahr
606 in der Kirche Roms eingefiihrt.
[...]

Das Wort «Glocke» ist ein laut-
nachahmendes Wort wie «Biichse»,
die so genannt wird nach dem Ton
den sie erzeugt, und wie «taratantara»,
was Trompete heisst. Denn wenn
man Glocken liutet, dann tont es
«glockglock».* Das Wort «lduten»
seinerseits hat seinen Namen von den
Leuten oder Menschen, denn «lauten»
ist nichts anderes als die Leute zu-
sammenrufen oder den Leuten
Zeichen geben durch das Liuten der
Glocken.’ Dieses nennen die Lateiner
«pulsare», was auch «klopfen» oder
«schlagen» bedeutet, denn der «kall»
(«Kloppel») in der Glocke «schlige

die Glocke, damit sie erklingt. Und

4 Das altirische «cloce» als Ausgangspunkt von «Glocke» ist sicher, wie auch Bullinger sagt, ein lautnach-

ahmendes Wort oder ein Schallwort.

5 Diese Etymologie stimmt nicht; «lduten» ist als Ableitung von «laut» mit dem Wortstamm von «Leute»

nicht zusammenzubringen.

CAMPANZA HELVETICZE N° 25 (2021)

23



«kallen» ist ein altes deutsches Wort
und bedeutet
«sprechen», besonders «laut sprecheny,
das man auch «brallen» nennt.® Soviel

«tonen» oder auch

zur Bedeutung von «lduten». Weil es
als Brauch fremden Ursprungs war
und von Papst Sabinianus nur neu ein-
gefiihrt wurde, kann man das Liuten
an sich nicht als papstisch bezeichnen.

Zwei Griinde sind es vor allem,
um deretwillen man Glocken lautet:
erstens, um die Zeit zu unterteilen
und zweitens, um den Leuten ihre
Obliegenheiten und Pflichten anzu-
zeigen.

Die folgenden Geldute unter-
teilen die Zeit: Zuniachst am Morgen,
wenn man ein Zeichen dafiir ldutet,
dass es Morgen wird und der Tag
anbricht und dann, wenn es gegen
Mittag zu geht, dass man wieder ein
Zeichen liutet, das seinen Namen
davon erhalten hat und Mittagliuten
genannt wird und schliesslich, wenn
der Abend fortgeriickt ist und es
Nacht wird, dann lautet man noch
einmal, und zwar die Nachrglocke als
Zeichen, dass die Nacht begonnen
hat. Das sind die drei besonderen Ge-

ldute, die den Tag einteilen. [...]

Die Gelidute aber, die den Leuten
ihre Pflichten und Obliegenheiten an-
zeigen oder bekannt machen, sind die
folgenden:

1. Das Predigtliuten. Man ldutet
zur Predigt zwei Zeichen, damit sich
alle zur Kirche bereit machen konnen,
und wenn dort schon fast alle zu-
sammengekommen sind und man
anzeigen will, dass man jetzt mit
dem Gemeindegottesdienst beginnen
werde, dann liutet man zusammen.’

2. Das In-den-Rat-Liuten.
Ebenso liutet man auch zu den Rats-
versammlungen und zeigt den Riten
an, dass sie in den Rat kommen sollen.

3. Das Uber-das-Blut-Liuten.
Und wenn im Rat Verbrecher zum Tod
verurteilt worden sind, liutet man den
Leuten verschiedene Zeichen und ruft
sie zusammen, damit sie das Urteil
und seine Vollstreckung anhéren und
mitverfolgen konnen und sich ein ab-
schreckendes Beispiel daran nehmen.

4, Das Liuten zum Unterricht.
Mit dem Liuten zur Unterweisung
ruft man Lehrer und Schuiler zur
Schule und zum Unterricht.

5. Das Feierabendliuten. Wenn
man im Sommer um sechs Uhr abends
die Feierabendglocke liutet, zeigt man

6 Esist ganz richtig, dass das frithneuhochdeutsche «kall» m. — noch heute mundardich «Chale» m. — mit
der Bedeutung «Kléppel» der gleichen Wortfamilie angehort wie althochdeutsch «challony und  mittel-
hochdeutsch «kallen», beide Verben mit der Bedeutung «laut reden, schreien, rufen, ténen».

7 Das dreiteilige Predigtgeldute hat sich teilweise bis in die Gegenwart erhalten. Am Grossmiinster liutet
heute die zweitgrosste Glocke die beiden je fiinfminiitigen Zeichen eine Stunde und eine halbe Stunde

vor dem Zehnuhrgottesdienst am Sonntagmorgen. Den beiden Zeichen folgt das auch heute noch
«Zimeliiiite» oder «iliiiite» genannte 15-miniitige Vollgeliute (bei dem eben alle Glocken «zusammens,

d. h. gleichzeitig, lauten).
24

CAMPANZE HELVETICAE N° 25 (2021)



damit an, dass diejenigen, die im Tag-
lohn gearbeitet haben, ihre Pflicht er-
fiillt haben und sie niemand mehr zur
Weiterarbeit notigen darf. Sie sollen
von ihrer Arbeit ausruhen.

6. Die Feuerglocke. Wenn man
gleich nach der Nachtglocke, die man
zurzeit Betglocke nennt, die Feuer-
glocke ldutet, erinnert man alle, auf
das Feuer Acht zu geben, damit daraus
kein Schaden entstehe. So hat es der
Zwolferrat fir die Stadt angeordnet,
nachdem die Stadt 1280 abgebrannt
war.?

7. Die Wachtglocke. Im Sommer
liutet man den bestellten Wichtern
um neun Uhr auf die Wacht, im
Winter schon um acht Uhr. Die
Glocke heisst Wachtglocke; mit ihr
wird auch in den Rat geldutet, und sie
wird dann Ratsglocke genannt.

8. Das Stiibilduten. Wie man es
noch in alten Satzungen lesen kann,
hat ebenfalls der Zwolferrat dieser
Stadt vorgeschrieben, dass man vom
Gallustag bis in den Mairz hinein im
Fraumiinster ein gutes, langes Zeichen
l[iuten soll, und dass diejenigen ge-

biisst werden sollen, welche nach
diesem Zeichen noch hinter dem
Wein gefunden wiirden, sich noch
nicht heimverfugt und aus dem Staub
gemacht hitten, gleichviel ob Geist-
licher oder Laie. Es wurde von den
Alten Stiibilduten genannt.”

9. Das Zum-Schworen-Liuten.
Und schliesslich, wenn man halbjihr-
lich dem Biirgermeister oder dem Rat
den Treueeid schwort, wird dazu der
Biirgerschaft mit der grossen Glocke

geldutet und sie so zusammengerufen.

Dies sind die wichtigen Zeichen
gebenden oder hinweisenden Ge-
liute; thr Gebrauch stellt seit alters
eine Notwendigkeit dar und dient
keinen abergldubischen und gottes-
listerlichen Zwecken, sondern der
Aufrechterhaltung  der 6ffentlichen
Zu

wurden nach und nach weitere hinzu-

Ordnung. diesen  Geliduten
gefligt und einige der eben genannten
durch die Pidpstischen ihrem ur-
spriinglichen Sinn entfremdet. Denn
als sich die Zustinde in der Kirche

Gottes in spiteren Zeiten zu ver-

8  Die Bestimmung im Richtebrief (S. 222) bezieht sich auf ein Liutezeichen im Grossmiinster und lautet
dahingegend, dass man im Winterhalbjahr «liiten sol iemer ewiklich zer probsteie ze fiire».

9  Wie in den Kapiteln 37-39 des 4. Buches des Richtebriefs ersichtlich wird, war das Stubiliuten eigent-
lich ein zweiteiliges Zeichen, das sich aus dem Liuten der «stiibegloggen» zu St. Peter und dem etwas
spiter angesetzten Liuten der «nagloggen» im Fraumiinster zusammensetzte («und sol man ie enzwischen

eim liitenne unz dem andern alse lange beiten, als das man miiessechlich gan mochte eine halbe mile»).
Vgl. dazu Gerold Meyer von Knonau: Historisch-geographisch-statistisches Gemilde der Schweiz. Der
Canton Ziirich, Bd. 2, St. Gallen und Bern 1846, 129 (er spricht von einem zwanzigminiitigen Inter-
vall zwischen den beiden Zeichen, die es zu seiner Zeit offenbar nicht mehr gab). Die mundartiche
Bezeichnung «Stiitbi liditer (welche mit «davonstieben, sich aus dem Staub machen» zusammenhingt)
ist indes aus dem Biindner Rheintal und dem Prittigau bis in die Gegenwart als Bezeichnung fiir das
abendliche Betzeitlduten belegbar; vgl. dazu Schweizerisches Idiotikon, Bd. X 1094.

CAMPANZA HELVETICZA N° 25 (2021)

25



schlimmern begannen, hat man im
Papsttum die Messen der Pfarrer und
Kaplane [...] ersonnen und neu ein-
gefithrt und sie besonders den Stiften
und Klostern aufgezwungen, ebenso
die kanonischen Stunden, die man ge-
meinhin die sieben Tagzeiten nennt,
nimlich die Mette, Matutin, Prim,
Terz, Sext, Non, Vesper und Komplet.
Diese Feiern erforderten sehr viel an
Geliute. Es kam dazu, dass die Messe
ihre Beigeldute zum Evangelium und
zur Elevation und noch weitere hatte,
hier nicht besonders
gefithrt werden miissen. [Auslassung:

welche auf-
lingerer historischer Exkurs tiber die
Entstehung der sieben Tagzeiten. ]

Um aber wieder auf das Liuten
zuriickzukommen, so hat der Papst
das mit den Messen in Zusammen-
hang stehende Liuten vermehrt und
vieles auch entstellt. [...]

1. Besonders verwerflich ist es,
dass die Glocken in der Papstkirche
getauft und sozusagen konsekriert
oder geweiht und gesegnet werden,
wie man es aus dem Pontifikale er-
sehen kann. Dort wird dem Glocken-
klang etwas zugeschrieben, was einzig
dem Heiligen Geist zukommt, dass
nimlich «beim Liuten zum Gottes-
dienst der Klang der Glocken in den
Zuhorern Glaube und Liebe wachsen
lasse». [...] Dabei war es doch ur-
spriinglich nur das Zeichen und
das Zusammenliuten gewesen, wie

26

man es immer noch nennt: das erste
und das zweite Zeichen und das Zu-
sammenliuten.

2. Man hat die Glocken auch an
den Vorabenden und an den Feier-
tagen der Heiligenfeste geldutet, und
zwar zu deren Lob und Ehre. Die alte
Kirche feierte und ehrte die Heiligen
aber nicht mit Geliute, denn die Ehre
gehort allein Gortt.

3. Ebenso wurde in der Papst-
kirche auch fiir oder gegen das Un-
wetter geldutet, als wenn solches den
Teufel und alle Unwetter vertreiben
konnte. [...]
Christen nie in den Sinn gekommen,

Es wire den alten

dem Glockenklang eine solche Macht
zuzusprechen. So etwas ist deshalb ein
Greuel vor Gott.

4. Ausserdem wurde in der Papst-
kirche fir die Verstorbenen geliutet,
und zwar beim Eintritt des Todes und
bei der Bestattung und auch sonst
noch. So als ob es ithnen weiss Gott
wieviel zum Seelenheit beitrage, was
aber gar nicht der Fall ist und dem
wahren Glauben entgegensteht. [...]
Deshalb halten die Christen zu Recht
nichts vom Totengeldute. Demgegen-
tiber ist das Geschift mit den Toten fiir
die Papstanhidnger, besonders natiir-
lich fur die sogenannte Geistlichkeit,
eine der besten Einnahmequellen. Das
Totengeldute kann aber erlaubterweise
angewandt werden, in der Art, dass
man an abgelegenen Orten oder dort,
wo niemand zugegen ist, jeweils ein

CAMPANZE HELVETICAE N° 25 (2021)



Zeichen ldutet, um diejenigen herbei-
zurufen, welche den Toten hinaus-
tragen oder begraben.

5. Wie oben angesprochen, hat
man seit alters zur Mittagszeit ge-
lautet. Und von Anfang an wurde
dieses Geldut einfach Mittagliuten
genannt wie heute noch. Spiter sind
jedoch die sieben Gebetszeiten ein-
gefiihrt worden, von denen eine die
Non ist. Von den Papstanhingern
wird es ebenfalls Mittagliuten ge-
nannt, die Glocke aber die Non-
Glocke. Und so ist aus dieser Glocke
und diesem Gelaut (womit man seit
alters nur die Zeit unterteilt und den
Mittag angezeigt hat) eine Betglocke
geworden. Abgeshen von dieser Ent-
fremdung des Mittagliutens haftet
ein weiterer offensichtlicher Fehler an
dieser Sache, denn unser Herr Christus
ist zwar um die neunte Stunde am
Kreuz gestorben, doch diese neun
Stunden entsprechen nicht unserer
elften Stunde, wo man die Non liutet,
sondern der dritten nachmittags. [...]
So ist das Non-Liuten und das mit-
tigliche Abnehmen des Hutes und das
Beten pipstlichen Ursprungs und eine
Menschensatzung. Von diesen sagt der
Herr, man ehre ihn mit Menschen-
satzungen vergebens [vgl. Mt 15,9].
Und obwohl dies alles feststeht, gibt

es immer noch Leute, die an diesem

mittdglichen Abnehmen des Hutes
und dem Beten nicht nur festhalten
— sicherlich auch um den Papst-
anhiangern zu gefallen und ihnen zu
hofieren —, sondern auch andere Leute
dazu nétigen und sie schelten, wenn
sie es nicht tun. Sie fragen, ob es denn
nicht gut sei, das Leiden Christi zu be-
trachten, ob es etwa pipstisch sei. Die
Antwort lautet: Das Leiden Christi zu
betrachten, ist nichts Unrechtes, und
man soll es jederzeit vor Augen haben.
und man soll es jederzeit vor Augen
haben. Dass es aber an bestimmte
Gebetszeiten und Geldute gebunden
wird, das ist papstisch. Wenn man
nun bei der Betrachtung des Leidens
Christi die Kopfbedeckung abnehmen
und beten muss, dann muss man dies
gleicherweise zum Liuten der Prim,
Terz, Sext oder Vesper tun, denn auch
diese Tagzeiten erinnern ja wie die
Non an das Leiden Christi, davon ist
aber gar keine Rede. Deshalb muss
man auch die Non davon befreien
und niemand darf genétigt werden,
weder den Hut abzunehmen noch
zu beten.' [...] Daneben ist es jeder-
mann erlaubt, immer und iiberall zu
beten, so dass man ithm dazu nicht
liuten muss und er es nicht nétig hat,
an den Strassenecken zu stehen und zu
beten wie die Pharisier.

10 Dass im Kanton Ziirich das Abnehmen der Kopfbedeckung beim (abendlichen) Betzeitliuten noch
im beginnenden 20. Jahrhundert Giblich war, wird verschiedentlich bezeugt; vgl. etwa Schweizerisches
Idiotikon, Band II Sp. 615 oder Stauber, Emil: Sitten und Briuche im Kanton Ziirich. 122. Neujahrs-
blatt hrsg. von der Hiilfsgesellschaft in Ziirich auf das Jahr 1922, Ziirich 1922, S. 70.

CAMPANA HELVETICA N° 25 (2021)

27



6. Aus der Abend- oder Nacht-
glocke hat Papst Johannes XXII. um
1326 herum eine Betglocke mit dem
Maria

[Und er bestimmte] dass zum abend-

dreimaligen Ave gemacht.
lichen Betlduten jeder am Ort, wo er
sich gerade befindet, niederknien und
dreimal ein Ave Maria beten soll. Dies
ist jedoch eine Neuerung und eine
wissentliche Gotzendienerei, die es in
der Kirche wihrend dreizehnhundert
Jahren nicht gegeben hat. Es ist des-
halb ein neues und gottloses Geldut,
das seit unserer Reformation nicht
mehr geduldet werden kann. Wenn es
aber als ein Zeichen der beginnenden
Nacht eingesetzt wird, kann es wohl
geduldet werden. [Auslassung: theo-
logischer Exkurs mit theologischen
Begriindungen der reformatorischen
Ablehnung der Gebete Ave Maria
(«Gegrusset seist du, Maria») und
Angelus («Englischer Gruss») in sechs
Punkten]

7. Das Liuten der Feuerglocke
hat man hier auf den Tod Mariens
umgedeutet, auf einen Anlass, dessen
sonst nirgends gedacht wird. Ein
Leutpriester dieser Kirche soll es er-

funden haben.

Soviel vom Glockenliuten.

Was alles die Messpfaffen den
Glocken
aus der folgenden Inschrift auf einer
Glocke in Steckborn am Bodensee
erschen: Colo deum verum, plebem
voco et congrego clerum, divos adoro,
festa decoro, defunctos ploro: pestem
daemonesque fugo [Ich verehre den
wahren Gortt, ich rufe das Volk und
versammle den Klerus, ich rufe die
Heiligen an, ich schmiicke die Fest-

zuschreiben, kann man

tage, ich beweine die Toten, ich ver-
jage die Pest und die Dimonen]."

11 Diese noch heute vorhandene grosste Glocke des Geldutes der evangelisch-reformierten Kirche in Steck-

born wurde 1525 von Niklaus Oberacker in Konstanz gegossen.

28

CAMPANA HELVETICZE N° 25 (2021)



Die Betglocke

Ein altes Sprichwort ist auf uns gekommen,
das ich von meinem Vater oft vernommen:
Auf einen Narren wiird es deuten,
2db einer viel aufs Glockenliuten.

Nun ist es leider so weit bei uns gekommen,
dass man die hilt fiir die Weisen und Frommen,
die das christliche Gebet allein nicht freut,
wenn man nicht dazu die Glocke liut’.
Wabhrlich: Beten ist allezeit gut,
wenn man es mit Andacht und Glauben tut.
Betet man aber aus Heuchelei,
nur mit dem Mund, das Herz nicht dabei,
und achtet man mebr auf den Schein der Welt
als auf das, was Gottes Wort enthilt —
wenn es so ist, muss ich frei bekennen:
Beten kann ich das nicht nennen.

Dass dem so ist, will dies Biichlein erkliiren,

lies es, es wird dich aus der Schrift belehren.

Résumé francais

Lauteur du pamphlet « Von dem glockenliithen », publié en 1571, est
Heinrich Bullinger (1504-1575), antiste de 'Eglise de Zurich et successeur de
Zwingli. Hans-Peter Schifferle, éditeur de ce traité, le présente ici et transcrit son
texte en allemand moderne. Le traité de Bullinger s'avére la premiére discussion
réformée de fond sur l'usage des cloches. On y apprend nombre de choses au
sujet des coutumes de sonnerie a Zurich au XVI siecle, qu’elles soient pergues
de maniére positive ou négative. Le theme central du texte est la lutte contre les
intentions de prieres papales associées aux sonneries méridiennes et vespérales,
et a leur manifestation par des postures d’oraison au sein de I'espace public. Au
fil de ce traité, Bullinger apparait comme un théologien i la fois lucide, pragma-
tique et ouvert au compromis.

CAMPANA HELVETICA N° 25 (2021) 29



Ziirich, St. Peter. Grosse as’-Glocke von 1880, ein Meisterwerk des Giessers Jakob II. Keller. —
Foto: Matthias Walter, 2020.




	Heinrich Bullingers Abhandlung "Von dem glockenlüthen" (1571) : ein Schlüssel zum Verständnis des Glockengebrauchs in der Reformationszeit

