
Zeitschrift: Cahiers d'archéologie fribourgeoise = Freiburger Hefte für Archäologie

Herausgeber: Service archéologique de l'État de Fribourg

Band: 5 (2003)

Artikel: L'Amor en bronze de Monteynan

Autor: Gisler, Jean-Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389021

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10 Cahiers d'Archéologie Fribourgeoise / Freiburger Hefte für Archäologie N° 5/2003/Dossier

l'Amor en bronze de Monteynan
Jean-Robert Cisler

Les
circonstances de la découverte de la sta¬

tuette romaine (fig. 7), au mois de mars ou

avril 1901, sont peu claires et laissent bien des

questions sans réponse7. Max de Techtermann,

alors conservateur du Musée de Fribourg, donne

quelques indications au travers d'une communication

du Père Joachim-Joseph Berthier, dans les

Nouvelles Etrennes Fribourgeoises8 de 1902:

«Cette précieuse trouvaille a été faite à Monteynan,

sur le territoire d'Arconciel; la statue a été mise au

jour par le soc de la charrue, dans une prairie que

l'on retournait pour en faire un champ d'avoine».

Il ajoute: «Cette prairie forme la moitié Est d'une

eminence ovoïde, graveleuse, située au-dessus

des rochers de la Sarine, face au monastère

d'Hauterive. L'autre moitié Ouest de la colline est

boisée. Les traces d'un fossé semi-circulaire se

voient encore à la base de l'éminence; ce fossé

protégeait probablement un poste militaire, du

côté de la plaine, pour aller se perdre vers

l'Ouest, dans le versant plus rapide de la Sarine.»

M. de Techtermann précise que «le monticule

ovoïde en question porte le nom de «La Rayaz»,

une appellation qui proviendrait sans doute d'une

sorte de fossé humide qui dessine le pied de

l'élévation, comme pour le défendre du côté où

les rochers abrupts de la Sarine le laissent accessible.»

Il ajoute encore que «le mamelon lui-

même est divisé, dans le sens de la longueur, en

deux parties égales; l'une boisée (partie qui

surplombe la Sarine en face d'Hauterive) et l'autre,

en prairie». Ce serait, selon lui, dans cette
dernière que la statuette aurait été mise au jour.

Bien que les donnés topographiques paraissent

relativement explicites, il est difficile de situer le

Flg. /Abb. 7

Détail de la statuette en bronze de

Monteynan
Detail der Statuette von Monteynan

lieu exact de la découverte lorsque l'on compare
les descriptions et la topographie du lieu. Cette

incertitude a pour effet de restreindre notre

préhension du contexte de l'objet, donc, par

voie de conséquence, notre compréhension de

celui-ci. Par ailleurs, les investigations menées

récemment par le Service archéologique de

l'Etat de Fribourg n'ont pas permis de retrouver

le fossé dont parlent les premières mentions de

la découverte. Peut-être a-t-il été comblé dans

l'entre-temps. En tous les cas, il n'est plus visible

aujourd'hui. De plus, un autre élément d'incertitude

accroît la confusion, M. de Techtermann

rapporte en effet que des fouilles provisoires

ont été aussitôt entreprises après la découverte

«dans l'espoir de retrouver soit les parties

manquantes de la statuette, soit d'autres objets

encore.» Il précise que ces investigations ont livré

«une quantité suffisante de débris de tuiles à



11

rebords et de poteries diverses pour démontrer

l'existence d'un établissement romain stable».

Cependant, il semble que rien n'a été conservé

de ce matériel archéologique. Il ajoute enfin que

«des fouilles plus méthodiques et complètes

permettraient sans doute de déterminer exactement

l'emplacement, la nature et l'importance

de cet établissement».

Ces informations seront reprises par Nicolas

Peissard dans sa carte archéologique du Canton

de Fribourg9: «En Monteynan, près d'Arconciel, au

mois d'avril 1901, un cultivateur allant à la charrue,

trouva une statuette en bronze représentant un

Amour ou Génie ailé. Des fragments de céramique,

tuiles, amphores, étaient dispersés dans ce

champ, mais il n'y avait aucun vestige de mur». S'il

n'y a pas lieu de mettre en doute les informations

données par les premiers chercheurs, leur imprécision

laisse entier le problème de la localisation

et du contexte archéologique de la trouvaille.

Récemment, deux éléments d'importance sont

venus étayer l'ampleur de la présence romaine à

Arconciel: le dégagement d'une grande villa recelant

des fragments de grandes statues en bronze

(voir supra, 6-9) et la mise au jour d'un riche cimetière

au centre du village (voir infra, 27-30). A la

lumière de ces découvertes, la présence de la

statuette de Monteynan est moins insolite, quoique

son lieu de trouvaille se trouve à plusieurs

centaines de mètres des deux sites. Dès lors, à quelle

construction les fragments de céramique et de

tuiles mentionnés dans les premières descriptions

pourraient-ils appartenir? Un poste militaire destiné

à surveiller le gué d'Hauterive? Une construction

civile? Pour le savoir, il conviendrait, comme le

souhaitait naguère M. de Techtermann, de procéder

à une exploration de surface, voire

d'entreprendre quelques sondages.

Fig./Abb. S

La statuette vue sous différents
angles

Die Statuette, verschiedene

Ansichten

et dont Cochard n'était que le fermier.

Finalement, le Musée acquiert la statuette pour

un montant de CHF 40,- et rétribue Cotting à

hauteur de CHF 5,- en guise de remerciement

pour avoir informé les autorités cantonales. Peu

après son acquisition par le Musée, la statuette

sera non seulement rapidement citée dans les

publications suisses10, mais elle figurera également

très vite dans des ouvrages de référence

étrangers11.

La statuette12 représente un enfant ailé, nu, en

position de vol ou de course (fig. 8). Le pied droit

est posé à plat sur le sol, jambe droite tendue; la

jambe gauche, légèrement fléchie, est rejetée en

arrière, saisie au paroxysme d'un mouvement

qui entraîne une légère torsion du corps, le torse

pivotant vers la droite, les hanches vers la gauche.

Cette torsion est encore accentuée par le

mouvement des bras. Si le bras gauche est tendu

vers l'avant, légèrement vers le haut, le bras droit

est fléchi à hauteur de la hanche, légèrement en

retrait. L'enfant tient, uniquement dans sa main

droite, un objet de forme cylindrique qui pourrait

être une grenade. La chevelure, coiffée en

«côtes de melon», est ramenée sur l'arrière de la

tête où elle forme un chignon. Sur le devant, au-

dessus du front, elle forme une houppe - cirrus -

scindée en deux parties. La tête est tournée vers

l'avant, regard posé à l'horizontale. Caractérisé

par un nez légèrement camus et un menton à

fossette, le visage est doté de deux grands yeux

en incrustation d'argent. Sur les ailes semi-

épioyées, les plumes sont bien ordonnées sur la

frange, dans la partie antérieure et sur les

rémiges. L'enfant représenté est robuste, bien en

chair et plein de vitalité. Quant aux proportions,

elles sont conformes à celles de l'anatomie

enfantine.

UNE STATUETTE ROMAINE POUR
CINQ FRANCS

Quant à la statuette d'Amor, le premier à en

connaître l'existence semble avoir été, outre le

paysan Cochard qui l'a découverte, l'antiquaire

Cotting de Fribourg qui proposa au paysan de

l'acquérir pour la somme de cinq francs. Mais

son offre sera refusée. Cotting s'adresse alors à

M. de Techtermann, Directeur du Musée, qui fait
valoir les droits de l'Etat sur la pièce, celle-ci

ayant été trouvée sur un terrain lui appartenant

Si.: lï S

iStìSr e

¦lifZtlZ:

m



12 Cahiers d'Archéologie Fribourgeoise / Freiburger Hefte für Archäologie N° 5/2003/Dossier

UN ÊTRE MYTHOLOGIQUE COMPLEXE

Amor, personnification de l'amour, dérive de l'Eros grec. Sa personnalité, à la fois complexe et

composite, a beaucoup évolué de l'époque archaïque grecque à la période alexandrine et

romaine. Perçu dès les origines comme une force fondamentale du monde. Eros apparaît dans

les plus vieilles théogonies en tant que divinité issue, à l'instar de la Terre, directement du Chaos

primitif. Il fait donc partie, par sa nature, des grands principes de l'Univers. Sa naissance est

particulièrement révélatrice de la place qu'il occupe dans l'organisation des forces du monde puisqu'il

il naît de l'œuf primordial engendré par la Nuit. Or, cet œuf se séparera par la suite en deux

demi-sphères formant d'un côté la Terre, de l'autre le Ciel, ce dernier faisant office de couvercle

à la Terre. En dépit de l'évolution que connaîtra le personnage au fil des siècles, il restera, dans

le fond, conforme à sa stature d'élément primordial de la vie. N'oublions pas que le but de son

action est d'assurer la continuité des espèces et, par là même, de préserver l'harmonie interne

et la cohésion du Cosmos

Ce thème a nourri la réflexion non seulement des mythographes et des auteurs de cosmogonies,

mais aussi des philosophes et des poètes, qui ont capté et exprimé l'ambivalence du

personnage. Les philosophes, en particulier, se sont montrés critiques dans leur perception de

l'action d'Eros. Ainsi Platon (428-348 avant J.-C), dans son Banquet, s'élève contre l'idée de

considérer Eros comme l'un des grands dieux. Selon lui, Eros est bien davantage un «démon»,

un être intermédiaire entre les dieux et les hommes. Par la bouche de Diotime, l'un des

protagonistes du traité, il lui attribue une filiation sans appel, lui qui serait né de l'union de Poros

(Expédient) et de Pènia (la Pauvreté), conséquence d'un Symposion auquel auraient participé les

dieux. L'explication du caractère et des travers d'Eros est évidente: comme la Pauvreté, il est

toujours en quête de son objet, comme Expédient, il trouve toujours un moyen pour atteindre

son but. Mais, loin d'être un dieu tout-puissant, il est pour ces penseurs une force perpétuellement

inquiète, insatisfaite et sur le qui-vive.

ques, démontre leur caractère superficiel. En réalité,

ce sont des créations tardives qui cherchent à

concilier les différentes traditions mythologiques.

Quant aux auteurs latins, ils reprennent en général

l'une ou l'autre de ces généalogies. Ainsi

Cicéron, bien qu'il prétende reprendre fidèlement

les traditions grecques, énumère trois

Cupidons différents13.

En résumé, on peut dire que deux grandes

tendances se dégagent de cet imbroglio: celle qui

fait d'Eros une puissance primitive, un Urgott,

dont l'existence est nécessaire à l'établissement

de l'ordre du monde et à l'installation des

dieux olympiens, théorie qui remonte au moins

jusqu'à Hésiode (VIIIe siècle avant J.-C.) et se

perpétue jusqu'à l'époque hellénistique à

travers les cosmogonies élaborées par différentes

écoles philosophiques. L'autre tradition, qui fait
d'Eros le fils d'Aphrodite, remonte probablement

à la poétesse grecque Sappho (fin VIIe-

début VIe siècle avant J.-C.) et s'introduit

rapidement dans l'iconographie. Le thème de

la maternité d'Aphrodite devient banal dans la

poésie hellénistique, sans que le père, bien

souvent, ne soit mentionné. C'est dans la filiation

de cette dernière tradition que se place la

statuette d'Arconciel.

GÉNÉALOGIE SUR MESURE

Pour la plupart des auteurs anciens, Eros était fils

d'Aphrodite; par contre, l'unanimité ne se fait pas

sur le nom du père. Il existe bon nombre d'autres

traditions sur l'origine du dieu, notamment sur

l'identité de sa mère: parfois, il est considéré

comme le fils d'Ilithye, la déesse de l'accouchement,

ou encore d'Iris, la messagère des dieux.

Cependant, la tradition la plus répandue le considère

comme le fils d'Hermès et d'Aphrodite.

Mais, sur ce point encore, les mythographes ne

sont pas d'accord et s'ingénient à établir des

distinctions. Ainsi, de même que l'on distingue
plusieurs Aphrodites, on distingue plusieurs Eros:

l'un serait le fils d'Hermès et d'Aphrodite Ourania;

un autre Eros, nommé Antéros (personnification

de l'amour contraire ou réciproque) serait né

d'Ares et de l'Aphrodite fille de Zeus et de Dione.

Un troisième Eros fils d'Hermès et d'Artémis,

aura la faveur des poètes et des sculpteurs.

Cicéron, qui, dans son traité sur la Nature des

Dieux, a rassemblé ces subtilités mythographi-

UN ENFANT ESPIEGLE

Peu à peu, sous l'influence des poètes hellénistiques,

le dieu Eros a pris sa physionomie
traditionnelle. Il apparaît dans les textes sous les traits

d'un enfant, souvent ailé - mais aussi dépourvu

d'ailes -, espiègle, qui se plaît à porter le trouble

dans les cœurs. Tantôt il les transperce de ses

flèches, tantôt il les enflamme de sa torche. Très

actif, toujours en mouvement, il virevolte, fait

preuve de toutes les audaces: ainsi, il ne craint

pas de s'attaquer à un héros de la trempe
d'Héraklès ou à un dieu aussi redoutable

qu'Apollon, ce dernier s'étant moqué de lui alors

qu'il jouait à l'archer! Ces enfantillages contribuent

non seulement à étoffer sa personnalité,

mais aussi à diversifier les thèmes iconographiques

qui le mettent en scène. Bien qu'il s'en

prenne également à Zeus et à sa propre mère

Aphrodite, son champ d'actions favori reste le

monde des humains. Les poètes alexandrins le

décrivent jouant avec des enfants divins, se

disputant avec eux, luttant avec Antéros. ils imaginent

des scènes enfantines en accord avec le



13

mm*

m .-

ec::

caractère du dieu incarnant l'amour: enfant

puni, il sera mis en pénitence par sa mère, blessé

pour avoir cueilli des roses sans prendre garde

aux épines, il se fera soigner, etc. Ces scènes de

genre reproduisent à l'échelle enfantine le

quotidien des humains en lui conférant un charme

supplémentaire. Les peintures pompéiennes

illustrent abondamment cet aspect particulier: il

suffit de songer, par exemple, au thème de ia

marchande d'Amours ou à la frise de la Casa dei

Vettii où les Amours se livrent à toutes sortes

d'activités artisanales et de loisirs (fig, 9)14,

Cependant, une vérité demeure sous-jacente:
derrière l'enfant innocent et insouciant se cache le

dieu puissant qui peut, arbitrairement, causer

des blessures profondes et apporter souffrance

et amertume.

D'EffOS AUX PUTT/

Pour bien comprendre l'iconographie de l'Amor

romain, il convient de se remémorer ses origines

grecques et de suivre l'évolution de sa représentation.

En effet, la forme qu'il revêt à l'époque

romaine est fortement tributaire de l'Eros grec,

en particulier de l'Eros hellénistique. Les

représentations d'Eros apparaissent en Grèce,

principalement en Laconie, au VIe siècle avant J.-C.,

sous l'influence - peut-être - de la poésie lyrique

d'AIcman, grand poète spartiate originaire de

Sardes (Asie Mineure), qui a vécu dans la seconde

moitié du VIIe siècle. Un peu plus tard,
l'iconographie d'Eros s'imposera à Athènes, peut-être

sous l'influence de la poésie d'Anacréon. Par la

suite, à partir du début du Ve siècle, et jusqu'au

Fig./Abb. 9

Frise ó'Amores (Pompei, Casa dei

Vettii, peinture murale in situi
Fries mit Darstellung von Amores

(Pompei, Casa dei Vettii,
Wandmalerei in situi

développement de la céramique d'Italie du Sud

au IVe siècle, l'iconographie d'Eros deviendra une

affaire presque exclusivement attique. Durant

cette phase, Eros personnifie plutôt l'amour

homosexuel et il a l'apparence d'un éphèbe.

Cette situation change dans la seconde moitié

du Ve siècle, au moment où Eros investit l'univers

féminin. Il apparaît désormais très souvent

sur les vases, en particulier sur le lebes gamikos,

grand vase nuptial. Cependant, sa présence sert

presque exclusivement à glorifier la condition

féminine et le mariage. Il s'agit d'un rôle quasi

institutionnel et normatif, en phase avec les

valeurs de la société grecque de l'âge classique.

Eros apparaît aussi dans la vie quotidienne du

gynécée: on le voit participer à des jeux, jouer de

la musique, assister à la toilette de la maîtresse

de maison. Dans le cadre mythologique, par

contre, il ne se prive pas de déclancher des

poursuites amoureuses débridées ou d'intervenir à

bon escient dans des scènes de séduction ou de

jalousie, se faisant le témoin du sentiment amoureux

des protagonistes. Les grands sculpteurs du

IVe siècle vont aussi représenter Eros, les plus

importants seront certainement Praxitèle, qui

crée plusieurs statues d'Eros, et Lysippe, avec

son Eros archer. Eros est alors un jeune garçon -

adolescent ou pré-adolescent - qui est encore

loin des Eroi-putti qui vont s'imposer à la fin du

IVe siècle et qui sont, eux, à l'origine de la

statuette d'Arconciel.

C'est donc avec l'époque hellénistique (3e quart
du IVe siècle) que naît le type du putto. Bien que
l'idée de considérer Eros comme un petit

enfant, un putto en italien, soit bien antérieure,

on constate que c'est au début de l'époque

hellénistique que ce mode de représentation prend

son essor. Eros devient un petit enfant potelé

doté de courtes ailes. Ce type nouveau va

connaître un très grand succès non seulement dans

la coroplathie (terres cuites de Tanagra et d'Italie

du Sud), mais aussi dans la peinture de vases, la

sculpture, la toreutique et la petite statuaire en

bronze. Et au nouvel aspect physique se sont

rapidement associés de nouveaux sujets. Si de

nombreux Eroi-putti continuent à évoluer

autour d'Aphrodite, il en est d'autres qui apparaissent

dans un contexte dionysiaque (fig. 10),

parfois seuls. Ce sont les premiers essais d'un

thème qui trouvera son plein épanouissement à

l'époque romaine impériale15.



14 Cahiers d'Archéologie Fribourgeoise / Freiburger Hefte für Archäologie N° 5/2003/Dossier

\ •tf

3yV .-_

AMOUR, CUPIDON

Eros semble avoir été introduit en Italie au Ve

siècle avant J.-C. On l'appellera Amoripl Amores)

ou Cup/cfo (pl. Cupidines), ou Cupico, voire parfois

Cudido. C'est le terme Amor qui est le plus

fréquent chez les poètes latins, les prosateurs ayant

quant à eux une préférence pour Cupido. Pour

plus de commodité et suivant en cela la tradition

archéologique, nous considérerons la statuette

d'Arconciel comme un Amor. A la différence de

ce que l'on constate dans les documents figurés,

c'est essentiellement comme dieu de l'amour

qu'Amor est évoqué dans les textes latins. Ayant

la faculté de disparaître après avoir frappé ses

victimes, il n'a guère d'aventures propres, si l'on

excepte les péripéties de son union avec

Psyché16. Son rôle «littéraire» est donc de susciter

le sentiment amoureux. Par contre, dans

l'iconographie, il accomplit de multiples tâches dénuées

de connotation amoureuse et reflétant un large

éventail des activités de la vie quotidienne des

mortels. On constate qu'il est alors souvent

double ou multiple. Et bien que son statut de fils

de Vénus (Aphrodite romaine) tende apparemment

à s'estomper, la diversité et la profusion

des activités d'Amor rejoignent en définitive

quatre grands champs liés à sa nature de fils de

Vénus ou aux attributions fonctionnelles de la

déesse: séduction, compétition, fécondité et
enfance. La sphère de la séduction paraît tout
naturellement dévolue au dieu de l'amour: ainsi

toutes les activités de la toilette et de la parure

relèvent-elles de sa compétence. On peut sans

doute rattacher à ce secteur les activités artisanales

telles que la fabrication des parfums, des

Fig./Abb. 10

Amor tenant pedum et récipient
(Vallon, mosaïque dite «de Bacchus

et d'Ariane» in situ)

Amor mit Stab und Behälter (Vallon

«Bacchus und Ariane»-Mosaik in situi

bijoux, des couronnes et des guirlandes. D'autre

part, on est frappé par l'abondance des scènes

où deux ou plusieurs Amores sont engagés

dans des compétitions de type agonistique, au

cirque ou ailleurs. Par ailleurs, la chasse, la

pêche et la récolte sont parmi les activités les plus

fréquemment représentées, sans oublier, bien

sûr, le monde de l'enfance. Quant aux scènes

mythologiques impliquant l'expression d'une

relation amoureuse, elles nécessitent elles aussi

- comme chez les Grecs - la présence de la

personnification de l'Amour. On songe notamment
à Lèda enlaçant le cygne, à Ariane à Naxos

voyant partir le bateau de Thésée, Aphrodite et

Adonis, Aphrodite et Ares, sans oublier les

rencontres amoureuses entre dieux et humains.

Amor y apparaît dans des attitudes très variées.

Ainsi, sur un relief de Délos (fig. 11), il est représenté

en course et tenant une torche (lle-ler

siècle avant J.-C.)17. Parmi les représentations

romaines, on relèvera une peinture de Pompei

où Amor court avec son chien, lequel poursuit

un lapin (milieu du Ier siècle après J.-C).

ARCONCIEL, NEW YORK, PARIS

Dans ce contexte, où placer la statuette
d'Arconciel? La recherche de parallèles permet de

constater que dans sa morphologie, elle appartient

pleinement au type habituel de XAmor

romain issu de l'Eros-putto grec hellénistique18. Et

même si les attributs et la coiffure changent, le

schéma reste le même. Il faut noter que ce type
de l'enfant est utilisé pour d'autres personnages

mythologiques, notamment pour Hypnos ou

Fig./Abb. 11

Relief en marbre conservé au Musée

de Délos (Inv. A 4018)

Marmorrelief (Museum Delos Inv. A

4018)

™



15

$'¦,,

¦Al,

ym
- 1

*

'¦ùaL

Fig./Abb. 12

Statuette en bronze de New York

(The Pierpont Morgan Library, Inv. A

Z010)

Statuette aus Buntmetall von New

York (The Pierpont Morgan Library,

inv. AZ010)

Fig. /Abb. 13

Statuette de Munich
(Antikensammlungen SL21)

Statuette von München
(Antikensammlungen SL21)

Somnus et pour les Génies dits de Mars ou de

Jupiter Dolichenus.

Deux pièces se rapprochent singulièrement de la

statuette d'Arconciel, même si elles diffèrent

quelque peu par leur qualité et leur taille. Il s'agit

tout d'abord d'une statuette de la Bibliothèque

Morgan à New York, provenant peut-être de

Boscoreale, près de Pompei (fig. 12). D'une

hauteur de 51 cm, elle est datée par Gisela Richter de

l'époque hellénistique tardive (lle-ler siècle avant J,-

C.)19. Notons qu'elle figure dans le catalogue du

Metropolitan Museum of Art de New York, où la

statuette avait été déposée pendant plusieurs

années20. La torche conservée dans la main tendue

de cette statuette donne peut-être une

précieuse indication sur le rôle de l'/4mord'Arconciel:

il était vraisemblablement lampadophore (porteur

de torche). Un certain nombre d'autres pièces

concordent avec la statuette d'Arconciel sur

de nombreux points. On songe notamment à la

statuette en bronze du Musée Bardo à Tunis,

trouvée en mer près de Mahdia21. Amor tient un

flambeau dans la main gauche. Sa coiffure,

rassemblée en chignon sur l'arrière de la tête, forme

également une houppe sur le devant.

Un autre parallèle intéressant nous est fourni par

une statuette autrefois dans la collection Loeb à

Munich, aujourd'hui dans celles du Musée des

Antiquités de Munich (fig. 13)22. Peut-être ce

schéma iconographique est-il né à l'époque

hellénistique tardive. Pour ce qui est du mouvement, on

peut le comparer à celui d'une statuette, quoique

de facture plus rudimentaire, conservée au Musée

des Beaux-Arts de Lyon23 et datant du ler-lle siècle

après J.-C: on constate que cette pièce (fig. 14)

présente une grande similitude avec celle d'Arconciel.

Ainsi, Amour tient dans sa main droite un fruit.

Malheureusement, la main gauche étant brisée,

elle ne nous donne pas de renseignement sur

l'objet en question. On note aussi la coiffure en

«côtes de melon», une mode capillaire bien

connue à Rome sous l'Empire24. D'autres pièces

de comparaison, moins proches, doivent encore

être citées, car elles sont néanmoins significatives:

- une statuette en bronze du Musée Oliveriano

de Pesaro, découverte dans la même maison

que le célèbre Idolino, montre un Amor en

pleine course, jambe gauche d'appui et bras

droit tendu vers l'avant, il porte des cheveux

longs à grandes boucles25;

- une statuette du Musée de Rabat26 avec coiffure

analogue, mais mouvement inversé;

- une statuette du Musée Denon à Chalon-sur-

Saône27, autrefois dans la collection Guimet,

dont la houppe est similaire à celle de la

statuette d'Arconciel;

- une statuette du Cabinet des Médailles à Paris

(fig. 15), trouvée à Chalon-sur-Saône et provenant

de la Collection Caylus23, dont la houppe

et les yeux incrustés d'argent rappellent

l'Amor d'Arconciel; en revanche, les cheveux

sont longs, la taille est ceinte d'une draperie

flottante et le mouvement du corps est

inversé;

- une statuette du Musée d'Herculanum (n°



16 Cahiers d'Archéologie Fribourgeoise / Freiburger Hefte für Archäologie N° 5/2003/Dossier

-..?

':>.j*

1e e

«»BUH!

Fig. /Abb. 14

Amortie Lyon (Musée des Beaux-Arts

L56)

Amor von Lyon (Musée des Beaux-

Arts L 56)

1082), mais avec mouvement inversé.

Enfin, les fouilles archéologiques ont livré deux

statuettes très comparables, l'une provenant de

Heitersheim D, l'autre de Domecy-sur-Cure F, de

hauteur (7,90 et 8 cm) presque identique à celle

d'Arconciel29. Hilde Hiller. dans ses récentes re-

Fig./Abb. 15

Statuette de Paris (Cabinet des

Médailles, Bibliothèque Nationale)

Statuette von Paris (Cabinet des

Médailles, Bibliothèque Nationale)

Fig./Abb. 16

Cratère en cloche apulien, style de

Gnathia (Naples, Museo Nazionale

Stg 613)

Apulischer Clockenkrater, Cnathia-Stil

(Neapel, Museo Nazionale, Stg 613)

cherches, a mis en évidence le fait que ces

statuettes pouvaient reproduire la même position

d'Eros, mais en schéma inversé. Cet élément

permet donc de supposer qu'elles étaient
placées en paires de manière à renforcer leur

présence par un effet de symétrie.

Que peut-on déduire de ces comparaisons? Tout

d'abord, que si notre statuette n'a pas de

réplique connue, elle n'en fait pas moins partie

d'un groupe iconographique bien défini, que ce

soit dans le temps (IIe siècle après J.-C.) et dans

l'espace (provinces occidentales de l'Empire, à

l'exception de l'exemplaire de Boscoreale, près

de Pompei). /4mordevait sans doute brandir une

torche dans sa main gauche, un geste qui lui est

familier dès le début de l'époque hellénistique,

comme le prouvent une peinture de vase ita-

liote du style de Gnathia (fig. 16)30, plusieurs

monnaies31 et de nombreux autres documents.

Dans la main droite, il tenait un fruit, vraisemblablement

une pomme ou une grenade. Par

comparaison, l'hypothèse d'une scène de jet de la

pomme - un geste répertorié dans la littérature

antique comme étant une invitation à l'amour -

ne sera pas retenue, puisque l'Amour tient un

objet dans sa main gauche. En revanche, le

geste d'accourir en brandissant la torche est

bien répertorié dans le cadre de scènes d'intimité

entre amoureux52.

Reste à définir le statut de cet Amour. On l'a dit, le

contexte archéologique de la pièce - les informations

recueillies sur le terrain - est très lacunaire.

L'hypothèse d'une partie décorative d'objet
utilitaire semble peu probable, car le personnage

est représenté dans sa totalité, et le point de

fixation au sol est minuscule. En revanche, par

ses dimensions, la statuette pourrait avoir fait

partie d'un groupe formant un laraire, en tant

que divinité secondaire.

Enfin, au vu des nombreuses répliques et variantes

connues, on constate que la statuette d'Arconciel

est d'une réalisation de très bonne qualité. Elle

tient son rang par rapport aux très belles

statuettes de la Collection Loeb ou de la Bibliothèque

Morgan de New York: malgré sa petite taille, elle

est l'un des objets les plus intéressants de cette

période mis au jour sur sol fribourgeois. La

découverte récente, dans l'impressionnante villa

d'Arconciel, de plusieurs fragments de grandes

sculptures en bronze la tire de son isolement.

Les recherches en cours visant à comprendre

l'ensemble du site nous donneront peut-être la

clé de son énigmatique apparition.


	L'Amor en bronze de Monteynan

