Zeitschrift: Cahiers d'archéologie fribourgeoise = Freiburger Hefte flr Archéologie
Herausgeber: Service archéologique de I'Etat de Fribourg

Band: 3(2001)

Artikel: Hoffnung auf ewiges Leben - auf dem Gurtel getragen
Autor: Guex, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-388998

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-388998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

N° 3/2001/Etudes

Francois Guex

Cahiers d'Archéologie Fribourgeoise / Freiburger Hefte fUr Archaologie

14

Seit langem sind fruhmittelalterliche Curtelschnallen mit figUrlichen

Darstellungen bekannt. Ihre Verbreitung und ihre Zeitstellung sind gut erforscht.

Was aber wollten ihre Tragerinnen und Trager mit ihnen ausdricken? Was

bedeuten die Darstellungen?

Hoffnung auf ewiges Leben — auf dem

Gurtel getragen

nter den bronzenen Gurtelschnallen aus

frihmittelalterlichen Grabern fallen einige
durch eine besondere christliche Darstellung auf
der rechteckigen Beschlagplatte auf®: In der
Mitte steht das Kreuz, links und rechts davon
eine menschliche Figur, flankiert von einem
Meerwesen. In der Fachliteratur werden solche
Schnallen als Typ Barésia/Lussy bezeichnet, nach
dem freiburgischen Lussy bei Romont (Abb. 1 u.
3) und dem Fundort eines ahnlichen, aber aus
Knochen geschnitzten Stlckes im franzosischen
Jura. Bei Lussy hatte 1908 Marius Besson,
nachmaliger Bischof von Genf, Lausanne und
Freiburg, einen fruhmittelalterlichen Friedhof
ausgegraben. Abgesehen von einer Ausnahme?
beschrankt sich das Verbreitungsgebiet der
zwOIf bekannten Stulcke bisher auf die Kantone
Waadt und Freiburg, wo beim Bau der Autobahn
A12 im Greyerzerland zwei Stlcke bei Riaz (Abb.
4 u. 5) und eines bei Gumefens (Abb. 13) gebor-
gen wurden3.

Die bronzenen Schnallen dieses Typus unter-
scheiden sich in der Form des Schnallenbugels,
des Scharniers und des Dorns. Aus dem
Vergleich dieser Merkmale mit denen zahlrei-
cher anderer Schnallen lasst sich eine Datierung
ins letzte Viertel des 6. Jahrhunderts und die
Jahre nach 600 ableiten?. Die Darstellungen auf
der Beschlagplatte hingegen gleichen sich
grundsatzlich, wenn sie auch verschieden sorg-
faltig ausgefuhrt sind. Auf der Schnalle von
Lussy (Abb. 3) lduft eine Inschrift> um das Bild-
feld. Es ist eine unlesbare Trugschrift, vielleicht
eine magische Formel, aber keine Bildlegende,
die die Abbildung erklaren wurde.

Abb. 1 Lussy/La Fin de I'lllaz: die
Ausgrabungen von 1908, auf der
Leiter Mgr. M. Besson

Abb. 2 Gurtelschnalle aus
Echallens VD

1 Martin 1988, Abb. 18 und Anm. 55;
Martin 1992a, 27s5q., Anm. 8 u. 9.

2 Schnalle aus Cramans (Dép. Jura).

3 Die Publikation der von H. Schwab
geleiteten Ausgrabungen wird von C.
Graenert vorbereitet.

4 Martin 1988; Leuch-Bartels 1996,
126-129.

5 Jorg, C., Die Inschriften der
Kantone Freiburg, Genf, Jura, Neuen-
burg und Waadt, (Corpus Inscrip-
tionum medii aevi Helvetiae 2),
Freiburg, 1982, 66.

Was ist dargestellt? Wer mittelalterliche Bilder
und Statuengruppen kennt, mag zunachst an
Maria und Johannes zu beiden Seiten des
gekreuzigten Heilands denken. Doch dieser ist
nicht abgebildet. Hat man den nackten Toten
aus Grunden des Formats oder der Einfachheit
halber weggelassen? Solche Uberlegungen kon-
nen nicht greifen, wenn es um die angemes-
sene Darstellung der Hauptperson einer Religion
geht. Man muss genauer und unvoreingenom-
men hinsehen, um den Bildinhalt zu erkennen.




Beschreibung

Zentrales Motiv ist das Kreuz. Die Enden der
Kreuzarme sind verbreitert oder geschweift. Sie
laufen in Zipfeln oder Kndufen aus, die meistens
mit Kreisaugen betont sind. Als Binnenzeich-
nung treten parallel zum Umriss Zierlinien auf,
die zu Dreiecken zusammenlaufen kénnen. In
einzelnen Fallen sind der Stamm, der Quer-
balken oder auch der Fuss des Kreuzes zu-
satzlich verziert.

Obgleich durch einen schmalen Steg vom Kreuz
getrennt, stehen die beiden menschlichen
Figuren in einem engen Bezug zum zentralen
Bildmotiv, dem sie sich gegengleich zuwenden.
lhre Gestalt ist stark schematisiert, der Kopf
eckig und fast vogelartig. Sie heben den vom
Betrachter abgewandten Arm mit offener
Handflache bis auf die Hohe des Gesichts; der
andere Arm wird abgewinkelt vor den Korper
gehalten. Die beiden Gestalten sind mit einer
Tunika, einem etwa knielangen Gewand beklei-
det, das von den Huften an ausschwingt. Der
Saum kann Falten bilden, so dass der Eindruck
von Zipfeln entsteht. Ein allenfalls vorhandener
Gurtel ware vom Unterarm verdeckt. Manchmal
sind mit parallelen Rillen bei den Handgelen-
ken Armelblndchen angegeben. Eine genauere
Vorstellung dieses hemdartigen Gewands lasst
sich nicht gewinnen. Seine Lange erlaubt immer-
hin die Vermutung, dass es sich bei den Figu-
ren um Manner handelt. Weil Einzelheiten der
Gestalt oder des Gesichts, der Haar- oder Bart-
tracht fehlen, bleibt das Geschlecht der ohne-
hin nicht sehr menschlich wirkenden Gestalten
unklar.

In eigenen Feldern wie das Kreuz und die
Figuren, sind auf der linken und der rechten
Seite zwei hakenschnablige Meerwesen mit ein-
gerolitem Fischschwanz abgebildet. Sie haben
aufmerksam nach vorn gerichtete Ohren und
kraftig bewehrte Vorderldufe. Sie scheinen nicht
gefllgelt zu sein, kdnnen aber eine Art Schup-
pen- oder Flossenkragen an den Schultern
tragen.

Trotz der trennenden Stege darf angenommen
werden, dass das Kreuz mit den einander
gegenuberstehenden menschlichen Gestalten
eine geschlossene Szene bildet. Die beiden
Meerwesen andererseits scheinen schon durch
ihre abweichende Ausrichtung nicht unmittel-
bar zum dargestellten «Ereignis» zu gehoren.

15

Abb. 3 Glrtelschnalle aus Lussy,
MAHF, Inv. Nr. 5892 (1:1)

Abb. 4 Gurtelschnalle aus
Riaz/Tronche-Bélon, Grab 127 (1:1)

Abb. 5 Gurtelschnalle aus
Riaz/Tronche-Bélon, Grab 211 (1:1)

Dennoch sind sie nicht nur Rahmendekor: Sie
werden gleichermassen von dem umlaufenden
Rahmen eingefasst wie die zentrale Szene.

Das Kreuz

Um den Inhalt der beschriebenen Darstellung zu
bestimmen, muss man nach entsprechenden
Motiven in der fruhchristlichen Kunst suchen,
die im Verbreitungsgebiet solcher Gurtel-
schnallen bekannt waren. Dabei darf voraus-
gesetzt werden, dass weder ein abgelegenes



N° 3/2001/Etudes

Thema noch ein komplizierter theologischer
Cedankengang dargestellt werden. Solches hat-
ten nur wenige Gebildete verstanden. Fur die
Tragerin oder den Trager musste die Darstellung
auf dem Gurtel noch soweit verstandlich gewe-
sen sein, dass ihr eine Bedeutung zukommen
konnte. Die stark vereinfachten menschlichen
Figuren und die bisweilen missverstandene
Wiedergabe der Kérper der Meerwesen® zeigen,
dass die Darstellung nicht fur diese Gurtel-
schnallen entworfen worden ist. lhre Vorbilder
sind in den grossen christlichen Stadten zu
suchen und in der im Mittelmeerraum verbreite-
ten Grabkunst. Auch auf allerlei Erzeugnissen
des Kunstgewerbes konnten Bilder und Motive
rasch Uber grosse Distanzen in Gebiete vermit-
telt werden, die nicht Uber eine entsprechende
eigene kunstlerische Tradition verflgten. Die
heutige Westschweiz gehorte in der Spatantike
und im Fruhmittelalter kulturell zum dussersten
Rand des Mittelmeerbeckens. Ihre Bewohner
unterhielten enge Beziehungen mit dem Gebiet
der Rhone und ihrer Nebenfllsse und waren
Uber den Grossen St.Bernhard zudem mit Italien
verbunden. Tatsachlich bereitet es keine Mihe,
auf fruhchristlichen Mosaiken und Malereien
sowie in der Sarkophagplastik Darstellungen
eines Kreuzes zu finden, das geschweifte und
besonders ausgezeichnete Enden tragt. Es ist
golden und als sog. Crux gemmata’ oft mit
Edelsteinen besetzt. Solche Gemmenkreuze wur-
den, in kleinerem Format, auch als Goldschmiede-
arbeiten ausgefthrt® (Abb. 6). Die Kreuzesdar-
stellung erinnert nicht nur an den Tod Jesu. Mit
der Auferstehung ist das schandliche Todeswerk-
zeug aus zwei rohen Holzbalken zum heilbrin-
genden, strahlenden Siegeszeichen geworden.
Ausserdem ist es das Zeichen der endzeitlichen
Wiederkunft des Herrn zum Jungsten Gericht.

Cahiers d'Archéologie Fribourgeoise / Freiburger Hefte fiir Archiologie 16

Abb. 6 Desiderius-Kreuz, Brescia,
7.Jh.

Abb. 7 Sarkophag von Sariglizel
(Istanbul), Schmalseite

6 Ein Teil der Missverstandnisse mo-
gen dem Herstellungsprozess anzu-
lasten sein. Siehe Leuch-Bartels 1996,
132 sq.; ferner FHA 1, 1999, 44 und
vergleichbar FHA 2, 2000, 31.

7 Lexikon der christlichen Ikono-
graphie, Bd. 2, s.v. Kreuz, besonders
Sp. 564 sq@., 574-576; Deichmann
1983, 197-200, 204.

8 Auf den Mosaiken von S. Vitale,
Ravenna, tragt Bf. Maximinian eines
in der Hand.

9 Mt. 16, 15-17; Apg. 9, 3-6.
10 Engemann 1997, 59-62, 91.

11 Kollwitz, J., Ostrémische Plastik
der theodosianischen Zeit, (Studien
zur spatantiken Kunstgeschichte 12),
Berlin, 1941, 132-145.

«Und dann wird das Zeichen des Sohnes des
Menschen am Himmel erscheinen, und dann
werden alle Geschlechter der Erde wehklagen
und werden den Sohn des Menschen auf den
Wolken des Himmels kommen sehen mit gros-
ser Macht und Herrlichkeit» (Mt. 24, 30). Form
und Aussehen dieses Zeichens werden nicht
beschrieben. Doch die frihe Kirche war Uber-
zeugt, dass das Kreuz dieses Zeichen sei.

Die Darstellung auf den Gurtelschnallen gibt also
nicht das historische Ereignis der Kreuzigung
wieder, sondern ein zukunftiges Geschehen, das
bereits in der Gegenwart wirksam ist.

Die Figuren neben dem Kreuz
und ihre Vorbilder

Wer sind die beiden Gestalten, die der Wie-
derkunft Christi so nahe stehen? An ihrer huldi-
genden Haltung mit erhobenem Arm sind sie



als die Apostel Petrus und Paulus zu erkennen.
Ihnen hat sich der Herr in besonderer Weise
geoffenbart®. Sie haben die Kirche aufgebaut
und schliesslich in Rom den Martyrertod erlitten.
Als erste empfangen sie nun die Auszeichnung,
am Triumph des Kreuzes teilzunehmen.

Das Kreuz in Verbindung mit den huldigenden
Aposteln findet sich eindrucklich dargestellt auf
einem Mosaik im sog. Mausoleum der Galla
Placidia in Ravenna, einem Uber kreuzférmi-
gem Crundriss errichteten Gebdude aus dem
5. Jahrhundert (Abb. 8 u. 9). Petrus, dem sechs
weitere Apostel folgen, und Paulus begrussen
ehrfurchtig die Kreuzeserscheinung im Scheitel
der Kuppel. Dieses Darstellungsschema ist als
«vertikale Akklamation»® bezeichnet worden:
Personen, die einem Machtigen Anerkennung
seiner Stellung und Treue zollen, stehen nicht
neben, sondern unterhalb der Hauptperson.
Doch wir suchen nach akklamierenden Aposteln
beiderseits des Kreuzes als Vorbild fur unsere
Gurtelschnallen. Eine solche Darstellung ist tat-
sachlich Uberliefert, namlich in Konstantinopel,
der Hauptstadt der damaligen Welt. Dort ist
1933 ein Kindersarkophag aus dem spdten 4.
Jahrhundert zutage gekommen™ (Abb. 7). Auf
seinen Schmalseiten steht in der Mitte ein
hohes Kreuz mit geschweiften Enden; zu beiden
Seiten je ein Apostel, von denen einer aufgrund
der Stirnglatze und des zugespitzten Barts als
Paulus zu erkennen ist.

Nun ware es verwegen, in diesem Sarkophag aus
Istanbul das unmittelbare Vorbild westschweize-
rischer Gurtelschnallen sehen zu wollen. Er zeigt
aber, dass dieses Bildschema seit fast 200 Jahren
ausgereift vorlag. Moglicherweise hat es auch
verlorene Sarkophage in den spatantiken Stadten
am untern Rhonelauf geziert. Jedenfalls finden
sich auf Sarkophagen in Marseille, Arles und

Abb. 8 Ravenna, Mausoleum der
Galla Placidia. Ostliches
Bogenfeld: Paulus und Petrus

Abb. 9 Ravenna, Mausoleum der
Galla Placidia. Blick in die Kuppel

12 Duval, N. (dir), Les premiers
monuments chrétiens de la France 1,
Sud-Est et Corse, Paris, 1995, 118-
120, 137, 217; Caillet, J.-P. et Loose,
H.N., La vie d'éternité, La sculpture
funéraire dans I'Antiquité chrétienne,
Paris/Genéve, 1990, 12, 91 sq., 103.

13 Favrod, J., Histoire politique du
royaume burgonde (443-534), (Biblio-
théque historique vaudoise 113), Lau-
sanne 1997, 378-382. Frihmittelalter-
liche Peterskirchen im Kt. Freiburg:
Villaz-St-Pierre, Vallon/Carignan (Dom-
pierre-le-Grand) und wohl auch Trey-
vaux/Vers-St-Pierre.

17

Viviers akklamierende Apostel2. Oft haben sie

grosse, ausdrucksstarke Hande und wirken
etwas schematisch (Abb. 10).

Vielleicht war die ganze Szene als Wandmalerei —
etwa in der Apsis einer nunmehr abgegangenen
bedeutenden Kirche - ausgeflhrt gewesen. Im
Zusammenhang mit einer verstarkten Ausrich-
tung nach Rom wurden die Apostelftrsten zu
Beginn des 6. Jahrhunderts wichtig. Die Kathe-
drale von Genf wurde dem Apostel Petrus
anvertraut, vielleicht auch Paulus. Der burgun-
dische Konig Sigismund ersuchte den Papst
um Petrus-Reliquien. Sigismund ist auch selber,
zweifellos mit gebuhrendem Gefolge, nach Ra-
venna und nach Rom gereist®™. Ein hiesiger
Bronzegiesser oder seine Auftraggeber muss-
ten jedoch nicht weit gereist sein und eine der-
art geschmduckte Apsis oder einen Sarkophag
mit eigenen Augen gesehen haben. Kleinfor-
matige Erzeugnisse des Kunstgewerbes haben
das Bildschema Uber weite Strecken vermitteln



N° 3/2001/Etudes

kédnnen. Warum nicht auch nach Genf, St-Mau-
rice oder Avenches? In Wien wird eine Onyx-
Gemme aufbewahrt, die wahrscheinlich von
einem kirchlichen Wardentrager als Anhanger
auf der Brust getragen wurde™ (Abb. 12).
Dargestellt sind das Kreuz und die beiden huldi-
genden Apostelftrsten. Uber dem Kreuz das
Antlitz Christi und die Umschrift EMMANOUHA,
Emmanuel, d.h. «Gott mit uns»™. Solche Gem-
men sind Ubelabwehrende Amulette, wozu die
Inschrift trefflich passt'e.

Greifen und anderes Getier

Adlerkdpfige, vierflssige, geflligelte Greifen gal-
ten wahrend der ganzen Antike als Wachter.
Deshalb wurden sie oft auf Grabdenkmalern
dargestellt. Zuweilen tragen sie Seelen ins Jen-
seits". Spater erscheinen paarweise gegenuber-
stehende Creifen mit einem Geféass in der Mit-
te unter anderem auch auf Gurtelschnallen’,
Besonders haufig auf Schnallen ist die Dar-
stellung eines einzelnen Greifen, der sich einem
Cefass nahert™. Die frihen Christen haben mit

Cahiers d'Archéologie Fribourgeoise / Freiburger Hefte flr Archaologie

Abb. 10 Arles, Sarkophag des
Concordius (Detail)

Abb. 11 Gurtelschnalle aus
Marnand VD

14 Deichmann 1983, 372.

15 Mt. 1, 23; Jes. 7, 14. Vgl. auch
Abb. 14.

16 Engemann 1997, 162-168, gibt
eindrickliche Beispiele.

18

Bisherige Deutungen

De chaque c6té [de la croix des Chrétiens], un homme
avec une téte d’animal et le pouce de la main droite sur
les levres, représente le prétre égyptien en attitude
d’adoration. Portant ses regards sur la croix, il tourne le
dos au sphinx ou a la figure allégorique gravée a
chaque extremité. Ce sujet (...) montrerait ainsi le
prétre du culte étranger abandonnant ses faux dieux
pour servir le Christianisme. Fréderic Troyon 1844

Les personnages placés devant la croix se disposent a
préter I'oreille aux vérités de I'Evangile. Derriere eux se
trouvent les simulacres paiens, anciens objets du culte,
représentés cette fois par des créatures hybrides, rap-
pelant plus que toute autre chose le dragon des philis-
tins. Jean-Daniel Blavignac 1853, (zit. bei Besson, s.u.)

Sans nous arréter aux explications beaucoup trop
compliquées, donnees par certains archeologues,
nous y trouvons simplement deux hommes deman-
dant secours a la croix, c'est-a-dire au Christ, contre les
génies malfaisants représentés par les griffons. Cette
solution est la seule qui nous paraisse a la fois naturelle
en elle-méme, et conforme aux idées en cours au
moment ou les plagues furent exécutees. Marius
Besson 1909

... zwei betende Manner; Adoranten. Joachim Werner
1977

Der sog. Typ Barésia-Lussy (...) vereinigt anscheinend
immer noch dieselben Bildelemente (...) allerdings nun
nach neuem Geschmack anders gruppiert.

Setzen wir das Kreuz mit Christus und die beiden
Personen mit Petrus und Paulus gleich, so haben wir
zusammen mit den Greifen immer noch die selben
Bildelemente vor uns wie auf den einige Jahrzehnte
alteren Schnallen von Fondremand und Ursins. Max
Martin 1992

... des orants et des griffons symbolisant les gardiens
de la croix. Lucie Steiner/Francois Menna 2000



diesem Motiv offensichtlich keine heidnischen
Vorstellungen mehr verbunden und diese Fa-
belwesen fur unbedenklich, ja positiv gehalten.
Sie bedeuteten Schutz und verwiesen auf ein
Leben nach dem Tod. Wo Greifen zusammen mit
dem Kreuz abgebildet werden, ist an ein An-
einanderreinen von Motiven zu denken, die
Schutz und Rettung versprechen. Das Kreuz sel-
ber als mdchtigstes Zeichen zur Abwehr von
Damonen bedarf keiner Wachter.

Weshalb werden auf den Gurtelschnallen des
Typus Barésia/Lussy nicht solche Greifen aus
dem allgemeinen Grabesbereich dargestellt
sondern Meerwesen mit gewundenem Fisch-
schwanz? Wohl nicht nur aus einer dekorativen
Laune. Nachste Verwandte dieser Seegreifen
sind Ungeheuer, die das Meer und die bbsen
Machte darin symbolisieren (vgl. Kasten S. 20).
Dazu gehort auch das Ketos, das Untier, das
einst Jonas verschlungen und nach drei Tagen
wieder ausgespien hat — ein Motiv der Grabkunst
mit Bezug zu Tod und Auferstehung Christi,
das ebenfalls auf Gurtelschnallen vorkommt2°.
Nach Hilde Claussen bedeuten die Stirme und
Schrecken des von Ungeheuern bewohnten
Meeres die Welt mit ihren vielféltigen Ver-
lockungen und Versuchungen?'. Vorbildlich fur
diese Deutung waren Uber Jahrhunderte die
Psalmenkommentare Augustins. Ein Autor des 5.
Jahrhunderts, Prosper von Aquitanien, driickt dies
zu Psalm 103 (104) so aus: «Dieses Leben ist eine
weite Reise und es ist nicht moglich, in die Heimat
zu gelangen, es sei denn Uber dieses grosse und
unruhige Meer, wo die List unzahliger Kriechtiere
droht, das heisst der Angriff aller Versuchungen.
Da muss man auf der Hut sein, dass sie nicht mit
ihrem Kriechen von unten her eindringen kdnnen,
und darf nicht vom Kreuzesholze lassen, dank
welchem dieses wilde Meer mit Christus als
Steuermann Uberquert wird.»

Wahrend also die Ubrigen Greifen eher zu den
«guten» Tieren gehdren, sind ihre Vettern aus
dem Meer «bose».

Abb. 12 Onyx-Gemme, Wien,
Kunsthistorisches Museum,
Inv. IX 2607 (1:1)

Abb. 13 Gurtelschnalle aus
Gumefens/Sus Fey, Grab 353

17 Delplace, C., Le griffon dans la
peinture romaine et sur les reliefs
en stuc, Revue Archéologique de Pi-
cardie 1/2, 1990, 89-97. Schon fur die
Kaiserzeit gilt (92): le symbolisme reli-
gieux s'est progressivement efface,
ne subsistant plus que sous forme de
réminiscences diffuses. Freundlicher
Hinweis von M. Fuchs.

18 Hier erfolgt bald Uberlagerung
und Vermischung mit Daniel in der L6-
wengrube, dessen Darstellung eben-
falls aus dem sepulkralen Bereich
stammt. Aufschlussreich ein frihma.
Sarkophag im Museum Bourges, der
beide Figurengruppen zeigt, Um-
zeichnung bei Schifferdecker, F., AS
10, 1987, 80.

19 Gaillard de Semainville, H., Les
cimetiéres merovingiens de la Cote
chalonnaise et de la Cote macon-
naise, Dijon, 1980, 86-90, 189-192, pl.
46; Werner 1977, 349 sq.

20 Martin 1992a.

21 Claussen, H., Odysseus und «das
grausige Meer dieser Welt»: zur iko-
nographischen Tradition der karolin-
gischen Wandmalerei in Corvey, in
lconologia Sacra (...) Fs. Karl Hauck,
hg. v. Keller, H. und Staubach, N.,
Berlin/New York, 1994, 341-382, bes.
354 sQ.

22 Martin 1992b, 164. Die chronolo-
gische Entwicklung wurde von M.
Martin an den XXI. Journées interna-
tionales d’'Archéologie Mérovingien-
ne im Okt. 2000 vorgestellt.

19

Sinn und Deutung

Die eigentlich bestechend einfache Szene eines
Kreuzes mit zwei Begleitpersonen tritt in der
frihchristlichen Kunst gar nicht so haufig auf,
dass sich die Deutung der beiden Gestalten als
Petrus und Paulus unmittelbar aufgedrangt
hatte. Max Martin hat sie als erster veroffent-
licht2, Doch lasst sich seine auf Schnallen aus
Ursins VD und Fondremand (Dép. Haute-Sadne)
gestltzte Herleitung nuancieren: Diese fruhe-
ren Schnallen zeigen lediglich, dass der Dar-
stellung des Kreuzes, der Apostel und der Fabel-
wesen Wert beigemessen wurde. Aber ohne
einen eigenen, direkten Bezug zur fruhchristli-
chen Kunst der Mittelmeerwelt lasst sich der Typ
Barésia/Lussy nicht erklaren. Die mit erhobenen

Am Ende einer Entwickung

Wie die nach heutigem Empfinden oft nachldssige
und rasch unverstandliche Ausfuhrung der Bild-
elemente zeigt, sind die aus dem Mittelmeergebiet
eingeflhrten Bilder als solche hier nie recht heimisch
geworden. Hat die Verunkldarung ihre magische
Wirkung gesteigert? Jedenfalls fuhrt die Entwicklung
in eine Sackgasse. Die Tradition wird im 7. Jahrhun-
dert nicht weitergeflhrt. Jingere, «eigene» Heilige
wie die hochverehrten Martin und Mauritius haben
nicht zu gleichartiger bildlicher Darstellung angeregt.



N° 3/2001/Etudes

Seegreifen und verwandte
Ungeheuer

Psalm 73 (74), 13
Du hast das Meer gespalten mit deiner Kraft,
die Haupter der Drachen Uber den Fluten zerschmettert.

Psalm 103 (104), 25-26

Da ist das Meer, so gross und weit;
darin wimmelt es ohne Zahl,

kleine Tiere samt grossen.

Da wandeln Ungeheuer,

der Leviathan, den du gebildet hast,
damit zu spielen.

Armen und damit als Oranten (in Gebetshaltung)
dargestellten Apostel von Fondremand (Abb. 14)
haben nicht spontan, innerhalb des regionalen
Kunsthandwerkes, zu der weit typischeren Hal-
tung der Akklamation (Huldigung) zurtickgefun-
den; von der Kreuzform des &lteren Beispiels??
fuhrt kein Weg zum Kreuz der Schnalle von Lus-
sy und auch das Meerwesen hat einen andern
Ursprung und auch eine andere Bedeutung als
der Creif.

Das Kreuz steht fur Tod und Auferstehung
Christi und ist das Zeichen seiner Wiederkunft.
Abgebildet oder als Gebarde mit der Hand aus-
gefuhrt ist es der denkbar beste Schutz.

Petrus und Paulus sind besonders ausgezeich-
nete Zeugen Christi. Von ihnen erfuhren frahmit-
telalterliche Menschen besondere Nahe. So wird
von der sterbenden Abtissin Mactefled berichtet,
dass sie die Schwestern mit dem Psalmengesang
warten hiess, bis der heilige Paulus zu ihr komme;
von einer Nonne Leudeberta, dass Petrus an ihr
Bett trat, um ihre Seele in Empfang zu nehmen;

Cahiers d'Archéologie Fribourgeoise / Freiburger Hefte fir Archaologie 20

Abb. 14 Gurtelschnalle aus
Fondremand (Dép. Haute-Saéne)

23 Wie schon Moosbrugger-Leu
1967, 121, erkannt hat, entstand
diese Form aus dem Kreuz, dessen
Querbalken mit Alpha und Omega
behangen sind.

24 Scheibelreiter, C., Die barbarische
Gesellschaft, Darmstadt, 1999, 396,
411, 482,

25 Vgl. dazu die Stellen in fruhchrist-
lichen Gebeten: «Stehe uns bei wie
den Aposteln in Banden, Thecla im
Feuer, Paulus in der Verfolgung,
Petrus in den Fluten» und «Befreie,
Herr, seine Seele, wie du Petrus und
Paulus aus dem Gefdangnis befreit
hast». Dictionnaire d'Archéologie et
de Liturgie (éd. Cabrol, F. et Leclercq,
H.) s.v. Défunts, 431, 436.

dem sterbenden Bischof Nicetius von Trier
erschienen Paulus und Johannes der Taufer, um
himmlischen Lohn zu versprechen?4,

Die beiden Seegreifen vertreten das Bose, dem die
Apostel wie alle Menschen ausgesetzt waren, das
aber letztlich durch das Kreuz Uberwunden ist.

Im Vergleich mit der Schnalle von Fondremand
handelt es sich also nicht nur um eine andere
Anordnung der Bildelemente nach neuem Ge-
schmack. Die Aussage wird konzentrierter; jedes
Element hat seinen besonderen Platz.

Weshalb jedoch wurde dieses Bild fur einen
Bestandteil der Kleidung gewadhlt, um einen
Menschen wahrend seines Lebens, besonders
aber auch nach seinem Tode zu begleiten? Was
die einzelne Trdgerin oder der Trager einer sol-
chen Gurtelschnalle wirklich dachte und glaubte,
bleibt verborgen. Verliessen sie sich auf die
magische Zauberkraft des Kreuzes oder wollten
sie damit ein Gebet ausgedrickt wissen, auch
wenn die Stimme versagen sollte: Herr, du hast
deine Apostel vor dem Bosen bewahrt und lasst
sie an deiner Herrlichkeit teilhaben; rette auch
mich, wenn du kommst am Ende der Zeit®.

Um mehr zu erfahren
Geschichte und Kultur des Frihmittelalters:

Furger, A. et al., Die Schweiz zwischen Antike
und Mittelalter. Archdologie und Geschichte des
4. bis 9. Jahrhunderts, Zurich, 1996

Archdologie des Fruhmittelalters:

Martin, M., Das Frihmittelalter, in Koll., Chrono-
logie. Archédologische Daten der Schweiz, (An-
tiqua 15), Basel, 1986, 99-115, 178-191, 240-241

Steiner, L. et Menna, F, La nécropole du Pré de la
Cure a Yverdon-les-Bains (Ive-Vlies. ap. J.-C.), (CAR
75-76), Lausanne, 2000

Fruhchristliche Kunst:

Engemann, J., Deutung und Bedeutung fruh-
christlicher Bildwerke, Darmstadt, 1997



Fig. 1 Lussy/La Fin de I'lllaz: les
fouilles de 1908, dirigées par Mar
M. Besson (sur I'échelle)

Fig. 2 Boucle de ceinture prove-
nant d'Echallens VD

Fig. 3 Boucle de ceinture prove-
nant de Lussy, MAHF inv. n° 5892

Fig. 4 Boucle de ceinture prove-
nant de Riaz/Tronche-Bélon,
tombe 127

Fig.5 Boucle de ceinture prove-
nant de Riaz/Tronche-Bélon,
tombe 211

Fig. 6 Croix dite de Desiderius,
Brescia, Vlle siécle

Fig. 7 Sarcophage de Sariguzel
(Istanbul), face latérale

Fig. 8 Ravenne, mausolée de
Galla Placidia, mur oriental de
I'espace central, Paul et Pierre

Fig. 9 Ravenne, mausolée de
Galla Placidia, la coupole

Fig. 10 Arles, sarcophage de
Concordius, détail

Fig. 11 Boucle de ceinture
provenant de Marnand VD

Fig. 12 Intaille en onyx, Vienne,
Kunsthistorisches Museum, n° IX
2607

Fig. 13 Boucle de ceinture
provenant de Gumefens/Sus Fey,
tombe 353

Fig. 14 Boucle de ceinture
provenant de Fondremand
(Haute-Sadéne)

Fig. 15 Boucle de ceinture
provenant de Bofflens VD

Abb. 15 Gurtelschnalle aus
Bofflens VD (1:1)

21

Résume

Parmi les plaques-boucles de ceinture en bronze des VIe et VI siecles on distingue une douzaine
d'exemplaires essentiellement vaudois et fribourgeois décorés d'un motif chretien particulier. Deux
personnages au bras levé se tiennent aux cotes de la croix ornee de pierres précieuses au centre. De
part et d'autre se dresse un monstre marin. S'agit-il de la représentation d'un événement historique,
de la crucifixion? Le Christ crucifié est absent et rien ne laisse penser que les deux personnes soient
la Vierge et saint Jean, iconographie courante plus tard dans le Moyen Age, mais non dans |'Antiquité
tardive. On a parlé des «orants» ou des «gardiens de la croix». La croix, instrument de la victoire et du
salut, a-t-elle besoin de gardiens? N'est-ce pas la croix qui protégera celui qui la porte?

La croix est interprétée ici comme signe celeste précédant la Parousie, I'arrivée du Christ aux temps
ultimes, dont témoigne I'évangile selon Matthieu (Mt. 24, 30). Une telle croix gemmeée figure par
exemple sur les decors mosaiqués ou peints dans la voUte ou |'abside de différentes eglises paléo-
chrétiennes. Quelques croix portatives, chefs-d'ceuvre de I'orfevrerie de la méme epogue sont ega-
lement conserveées.

Le geste des deux personnages sous la croix n'est pas celui des orants en priére (les deux bras éten-
dus ou levés). C'est le geste d'acclamation des notables s'approchant de I'empereur; c'est le geste
des apOtres, en particulier de Pierre et de Paul, qui présentent leur hommage au Christ. Bien des sar-
cophages montrent de telles scénes.

Le griffon a téte aquiline est facilement associe, dans I'Antiquité, au monde des morts. Gardien d’'une
valeur decorative, il évoquait la sphére sépulcrale sans lien particulier avec une divinité paienne et sans
référence a une delivrance biblique. Par contre, les griffons maritimes a queue de poisson se distin-
guent bien de leurs cousins a quatre pattes. Ce sont des monstres de mauvaise race, symbolisant la
mer, métaphore pour la vie humaine ou les tentations guettent subrepticement comme les innom-
brables «reptiles» de la mer. Il faut s'en méfier et ne pas lacher le bois de la croix grace auquel on tra-
versera cette mer féroce avec le Christ au gouvernail.

Celui qui porte une telle plaque-boucle confie son salut au Seigneur: «Sauve-moi lorsque tu revien-
dras, comme tu as sauvé Pierre et Paul apres les tourments de la vie.»

mmmmmmmmf‘"Mmemmmmmmmmq
,W%Wmmmmlm A

i

e ] “

$07222

\

@}\\,‘lml i

|
|

T

mm mlmlmmumllmllllmIlmmllmmmmllmmmnmnmmmummmmmmmnmummn ﬂ/

T T T I R e e L




	Hoffnung auf ewiges Leben - auf dem Gürtel getragen

