
Zeitschrift: Cahiers d'archéologie fribourgeoise = Freiburger Hefte für Archäologie

Herausgeber: Service archéologique de l'État de Fribourg

Band: 3 (2001)

Artikel: Hoffnung auf ewiges Leben - auf dem Gürtel getragen

Autor: Guex, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-388998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-388998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


N° 3/2001/Etudes Cahiers d'Archéologie Fribourgeoise / Freiburger Hefte für Archäologie 14

François Guex Seit langem sind frühmittelalterliche Gürtelschnallen mit figürlichen

Darstellungen bekannt. Ihre Verbreitung und ihre Zeitstellung sind gut erforscht.

Was aber wollten ihre Trägerinnen und Träger mit ihnen ausdrücken? Was

bedeuten die Darstellungen7

Hoffnung auf ewiges Leben - auf dem
Gürtel getragen

Unter
den bronzenen Gürtelschnallen aus

frühmittelalterlichen Gräbern fallen einige

durch eine besondere christliche Darstellung auf

der rechteckigen Beschlagplatte auf1: In der

Mitte steht das Kreuz, links und rechts davon

eine menschliche Figur, flankiert von einem

Meerwesen. In der Fachliteratur werden solche

Schnallen als Typ Barésia/Lussy bezeichnet, nach

dem freiburgischen Lussy bei Romont (Abb. 1 u.

3) und dem Fundort eines ähnlichen, aber aus

Knochen geschnitzten Stückes im französischen

Jura. Bei Lussy hatte 1908 Marius Besson,

nachmaliger Bischof von Genf, Lausanne und

Freiburg, einen frühmittelalterlichen Friedhof

ausgegraben. Abgesehen von einer Ausnahme2

beschränkt sich das Verbreitungsgebiet der

zwölf bekannten Stücke bisher auf die Kantone

Waadt und Freiburg, wo beim Bau der Autobahn

A12 im Greyerzerland zwei Stücke bei Riaz (Abb.

4 u. 5) und eines bei Gumefens (Abb. 13) geborgen

wurden3.

Die bronzenen Schnallen dieses Typus

unterscheiden sich in der Form des Schnallenbügels,

des Scharniers und des Doms. Aus dem

Vergleich dieser Merkmale mit denen zahlreicher

anderer Schnallen lässt sich eine Datierung

ins letzte Viertel des 6. Jahrhunderts und die

Jahre nach 600 ableiten4. Die Darstellungen auf

der Beschlagplatte hingegen gleichen sich

grundsätzlich, wenn sie auch verschieden sorgfältig

ausgeführt sind. Auf der Schnalle von

Lussy (Abb. 3) läuft eine Inschrift5 um das Bildfeld

Es ist eine unlesbare Trugschrift, vielleicht

eine magische Formel, aber keine Bildlegende,

die die Abbildung erklären würde.

z AI

m-ä

Abb. 1 Lussy/La Fin de l'lllaz: die
Ausgrabungen von 1908, auf der
Leiter Mgr. M. Besson

Abb. 2 Gürtelschnalle aus
Echallens VD

1 Martin 1988, Abb 18 und Anm. 55;

Martin 1992a, 27sq Anm 8 u 9

2 Schnalle aus Cramans (Dép. Jura).

3 Die Publikation der von H Schwab

geleiteten Ausgrabungen wird von G

Graenert vorbereitet.

4 Martin 1988; Leuch-Bartels 1996,

126-129.

5 Jörg, C, Die Inschriften der
Kantone Freiburg, Genf, Jura, Neuenburg

und Waadt, (Corpus Inscrip-

tionum medii aevi Helvetiae 2),

Freiburg, 1982, 66.

Was ist dargestellt? Wer mittelalterliche Bilder

und Statuengruppen kennt, mag zunächst an

Maria und Johannes zu beiden Seiten des

gekreuzigten Heilands denken. Doch dieser ist

nicht abgebildet. Hat man den nackten Toten

aus Gründen des Formats oder der Einfachheit

halber weggelassen? Solche Überlegungen können

nicht greifen, wenn es um die angemessene

Darstellung der Hauptperson einer Religion

geht. Man muss genauer und unvoreingenommen

hinsehen, um den Bildinhalt zu erkennen.

t*'



15

Beschreibung

Zentrales Motiv ist das Kreuz. Die Enden der

Kreuzarme sind verbreitert oder geschweift. Sie

laufen in Zipfeln oder Knäufen aus, die meistens

mit Kreisaugen betont sind. Als Binnenzeichnung

treten parallel zum Umriss Zierlinien auf,

die zu Dreiecken zusammenlaufen können, in

einzelnen Fällen sind der Stamm, der
Querbalken oder auch der Fuss des Kreuzes

zusätzlich verziert.

Obgleich durch einen schmalen Steg vom Kreuz

getrennt, stehen die beiden menschlichen

Figuren in einem engen Bezug zum zentralen

Bildmotiv, dem sie sich gegengleich zuwenden.

Ihre Gestalt ist stark schematisiert, der Kopf

eckig und fast vogelartig. Sie heben den vom

Betrachter abgewandten Arm mit offener
Handfläche bis auf die Höhe des Gesichts; der

andere Arm wird abgewinkelt vor den Körper

gehalten. Die beiden Gestalten sind mit einer

Tunika, einem etwa knielangen Gewand bekleidet,

das von den Hüften an ausschwingt. Der

Saum kann Falten bilden, so dass der Eindruck

von Zipfeln entsteht. Ein allenfalls vorhandener

Gürtel wäre vom Unterarm verdeckt. Manchmal

sind mit parallelen Rillen bei den Handgelenken

Ärmelbündchen angegeben. Eine genauere

Vorstellung dieses hemdartigen Gewands lässt

sich nicht gewinnen. Seine Länge erlaubt immerhin

die Vermutung, dass es sich bei den Figuren

um Männer handelt. Weil Einzelheiten der

Gestalt oder des Gesichts, der Haar- oder
Barttracht fehlen, bleibt das Geschlecht der ohnehin

nicht sehr menschlich wirkenden Gestalten

unklar.

In eigenen Feldern wie das Kreuz und die

Figuren, sind auf der linken und der rechten

Seite zwei hakenschnäblige Meerwesen mit
eingerolltem Fischschwanz abgebildet. Sie haben

aufmerksam nach vorn gerichtete Ohren und

kräftig bewehrte Vorderläufe. Sie scheinen nicht

geflügelt zu sein, können aber eine Art Schuppen-

oder Flossenkragen an den Schultern

tragen.

Trotz der trennenden Stege darf angenommen
werden, dass das Kreuz mit den einander

gegenüberstehenden menschlichen Gestalten

eine geschlossene Szene bildet. Die beiden

Meerwesen andererseits scheinen schon durch

ihre abweichende Ausrichtung nicht unmittelbar

zum dargestellten «Ereignis» zu gehören.

•<

ï i / r ; ,- '' Mft

I c

yn mI
f.

r— —

VJ&J /fUJ "nA)ï)*aa

++U

«ii-sr

.f-

W

I il

Abb. 3 Gürtelschnalle aus Lussy,

MAHF, Inv. Nr. 5892(1:1)

Abb. 4 Gürtelschnalle aus
Riaz/Tronche-Bélon. Grab 127 (1:1)

Abb. 5 Gürtelschnalle aus

Riaz/Tronche-Bélon, Grab 211 (1:1)

Dennoch sind sie nicht nur Rahmendekor: Sie

werden gleichermassen von dem umlaufenden

Rahmen eingefasst wie die zentrale Szene.

Das Kreuz

Um den Inhalt der beschriebenen Darstellung zu

bestimmen, muss man nach entsprechenden

Motiven in der frühchristlichen Kunst suchen,

die im Verbreitungsgebiet solcher
Gürtelschnallen bekannt waren. Dabei darf
vorausgesetzt werden, dass weder ein abgelegenes



N°3/2001/Etudes Cahiers d'Archéologie Fribourgeoise / Freiburger Hefte für Archäologie 16

Thema noch ein komplizierter theologischer

Gedankengang dargestellt werden. Solches hätten

nur wenige Gebildete verstanden. Für die

Trägerin oder den Träger müsste die Darstellung

auf dem Gürtel noch soweit verständlich gewesen

sein, dass ihr eine Bedeutung zukommen

konnte. Die stark vereinfachten menschlichen

Figuren und die bisweilen missverstandene

Wiedergabe der Körper der Meerwesen6 zeigen,

dass die Darstellung nicht für diese

Gürtelschnallen entworfen worden ist. Ihre Vorbilder

sind in den grossen christlichen Städten zu

suchen und in der im Mittelmeerraum verbreiteten

Grabkunst. Auch auf allerlei Erzeugnissen

des Kunstgewerbes konnten Bilder und Motive

rasch über grosse Distanzen in Gebiete vermittelt

werden, die nicht über eine entsprechende

eigene künstlerische Tradition verfügten. Die

heutige Westschweiz gehörte in der Spätantike

und im Frühmittelalter kulturell zum äussersten

Rand des Mittelmeerbeckens. Ihre Bewohner

unterhielten enge Beziehungen mit dem Gebiet

der Rhône und ihrer Nebenflüsse und waren

über den Grossen St.Bernhard zudem mit Italien

verbunden. Tatsächlich bereitet es keine Mühe,

auf frühchristlichen Mosaiken und Malereien

sowie in der Sarkophagplastik Darstellungen

eines Kreuzes zu finden, das geschweifte und

besonders ausgezeichnete Enden trägt. Es ist

golden und als sog. Crux gemmata7 oft mit
Edelsteinen besetzt. Solche Gemmenkreuze wurden,

in kleinerem Format, auch als Goldschmiedearbeiten

ausgeführt8 (Abb. 6). Die Kreuzesdarstellung

erinnert nicht nur an den Tod Jesu. Mit

der Auferstehung ist das schändliche Todeswerkzeug

aus zwei rohen Holzbalken zum heilbringenden,

strahlenden Siegeszeichen geworden.

Ausserdem ist es das Zeichen der endzeitlichen

Wiederkunft des Herrn zum Jüngsten Gericht.

e - _->

H \
W " r^*

*:

¦ i*S>

¦
VV

y
-.-

w~m
ÜU

*« .JH

uA i

Oj) ». t.0 H
..; v& Via^i

B
e •

$ '%.

S0U

$¦¦

Abb. 6 Desiderius-Kreuz, Brescia,
7. Jh.

Abb. 7 Sarkophag von Sarigüzel
(Istanbul), Schmalseite

6 Ein Teil der Missverständnisse mögen

dem Herstellungsprozess
anzulasten sein. Siehe Leuch-Bartels 1996,

132 sq.; ferner FHA 1, 1999, 44 und

vergleichbar FHA 2, 2000, 31.

7 Lexikon der christlichen
Ikonographie, Bd. 2, s.v. Kreuz, besonders

Sp. 564 sq., 574-576, Deichmann

1983,197-200, 204.

8 Auf den Mosaiken von S. Vitale,

Ravenna, trägt Bf. Maximinian eines

in der Hand.

9 Mt. 16, 15-17; Apg. 9. 3-6.

10 Engemann 1997, 59-62, 91.

11 Kollwitz. J., Oströmische Plastik

der theodosianischen Zeit, (Studien

zur spätantiken Kunstgeschichte 12),

Berlin, 1941, 132-145.

«Und dann wird das Zeichen des Sohnes des

Menschen am Himmel erscheinen, und dann

werden alle Geschlechter der Erde wehklagen

und werden den Sohn des Menschen auf den

Wolken des Himmels kommen sehen mit grosser

Macht und Herrlichkeit» (Mt. 24, 30). Form

und Aussehen dieses Zeichens werden nicht

beschrieben. Doch die frühe Kirche war

überzeugt, dass das Kreuz dieses Zeichen sei.

Die Darstellung auf den Gürtelschnallen gibt also

nicht das historische Ereignis der Kreuzigung

wieder, sondern ein zukünftiges Geschehen, das

bereits in der Gegenwart wirksam ist.

Die Figuren neben dem Kreuz
und ihre Vorbilder

Wer sind die beiden Gestalten, die der

Wiederkunft Christi so nahe stehen? An ihrer

huldigenden Haltung mit erhobenem Arm sind sie



17

als die Apostel Petrus und Paulus zu erkennen.

Ihnen hat sich der Herr in besonderer Weise

geoffenbart9. Sie haben die Kirche aufgebaut

und schliesslich in Rom den Märtyrertod erlitten.

Als erste empfangen sie nun die Auszeichnung,

am Triumph des Kreuzes teilzunehmen.

Das Kreuz in Verbindung mit den huldigenden

Aposteln findet sich eindrücklich dargestellt auf

einem Mosaik im sog. Mausoleum der Galla

Placidia in Ravenna, einem über kreuzförmigem

Grundriss errichteten Gebäude aus dem

5. Jahrhundert (Abb. 8 u. 9). Petrus, dem sechs

weitere Apostel folgen, und Paulus begrüssen

ehrfürchtig die Kreuzeserscheinung im Scheitel

der Kuppel. Dieses Darstellungsschema ist als

«vertikale Akklamation»'0 bezeichnet worden:

Personen, die einem Mächtigen Anerkennung

seiner Stellung und Treue zollen, stehen nicht

neben, sondern unterhalb der Hauptperson.

Doch wir suchen nach akklamierenden Aposteln

beiderseits des Kreuzes als Vorbild für unsere

Gürtelschnallen. Eine solche Darstellung ist

tatsächlich überliefert, nämlich in Konstantinopel,

der Hauptstadt der damaligen Welt. Dort ist

1933 ein Kindersarkophag aus dem späten 4.

Jahrhundert zutage gekommen" (Abb. 7). Auf

seinen Schmalseiten steht in der Mitte ein

hohes Kreuz mit geschweiften Enden; zu beiden

Seiten je ein Apostel, von denen einer aufgrund

der Stirnglatze und des zugespitzten Barts als

Paulus zu erkennen ist.

Nun wäre es verwegen, in diesem Sarkophag aus

Istanbul das unmittelbare Vorbild westschweizerischer

Gürtelschnallen sehen zu wollen. Er zeigt

aber, dass dieses Bildschema seit fast 200 Jahren

ausgereift vorlag. Möglicherweise hat es auch

verlorene Sarkophage in den spätantiken Städten

am untern Rhônelauf geziert. Jedenfalls finden

sich auf Sarkophagen in Marseille, Arles und

s-

V\y / mk

&

y
y

,-••

•N

Abb. 8 Ravenna, Mausoleum der
Galla Placidia. Östliches

Bogenfeld: Paulus und Petrus

Abb. 9 Ravenna, Mausoleum der
Galla Placidia. Blick in die Kuppel

12 Duval, N. (dir.). Les premiers
monuments chrétiens de la France 1,

Sud-Est et Corse, Paris, 1995, 118-

120, 137, 217; Caillet, J -P et Loose,

H.N., La vie d'éternité, La sculpture
funéraire dans l'Antiquité chrétienne,
Paris/Genève, 1990,12, 91 sq., 103.

13 Favrod, J., Histoire politique du

royaume burgonde (443-534),
(Bibliothèque historique vaudoise 113),

Lausanne 1997, 378-382. Frühmittelalterliche

Peterskirchen im Kt. Freiburg-

Villaz-St-Pierre, Vallon/Carignan (Dom-

pierre-le-Crand) und wohl auch Trey-

vaux/Vers-St-Pierre

Viviers akklamierende Apostel12. Oft haben sie

grosse, ausdrucksstarke Hände und wirken

etwas schematisch (Abb. 10).

Vielleicht war die ganze Szene als Wandmalerei -
etwa in der Apsis einer nunmehr abgegangenen

bedeutenden Kirche - ausgeführt gewesen. Im

Zusammenhang mit einer verstärkten Ausrichtung

nach Rom wurden die Apostelfürsten zu

Beginn des 6. Jahrhunderts wichtig. Die Kathedrale

von Genf wurde dem Apostel Petrus

anvertraut, vielleicht auch Paulus. Der burgun-

dische König Sigismund ersuchte den Papst

um Petrus-Reliquien. Sigismund ist auch selber,

zweifellos mit gebührendem Gefolge, nach

Ravenna und nach Rom gereist13. Ein hiesiger

Bronzegiesser oder seine Auftraggeber mussten

jedoch nicht weit gereist sein und eine derart

geschmückte Apsis oder einen Sarkophag

mit eigenen Augen gesehen haben. Kleinformatige

Erzeugnisse des Kunstgewerbes haben

das Bildschema über weite Strecken vermitteln



N° 3/2001/Etudes Cahiers d'Archéologie Fribourgeoise / Freiburger Hefte für Archäologie 18

\ TNTOTADQVEPlWVITOCORPOREPVEVS
1

AïTERNOHICFOSïTVSYIVlîîJONCORDlVSA tV 0

QYÎTÏNERBFRiMVmiiNISTF "MIVLS1TI11AWf
POSTfTIAMLECWSCAilKTllKÊÏERCOi

v

u m

v^emrwm^^^m

können. Warum nicht auch nach Genf, St-Maurice

oder Avenches? In Wien wird eine Onyx-

Gemme aufbewahrt, die wahrscheinlich von

einem kirchlichen Würdenträger als Anhänger

auf der Brust getragen wurde14 (Abb. 12).

Dargestellt sind das Kreuz und die beiden

huldigenden Apostelfürsten. Über dem Kreuz das

Antlitz Christi und die Umschrift EMMANOUHA,

Emmanuel, d.h. «Gott mit uns»15. Solche Gemmen

sind übelabwehrende Amulette, wozu die

Inschrift trefflich passt16.

Greifen und anderes Getier

Adlerköpfige, vierfüssige, geflügelte Greifen galten

während der ganzen Antike als Wächter.

Deshalb wurden sie oft auf Grabdenkmälern

dargestellt. Zuweilen tragen sie Seelen ins

Jenseits17. Später erscheinen paarweise gegenüberstehende

Greifen mit einem Gefäss in der Mitte

unter anderem auch auf Gürtelschnallen18.

Besonders häufig auf Schnallen ist die

Darstellung eines einzelnen Greifen, der sich einem

Gefäss nähert19. Die frühen Christen haben mit

Abb. 10 Arles, Sarkophag des
Concordius (Detail)

Abb. 11 Gürtelschnalle aus
Marnand VD

ra-.-

Vd *És ë
0

a
CT.»»MHWW«¦ 1 ¦»¦«!»% im» um -t-ctmauri,y«tMTVM»
-..

14 Deichmann 1983, 372.

15 Mt. 1, 23; Jes. 7, 14. Vgl. auch

Abb. 14.

16 Engemann 1997, 162-168, gibt
eindrückliche Beispiele.

Bisherige Deutungen

De chaque côté [de la croix des Chrétiens!, un homme

avec une tête d'animal et le pouce de la main droite sur
les lèvres, représente le prêtre égyptien en attitude
d'adoration. Portant ses regards sur la croix, il tourne le

dos au sphinx ou à la figure allégorique gravée à

chaque extrémité. Ce sujet montrerait ainsi le

prêtre du culte étranger abandonnant ses faux dieux

pour servir le Christianisme. Frédéric Troyon 1844

Les personnages placés devant la croix se disposent à

prêter l'oreille aux vérités de l'Evangile. Derrière eux se

trouvent les simulacres païens, anciens objets du culte,

représentés cette fois par des créatures hybrides,
rappelant plus que toute autre chose e dragon des philistins.

Jean-Daniel Blavignac 1853, (zit. bei Besson, s.u.)

Sans nous arrêter aux explications beaucoup trop
compliquées, données par certains archéologues,

nous y trouvons simplement deux hommes demandant

secours à la croix, c'est-à-dire au Christ, contre les

génies malfaisants représentés par les griffons. Cette

solution est la seule qui nous paraisse à la fois naturelle

en elle-même, et conforme aux idées en cours au

moment où les plaques furent exécutées. Marius

Besson1909

zwei betende Männer; Adoranten. Joachim Werner

1977

Der sog. Typ Barésia-Lussy vereinigt anscheinend

immer noch dieselben Bildelemente allerdings nun
nach neuem Geschmack anders gruppiert.
Setzen wir das Kreuz mit Christus und die beiden

Personen mit Petrus und Paulus gleich, so haben wir

zusammen mit den Greifen immer noch die selben

Bildelemente vor uns wie auf den einige Jahrzehnte

älteren Schnallen von Fondremand und Ursins. Max

Martin 1992

des orants et des griffons symbolisant les gardiens

de la croix. Lucie Steiner/Francois Menna 2000



19

diesem Motiv offensichtlich keine heidnischen

Vorstellungen mehr verbunden und diese

Fabelwesen für unbedenklich, ja positiv gehalten.

Sie bedeuteten Schutz und verwiesen auf ein

Leben nach dem Tod. Wo Greifen zusammen mit

dem Kreuz abgebildet werden, ist an ein

Aneinanderreihen von Motiven zu denken, die

Schutz und Rettung versprechen. Das Kreuz selber

als mächtigstes Zeichen zur Abwehr von

Dämonen bedarf keiner Wächter.

Weshalb werden auf den Gürtelschnallen des

Typus Barésia/Lussy nicht solche Greifen aus

dem allgemeinen Grabesbereich dargestellt

sondern Meerwesen mit gewundenem
Fischschwanz? Wohl nicht nur aus einer dekorativen

Laune. Nächste Verwandte dieser Seegreifen

sind Ungeheuer, die das Meer und die bösen

Mächte darin symbolisieren (vgl. Kasten S. 20).

Dazu gehört auch das Ketos, das Untier, das

einst Jonas verschlungen und nach drei Tagen

wieder ausgespien hat - ein Motiv der Grabkunst

mit Bezug zu Tod und Auferstehung Christi,

das ebenfalls auf Gürtelschnallen vorkommt20.

Nach Hilde Claussen bedeuten die Stürme und

Schrecken des von Ungeheuern bewohnten

Meeres die Welt mit ihren vielfältigen

Verlockungen und Versuchungen21. Vorbildlich für
diese Deutung waren über Jahrhunderte die

Psalmenkommentare Augustins. Ein Autor des 5.

Jahrhunderts, Prosper von Aquitanien, drückt dies

zu Psalm 103 (104) so aus: «Dieses Leben ist eine

weite Reise und es ist nicht möglich, in die Heimat

zu gelangen, es sei denn über dieses grosse und

unruhige Meer, wo die List unzähliger Kriechtiere

droht, das heisst der Angriff aller Versuchungen.

Da muss man auf der Hut sein, dass sie nicht mit

ihrem Kriechen von unten her eindringen können,

und darf nicht vom Kreuzesholze lassen, dank

welchem dieses wilde Meer mit Christus als

Steuermann überquert wird.»

Während also die übrigen Greifen eher zu den

«guten» Tieren gehören, sind ihre Vettern aus

dem Meer «böse».

Abb. 12 Onyx-Gemme, Wien,

Kunsthistorisches Museum,
Inv. 1X2607(1:1)

Abb. 13 Gürtelschnalle aus

Gumefens/Sus Fey, Grab 353

mmn3 »am jjjL JJ flü*

.f
<s>

IIDrefeU /AV

17 Delplace, C, Le griffon dans la

peinture romaine et sur les reliefs

en stuc. Revue Archéologique de
Picardie 1/2,1990, 89-97. Schon für die

Kaiserzeit gilt (92): le symbolisme
religieux s'est progressivement effacé,

ne subsistant plus que sous forme de

réminiscences diffuses. Freundlicher

Hinweis von M Fuchs.

18 Hier erfolgt bald Überlagerung

und Vermischung mit Daniel in der

Löwengrube, dessen Darstellung ebenfalls

aus dem sepulkralen Bereich

stammt. Aufschlussreich ein frühma
Sarkophag im Museum Bourges, der
beide Figurengruppen zeigt, Um-

zeichnung bei Schifferdecker, F., AS

10,1987, 80

19 Gaillard de Semainville, H., Les

cimetières mérovingiens de la Côte

chalonnaise et de la Côte mâcon-

naise, Dijon, 1980, 86-90,189-192, pl.

46; Werner 1977, 349 sq.

20 Martin 1992a.

21 Claussen, H,, Odysseus und «das

grausige Meer dieser Welt»: zur iko-

nographischen Tradition der karolin-

gischen Wandmalerei in Corvey, in

Iconologia Sacra Fs. Karl Hauck,

hg. v. Keller, H. und Staubach, N

Berlin/New York, 1994, 341-382, bes.

354 sq.

22 Martin 1992b, 164. Die chronologische

Entwicklung wurde von M.

Martin an den XXI. Journées
internationales d'Archéologie Mérovingienne

im Okt. 2000 vorgestellt.

Sinn und Deutung

Die eigentlich bestechend einfache Szene eines

Kreuzes mit zwei Begleitpersonen tritt in der

frühchristlichen Kunst gar nicht so häufig auf,

dass sich die Deutung der beiden Gestalten als

Petrus und Paulus unmittelbar aufgedrängt

hätte. Max Martin hat sie als erster veröffentlicht22.

Doch lässt sich seine auf Schnallen aus

Ursins VD und Fondremand (Dép. Haute-Saône)

gestützte Herleitung nuancieren: Diese früheren

Schnallen zeigen lediglich, dass der

Darstellung des Kreuzes, der Apostel und der

Fabelwesen Wert beigemessen wurde. Aber ohne

einen eigenen, direkten Bezug zur frühchristlichen

Kunst der Mittelmeerwelt lässt sich der Typ

Barésia/Lussy nicht erklären. Die mit erhobenen

Am Ende einer Entwickung

Wie die nach heutigem Empfinden oft nachlässige

und rasch unverständliche Ausführung der
Bildelemente zeigt, sind die aus dem Mittelmeergebiet
eingeführten Bilder als solche hier nie recht heimisch

geworden. Hat die Verunklärung ihre magische

Wirkung gesteigert? Jedenfalls führt die Entwicklung
in eine Sackgasse. Die Tradition wird im 7. Jahrhundert

nicht weitergeführt. Jüngere, «eigene» Heilige

wie die hochverehrten Martin und Mauritius haben

nicht zu gleichartiger bildlicher Darstellung angeregt.



N°3/2001/Etudes Cahiers d'Archéologie Fribourgeoise / Freiburger Hefte für Archäologie 20

Seegreifen und verwandte
Ungeheuer

Psalm 73 (74). 13

Du hast das Meer gespalten mit deiner Kraft,

die Häupter der Drachen über den Fluten zerschmettert.

Psalm 103 (104), 25-26

Da ist das Meer, so gross und weit;
darin wimmelt es ohne Zahl,

kleine Tiere samt grossen.
Da wandeln Ungeheuer,

der Leviathan, den du gebildet hast,

damit zu spielen.

Abb. 14 Gürtelschnalle aus

Fondremand (Dép. Haute-Saône)

,...„..

irr

fU

ÌP*m

<Ji.
JJ^H,.

Armen und damit als Oranten (in Gebetshaltung)

dargestellten Apostel von Fondremand (Abb. 14)

haben nicht spontan, innerhalb des regionalen

Kunsthandwerkes, zu der weit typischeren

Haltung der Akklamation (Huldigung) zurückgefunden;

von der Kreuzform des älteren Beispiels25

führt kein Weg zum Kreuz der Schnalle von Lussy

und auch das Meerwesen hat einen andern

Ursprung und auch eine andere Bedeutung als

der Greif.

Das Kreuz steht für Tod und Auferstehung

Christi und ist das Zeichen seiner Wiederkunft.

Abgebildet oder als Gebärde mit der Hand

ausgeführt ist es der denkbar beste Schutz.

Petrus und Paulus sind besonders ausgezeichnete

Zeugen Christi. Von ihnen erfuhren

frühmittelalterliche Menschen besondere Nähe. So wird

von der sterbenden Äbtissin Mactef led berichtet,

dass sie die Schwestern mit dem Psalmengesang

warten hiess, bis der heilige Paulus zu ihr komme;

von einer Nonne Leudeberta, dass Petrus an ihr

Bett trat, um ihre Seele in Empfang zu nehmen;

23 Wie schon Moosbrugger-Leu

1967, 121, erkannt hat, entstand
diese Form aus dem Kreuz, dessen

Querbalken mit Alpha und Omega

behangen sind.

24 Scheibelreiter, C Die barbarische

Gesellschaft, Darmstadt, 1999, 396,

411,482

25 Vgl dazu die Stellen in frühchristlichen

Gebeten: «Stehe uns bei wie

den Aposteln in Banden, Thecla im

Feuer, Paulus in der Verfolgung,
Petrus in den Fluten» und «Befreie,

Herr, seine Seele, wie du Petrus und

Paulus aus dem Gefängnis befreit
hast». Dictionnaire d'Archéologie et
de Liturgie (éd. Cabrai, F. et Leclercq,

H.lS.V Défunts, 431.436.

f A^-TM S 6AulMS +
>-i

-s

Ro =SB

^

iJ'"Xjitun 1 ?r-J^-f }

dem sterbenden Bischof Nicetius von Trier

erschienen Paulus und Johannes der Täufer, um

himmlischen Lohn zu versprechen24.

Die beiden Seegreifen vertreten das Böse, dem die

Apostel wie alle Menschen ausgesetzt waren, das

aber letztlich durch das Kreuz überwunden ist.

Im Vergleich mit der Schnalle von Fondremand

handelt es sich also nicht nur um eine andere

Anordnung der Bildelemente nach neuem

Geschmack. Die Aussage wird konzentrierter; jedes

Element hat seinen besonderen Platz.

Weshalb jedoch wurde dieses Bild für einen

Bestandteil der Kleidung gewählt, um einen

Menschen während seines Lebens, besonders

aber auch nach seinem Tode zu begleiten? Was

die einzelne Trägerin oder der Träger einer

solchen Gürtelschnalle wirklich dachte und glaubte,

bleibt verborgen. Verliessen sie sich auf die

magische Zauberkraft des Kreuzes oder wollten

sie damit ein Gebet ausgedrückt wissen, auch

wenn die Stimme versagen sollte: Herr, du hast

deine Apostel vor dem Bösen bewahrt und lässt

sie an deiner Herrlichkeit teilhaben; rette auch

mich, wenn du kommst am Ende der Zeit25.

Um mehr zu erfahren

Geschichte und Kultur des Frühmittelalters:

Furger, A. et al.. Die Schweiz zwischen Antike
und Mittelalter. Archäologie und Geschichte des

4. bis 9. Jahrhunderts, Zürich, 1996

Archäologie des Frühmittelalters:

Martin, M., Das Frühmittelalter, in Koll., Chronologie.

Archäologische Daten der Schweiz,

(Antiqua 15), Basel, 1986, 99-115,178-191, 240-241

Steiner, L. et Menna, F., La nécropole du Pré de la

Cure à Yverdon-les-Bains (ivs-vne s. ap. J.-C), (CAR

75-76), Lausanne, 2000

Frühchristliche Kunst

Engemann, J., Deutung und Bedeutung
frühchristlicher Bildwerke, Darmstadt, 1997



21

Fig. 1 Lussy/La Fin de l'lllaz: les

fouilles de 1908, dirigées par Mgr
M. Besson (sur l'échelle)

Fig. 2 Boucle de ceinture provenant

d'Echallens VD

Fig. 3 Boucle de ceinture provenant

de Lussy, mahf inv. n° 5892

Fig. 4 Boucle de ceinture provenant

de Riaz/Tronche-Bélon,
tombe 127

Fig. 5 Boucle de ceinture provenant

de Riaz/Tronche-Bélon,
tombe 211

Fig. 6 Croix dite de Desiderius,

Brescia, VIIe siècle

Fig. 7 Sarcophage de Sarigüzel
(Istanbul), face latérale

Fig. 8 Ravenne, mausolée de
Galla Placidia, mur oriental de

l'espace central, Paul et Pierre

Fig. 9 Ravenne, mausolée de
Galla Placidia, la coupole

Fig. 10 Arles, sarcophage de

Concordius, détail

Fig. 11 Boucle de ceinture
provenant de Marnand VD

Fig. 12 Intaille en onyx, Vienne,
Kunsthistorisches Museum, n° IX

2607

Fig. 13 Boucle de ceinture
provenant de Gumefens/Sus Fey,

tombe 353

Fig. 14 Boucle de ceinture
provenant de Fondremand
(Haute-Saône)

Fig. 15 Boucle de ceinture
provenant de Bofflens VD

Résumé

Parmi les plaques-boucles de ceinture en bronze des VIe et VIIe siècles on distingue une douzaine

d'exemplaires essentiellement vaudois et fribourgeois décorés d'un motif chrétien particulier. Deux

personnages au bras levé se tiennent aux côtés de la croix ornée de pierres précieuses au centre. De

part et d'autre se dresse un monstre marin. S'agit-il de la représentation d'un événement historique,

de la crucifixion? Le Christ crucifié est absent et rien ne laisse penser que tes deux personnes soient

la Vierge et saint Jean, iconographie courante plus tard dans le Moyen Age, mais non dans l'Antiquité

tardive. On a parlé des «orants» ou des «gardiens de la croix». La croix, instrument de la victoire et du

salut, a-t-elle besoin de gardiens? N'est-ce pas la croix qui protégera celui qui la porte?

La croix est interprétée ici comme signe céleste précédant la Parousie, l'arrivée du Christ aux temps

ultimes, dont témoigne l'évangile selon Matthieu (Mt. 24, 30). Une telle croix gemmée figure par

exemple sur les décors mosaïques ou peints dans la voûte ou l'abside de différentes églises

paléochrétiennes. Quelques croix portatives, chefs-d'œuvre de l'orfèvrerie de la même époque sont
également conservées.

Le geste des deux personnages sous la croix n'est pas celui des orants en prière (les deux bras étendus

ou levés). C'est le geste d'acclamation des notables s'approchant de l'empereur; c'est le geste

des apôtres, en particulier de Pierre et de Paul, qui présentent leur hommage au Christ. Bien des

sarcophages montrent de telles scènes.

Le griffon à tête aquiline est facilement associé, dans l'Antiquité, au monde des morts. Gardien d'une

valeur décorative, il évoquait la sphère sépulcrale sans lien particulier avec une divinité païenne et sans

référence à une délivrance biblique. Par contre, les griffons maritimes à queue de poisson se distinguent

bien de leurs cousins à quatre pattes. Ce sont des monstres de mauvaise race, symbolisant la

mer, métaphore pour la vie humaine où les tentations guettent subrepticement comme les

innombrables «reptiles» de la mer. Il faut s'en méfier et ne pas lâcher le bois de la croix grâce auquel on

traversera cette mer féroce avec le Christ au gouvernail.

Celui qui porte une telle plaque-boucle confie son salut au Seigneur: «Sauve-moi lorsque tu reviendras,

comme tu as sauvé Pierre et Paul après les tourments de la vie.»

Abb. 15 Gürtelschnalle aus
Bofflens VD (1:1)

iLÜill LU»m

V.

ITT, nr\ I-:-'•hlbl if
J

/il
Azrpz: rfvjjyy

mmnsiMmËSSMMm


	Hoffnung auf ewiges Leben - auf dem Gürtel getragen

