Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 124 (2024)

Artikel: "Wollebius, paucis dicere multa potis.” : Ein Beitrag zu Charakter,
Geschichte und Nachwirken von Johannes Wollebs Compendium

Autor: Domke, Damian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1084163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1084163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Wollebius, paucis dicere multa potis.» Ein Beitrag
zu Charakter, Geschichte und Nachwirken von
Johannes Wollebs Compendium

von Damian Dombke

Der Pastor der Leonhardskirche in Basel, Johannes Gross (1582—
1629), widmete Johannes Wolleb (1586—-1629) in dessen Christia-
nae Theologiae Compendinm folgende Distichen:

«Unterrichtet hat Calvin viele Lernende und Lehrende,

sodass jenes [sein] Buch dieses Lob trage.

Mit Ausnahme der apostolischen Schriften aus der Zeit nach Christus

hart kein Zeitalter ein Buch hervorgebracht, welches diesem ebenbiirtig ist.
Polanus stellt methodisch das beriihmte Syntagma dar,

Tot wie auch lebendig lehrt er unsere Scharen [auch heute noch).

Was auch immer jeder von beiden lehrt, wird Wolleb hier mit gelehrter
Kiirze lehren — Wolleb, der imstande ist, mit wenigen Worten vieles zu sagen.
Du, der du Pastoren, Lehrer und Propheten schenkst,

fahre fort damit, deine Versammlung zu weiden.»'

In diesem erstaunlichen und panegyrisch anmutenden Lobpreis wird
der Basler Antistes Wolleb in eine fortlaufende Reihe mit Johan-
nes Calvin (1509-1564) und Amandus Polanus von Polansdorf
(1561-1610) gesetzt. Calvin habe durch sein Lehrwerk, die /nstitu-
tio Christianae Religionis, Generationen von Schiilern und zukiinf-
tigen Lehrern unterrichtet (7nstituit) und dabei offensichtlich den
Inhalt fiir die reformierte Tradition geliefert, wohingegen Polanus —
Gross zufolge — in der Hinsicht herausstach, dass er diesen Inhalt in
seinem Syntagma 1heologiae Christianae in die angemessene Form
bzw. Methode (methodo) gegossen habe. Wolleb bilde nun die per-
fekte Synthese von Inhalt und Methode beider Monumentalwerke,
indem er sie in seinem Compendium in aller gelehrten Kiirze (docta
brevitate) darstellt.

1 Unter dem Titel «In S.S. Theol. Epitomam a Rever. & Clariss. Viro D. D. Joanne Wolle-
bio, Antistite & Professore dignissimo bono publico editamy: «Instituit multos discentes
atque docentes | Calvinus, laudem hanc uc ferat ille Liber: | Praeter Apostolicas post Christi
tempora chartas | Huic peperere Libro secula nulla parem. | Polanus methodo illustrat Syn-
tagma celebre; | Mortuus ut vivens agmina nostra docet. | Quicquid uterque docet, docta
hic brevitate docebit | Wollebius, paucis dicere multa potis. | Tu, qui Pastores, Doctores,
atque Prophertas | Largiris, coetum pascere perge tuum!, in: Johannes Wolleb: Christianae
Theologiae Compendium, Basel 1626, Bl. )(4v.



166 Damian Domke

Natiirlich bleibt fragwiirdig und an dieser Stelle nicht zu ent-
scheiden, ob Wolleb ein solches Unterfangen tatsichlich gelungen
ist, doch liefert uns Gross hier einen Einblick in die zeitgendssi-
sche Wahrnehmung des Autors und von dessen Compendium — eine
Wahrnehmung, die offensichtlich bis in die Neuzeit tiberdauert hat,
wenn Johann Heinrich August Ebrard noch 1851 tiber Wolleb urtei-
len konnte, er sei der «Petrus Lombardus oder magister sententiarius
fiir die reformierte Scholastik».> Da das Compendium oftenbar tiber
lange Zeit einen solch hohen Ruf genoss, jedoch bislang erstaunli-
cherweise kaum zum Gegenstand moderner Untersuchungen gewor-
den ist, wird sich dieser Beitrag naher mit ihm beschiftigen. Dabei
sollen die Spezifika des Werkes sowie seine Geschichte und sein
Nachwirken genauer beleuchtet werden. Zur Einordnung des Wer-
kes soll jedoch zuvor eine kurze Erinnerung an Wollebs Person und
Wirken an den Anfang gestellt werden.

1. Johannes Wolleb - eine biografische Skizze?

Der 1586 in Basel geborene Johannes Wolleb besuchte sowohl die
Schulen der Stadt wie auch ihre Universitit und erwarb hier den

2 Vgl. Johann Heinrich August Ebrard: Christliche Dogmatik, Bd. 1, Kénigsberg 1851, S. 65.

3 Eine umfassende moderne Biografie zu Wolleb existiert nicht; bei diesen Ausfithrungen
handelt es sich daher um eine Synopse der folgenden, immer noch grundlegenden Kurz-
darstellungen, vgl. Paulus Freher: Theatrum Virorum Eruditione Clarorum, Bd. 1, Niirn-
berg 1688, S. 446; Johann Jacob Hofmann: Lexicon Universale Historico-Geographico-
Chronologico-Poetico-Philosophicum, Bd. 1, Basel 1677, S. 581; Henning Witte: Diarium
Biographicum, Danzig 1688 (Eintrag zum 24. Nov. 1629); Johann Burkhard Mencke/
Christian Gottlieb Jocher: Compendivses Gelehrten-Lexicon, Leipzig 1726, Sp. 1569;
Jacob Christof Iselin: Neu-vermehrtes Historisch und Geographisches Allgemeines Lexi-
con, Bd. 4, Basel 1727, S. 918; Carl Giinther Ludovici/Johann Heinrich Zedler: Grosses
vollstindiges Universallexicon Aller Wissenschaften und Kiinste, Bd. 58, Leipzig/Halle
1748, Sp. 1379; Johann Bernhard Herzog: Athenae Rauricae sive catalogus professorum
Academiae Basiliensis, Basel 1778, S. 40f.; Karl Rudolf Hagenbach: Die Theologische
Schule Basels und ihre Lehrer von Stiftung der Hochschule 1460 bis zu Dewette’s Tod
1849, Basel 1860, S. 23f.; Johann Heinrich August Ebrard: Wolleb, Johannes, in: Real-
Encyklopidie fiir protestantische Theologie und Kirche, 2. Aufl,, Bd. 17, Leipzig 1886,
S. 288-291; Rudolf Thommen: Geschichte der Universitit Basel 15321632, Basel 1889,
S. 138; Paul Tschackert: Wolleb, Johannes, in: Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 45,
Leipzig 1900, S. 544-547; Wilhelm Hadorn: Wolleb, Johannes, in: The New Schaff-Her-
z0g, Encyclopedia of Religious Knowledge, Bd. 12, New York/London 1912, S. 407; Mat-
thias Freudenberg: Wolleb, Johannes, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon,
Bd. 14, Herzberg 1998, Sp. 47-50; eine Auﬁistung seiner Werke bieten Hans Jacob Leu:
Allgemeines Helvetisches, Eydgenéssisches oder Schweitzerisches Lexicon, Bd. 19, Ziirich
1764, S. 5731; Freudenberg (siche oben); zum theologischen Einfluss Wollebs sowie eini-
gen Kurzanalysen seiner Theologie vgl. Max Geiger: Die Basler Kirche und Theologie im
Zeitalter der Hochorthodoxie, Ziirich 1952, passim.



«Wollebius, paucis dicere multa potis.» 167

Grad eines magister artium (Abb. 1). Im Anschluss studierte er am
gleichen Ort Theologie unter Polanus, wurde 1606 ordiniert und
wirkte ab dem folgenden Jahr als stddtischer Diakon.* Sein Lehrer
liess ihn in den Jahren 1608 und 1609 zu zwei Disputationen res-
pondieren, einmal iiber die wahre Religion und anschliessend tiber
die Sakramente.” Um 1611 heiratete er Katharina Falkeisen (1592—
1656), mit der er zwolf Kinder hatte, von denen sechs die Geburt
tiberlebten.® Im selbigen Jahr wurde er Pfarrer in der Elisabethenkir-
che und trat schliesslich 1618 die Nachfolge von Johann Jacob Gry-
naeus (1540-1617) als Antistes am Basler Miinster an.” Im gleichen
Jahr wurde Wolleb mit einer Schrift tiber die gottliche Pridestina-
tion, in der er ganz im Geiste der Dordrechter Synode eine infralap-
sarische Auslegung vertrat, zum Doktor der Theologie promoviert
und konnte so die Professur fiir Altes Testament von Sebastian Beck
(1583-1654) tibernehmen.? 1621 wurde er Rektor der Universitit
und amtete mehrere Male als Dekan der Theologischen Fakultit.’

4 Zu Wolleb in der Marrikel der Universitit vgl. Hans Georg Wackernagel (Hg.): Die
Matrikel der Universitic Basel 1460-1818, Bd. 3 (1601/02—1665/66), Basel 1962, S. 10
(Nr. 98); zu Polanus sind immer noch Stachelins Schriften massgeblich, vgl. Ernst Stac-
helin: Die Lehr- und Wanderjahre des Amandus Polanus von Polansdorf, in: Basler Zeit-
schrift fiir Geschichte und Altertumskunde 44 (1945), S. 11-77; ders.: Amandus Pola-
nus von Polansdorf, Basel 1955; weiter sei auf die Vorarbeit von Karel Sita; Zivot a dilo
Amanda Polana z Polansdorfu, Prag 1951, hingewiesen; eine Analyse seines theologischen
Werkes bietet Heiner Faulenbach: Die Struktur der Theologie des Amandus Polanus von
Polansdorf, Ziirich 1967; Robert Letham wies 1990 mit einer scharfsinnigen Analyse auf
den prekiren Forschungsstand zum umfangreichen Werk von Polanus hin, vgl. Robert Let-
ham: Amandus Polanus: A Neglected Theologian?, in: The Sixteenth Century Journal 21/3
(1990), S. 463-476; scitdem erschienen zwei weitere historisch-theologische Abhandlun-
gen, vgl. Byung Soo Han: Symphonia Catholica: the Merger of Patristic and Contempo-
rary Sources in the Theological Method of Amandus Polanus (1561-1610), Grand Rapids
2014; Stephen Tipton: The Ground, Method, and Goal of Amandus Polanus™ (1561-
1610) Doctrine of God. A Historical and Contextual Analysis, Gottingen 2022; zum Cha-
rakter der beiden neueren Schriften vgl. (am Beispiel von Han) Markus Wriedt: Rezension
zu: Byung S. Han: Symphonia Catholica: the Merger of Patristic and Contemporary Sour-
ces in the Theological Method of Amandus Polanus (1561-1610), in: Theologische Lite-
raturzeitung 144/5 (2019), S. 536-538.

5 Vgl. Amandus Polanus von Polansdorf: De vera religione seu pietate theses theologicae,
Basel 1608; ders.: De Sacramentis Ecclesiae Theses Controversae, Basel 1609.

6 Freher (wie Anm. 3), S. 446.

7 Sein Amuseid wurde im Protokoll des Conventus Ministrorum vom 31. Juli 1618 festgehal-
ten, siche Staatsarchiv Basel-Stadt (StABS), Kirchenarchiv D 1.2, Bl. 239.

8 Vgl. Johannes Wolleb: De Divina Praedestinatione Theses Theologicae, Basel 1619; pro-
moviert wurde er von Sebastian Beck, siche Herzog (wie Anm. 3), S. 41; die Verleihung der
Promotion geschah im Rahmen des Conventus Omniwm Fratrum am 15. Nov. 1619, siche
StABS, Kirchenarchiv D 1.2, Bl. 316.

9 Freher (wie Anm. 3), S. 446, nennt irrtiimlicherweise zwei Rektoratsperioden Wollebs.



168 Damian Domke

Abbildung 1

Portrit von Johannes Wolleb, Kupferstich (Universitdtsbibliothek Basel, Portr BS
Wolleb ] 1586, 5).

Wolleb verstarb am 24. November 1629 an den Folgen einer Pest-
erkrankung. Er verfasste einzelne Abhandlungen bzw. Disputations-
thesen zu philosophischen und theologischen Themen. In diesen
beschiftigte er sich hauptsichlich mit christologischen, soteriologi-
schen und offenbarungstheologischen Fragestellungen.’® Sein Lehr-
stiick Vorbereitung zu dem heiligen Abendmahlvon 1625 wurde lange

10 Beispielhaft seien hier herausgegriffen: Johannes Wolleb: Theses de Incarnationis filii Dei
causis & necessitate, Basel 1618; ders.: Theses de Quaestione, an Christus pro omnibus
& singulis Hominibus sit morcuus, Basel 1620; ders.: De Libris Canonicis, de Scripturae



«Wollebius, paucis dicere multa potis.» 169

Zeit in den Kirchen Basels verwendet.!! Insgesamt kann Wollebs
Gesamtwerk — besonders im Vergleich mit anderen Basler Theologen
wie etwa Polanus — als tiberschaubar bezeichnet werden. Ein Blick
in sein Compendium lisst einen moglichen Grund hierfiir erkennen.

2. Der Charakter des Compendium

Das Compendium Theologiae Christianae kann ohne Weiteres als
Wollebs Hauptwerk gelten. Dies liegt zum einen am — verglichen
mit seinen {ibrigen Werken — ungleich grosseren Umfang der Schrift,
zum anderen an ihrer Wirkung. In der Praefatio ad Lectorem der
Erstausgabe von 1626 verrit der Autor, dass es sich bei dem Werk
im Grunde um ein Destillat der theologischen Erkenntnisse wei-
ser Minner vor seiner Zeit handle, welches er seinen Horern an der
Universitdt zur Verfiigung gestellt habe und nun nach siebenjihri-
ger Bearbeitungszeit auf Dringen von Freunden als Endproduke der
Offentlichkeit zuginglich mache.'? Dass Wolleb eine Epitome aus
zahlreichen und vielfach rezipierten theologischen Werken fiir seine
Darstellung wihlte, begriindete er damit, dass im Grunde bereits
alles in Bezug auf die Theologie gesagt sei und ein weiteres Hin-
zuftigen von Inhalten dem Versuch gleich kime, mit dem Anziin-
den einer Lampe den Tag wihrend der Mittagssonne noch weiter zu
erhellen oder gar den Sternenhimmel bei Nacht durch das Hinzuset-
zen von noch mehr Sternen zu erginzen.!

Genau hierin kann man die Ursache fiir die geringe Zahl an
Schriften Wollebs sehen. Er verstand sich selbst offenbar nichr als

sacrae Editione authentica, ejus Perfectione, Usu ejus communi & publico, & ejus Inter-
pretatione, Basel 1624.

11 Vgl. Johannes Wolleb: Vorbereitung zu dem heiligen Abendmahl, Basel 1625; das Lehr-
stiick wurde spiter in das «Basler Kleinod» von 1666 aufgenommen; der Text liegt ediert
vor bei Emidio Campi/Philipp Wilchli (Hgg.): Basler Kirchenordnungen 1528-1675,
Ziirich 2012, S. 484-498; zum «Kleinod» auch Geiger (wie Anm. 3), S. 155£.

12 «[...] mihi, prius ad Pastoratus praccipui officium vocato, demandatam, Divini auxilia
fiducia fretus, Venerandi Collegii Theol. jussu & arbitrio sic auspicatus sum, ut praeter
textuales praclectiones, Auditorio nostro, istiusmodi VTOTOHTOGY sanorum sermonum, ex
multorum aliorum lucubrarionibus depromram & in compendium redactam, propusue-
rim. [...] Quod igitur nunc demum septennis hic partus in lucem prodeat, ne scribendi
pruritui, sed crebris sollicitationibus, quibus mihi extortus est, id imputet amicus Lector,
obnixe rogo», in: Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), Bl. )(2v—)(3r (Pracfatio ad Lecto-
rem).

13 «Atque hoc in genere, Viri longe uberiore Spiritus S. unctione instructi, talia studiosae
Juventuti subministrarunt adminicula, ut, qui alia iis superaddere satagit, multis Lucer-
nam in meridie accendere, aur Sidera coelo addere velle, non immerito videatur», in: Wol-
leb, Compendium (wie Anm. 1), Bl. )(2v (Praefatio ad Lectorem).



170 Damian Domke

origineller Theologe, sondern vielmehr als Vermittler einer bereits
fertiggestellten (reformierten) Theologie. Dieses Bild wird zusitzlich
dadurch verstirke, dass in den eingangs zitierten Distichen Johan-
nes Calvin und nicht der fiir die Lokaltradition Basels so wichtige
Johannes Ockolampad (1482-1531) genannt wird. Hierin zeigt sich
die Entwicklung Basels, welche die Stadt zu Beginn des 17. Jahr-
hunderts vollzogen hatte, nimlich den Weg von einem eigenstin-
digen theologischen Mittelweg innerhalb der Eidgenossenschaft zu
einer Verpflichtung auf die reformierte Orthodoxie Genfer Art. Pola-
nus spielte fiir diesen Ubergang cine entscheidende Rolle, indem er
durch seine Schriften — besonders mit seinem Syntagma — die refor-
mierte Orthodoxie fiir Basel kodifizierte.'* Insofern verwundert es
nicht, dass das Compendium als Auszug aus Polanus’ Grosswerk
bezeichnet wurde, um die reformierte Lehre besser an der Universi-
tit lehren zu konnen."

Doch diese Behauptung wurde nie systematisch dargelegt. Sie
erscheint zwar insofern logisch, als Wolleb bei Polanus in die Schule
ging und dessen Hauptwerk in den Distichen von Gross, wie bereits
gezeigt, genannt wurde. Doch Gross nennt dazu noch Calvin, und
Wolleb selbst beschreibt sein Werk als eine Zusammenstellung aus
mehreren Quellen, ohne sie jedoch zu nennen, wie es fiir Theo-
logen der Frithen Neuzeit tiblich war. Insofern wire es zu einfach,
das Compendium als allein vom Syntagma von Polanus abhingig zu
schen, zumal auch schon im Vergleich dieser beiden Werke Abwei-
chungen, wenn auch im geringen Masse, festgestellt wurden.'® Im
Folgenden wollen wir also den Aufbau des Handbuches sowie seinen
Inhalt anhand von drei theologischen /oci untersuchen, um der Ant-

14 Diese Beobachtung machte schon Amy Nelson Burnett: Teaching the Reformation.
Ministers and Their Message in Basel 1529-1629, Oxford 2006, S. 153; zum Mittelweg
Basels im 16. Jh. vgl. dies.: The Reformation in Basel, in: dies./Emidio Campi (Hgg.): A
Companion of the Swiss Reformarion, Leiden 2016, S. 170-216, v.a. S. 203ff.; Andreas
Berger-Gehringer hat am Beispiel von Antoine Lescaille eindrucksvoll gezeigt, dass selbst
die Ara Grynaeus im letzten Viertel des 16. Jh. nur bedingt als konfessionelle und kirchen-
politische Konsolidierung bezeichnet werden kann, vgl. Andreas Berger-Gehringer: Mit
Liebe und Sanftmurt eines Besseren belehren. Die lange Reformation als anhaltende Krise
der Autoritit, in: Zwingliana 49 (2022), S. 99-128, v.a. S. 113ff.

15 Die Ansicht geht schon auf den Bremer Theologen Heinrich Flocken aus dem 17. Jh.
zuriick, vgl. Heinrich Flocken: Theologiae Catholicae Prolegomena, Bremen 1669,
S. 271; ihm folgt auch Stachelin, Polanus (wie Anm. 4), S. 109.

16 Dies zeigt Geiger deutlich am Beispiel der Werkebundtheologie, siche Geiger (wie
Anm. 3), S. 314f.; siche auch weiter unten Kapitel 2.3; auch Freudenberg spricht bei aller
Betonung der Abhiingigkeit von Polanus’ Synzagma von einer gewissen Selbststindigkeit
Wollebs, siche Freudenberg (wie Anm. 3), Sp. 48.



«Wollebius, paucis dicere multa potis.» 171

wort auf die Frage nach Wollebs Abhiangigkeit und Eigenstindigkeit
etwas niher zu kommen.

Die Titelseite ldsst anhand des vollstindigen Titels Christianae
Theologiae Compendium accurata Methodo sic adornatum erken-
nen, dass die christliche Lehre ganz im Geiste von Polanus sorg-
faltig strukeuriert wurde. Der Aufbau des Werkes sollte also schon
einer gewissen piadagogischen Intention entsprechen. Das Werk wird
daher weiter als Leitfaden (manuductio) beschrieben und soll dabei
drei Dinge verfolgen: 1. den Lesern die richtige Lektiire der Heiligen
Schrift vermitteln (ad SS Scripturas legendas), 2. die theologischen
Themengebiete geordnet behandeln (ad Locos Communes digerendos)
und 3. ein Verstindnis fiir theologische Kontroversen schaffen (ad
Controversias intelligendas). Geziert wird die Titelseite von Darstel-
lungen der «Einsicho (prudentia) und der «Einfachheiv (simplicitas).
Den Lesern wird somit ein kompakter und umfassender Inhalt bei
aller methodischen Schlichtheit und Kiirze versprochen.

Wollebs Compendium ist in zwei Biicher aufgeteilt, wobei dem
ersten Buch sieben Seiten Christianae Theologiae Praecognita voran-
gestellt sind. In diesen Prolegomena wird das Wesen und Ziel aller
Theologie thesenhaftig erliutert. Hier heisst es: «Die christliche
Theologie ist die Lehre tiber die Erkenntnis und Anbetung Gottes zu
seiner Ehre und unserem Heil.»'” Diese Definition wird im Folgen-
den durch 22 Canones untermauert, die wiederum durch kleinteili-
gere Kategorisierungen und Definitionen erklirt werden, die stark an
Polanus’ Ramismus erinnern. Mit seiner Einteilung der Theologie in
Erkenntnis (cognoscendo) und Anbetung (colendo) gibt Wolleb seinem
Werk bereits die Struktur vor, denn beide nachfolgenden Biicher fol-
gen genau jenem Muster (Buch I: De Deo Cognoscendo; Buch 11: De
Deo Colendo). Dieser Aufbau findet sich bereits in Polanus’ erstem
Hauptwerk von 1590, den Partitiones Theologicae, die ebenfalls in
zwei Biichern einmal die Glaubensinhalte (De Fide) und dann Art
und Weise einer Gott lobenden Lebensfithrung (De Bonis Operibus)
darlegen.'® Auch die den Praecognita iiber vier Seiten vorangestellten

17 Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 1: «Theologia Christiana, est doctrina de Deo, ad
ipsius gloriam & salutem nostram, cognoscendo & colendo.»

18 Als Schiiler von Polanus verwendete Wolleb héchstwahrscheinlich die dricte (1599), vierte
(1602), fiinfre (1607) oder gar sechste Ausgabe (1623), die sich nicht mehr wesentlich
veriandert hatten; siche zum Wesen und zur Geschichte der Partitiones Stachelin, Polanus
(wie Anm. 4), S. 62ff.; angemerkr sei, dass Stachelin die sechste Ausgabe, welche in Genf
1623 bei Peter Albert gedruckt wurde, nicht kannte; diese diirfte aufgrund der zeitlichen
Nihe zum Compendium die wahrscheinlichste Vorlage fiir Wolleb gewesen sein.



172 Damian Domke

Definitionstabellen ramistischer Natur erinnern an die Partitiones
mit ihren viele Seiten umfassenden Kategoriebiumen. Zwar kann die
grobe Einteilung des Compendium nicht mit Polanus’ Syntagma ver-
glichen werden, wohl aber die inhaltliche Abhandlung der einzelnen
Kapitel bzw. Thementfelder. Hieraus ergab sich dann wohl die bereits
genannte Vermutung, das Compendinm sei ein Auszug aus dem Syn-
tagma." Die folgende Kurzuntersuchung dreier theologischer loci soll
jedoch zeigen, dass diese Einschitzung zu kurz greift.

2.1 Archetypische und Ektypische Theologie

Wie sein Lehrer Polanus beginnt Wolleb sein Handbuch mit der
Definition des Begriffes Theologie. Dabei stellt er zundchst fest, dass
Theologie ein mehrdeutiger Begriff ist und es im Handbuch um
die Gotteserkenntnis gehen soll, welche ein Christ aus Gottes Wort
erlangen kann.” Anders als Polanus umreisst er das Begriffsfeld
ciner «falschen Theologie» nur kurz.?! «Wahre Theologie» bestehe
nach Wolleb in einer archetypischen und einer ektypischen Theo-
logie. Mit dieser Unterscheidung schliesst er an die Theologie der
frithen reformierten Orthodoxie an, vor allem an Franciscus Junius
den Alteren (1545-1602), dem auch Polanus diesbeziiglich gefolgt
war.?? Archetypische Theologie bezeichne dabei die Erkenntnis Got-
tes, welche dieser von sich selbst habe und die sich demnach selbst-
verstindlich nicht von seiner Essenz unterscheide.?? Jedoch belisst
Wolleb es bei dieser Erklirung und verzichtet also auf den doxo-

19 Siehe oben Anm. 15.

20 Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 1: «Vox Theologiae cum moivonpog sit, hoc loco,
de ea Dei cognitione intelligitur, quam homo Christianus, in hac vita, ex Dei verbo, asse-
qui potest.»

21 Wie Polanus nennt Wolleb den unterschiedlichen Gebrauch des Begriffes «Theologie»
bei den Griechen, greift dabei aber nur drei Beispicle heraus (poetisch, philosophisch
und priesterlich/geistlich), wohingegen Polanus weit mehr Unterscheidungen aufzeigt,
vgl. Amandus Polanus von Polansdorf: Syntagma Theologiae Christianae, Basel 1609/10,
Sp. 2-5; Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 1.

22 Zur Einfithrung dieser Unterscheidung vgl. Tobias Sarx: Franciscus Junius d.A. (1545-
1602); ein reformierter Theologe im Spannungsfefd zwischen spithumanistischer Ire-
nik und reformierter Konfessionalisierung, Gottingen 2007, S. 220: zum Gebrauch der
Unterscheidung bei Polanus vgl. Stephen B. Tipton: Defining «Our Theology». Amandus
Polanus on the Fundamental Task of the Theologian, in: Journal of Reformed Theology
10 (2016), S. 291-313, v.a. S. 2991f.

23 Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 1: «Vere autem dicta Theologia, archetypa est,
aut ectypa. Archetypa est cognitio, qua Deus cognoscit se ipsum, quae re ipsa non differt
a Dei essentia.»



«Wollebius, paucis dicere multa potis.» 173

logischen Nutzen, der sich aus dieser Feststellung ergibt.?* Dies kann
man womoglich damit erkliren, dass archetypische Theologie natur-
gemiss vom Menschen nicht nachvollzogen werden kann und es
Wolleb ja um eine Darlegung der Theologie geht, die ein Christ aus
der Heiligen Schrift erlernen soll.

Daher geht er auch sofort auf die ektypische Theologie ein, wel-
che eine erwerbbare Erkenntnis des Menschen tiber Gott beschreibt.
Diese sei gewissermassen eine Abbildung (effigies) der archetypischen
Theologie und zuallererst im Gott-Menschen Christus und schliess-
lich in den Gliedern Christi zu finden. Dabei bedient sich Wolleb
der alten Unterscheidung zwischen der ecclesia triumphans — der sich
bereits im Himmel bei Gott befindenden und ewig gliickseligen Kir-
che — und der ecclesia militans — der noch auf der Erde wandelnden
und streitenden Kirche. Entsprechend konne man die ektypische
Theologie weiter in die Theologie der Gliickseligen (7heologia Beat-
orum) und der Pilger (Theologia Viatorum) einteilen.”> Gerade letz-
tere Unterscheidung ist zum ersten Mal bei Polanus nachweisbar.?¢
Bei Wollebs Definition fillt also auf, dass er sich tatsichlich, wie er
eingangs in seinem Brief an die Leserschaft behauptet, an der Theo-
logie seiner Vorginger (in diesem Fall Junius und Polanus) orientiert
bzw. diese tibernimmt, sie jedoch aus didaktischen Griinden auf ein
Minimum reduziert. Dies stellt insofern auch eine inhaltliche Eigen-
standigkeit Wollebs dar, als man annehmen muss, dass er selbststin-
dig dariiber entschieden hat, welche Bestandteile er von Junius’ und
Polanus’ Theologie tibernehmen wollte und in welchem Umfang.

2.2 Wollebs Pridestinationslebre

Wie bereits angemerkt, vertrat Wolleb schon in seinen Doktoralthe-
sen von 1618/19 eine infralapsaristische Auslegung der Pradestina-

24 Besonders Junius betont den doxologischen Charakter des Wissens um die archetypische
Theologie, siehe Sarx (wie Anm. 22), S. 220f.

25 Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 1: «Ectypa est archetypae quaedam effigies, pri-
mario quidem in Christo OetvBponw, secundario vero in membris Christd. Cum vero
membrorum Christi, pars in coelis triumphet, pars in terris militet; triumphantium Theo-
logia, nominatur Theologia Beatorum; militantium vero, Theologia Viatorum.»

26 So sagt Polanus, Syntagma (wie Anm. 21), Sp. 64 und 69, etwa: «Theologia beatorum,
est sapientia rerum divinarum a Christo per Spiritum Sanctum cum beatis communicata
in caelo per claram visionem seu intuitivam notitiam Dei ad gloriam ipsius»; und weiter:
«Theologia viatorum, est sapientia rerum divinarum a Christo per Spiritum Sanctum cum
hominibus hic in terra degentibus per gratiosam inspirationem communicata, ut lumine
intellectus contempientur Deum, & res divinas ipsius per sua incrementa, Deumque recte
colant, donec in caelo claram & perfectam ejus visionem consequantur, ad gloriam ipsius.»



174 Damian Domke

tionslehre, welche spitestens seit der Synode von Dordrecht zu einer
Standardvariante innerhalb des reformierten Spektrums wurde. In
diesem Schema wiirde Gott in der logischen Reihenfolge seines ewi-
gen Ratschlusses zunichst den Menschen erschaffen, dann den Stin-
denfall erlauben und schliesslich einige der gefallenen Menschen zum
Heil bestimmen und andere in ihrem Abfall belassen und so verdam-
men.”” Gott gehe in der Ausfithrung seines Heilsplanes in diesem
Fall von einem bereits gefallenen Menschen aus. Fest steht aber, dass
Polanus — Wollebs Lehrer — die extremere, nimlich die supralapsa-
ristische Variante vertrat. Dies wird bereits in dessen ersten grosseren
Schriften, wie etwa seiner Vorlesung zum Propheten Maleachi, deut-
lich. Darin schreibt Polanus unter Bezug auf Romerbrief 9,22, dass
der Mensch tiberhaupt erst zu einem Kind des Zorns werden kénne,
weil er von Gott dazu bestimmt sei.?® Der Stindenfall wird in diesem
Schema als durch das Dekret Gottes bedingt verstanden, also durch
seinen absolut freien Willen und nicht als blosse Erlaubnis. Gott ver-
stehe hierbei den Menschen, den er zum Heil oder zur Verdammnis
bestimmt, als noch nicht gefallen, sondern der Fall wire eine logische
Konsequenz des Ratschlusses. Mit dieser Auslegung steht Polanus auf
den Fundamenten, die Theodor Beza (1519-1605) — der Nachfolger
Calvins in Genf — in seiner einflussreichen 7abula Praedestinationis
von 1555 gelegt hatte. Mit seiner Darstellung der Pridestinations-
lehre machte Beza die supralapsaristische Auslegung salonfihig, die
viele Vertreter der reformierten Orthodoxie — so auch Polanus —
geprigt hat.?

27 These 20 aus seinen Dokrtoralthesen soll hier herausgegriffen werden: «Media, quibus
Deus gloriam suam in homine patcfacere decrevit, tria potissimum sunt: 1. Creatio homi-
nis ad imaginem Dei. 2. Permissio lapsus hominis. 3. Aliorum ex lapsu et miseria ad salu-
tem acternam erectio: aliorum vero in eadem desertio, debitaque peccatis, damnatio»:
Wolleb, Praedestinatione (wie Anm. 8), Bl. Adv.

28 Zum Einwand, dass alle Menschen ja von Natur aus Kinder des Zorns scien und daher
also niemand dazu bestimmut sei, ein Gefiss zu sein, welches zum Untergang bereitet
wiire, sagt Polanus: «Primo, consequens est impium, quum manifeste contradicat Spiri-
tui Sancto, Rom. 9. v. 22. aperte dicent, esse vasa irae apparata ad interitum. Secundo,
consequens hoc ex illo antecendente non sequirtur: sed contrarium potius, nimirum: Ergo
omnes natura sunt vasa apparata ad interitum. Nam ira revera est: sed quod quidam electi
sunt, qui eriperentur ex communi interitu, gratiae est eligentis Dei», vgl. Amandus Pola-
nus von Polansdorf: Analysis Libelli Prophetac Malachiae, Basel 1597, S. 52f.

29 Bezas Einfluss auf Polanus ist nicht zu iibersehen; Letzterer studierte bei ihm, widmete
ihm mehrere Werke und durfte auf dessen Anraten 1596 die Sommervorlesung iiber den
Propheten Maleachi in Genf halten, siche hierzu Stachelin, Polanus (wie Anm. 4), S. 72;
trorz seiner Tendenz zur supralapsaristischen Auslegung hielt Beza auch die infralapsaris-
tische fiir méglich, wie aus einem Brief an Johannes Calvin vom 29. Juli 1555 hervorgeht,
vgl. Hippolyte Aubert (Hg.): Correspondance de Théodore de Beéze, Bd. 1, Genf 1960,



«Wollebius, paucis dicere multa potis.» 175

In seinem Compendium stellt Wolleb nun den locus der Pradesti-
nationslehre bereits an die vierte Stelle seiner Ausfithrungen. Zuvor
handelt er die Themen von Gottes Essenz, Person und Werken bzw.
Ratschliissen ab. Da die Pridestination in der christlichen Theo-
logie als ein gottlicher Akt aufgefasst wird, welcher in der vergange-
nen Ewigkeit bei Gott stattgefunden hat, wird die Schépfung folge-
richtig bei Wolleb auch erst im Anschluss daran behandelt. Auch in
diesem Abschnitt schreibt Wolleb — wie zuvor in seinen Doktoral-
thesen —, dass Gott den gefallenen Menschen im Blick gehabt habe,
als er in Ewigkeit seinen Ratschluss fasste. Der Entschluss namlich,
Barmherzigkeit bzw. Zorn zu offenbaren, ergebe nur dann Sinn,
wenn man schon Siinder annimmrt, iiber die man sich erbarmen
bzw. erziirnen miisse. Der Mensch sei nicht von Gott verwerfenswert
erschaffen worden, sondern durch Satans Werk dazu geworden.”
Die Abhingigkeit von Polanus™ Syntagma wird daran deutlich, dass
Wollebs Lehrer diese Lehre ebenfalls nach der Erérterung von Got-
tes Essenz, Person und Werken und vor der Schépfungslehre behan-
delt hatte. Doch lisst sich feststellen, dass Polanus seiner fritheren
Theologie aus seiner Maleachi-Vorlesung treu blieb und eine andere
Reihenfolge im ewigen Ratschluss Gottes lehrte. Hiernach erwihle
Gortt zuerst den Menschen zum Heil bzw. verwerfe zur Verdamm-
nis und stelle dann die Mittel bereit, um diesen Entschluss durchzu-
fiihren.*! Diese inhaltliche Abweichung Wollebs ldsst sich vor allem
mit der Synode von Dordrecht erkliren, welche den Infralapsaria-

Nr. 64, S. 169-173; zur Tabula Praedestinationis von Beza vgl. Richard Muller: The Use
and Abuse of a Document: Beza’s Tabula Praedestinationis, The Bolsec Controvery, and
the Origins of Reformed Orthodoxy, in: Carl R. Trueman/R. Scott Clark (Hgg.): Protes-
tant Scholasticism: Essays in Reassessment, Carlisle 1998, S. 33-61.

30 Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 21: «Materia enim seu objectum Electionis &
reprobationis non est homo absolute consideratus, sed sua sponte in peccatum lapsurus.
Rationes evidentissimae sunt. 1. Quia decretum de patefacienda misericordia & ira seu

- justitia, peccatum praesupponit; misericordia enim nulla est, nisi erga miserum, & jus-
titia seu ira justa nulla est nisi erga peccatorem. 2. Quia reprobari non potest, nisi quod
est reprobabile. Atqui homo non qualis a Deo creatus, sed qualiter a Satana deformatus,
reprobabilis est.»

31 Polanus, Syntagma (wie Anm. 21), Sp. 1573: «Partes ejus [= praedestinationis| duae sunt:
Prior est destinatio hominum ad salutem aeternam: Posterior est praeparatio mediorum
ad salutem homines perducentiumy»; analog spricht Polanus (ebd., Sp. 1612) {iber die Ver-
werfung: «Partes seu actus ejus sunt duo: Prior, est destinatio reprobatorum ad mortem
aeternam: posterior, est destinatio mediorum exsequendi decretum reprobationis, ad quae
pertinet condemnatio eorum propter peccatum justissimo judicio», und fligt ausdriicklich
hinzu: «Deus enim in Decreto Praedestinationis primum ordinavit creaturas ad finem illa-
rum, nempe vel ad vitam vel ad mortem acternam: deinde demum subordinavit media ad
exiequendum consilium suum.»



176 Damian Domke

nismus zur Standardauslegung der reformierten Pridestinationslehre
erhob, ohne dabei jedoch den Supralapsarianismus vollkommen aus-
zuschliessen.” Wolleb diirfte mit der Festlegung auf Dordrecht diese
Lehre dann auch fiir die Basler Theologiegeschichte massgeblich
gefestigt haben.?

Trotz inhaldlicher Differenzen lassen sich methodische Uberein-
stimmungen zwischen Compendium und Syntagma finden — was ja
auch Gross in seinen eingangs zitierten Distichen behauptet hat.
Diese betreffen nicht nur die ramistische Tendenz beider Schriften,
sondern auch die konkreten Distinktionen, die beide Theologen vor-
genommen haben. So teilen beide Theologen den Ratschluss Gottes
in ein allgemeines Dekret, wodurch Gott an allen seinen Geschop-
fen seine Herrlichkeit erweise, und in ein spezielles Dekret ein, nach
welchem Gott in Ewigkeit zum Heil bzw. zur Verwerfung erwihlt

habe.?

32 Dies zeigt sich schon daran, dass Franciscus Gomarus — cin prominenter Vertreter des
Supralapsarianismus — trotz Widerstandes gegen eine zu seichte infralapsarianistische
Auslegung massgeblich an der Ausgestaltung der Dordrechter Lehrregeln beteiligt war,
vgl. hierzu Pieter Rouwendal: The Doctrine of Predestination in Reformed Orthodoxy,
in: Herman J. Selderhuis (Hg.): A Companion to Reformed Orthodoxy, Leiden 2013,
S. 553-590, hier. S. 571.

33 So findet sich im StABS die Abschrift des Basler Beitrags zur Dordrechter Synode, in dem
es zur Pridestination heisst: «Profitemur, Deum, aeterno et immutabili, liberrimo tamen
decreto, ex tota generis humani massa, condenda, sed in peccatum prolapsura, alios qui-
dem ex miseria sua eripendos, ad vitam aeternam elegisse, alios autem in eadem relin-
quere, et justo judicio propter peccatum condemnare statuisser: StABS, Kirchenarchiv
D 1.2, Bl. 257; dies korrespondiert inhaltlich und teilweise im Vokabular mit dem 7. Arti-
kel zum ersten Canon der Dordrechter Lehrregeln: «Est autem Electio immutabile Dei
propositum, quo ante iacta mundi fundamenta ex universo genere humano, ex primaeva
integritate in peccatum et exitium sua culpa prolapso, secundum liberrimum voluntatis
suae beneplacitum, ex mera gratia, certam quorundam hominum multitudinem, aliis nec
meliorum, nec digniorum, sed in communi miseria cum aliis iacentium, ad salutem elegit
in Christo», vgl. Herman Selderhuis: Dordrechter Canones, 1619, in: Eberhard Busch/
Torrance Kirby/Andreas Miihling et al. (Hgg.): Reformierte Bekenntnisschriften, Bd. 3/2,
1605-1675, Neukirchen-Vluyn 2015, S. 87-161, hier S. 97; zur Synode von Dordrecht
vgl. auch Jon D. Payne/Sebastian Heck (Hgg.): A Faith Worth Defending. The Synod of
Dort’s Enduring Heritage, Grand Rapids 2019; Joel R. Beeke/Martin I. Klauber (Hgg.):
The Synod of Dort. Historical, Theological, and Experiential Perspectives, Gottingen
2020; Andreas Pietsch: Die junge Republik und ihre Konfession. Wahrheits- und Interes-
senskonflikte auf der Synode von Dordrecht (1618/19), in: Christoph Dartmann/Andreas
Pietsch/Sita Steckel (Hgg.): Ecclesia disputans. Die Konfliktpraxis vormoderner Synoden
zwischen Religion und Politik, Boston 2015, S. 253-282.

34 Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 20, schreibt: «Decretum Dei creaturarum
respectu, generale est aut speciale. Generale Decretum est, quo in universis creandis &
conservandis gloriam potentiae, sapientiae & bonitatis suae declarare constituit. Speciale
Decretum, Praedestinatio dictum est, quo in creaturis rationalibus eligendis aut reproban-



«Wollebius, paucis dicere multa potis.» 177

2.3 Wollebs Bundestheologie®

Kleinere Differenzen zwischen Lehrer und Schiiler lassen sich auch
in der Bundestheologie feststellen. Im sechsten Buch des Syntagma
behandelt Polanus Gottes Wirken in Christus und legt dement-
sprechend die theologischen loci von der Vorsehung in Bezug zur
Stinde und zum Evangelium dar. Hierin eingebettet ist ein sehr kur-
zer Abschnitt de federe inter Deum et homines (Kapitel 33), in dem
die bundestheologischen Grundlagen des Werke- und Gnadenbun-
des erdrtert werden.*® Darin unterscheidet Polanus ein fedus spiri-
tuale, in welchem Gott dem Menschen bei Einhaltung der Bundes-
bestimmungen geistliche Giiter, nimlich Unsterblichkeit und ewiges
Leben, verspricht, und ein fedus corporale, den er allerdings nur bei-
laufig in Kapitel 47 ausfiihrt. Innerhalb des fedus spirituale postuliert
er einen Werkebund und einen Gnadenbund, wobei der Werkebund
nur als kurze Vorbemerkung zur Lehre vom Gnadenbund verstanden
werden soll. Gott habe Adam und Eva im Paradies vor dem Siinden-
fall im Werkebund das ewige Leben versprochen unter der Bedin-
gung, dass sie seinem Gesetz vollkommen gehorchen, und ihnen bei
Nichteinhaltung dieser Bedingung den ewigen Tod angedroht.’” Im
Kapitel 50 beschreibt Polanus, dass der Werkebund zwei Sakramente
habe: den Baum des Lebens und den Baum der Erkenntnis von Gut
und Bése. Durch diese seien Adam und Eva die Verheissungen des
ewigen Lebens bezeichnet und versiegelt worden.”

dis gloriam gratiae, misericordiae & justitiae patefacere decrevitr; Polanus, Syntagma (wie
Anm. 21), Sp. 1559, setzt dazu das allgemeine Dekret mit der Vorsehung Gottes gleich:
«Decretum Dei generale, est quod in genere ad omnes res creatas pertinet, quas pro suo
arbitrio cum omnibus illarum circumstantiis quam optime decrevit. Hoc appellatur etiam
providentia Dei [...].»

35 Im Folgenden handelt es sich um Ausfiihrungen, die sich in sehr knapper Form schon bei
Geiger (wie Anm. 3), S. 314f,, angedeutet finden.

36 Zu beachten ist, dass Polanus die Stellung seiner Bundestheologie im Vergleich zur
Behandlung derselbigen in seinen Partitiones nicht verindert hat, siche Polanus, Partitio-
nes (wie Anm. 18), S. 108f. (6. Aufl.); zur inhaltlichen Orientierung des sechsten Buchs
des Syntagma siche Stachelin, Polanus (wie Anm. 4), S. 103f.

37 Polanus, Syntagma (wie Anm. 21), Sp. 2905: «Fedus operum, est in quo Deus promit-
tit vitam aeternam homini omnibus numeris perfectam Legi operum obedientiam prae-
stanti, annexa comminatione mortis acternae, si perfectam obedientiam non praestiterit.
Hoc fedus pepigit Deus initio cum primis hominibus Adamo & Eva in statu primaevae
integritatis.»

38 DPolanus, Syntagma (wie Anm. 21), Sp. 3160f.: «Sacramentum federis operum, est Sacra-
mentum, quod Deus in statu primaevae integritatis primis parentibus dederat, quo ipsis
signiﬁcabatur & obsignabatur, eos perpetuo felici illa vita, in qua conditi erant, fruituros,
si Dei praecepto obtemperarent. Eratque duplex: arbor vitae, & arbor scientiae boni &
mali.»



178 Damian Domke

Wolleb seinerseits folgt den Ausfithrungen seines Lehrers, pos-
tuliert — scheinbar jedoch ohne einen foedus corporale zu kennen —
ebenfalls einen Werke- und einen Gnadenbund und nennt ebenso
zwei Sakramente fiir ersteren: den Baum des Lebens und den Baum
von der Erkenntnis von Gut und Bése, welche die Verheissungen des
Bundes bezeichnen und versiegeln.?” Insofern unterscheidet er sich
inhaltlich nicht von Polanus. Interessant ist jedoch, dass er den locus
vom Werkebund nun nicht zusammen mit dem Gnadenbund behan-
delt — wie Polanus im Syntagma —, sondern eine Umstrukturierung
der Bundestheologie vornimmt. So stellt er seine Ausfithrungen zum
Werkebund zu seiner Erérterung von der Erschaffung des Menschen
bzw. des Zustandes des Menschen vor dem Siindenfall im Paradies
(Buch 1, Kapitel 8). Der Gnadenbund hingegen findet erst spiter
bei der Behandlung von Gottes Heilswirken im Kontext des Evange-
liums Platz (Buch 1, Kapitel 21). Diese Umstrukturierung zeigt bei
aller inhaltlichen Ubereinstimmung mit Polanus die Eigenstindigleit
Wollebs, der eben nicht nur kopiert, sondern selbst denkt.

Mit diesen wenigen Beispielen konnte nachgewiesen werden, dass
es zu kurz greift, Wollebs Handbuch schlicht als Auszug des Syn-
tagma von Polanus zu begreifen. Vielmehr zeigt ein genauer Blick in
das Compendium eine gewisse Originalitit des Autors, selbst wenn
dieser das selbst von sich so nicht behauptet hitte.*® Insofern wire es
verkannt, Wollebs theologisches Schaffen zu unterschitzen, zumal
die Werksgeschichte des Handbuches ihm eine besondere Bedeutung
innerhalb der reformierten Theologiegeschichte zuspricht.

3. Werkgeschichte

Wollebs Compendium kann auf eine dusserst reiche Werkgeschichte
zuriickblicken. Schon Johann Jacob Hofmann bemerkte, dass es auf-
grund seiner Vortrefflichkeit in viele Sprachen tibersetzt worden sei,
womit bereits eine internationale Verbreitung angedeutet wird."!

39 Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 35£: «Duplex est fedus Dei cum homine pac-
tum, fedus operum & fedus gratiae: illud ante lapsum, hoc post lapsum. Fedus operum,
duplici Sacramento confirmatum fuit, Arbore Vitae & Arbore scientiae boni & mali, utra-
que inmedio Paradysi collocata. Usus illarum duplex erat: 1. Ut illius esu, hujus vero abs-
tinentia, hominis probaretur obedientia. Ut illa felicitatis perennitatem obsignaret obe-
dientibus, haec vero inobedientibus summi boni amissionem & summi mali immissionem
significaret.»

40 Siehe oben Anm. 12 und 13.

41 Hofmann (wie Anm. 3), S. 581: «Edidit [ Walleb], inter alia, Compendium Theologiae,

quod praestantia sua, in plurimas [inguas, transferri meruit.»



«Wollebius, paucis dicere multa potis.» 179

Zwar konnte Wolleb nur die allererste Ausgabe zu seinen Lebzeiten
erleben, doch schon wenige Jahre nach seinem Tod scheint die Neu-
herausgabe der Schrift ein Thema gewesen zu sein, dass viele Verleger
in ganz Europa beschiftigte. Die verschiedenen Ausgaben kénnen
an dieser Stelle — gewiss ohne Anspruch auf Vollstindigkeit — nur
genannt werden, ihre Unterschiede und Abhiangigkeiten voneinander
diirften fiir eine separate Studie sehr lohnenswert sein.

1633 beginnen zwei Auflagetraditionen. Das Compendium
erscheint zum einen bei Johann Jakob Genath dem Alteren (1582~
1654) in Basel als korrigierte Neuauflage des Originals von 1626,
welche wiederum ein Jahr spiter beim selbigen Verleger nachge-
druckt wird.*?> Der Nachdruck von 1634 beinhaltet zudem einen
Geleitbrief des Verlegers, der auf den 25. Juli 1633 datiert ist und
in dem er dazu mahnt, sich nicht zu sehr von der Fiille an Biichern
und Autoren, die man lesen konnte, ablenken zu lassen, sondern
vielmehr bei einigen wenigen zu verweilen, damit das Gelesene beim
Leser auch wirklich Friichte tragt. Das Compendium Wollebs sei ein
geeigneter Kandidat, um kurz und knapp und in aller Deutlichkeit
die Summe der christlichen Lehre zu studieren.*?

Zum anderen verdffentlichte der niederlindische Drucker Jan
Janszoon (1588-1664) das Compendium 1633 in Amsterdam —
ebenfalls wohl als unverinderte Neuauflage. 1637 erscheint hier-
von — wiederum bei Janszoon — eine Editio Secunda, in der wohl vor
allem eine Korrektur der Paginierung vorgenommen wurde.** Im
Geleitbrief des Bearbeiters Heinrich von Diest (1595-1673) erfihrt
man, dass sich Wollebs Compendium bei seinen Studenten in Har-
derwijk einer solch grossen Beliebtheit erfreue, dass alle Ausga-
ben aus Deutschland — womit wohl die Basler Drucke gemeint
sind — vergriffen seien und man deshalb Nachdrucke angefertigt

42 Die Neuauflage von 1633 wurde zusammen mit einem Nachdruck des Memoriale scien-
tiarum et artivm von Johann Georg Gross herausgegeben.

43 Vgl. Johannes Wolleb: Christianae Theologiae Compendium, Basel 1634, Bl. )(7v—)(10r:
«lllud videndum, (ait ille [= Seneca]), ne lectio multorum authorum, & omnis generis
voluminum, habeat aliquid vagum & instabile. Certis ingeniis (ac certo etiam ordini)
immorari & innutriri oportet; si velis aliquid trahere, quod in animo fideliter sedeat.
[...] Sed & omni exceptione major testis est praesens Libellus iste; quo, compendiaria
quadam, at perspicua ratione, & Christianae Religionis summam exponere, & Locorum
Theologicorum communium seriem commonstrare, & praecipuarum fontes, ac dijudi-
candi modos, simul & eadem opera indigitare, propositum ille habuit, feliciterque effec-
tum dedic.»

44 Vgl. Johannes Wolleb: Christianae Theologiae Compendium, Amsterdam 1637; so heisst

es auf der Titelseite: «Editio Secunda, reliquis omnibus correctior, ut versa pagina docebit.»



180 Damian Domke

habe.®> Weitere Ausgaben in selbigem Verlag erschienen 1638, 1642,
1650 und 1655 (Tabelle 1).

Ab 1642 lassen sich zum ersten Mal Drucke aus England fest-
stellen. In diesem Jahr erschien eine Editio nova, prioribus correc-
tior beim Verleger des Universititsverlages von Cambridge, Roger
Daniels (1627-1666), die 1648 als Editio novissima neu herausgege-
ben wurde. In dieser heisst es, sie sei eine von falsch zitierten Bibel-
passagen und Druck- und Rechtschreibfehlern bereinigte Version des
Textes.® Diese wurde 1654 als Editio ultima prioribus multocorrectior
neu aufgelegt. Aller Wahrscheinlichkeit handelt es sich bei diesen
verbesserungswiirdigen Druckarbeiten um die Editio nova prioribus
correctior des Londoner Verlegers James Young aus dem Jahr 1647.

Henry Hall (* 1642) begann schliesslich 1655 in Oxford eine
eigene Auflagetradition einer Editio novissima, die dann 1657 und
1661 noch einmal nachgedruckt wurde. Die vielen und in einem
Zeitraum von nur wenigen Jahren erschienenen Ausgaben des
Compendium in England zeigen sehr deutlich, dass es im Zeitalter
eines angespannten Glaubenskonfliktes zwischen Puritanern und
der anglikanischen Staatskirche eine grosse Nachfrage nach einem
Manual zur reformierten Lehre der christlichen Religion gab. Da
die Puritaner trotz einiger konfessioneller Unterschiede gute Kon-
takte zu den Reformierten in den Niederlanden unterhielten, ist es
gut vorstellbar, dass die Neuauflagen auf ihre Initiative hin in Auf-
trag gegeben und die Ausgaben aus Amsterdam hierfiir als Vorlage
gebraucht wurden.”” Die verschiedenen Verlagsorte kénnten auch
fur ein gewisses Konkurrenzverhalten zwischen den einzelnen Ver-
legern sprechen.”

45 Wolleb, Compendium (wie Anm. 44), Bl. *1v: «Quum a commendatione mea Compen-
dium hoc D. Wollebii adeo placuisse Theologiae Studiosis animadverterem, ut non suf-
ficerent exemplaria ex Germania ad nos allata, author fui Ioanni Ianssonio Typographo
Amstelodamensi, ut in ista Germaniae confusione idipsum typis suis descriptum bono
publice vulgaret.»

46 Vgl. Johannes Wolleb: Christianae Theologiae Compendium, Cambrige 1648: auf der
Titelseite steht: «In qua [Editione] quaedam omissa restituunrur; quam-plurima SS. Scrip-
turae Testimonia, (quac in superioribus Editionibus falso) diligenter examinatis locis, recte
citantur; o@aipote Typographica, aliaque, quae Operarum incuria irrepserant, emendan-
tur; [...]»

47  Zu den Bezichungen zwischen Puritanern und den Reformierten in den Niederlanden vgl.
Anthony Milton: Puritanism and the Continental Reformed Churches, in: John Coffey/
Paul C.H. Lim (Hgg.): The Cambridge Companion to Puritanism, Cambridge 2008,
S. 109-126.

48 Ein solches Verhalten kann an den ersten englischen Ausgaben des Pseudo-Ursinus bzw.
des posthum herausgegebenen Kommentars des Zacharias Ursinus zum Heidelberger
Katechismus beobachtet werden, vgl. hierzu Boris Wagner-Peterson: Zacharias Ursi-



«Wollebius, paucis dicere multa potis.»

181

Tabelle 1
Ubersicht iiber die Werksgeschichte von Wollebs Compendium.
Basel Verleger/Herausgeber Ausgabe
1626 Johann Jakob Genath der | Erstausgabe
Altere
1633 Johann Jakob Genath der | Editio altera, priore correctior
Altere
1634 Johann Jakob Genath der | Editio altera, priore correctior, mit
Altere Geleitbrief des Verlegers
Amsterdam
1633 Jan Janszoon
1637 Jan Janszoon Editio Secunda, herausgegeben
von Heinrich von Diest, mit
Geleitbrief
1650 Jan Janszoon Editio Novissima, Anterioribus
correctior
1655 Jan Janszoon Editio Novissima, Anterioribus
correctior,
Apud Aegidium Janssonium
Valckenier
Cambridge
1642 Roger Daniels Editio nova, prioribus correctior
1648 Roger Daniels Editio novissima
1654 Roger Daniels Editio ultima prioribus multo-
correctior
London
1650 James Young Editio nova prioribus correctior
1760 Henry Woodfall
Oxford
1655 Henry Hall Editio novissima
1657 Henry Hall Editio novissima
1661 Henry Hall Editio novissima
Genf
1666 Pierre Chouet der Jiingere | Editio novissima
Neukirchen
1935 Ernst Bizer

nus und «seine» Auslegung des Heidelberger Katechismus, in: Matthias Freudenberg/
J. Marius J. Lange Ravenswaay (Hgg.): Geschichte und Wirkung des Heidelberger Kate-
chismus. Vortrige der 9. Internationalen Emder Tagung zur Geschichte des reformierten
Protestantismus, Neukirchen-Vluyn 2013, S. 87-109.




182 Damian Domke

In der Universititsbibliothek Basel befindet sich ausserdem eine
spitere Ausgabe des Compendinm, welche in Genf bei Pierre Chouet
dem Jiingeren (1628-1676) erschien und dem Titelblatt zufolge
wohl einen Nachdruck der Cambridge-Version von 1648 darstellt.®
Wesentlich spiatere Nachdrucke stammen von Henry Woodfall
(1739-1805) aus London 1760 sowie von Ernst Bizer aus Neukir-
chen 1935.

4. Nachwirkung

Bereits 1650 wurde Wollebs Compendium durch Alexander Ross
(1590-1654) ins Englische iibersetzt und 1656 in zweiter und 1660
in dritter Auflage neu herausgegeben. Im Widmungsbrief an Lewis
Watson, Lord of Rockingham (1584-1653), beschreibt der Uberset-
zer das Werk als die genaueste und zusammengefassteste Abhandlung
der christlichen Theologie des gesamten Protestantismus, die alles
Notwendige behandle und niches Uberfliissiges enthalte.’® An ande-
rer Stelle schreibt Ross, er habe diese Ubersetzung zum Wohle des
englischen Volkes unternommen, denn das Compendium sei es wert,
in Goldlettern gedruckt und in das Herz von Christen eingraviert zu
werden. Dabei verrit er, dass er wohl selbst einige Anderungen an
dem Werk vorgenommen hat.”! William London zihlt 1657 diese
Ubersetzung sogar zu den meistverkauften Biichern jener Zeit.> John
Beardslee gab 1965 eine Neutibersetzung des Compendium zusammen
mit Ubertragungen von Werken von Gisbert Voetius (1589-1676)
und Frangois Turrettini (1623-1687) heraus.>” Eine niederlindische
Ubersetzung erschien ausserdem in Amsterdam 1651.%

49 Universititsbibliothek Basel, KiB 726; in diesem Exemplar ist ein Nachdruck von Leonard
van Rijssens Summa Theologiae Elencticae Completa aus Bern 1676 angehingt.

50 Vgl. Alexander Ross: The Abridgment of Christian Divinitie, London 1660 (Widmungs-
brief): «I have therefore adventured [...] to present this Theological Epitome to You,
which is the most exact and compendious of any that hath been yet done by Protestant
Writers: I may say of this Edition, [...] that, It is neither deficient in necessaries, nor abun-
dant in superﬂuities.»

51 Vgl. Alexander Ross: Iavoefeia, or View of all the Religions in the World, 4. Aufl,,
Little Brittain 1672, S. 427: «I shall commend to thy serious perusal Master Wollebius his
Abridgement of Christian Divinity, which for the good of my Country men I Englished,
Enlarged, and cleared in obscure places, [...]. A book worthy to be written in letters of
gold, and imprinted in the heart of every good Christian.»

52 Vgl. William London: A Catalogue of the Most Vendible Books in England, London
1657 (s.v. Wolleb).

53 Vgl. John W. Beardslee I1I (Hg.): Reformed Dogmatics, New York 1965, S. 26-262.

54 Vgl. W.L. [der Uberserzer wird nur mit Mr. W.L. angegeben] (Hg.): Kort Begrijp van de
Christelicke Godts-Geleertheyt, Amsterdam 1651.



«Wollebius, paucis dicere multa potis.» 183

Innerhalb der Eidgenossenschaft verschob sich das Interesse
am Compendium schon innerhalb des 17. Jahrhunderts von Basel
nach Bern. Hier war es gemiss der Schulordnung von 1676 fiir die
Theologiestudenten zum Auswendiglernen gedacht.>® Der Theo-
loge David Wyss (1632-1700), Professor fiir Philosophie, spiter fiir
Hebridisch und schliesslich fiir Theologie an der dortigen Hohen
Schule, gab zwischen 1677 und 1691 Thesenreihen zu Wollebs
Werk heraus. Diese 26 Thesenreihen erschienen unter dem Titel
Explicationes systematis theologici D. Wollebii in disputationes distine-
tae.’® Im Staatsarchiv des Kantons Bern befinden sich zudem Mit-
schriften eines Studenten zu Wyss' Compendium-Vorlesung, die bis-

lang noch nicht Gegenstand weiterer Untersuchungen geworden
sind.”’

Sein jiingerer Kollege Johann Rudolf Rudolf (1646-1718),
Professor fiir Hebriisch, fiir Ethik und ebenfalls Theologie an der
Hohen Schule, hielt ebenso eine Vorlesung zum Compendium. Aller-
dings hatte der Schulrat beklagt, dass das Compendium Mingel auf-
weise und nur schwer auswendig zu lernen sei, worauthin Rudolf
damit beauftragt wurde, ein eigenes Lehrsystem zu entwerfen. Dieses
erschien schliesslich 1713 unter dem Titel 7heologiae christianae Ta
g mioteme.”® Auch aus Rudolfs Vorlesung tiber das Compendium
sind Mitschriften von Studenten erhalten: zum einen drei Binde
mit gesammelten Manuskripten verschiedener Schreiberhinde aus
dem Jahr 1714 im Staatsarchiv des Kantons Bern und schliesslich
ein fragmentarisch iiberlieferter Band in der Stadtbibliothek Zofin-

55 Vgl. Reformatio und Ordnung der Schulen der Statt und Landtschafft Bern, Bern 1676,
S. 30 («3. Die Memoriam Praeceptorum defs Compendij Wollebij den Studiosis Theologiae
abfordern»); vgl. dazu die immer noch massgebliche Studie von Friedrich Haag: Die
Hohen Schulen zu Bern in ihrer Geschichtlichen Entwicklung von 1528 bis 1834. Mit
besonderer Beriicksichtigung der kulturhistorischen Verhilenisse, Bern 1903, S. 85 (zur
Schulordnung von 1676 v.a. S. 81-86).

56 Vgl. Rudolf Dellsperger: David Wyss, in: Historisches Lexikon der Schweiz, Bd. 13, Basel
2013, S. 615 (die Behauptung, Wyss habe cinen zwdlfbindigen Kommentar zum Com-
pendium verfasst, ist nicht nachvollziehbar); zu Wyss’ Wirken in Bern, insbesondere zu sei-
nem Kampf gegen den aufkommenden Pietismus, vgl. Rudolf Dellsperger: Die Anfinge
des Pietismus in Bern, Gortingen 1984, S. 72-78.

57 Staatsarchiv des Kantons Bern (StABE), B 111 86, Albini dictara in compendium Wollebii.

58 Vgl. Friedrich Trechsel: Johann Rudolf Rudolf. Professor und Dekan. Ein Theologen-
bild der alten Schule, in: Berner Taschenbuch auf das Jahr 1882, S. 1-98, hier S. 15f.; zur
Hohen Schule zu Bern und Rudolfs Wirken an derselben vgl. Hanspeter Stucker: Bedeu-
tende Zofinger. Johann Rudolf Rudolf (1646-1718) und Johann Georg Altmann (1695—
1718), Professoren an der Hohen Schule in Bern, in: Zofinger Neujahrsblate 74 (1989),
S.71-89, v.a. S. 81-84; zum Hintergrund vgl. ders.: Die Berner Hohe Schule zwischen
Orthodoxie und Aufklirung 1690-1750, Bern 1984, S. 43.



184 Damian Domke

gen.”” Soweit man sehen kann, wurden auch diese bislang noch nicht
untersucht. Die Antwort auf die Frage, warum sich die Auseinander-
setzung mit Wollebs Handbuch gerade nach Bern verschob und wie
das Compendium in anderen Stidten der Eidgenossenschaft rezipiert
wurde, bleibt eine lohnenswerte Aufgabe fiir zukiinftige Studien.

Im frithen 18. Jahrhundert geriet das Compendium mitten in die
religiosen Spannungen des Joachimsthalschen Gymnasiums in Ber-
lin. Dessen erster Rektor Paul Volckmann hatte die stark reformierte
Ausrichtung dieser Institution erschiittert und die Pridestinations-
lehre nach Art und Weise des Universalismus gelehrt. In diesem Zuge
erhob er seine 7heses Theologicae zum Standardlehrwerk am Gymna-
sium und ersetzte damit Wollebs Compendium, welches diese promi-
nente Stellung offenbar iiber viele Jahre eingenommen hatte.*® Da-
gegen wandte sich Frantz Caspar Barckhausen (1636-1715) unter
dem Synonym Pacificus Verinus mit seiner Amica Collatio, Doctrinae
de Gratia von 1712 und konnte damit erreichen, dass Volckmann
seine Thesen zurticknahm und das Compendium wieder als Standard-
lehrwerk des Gymnasiums eingeserzt wurde.®! Diese Episode zeigt,
dass das kleine Werk nicht nur eine weite Verbreitung fand, sondern
auch intensiv zur Ausbildung von Schiilern im reformierten Mark-
grafentum Brandenburg verwendet wurde.

Doch nicht nur in Europa fand das Compendium weite Verbrei-
tung und Nutzung, sondern auch in der Neuen Welt. Es ist bekannt,
dass es am Harvard College neben William Ames (1576-1633)
Medulla Theologica mindestens bis 1726 als Lehrbuch verwendet
wurde. In einem offiziellen Lehrbericht dieses Jahres heisst es, dass
die Junior Sophisters samstags daraus zu zitieren und montags und
dienstags zu disputieren hitten. In der Yale Collegiate School war es
ebenfalls ein Standardwerk.®> An dieser Einrichtung studierte kein
Geringerer als Jonathan Edwards (1703-1758), einer der wichtigs-

59 StABE, B 111 83-85, Rodolfus Rodolfi dictata in compendium Wollebii; Stadtbibliothek
Zofingen, Pa 69/15, Theologische Vorlesung tiber das Compendium theologiae christia-
num von Johannes Wolleb.

60 Vgl. Valentin Ernst Loscher: Unschuldige Nachrichten von alten und neuen theologischen
Sachen, Bd. 13, Leipzig 1713, S. 591.

61 Ebd., S.593; zum Joachimsthalschen Gymnasium dieser Zeit und seinen reformierten
Strukturen vgl. Agnes Winter: Das Joachimsthalsche Gymnasium im Zeitalter der Kon-
fessionalisierung (1607—1707), in: Jonas Floter/Christian Ritzi (Hgg.): Das Joachimsthal-
sche Gymnasium. Beitriige zum Aufstieg und Niedergang der Fiirstenschule der Hohen-
zollern, Bad Heilbrunn 2009, S. 45-606, v.a. S. 53-58.

62 Vgl Josiah Quincy: The History of Harvard University, Bd. 1, Cambridge 1840, S. 441;
Absalom Peters/Selah B. Treat (Hgg.): The American Biblical Repository, Bd. 6, New York
1841, S. 193.



«Wollebius, paucis dicere multa potis.» 185

ten Theologen des nordamerikanischen Presbyterianismus. Edwards
erhielt tiber das Studium des Compendium Zugang zu den Schit-
zen der kontinental-reformierten Theologie und zu einer Methode,
Theologie systematisch zu analysieren und zu strukturieren.®

Noch im 19. Jahrhundert erklang zwar das Lob Johann Hein-
rich August Ebrards, Wolleb sei «entschieden einer der geistvolls-
ten Dogmatiker, die je gelebt haben»*, doch diese Hochschitzung
ebbte dann recht bald ab. Wilhelm Gass lobte noch «die Rein-
heit und Schirfe des dogmatischen Denkens», stellte aber Ebrards
Behauptung — allerdings kommentarlos — infrage.®> Dieser Relati-
vierung schlossen sich dann die dogmengeschichtlichen Schwer-
gewichte des 19. Jahrhunderts, Alexander Schweizer und Karl Rudolf
Hagenbach, an, die wiederum keine eigene Begriindung formulier-
ten, sondern das Urteil von Gass einfach iibernahmen.® Dies hatte
wohl zum Ergebnis, dass selbst Ernst Bizer, der 1935 die Erstausgabe
des Compendium erneut herausgab, zugab, Wollebs Bedeutung weit
iberschitzt zu haben.®” Zweifellos fithrten diese abschwichenden
Urteile dazu, dass Wolleb und sein Handbuch in den Hintergrund
der Forschung, teilweise sogar ins Vergessen gerieten.

5. Schluss

Ziel dieses Beitrags ist es zu zeigen, dass Wolleb trotz seiner kurzen
Lebens- und Wirkensspanne einen nicht zu unterschitzenden Ein-
fluss auf die Geschichte der reformierten Theologie geleistet hat. Als
Antistes der Stadt Basel hatte er tiber elf Jahre das hochste Pfarramt
der Stadt inne und diirfte zudem mit seinem Compendium einen
grossen Einfluss auf die lokalen Theologiestudenten gehabt haben.
Sein Hauptwerk wurde schon zu Lebzeiten als dogmatisches Meister-
werk angesehen, das den komplexen Inhalt der reformierten Theo-
logie kompakt und einfach in aller Kiirze wiederzugeben vermochte.

63 Zu Edwards und Wolleb vgl. Douglas Sweeney: Jonathan Edwards and the Ministry of
the Word. A Model of Faith and Thought, Downers Grove 2009, S. 38; William Morris:
The Young Edwards. A Reconstruction, New York 1991, S. 72-78.

64 Ebrard (wie Anm. 2), S. 65.

65 Vgl. Wilhelm Gass: Geschichte der protestantischen Dogmatik in ihrem Zusammenhange
mit der Theologie tiberhaupt, Bd. 1: Die Grundlegung und der Dogmatismus, Berlin
1854, S. 397, Anm. 1.

66 Vgl. Alexander Schweizer: Die Protestantischen Centraldogmen in ihrer Entwicklung
innerhalb der Reformierten Kirche, Bd. 2: Das 17. und 18. Jahrhundert, Ziirich 1856,
S. 26, Anm. 1; Hagenbach (wie Anm. 3), S. 24, Anm. 2.

67 Vgl. Heinrich Heppe: Die Dogmatik der evangelisch-reformierten Kirche, neu durchge-
sehen und hrsg. von Ernst Bizer, Neukirchen 1958, S. XLVII, Anm. 37.



186 Damian Domke

Trotz einer grossen inhaltlichen Abhingigkeit zu seinem Lehrer Pola-
nus ist auch eine gewisse Eigenstindigkeit in seinem Denken fest-
zustellen, welches sich — wie im Falle der Pridestinationslehre — am
damaligen Zeit- und Lehrgeist orientierte. Wollebs Genie wurde vor
allem nach seinem Ableben erkannt, was sich in der hohen Zahl von
Nachdrucken vor allem in den Niederlanden und England erkennen
lisst. Eine tiberregionale, ja internationale Verwendung des Compen-
dium ist iiberdies in Bern am Ubergang vom 17. ins 18. Jahrhunderrt,
in Berlin im frithen 18. Jahrhundert sowie zeitgleich an den Univer-
sititen Neuenglands nachweisbar. Allein aufgrund der lokalen, tiber-
regionalen und internationalen Verbreitung des Handbuchs kann
die These, Wolleb und sein Werk seien iiberschitzt, bereits zuriick-
gewiesen werden. Dieser Beitrag soll daher als Einladung zur nihe-
ren Beschiftigung mit Wolleb verstanden werden. Da wir an dieser
Stelle nur exemplarisch einige grundlegende Feststellungen treffen
konnten, wire eine umfassende Studie zu Leben und Werk Wollebs
wiinschenswert.



	"Wollebius, paucis dicere multa potis." : Ein Beitrag zu Charakter, Geschichte und Nachwirken von Johannes Wollebs Compendium

