
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 124 (2024)

Artikel: "Wollebius, paucis dicere multa potis." : Ein Beitrag zu Charakter,
Geschichte und Nachwirken von Johannes Wollebs Compendium

Autor: Domke, Damian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1084163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1084163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Wollebius, paucis dicere multa potis.» Ein Beitrag
zu Charakter, Geschichte und Nachwirken von
Johannes Wollebs Compendium

von Damian Domke

Der Pastor der Leonhardskirche in Basel, Johannes Gross (1582—

1629), widmete Johannes Wolleb (1586-1629) in dessen Christia-
nae Theologiae Compendium folgende Distichen:

«Unterrichtet hat Calvin viele Lernende und Lehrende,
sodass jenes [sein] Buch dieses Lob trage.
Mit Ausnahme der apostolischen Schriften aus der Zeit nach Christus
hat kein Zeitalter ein Buch hervorgebracht, welches diesem ebenbürtig ist.

Polanus stellt methodisch das berühmte Syntagma dar,

Tot wie auch lebendig lehrt er unsere Scharen [auch heute noch].

Was auch immer jeder von beiden lehrt, wird Wolleb hier mit gelehrter
Kürze lehren - Wolleb, der imstande ist, mit wenigen Worten vieles zu sagen.
Du, der du Pastoren, Lehrer und Propheten schenkst,
fahre fort damit, deine Versammlung zu weiden.»1

In diesem erstaunlichen und panegyrisch anmutenden Lobpreis wird
der Basler Antistes Wolleb in eine fortlaufende Reihe mit Johannes

Calvin (1509—1564) und Amandus Polanus von Polansdorf
(1561—1610) gesetzt. Calvin habe durch sein Lehrwerk, die Institu-
tio Christianae Religionis, Generationen von Schülern und zukünftigen

Lehrern unterrichtet (instituit) und dabei offensichtlich den
Inhalt für die reformierte Tradition geliefert, wohingegen Polanus —

Gross zufolge — in der Hinsicht herausstach, dass er diesen Inhalt in
seinem Syntagma Theologiae Christianae in die angemessene Form
bzw. Methode (methodo) gegossen habe. Wolleb bilde nun die
perfekte Synthese von Inhalt und Methode beider Monumentalwerke,
indem er sie in seinem Compendium in aller gelehrten Kürze (docta

brevitate) darstellt.

1 Unter dem Titel «In S.S. Theol. Epitomam à Rever. & Clariss. Viro D. D. Joanne Wollebio,

Antistite & Professore dignissimo bono publico editam»: «Instituit multos discentes

atque docentes | Calvinus, laudem hanc ut ferat ille Liber: | Praeter Apostolicas post Christi

tempora chartas | Huic peperere Libro secula nulla parem. | Polanus methodo illustrât

Syntagma célébré; | Mortuus ut vivens agmina nostra docet. | Quicquid uterque docet, docta

hic brevitate docebit | Wollebius, paucis dicere multa potis. | Tu, qui Pastores, Doctores,

atque Prophetas | Largiris, coetum pascere perge tuum!», in: Johannes Wolleb: Christianae

Theologiae Compendium, Basel 1626, Bl. )(4v.



166 Dam ian Domke

Natürlich bleibt fragwürdig und an dieser Stelle nicht zu
entscheiden, ob Wolleb ein solches Unterfangen tatsächlich gelungen
ist, doch liefert uns Gross hier einen Einblick in die zeitgenössische

Wahrnehmung des Autors und von dessen Compendium — eine

Wahrnehmung, die offensichtlich bis in die Neuzeit überdauert hat,

wenn Johann Heinrich August Ebrard noch 1851 über Wolleb urteilen

konnte, er sei der «Petrus Lombardus oder magister sententiarius
für die reformierte Scholastik».2 Da das Compendium offenbar über

lange Zeit einen solch hohen Ruf genoss, jedoch bislang erstaunli-
cherweise kaum zum Gegenstand moderner Untersuchungen geworden

ist, wird sich dieser Beitrag näher mit ihm beschäftigen. Dabei
sollen die Spezifika des Werkes sowie seine Geschichte und sein
Nachwirken genauer beleuchtet werden. Zur Einordnung des Werkes

soll jedoch zuvor eine kurze Erinnerung an Wollebs Person und
Wirken an den Anfang gestellt werden.

1. Johannes Wolleb - eine biografische Skizze3

Der 1586 in Basel geborene Johannes Wolleb besuchte sowohl die
Schulen der Stadt wie auch ihre Universität und erwarb hier den

2 Vgl. Johann Heinrich August Ebrard: Christliche Dogmatik, Bd. 1, Königsberg 1851, S. 65.

3 Eine umfassende moderne Biografie zu Wolleb existiert nicht; bei diesen Ausführungen
handelt es sich daher um eine Synopse der folgenden, immer noch grundlegenden
Kurzdarstellungen, vgl. Paulus Freher: Theatrum Virorum Eruditione Clarorum, Bd. 1, Nürnberg

1688, S. 446; Johann Jacob Hofmann: Lexicon Universale Historico-Geographico-
Chronologico-Poetico-Philosophicum, Bd. 1, Basel 1677, S. 581; Henning Witte: Diarium

Biographicum, Danzig 1688 (Eintrag zum 24. Nov. 1629); Johann Burkhard Mencke/
Christian Gottlieb Jöcher: Compendiöses Gelehrten-Lexicon, Leipzig 1726, Sp. 1569;

Jacob Christof Iselin: Neu-vermehrtes Historisch und Geographisches Allgemeines Lexicon,

Bd. 4, Basel 1727, S. 918; Carl Günther Ludovici/Johann Heinrich Zedier: Grosses

vollständiges Universallexicon Aller Wissenschaften und Künste, Bd. 58, Leipzig/Halle
1748, Sp. 1379; Johann Bernhard Herzog: Athenae Rauricae sive catalogus professorum
Academiae Basiliensis, Basel 1778, S. 40f.; Karl Rudolf Hagenbach: Die Theologische
Schule Basels und ihre Lehrer von Stiftung der Hochschule 1460 bis zu Dewette's Tod

1849, Basel 1860, S. 23f.; Johann Heinrich August Ebrard: Wolleb, Johannes, in: Real-

Encyklopädie für protestantische Theologie und Kirche, 2. Aufl., Bd. 17, Leipzig 1886,
S. 288-291; RudolfThommen: Geschichte der Universität Basel 1532—1632, Basel 1889,
S. 138; Paul Tschackert: Wolleb, Johannes, in: Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 45,

Leipzig 1900, S. 544-547; Wilhelm Hadorn: Wolleb, Johannes, in: The New Schaff-Herzog

Encyclopedia of Religious Knowledge, Bd. 12, New York/London 1912, S. 407; Matthias

Freudenberg: Wolleb, Johannes, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon,
Bd. 14, Herzberg 1998, Sp. 47—50; eine Auflistung seiner Werke bieten Hans Jacob Leu:

Allgemeines Helvetisches, Eydgenössisches oder Schweitzerisches Lexicon, Bd. 19, Zürich
1764, S. 573f.; Freudenberg (siehe oben); zum theologischen Einfluss Wollebs sowie einigen

Kurzanalysen seiner Theologie vgl. Max Geiger: Die Basler Kirche und Theologie im
Zeitalter der Hochorthodoxie, Zürich 1952, passim.



«Wollebius, paucis dicere multa potis.» 167

Grad eines magister artium (Abb. 1). Im Anschluss studierte er am
gleichen Ort Theologie unter Polanus, wurde 1606 ordiniert und
wirkte ab dem folgenden Jahr als städtischer Diakon.4 Sein Lehrer
liess ihn in den Jahren 1608 und 1609 zu zwei Disputationen res-

pondieren, einmal über die wahre Religion und anschliessend über
die Sakramente.5 Um 1611 heiratete er Katharina Falkeisen (1592-
1656), mit der er zwölf Kinder hatte, von denen sechs die Geburt
überlebten.6 Im selbigen Jahr wurde er Pfarrer in der Elisabethenkirche

und trat schliesslich 1618 die Nachfolge von Johann Jacob Gry-
naeus (1540—1617) als Antistes am Basler Münster an.7 Im gleichen
Jahr wurde Wolleb mit einer Schrift über die göttliche Prädestination,

in der er ganz im Geiste der Dordrechter Synode eine infralap-
sarische Auslegung vertrat, zum Doktor der Theologie promoviert
und konnte so die Professur für Altes Testament von Sebastian Beck

(1583—1654) übernehmen.8 1621 wurde er Rektor der Universität
und amtete mehrere Male als Dekan der Theologischen Fakultät.9

4 Zu Wolleb in der Matrikel der Universität vgl. Hans Georg Wackernagel (Hg.): Die
Matrikel der Universität Basel 1460—1818, Bd. 3 (1601/02—1663/66), Basel 1962, S. 10

(Nr. 98); zu Polanus sind immer noch Staehelins Schriften massgeblich, vgl. Ernst Stae-

helin: Die Lehr- und Wanderjahre des Amandus Polanus von Polansdorf, in: Basler

Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 44 (1945), S. 11-77; ders.: Amandus Polanus

von Polansdorf, Basel 1955; weiter sei auf die Vorarbeit von Karel Sita: Zivot a di'lo

Amanda Polana z Polansdorfu, Prag 1951, hingewiesen; eine Analyse seines theologischen
Werkes bietet Heiner Faulenbach: Die Struktur der Theologie des Amandus Polanus von
Polansdorf, Zürich 1967; Robert Letham wies 1990 mit einer scharfsinnigen Analyse auf
den prekären Forschungsstand zum umfangreichen Werk von Polanus hin, vgl. Robert
Letham: Amandus Polanus: A Neglected Theologian?, in: The Sixteenth Century Journal 21/3

(1990), S. 463-476; seitdem erschienen zwei weitere historisch-theologische Abhandlungen,

vgl. Byung Soo Han: Symphonia Catholica: the Merger of Patristic and Contemporary

Sources in the Theological Method ofAmandus Polanus (1561-1610), Grand Rapids

2014; Stephen Tipton: The Ground, Method, and Goal of Amandus Polanus' (1561-
1610) Doctrine ofGod. A Historical and Contextual Analysis, Göttingen 2022; zum
Charakter der beiden neueren Schriften vgl. (am Beispiel von Han) Markus Wriedt: Rezension

zu: Byung S. Han: Symphonia Catholica: the Merger of Patristic and Contemporary Sources

in the Theological Method of Amandus Polanus (1561—1610), in: Theologische
Literaturzeitung 144/5 (2019), S. 536-538.

5 Vgl. Amandus Polanus von Polansdorf: De vera religione seu pietate theses theologicae,
Basel 1608; ders.: De Sacramentis Ecclesiae Theses Controversae, Basel 1609.

6 Freher (wie Anm. 3), S. 446.

7 Sein Amtseid wurde im Protokoll des Conventus Ministrorum vom 31. Juli 1618 festgehal¬

ten, siehe Staatsarchiv Basel-Stadt (StABS), Kirchenarchiv D 1.2, Bl. 239.
8 Vgl. Johannes Wolleb: De Divina Praedestinatione Theses Theologicae, Basel 1619; pro¬

moviert wurde er von Sebastian Beck, siehe Herzog (wie Anm. 3), S. 41 ; die Verleihung der

Promotion geschah im Rahmen des Conventus Omnium Fratrum am 15. Nov. 1619, siehe

StABS, Kirchenarchiv D 1.2, Bl. 316.

9 Freher (wie Anm. 3), S. 446, nennt irrtümlicherweise zwei Rektoratsperioden Wollebs.



168 Dam ian Domke

Abbildung 1

Porträt von Johannes Wolleb, Kupferstich (Universitätsbibliothek Basel, Portr BS

Wolleb J 1586, 5).

Wolleb verstarb am 24. November 1629 an den Folgen einer
Pesterkrankung. Er verfasste einzelne Abhandlungen bzw. Disputationsthesen

zu philosophischen und theologischen Themen. In diesen

beschäftigte er sich hauptsächlich mit christologischen, soteriologi-
schen und offenbarungstheologischen Fragestellungen.10 Sein Lehrstück

Vorbereitung zu dem heiligen Abendmahl von 1625 wurde lange

10 Beispielhaft seien hier herausgegriffen: Johannes Wolleb: Theses de Incarnationis filii Dei
causis & necessitate, Basel 1618; ders.: Theses de Quaestione, an Christus pro omnibus

& singulis Hominibus sit mortuus, Basel 1620; ders.: De Libris Canonicis, de Scripturae



«Wollebius, paucis dicere mulra potis.» 169

Zeit in den Kirchen Basels verwendet.11 Insgesamt kann Wollebs
Gesamtwerk — besonders im Vergleich mit anderen Basler Theologen
wie etwa Polanus - als überschaubar bezeichnet werden. Ein Blick
in sein Compendium lässt einen möglichen Grund hierfür erkennen.

2. Der Charakter des Compendium

Das Compendium Theologiae Christianae kann ohne Weiteres als

Wollebs Hauptwerk gelten. Dies liegt zum einen am — verglichen
mit seinen übrigen Werken — ungleich grösseren Umfang der Schrift,
zum anderen an ihrer Wirkung. In der Praefatio ad Lectorem der

Erstausgabe von 1626 verrät der Autor, dass es sich bei dem Werk
im Grunde um ein Destillat der theologischen Erkenntnisse weiser

Männer vor seiner Zeit handle, welches er seinen Hörern an der

Universität zur Verfügung gestellt habe und nun nach siebenjähriger

Bearbeitungszeit auf Drängen von Freunden als Endprodukt der
Öffentlichkeit zugänglich mache.12 Dass Wolleb eine Epitome aus
zahlreichen und vielfach rezipierten theologischen Werken für seine

Darstellung wählte, begründete er damit, dass im Grunde bereits
alles in Bezug auf die Theologie gesagt sei und ein weiteres
Hinzufügen von Inhalten dem Versuch gleich käme, mit dem Anzünden

einer Lampe den Tag während der Mittagssonne noch weiter zu
erhellen oder gar den Sternenhimmel bei Nacht durch das Hinzusetzen

von noch mehr Sternen zu ergänzen.13
Genau hierin kann man die Ursache für die geringe Zahl an

Schriften Wollebs sehen. Er verstand sich selbst offenbar nicht als

sacrae Editione authentica, ejus Perfectione, Usu ejus communi & publico, & ejus Inter-

pretatione, Basel 1624.

11 Vgl. Johannes Wolleb: Vorbereitung zu dem heiligen Abendmahl, Basel 1625; das Lehr¬

stück wurde später in das «Basler Kleinod» von 1666 aufgenommen; der Text liegt ediert

vor bei Emidio Campi/Philipp Wälchli (Hgg.): Basler Kirchenordnungen 1528-1675,
Zürich 2012, S. 484-498; zum «Kleinod» auch Geiger (wie Anm. 3), S. 155f.

12 «[...] mihi, prius ad Pastoratus praecipui officium vocato, demandatam, Divini auxilia

fiducia fretus, Venerandi Collegii Theol. jussu & arbitrio sic auspicatus sum, ut praeter
textuales praelectiones, Auditorio nostro, istiusmodi wtOTUTtcocnv sanorum sermonum, ex

multorum aliorum lucubrationibus depromtam & in compendium redactam, propusue-
rim. [...] Quod igitur nunc demum septennis hie partus in lucem prodeat, ne scribendi

pruritui, sed crebris sollicitationibus, quibus mihi extortus est, id imputet amicus Lector,

obnixe rogo», in: Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), Bl. )(2v—)(3r (Praefatio ad Lectorem).

13 «Atque hoc in genere, Viri longe uberiore Spiritus S. unetione instrueti, talia studiosae

Juventuti subministrarunt adminicula, ut, qui alia iis superaddere satagit, multis Lucer-

nam in meridie accendere, aut Sidera coelo addere velle, non immerito videatur», in: Wolleb,

Compendium (wie Anm. 1), Bl. )(2v (Praefatio ad Lectorem).



170 Damian Domke

origineller Theologe, sondern vielmehr als Vermittler einer bereits

fertiggestellten (reformierten) Theologie. Dieses Bild wird zusätzlich
dadurch verstärkt, dass in den eingangs zitierten Distichen Johannes

Calvin und nicht der für die Lokaltradition Basels so wichtige
Johannes Oekolampad (1482—1531) genannt wird. Hierin zeigt sich
die Entwicklung Basels, welche die Stadt zu Beginn des 17.
Jahrhunderts vollzogen hatte, nämlich den Weg von einem eigenständigen

theologischen Mittelweg innerhalb der Eidgenossenschaft zu
einer Verpflichtung auf die reformierte Orthodoxie Genfer Art. Polanus

spielte für diesen Ubergang eine entscheidende Rolle, indem er
durch seine Schriften — besonders mit seinem Syntagma — die
reformierte Orthodoxie für Basel kodifizierte.14 Insofern verwundert es

nicht, dass das Compendium als Auszug aus Polanus' Grosswerk
bezeichnet wurde, um die reformierte Lehre besser an der Universität

lehren zu können.15

Doch diese Behauptung wurde nie systematisch dargelegt. Sie

erscheint zwar insofern logisch, als Wolleb bei Polanus in die Schule

ging und dessen Hauptwerk in den Distichen von Gross, wie bereits

gezeigt, genannt wurde. Doch Gross nennt dazu noch Calvin, und
Wolleb selbst beschreibt sein Werk als eine Zusammenstellung aus
mehreren Quellen, ohne sie jedoch zu nennen, wie es für Theologen

der Frühen Neuzeit üblich war. Insofern wäre es zu einfach,
das Compendium als allein vom Syntagma von Polanus abhängig zu
sehen, zumal auch schon im Vergleich dieser beiden Werke
Abweichungen, wenn auch im geringen Masse, festgestellt wurden.16 Im
Folgenden wollen wir also den Aufbau des Handbuches sowie seinen
Inhalt anhand von drei theologischen loci untersuchen, um der Ant-

14 Diese Beobachtung machte schon Amy Nelson Burnett: Teaching the Reformation.

Ministers and Their Message in Basel 1529—1629, Oxford 2006, S. 153; zum Mittelweg
Basels im 16. Jh. vgl. dies.: The Reformation in Basel, in: dies./Emidio Campi (Hgg.): A
Companion of the Swiss Reformation, Leiden 2016, S. 170—216, v. a. S. 203 ff.; Andreas

Berger-Gehringer hat am Beispiel von Antoine Lescaille eindrucksvoll gezeigt, dass selbst

die Ära Grynaeus im letzten Viertel des 16. Jh. nur bedingt als konfessionelle und
kirchenpolitische Konsolidierung bezeichnet werden kann, vgl. Andreas Berger-Gehringer: Mit
Liebe und Sanftmut eines Besseren belehren. Die lange Reformation als anhaltende Krise

der Autorität, in: Zwingliana 49 (2022), S. 99-128, v.a. S. 113fF.

15 Die Ansicht geht schon auf den Bremer Theologen Heinrich Flocken aus dem 17. Jh.

zurück, vgl. Heinrich Flocken: Theologiae Catholicae Prolegomena, Bremen 1669,
S. 271; ihm folgt auch Staehelin, Polanus (wie Anm. 4), S. 109.

16 Dies zeigt Geiger deutlich am Beispiel der Werkebundtheologie, siehe Geiger (wie
Anm. 3), S. 314f.; siehe auch weiter unten Kapitel 2.3; auch Freudenberg spricht bei aller

Betonung der Abhängigkeit von Polanus' Syntagma von einer gewissen Selbstständigkeit
Wollebs, siehe Freudenberg (wie Anm. 3), Sp. 48.



«Wollebius, paucis dicere multa potis.» 1*71

wort auf die Frage nach Wollebs Abhängigkeit und Eigenständigkeit
etwas näher zu kommen.

Die Titelseite lässt anhand des vollständigen Titels Christianae

Theologiae Compendium accurata Methodo sie adornatum erkennen,

dass die christliche Lehre ganz im Geiste von Polanus
sorgfältig strukturiert wurde. Der Aufbau des Werkes sollte also schon

einer gewissen pädagogischen Intention entsprechen. Das Werk wird
daher weiter als Leitfaden (manuduetio) beschrieben und soll dabei
drei Dinge verfolgen: 1. den Lesern die richtige Lektüre der Heiligen
Schrift vermitteln (ad SS Scripturas legendas), 2. die theologischen
Themengebiete geordnet behandeln (ad Locos Communes digerendos)
und 3. ein Verständnis für theologische Kontroversen schaffen (ad
Controversias intelligendas). Geziert wird die Titelseite von Darstellungen

der «Einsicht» (prudentia) und der «Einfachheit» (simplicitas).
Den Lesern wird somit ein kompakter und umfassender Inhalt bei
aller methodischen Schlichtheit und Kürze versprochen.

Wollebs Compendium ist in zwei Bücher aufgeteilt, wobei dem

ersten Buch sieben Seiten Christianae Theologiae Praecognita
vorangestellt sind. In diesen Prolegomena wird das Wesen und Ziel aller

Theologie thesenhaftig erläutert. Hier heisst es: «Die christliche
Theologie ist die Lehre über die Erkenntnis und Anbetung Gottes zu
seiner Ehre und unserem Heil.»17 Diese Definition wird im Folgenden

durch 22 Canones untermauert, die wiederum durch kleinteili-

gere Kategorisierungen und Definitionen erklärt werden, die stark an
Polanus' Ramismus erinnern. Mit seiner Einteilung der Theologie in
Erkenntnis (cognoscendo) und Anbetung (colendo) gibt Wolleb seinem
Werk bereits die Struktur vor, denn beide nachfolgenden Bücher

folgen genau jenem Muster (Buch I: De Deo Cognoscendo-, Buch II: De
Deo Colendo). Dieser Aufbau findet sich bereits in Polanus' erstem
Hauptwerk von 1590, den Partitiones Theologicae, die ebenfalls in
zwei Büchern einmal die Glaubensinhalte (De Fide) und dann Art
und Weise einer Gott lobenden Lebensführung (De Bonis Operibus)
darlegen.18 Auch die den Praecognita über vier Seiten vorangestellten

17 Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 1: «Theologia Christiana, est doctrina de Deo, ad

ipsius gloriam & salutem nostram, cognoscendo & colendo.»

18 Als Schüler von Polanus verwendete Wolleb höchstwahrscheinlich die dritte (1599), vierte

(1602), fünfte (1607) oder gar sechste Ausgabe (1623), die sich nicht mehr wesentlich

verändert hatten; siehe zum Wesen und zur Geschichte der Partitiones Staehelin, Polanus

(wie Anm. 4), S. 62Ff.; angemerkt sei, dass Staehelin die sechste Ausgabe, welche in Genf
1623 bei Peter Albert gedruckt wurde, nicht kannte; diese dürfte aufgrund der zeitlichen

Nähe zum Compendium die wahrscheinlichste Vorlage für Wolleb gewesen sein.



172 Damian Domke

Definitionstabellen ramistischer Natur erinnern an die Partitiones

mit ihren viele Seiten umfassenden Kategoriebäumen. Zwar kann die

grobe Einteilung des Compendium nicht mit Polanus' Syntagma
verglichen werden, wohl aber die inhaltliche Abhandlung der einzelnen

Kapitel bzw. Themenfelder. Hieraus ergab sich dann wohl die bereits

genannte Vermutung, das Compendium sei ein Auszug aus dem

Syntagma.
19 Die folgende Kurzuntersuchung dreier theologischer loci soll

jedoch zeigen, dass diese Einschätzung zu kurz greift.

2.1 Archetypische und Ektypische Theologie

Wie sein Lehrer Polanus beginnt Wolleb sein Handbuch mit der
Definition des Begriffes Theologie. Dabei stellt er zunächst fest, dass

Theologie ein mehrdeutiger Begriff ist und es im Handbuch um
die Gotteserkenntnis gehen soll, welche ein Christ aus Gottes Wort
erlangen kann.20 Anders als Polanus umreisst er das Begriffsfeld
einer «falschen Theologie» nur kurz.21 «Wahre Theologie» bestehe

nach Wolleb in einer archetypischen und einer ektypischen Theologie.

Mit dieser Unterscheidung schliesst er an die Theologie der
frühen reformierten Orthodoxie an, vor allem an Franciscus Junius
den Älteren (1545—1602), dem auch Polanus diesbezüglich gefolgt
war.22 Archetypische Theologie bezeichne dabei die Erkenntnis Gottes,

welche dieser von sich selbst habe und die sich demnach
selbstverständlich nicht von seiner Essenz unterscheide.23 Jedoch belässt

Wolleb es bei dieser Erklärung und verzichtet also auf den doxo-

19 Siehe oben Anm. 15.

20 Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 1 : «Vox Theologiae cum 7ioÀ.i3oT||j.oç sit, hoc loco,
de ea Dei cognitione intelligitur, quam homo Christianus, in hac vita, ex Dei verbo, asse-

qui potest.»
21 Wie Polanus nennt Wolleb den unterschiedlichen Gebrauch des Begriffes «Theologie»

bei den Griechen, greift dabei aber nur drei Beispiele heraus (poetisch, philosophisch
und priesterlich/geistlich), wohingegen Polanus weit mehr Unterscheidungen aufzeigt,

vgl. Amandus Polanus von Polansdorf: Syntagma Theologiae Christianae, Basel 1609/10,

Sp. 2—5; Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 1.

22 Zur Einführung dieser Unterscheidung vgl. Tobias Sarx: Franciscus Junius d.Ä. (1545-
1602); ein reformierter Theologe im Spannungsfeld zwischen späthumanistischer Ire-

nik und reformierter Konfessionalisierung, Göttingen 2007, S. 220: zum Gebrauch der

Unterscheidung bei Polanus vgl. Stephen B. Tipton: Defining «Our Theology». Amandus
Polanus on the Fundamental Task of the Theologian, in: Journal of Reformed Theology
10 (2016), S. 291-313, v.a. S. 299ff.

23 Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 1: «Vere autem dicta Theologia, archetypa est,

aut ectypa. Archetypa est cognitio, qua Deus cognoscit se ipsum, quae re ipsa non differt
a Dei essentia.»



«Wollebius, paucis dicere multa potis.» 173

logischen Nutzen, der sich aus dieser Feststellung ergibt.24 Dies kann

man womöglich damit erklären, dass archetypische Theologie natur-
gemäss vom Menschen nicht nachvollzogen werden kann und es

Wolleb ja um eine Darlegung der Theologie geht, die ein Christ aus
der Heiligen Schrift erlernen soll.

Daher geht er auch sofort auf die ektypische Theologie ein, welche

eine erwerbbare Erkenntnis des Menschen über Gott beschreibt.
Diese sei gewissermassen eine Abbildung (efßgies) der archetypischen
Theologie und zuallererst im Gott-Menschen Christus und schliesslich

in den Gliedern Christi zu finden. Dabei bedient sich Wolleb
der alten Unterscheidung zwischen der ecclesia triumphans — der sich
bereits im Himmel bei Gott befindenden und ewig glückseligen Kirche

— und der ecclesia militans — der noch auf der Erde wandelnden
und streitenden Kirche. Entsprechend könne man die ektypische
Theologie weiter in die Theologie der Glückseligen (Theologia Beat-

orum) und der Pilger (Theologia Viatorum) einteilen.25 Gerade letztere

Unterscheidung ist zum ersten Mal bei Polanus nachweisbar.26

Bei Wollebs Definition fällt also auf, dass er sich tatsächlich, wie er

eingangs in seinem Brief an die Leserschaft behauptet, an der Theologie

seiner Vorgänger (in diesem Fall Junius und Polanus) orientiert
bzw. diese übernimmt, sie jedoch aus didaktischen Gründen auf ein
Minimum reduziert. Dies stellt insofern auch eine inhaltliche
Eigenständigkeit Wollebs dar, als man annehmen muss, dass er selbstständig

darüber entschieden hat, welche Bestandteile er von Junius' und
Polanus' Theologie übernehmen wollte und in welchem Umfang.

2.2 Wollebs Prädestinationslehre

Wie bereits angemerkt, vertrat Wolleb schon in seinen Doktoralthe-
sen von 1618/19 eine infralapsaristische Auslegung der Prädestina-

24 Besonders Junius betont den doxologischen Charakter des Wissens um die archetypische

Theologie, siehe Sarx (wie Anm. 22), S. 220f.
25 Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 1: «Ectypa est archetypae quaedam effigies, pri-

mario quidem in Christo 0eàv0pCû7tCû, secundario vero in membris Christi. Cum vero
membrorum Christi, pars in coelis triumphet, pars in terris militet; triumphantium Theologia,

nominatur Theologia Beatorum; militantium vero, Theologia Viatorum.»
26 So sagt Polanus, Syntagma (wie Anm. 21), Sp. 64 und 69, etwa: «Theologia beatorum,

est sapientia rerum divinarum a Christo per Spiritum Sanctum cum beatis communicata
in caelo per claram visionem seu intuitivam notitiam Dei ad gloriam ipsius»; und weiter:

«Theologia viatorum, est sapientia rerum divinarum a Christo per Spiritum Sanctum cum
hominibus hic in terra degentibus per gratiosam inspirationem communicata, ut lumine
intellectus contemplentur Deum, & res divinas ipsius per sua incrementa, Deumque recte

colant, donec in caelo claram & perfectam ejus visionem consequantur, ad gloriam ipsius.»



174 Dam ian Domke

tionslehre, welche spätestens seit der Synode von Dordrecht zu einer
Standardvariante innerhalb des reformierten Spektrums wurde. In
diesem Schema würde Gott in der logischen Reihenfolge seines ewigen

Ratschlusses zunächst den Menschen erschaffen, dann den
Sündenfall erlauben und schliesslich einige der gefallenen Menschen zum
Heil bestimmen und andere in ihrem Abfall belassen und so verdammen.27

Gott gehe in der Ausführung seines Heilsplanes in diesem
Fall von einem bereits gefallenen Menschen aus. Fest steht aber, dass

Polanus — Wollebs Lehrer — die extremere, nämlich die supralapsa-
ristische Variante vertrat. Dies wird bereits in dessen ersten grösseren
Schriften, wie etwa seiner Vorlesung zum Propheten Maleachi, deutlich.

Darin schreibt Polanus unter Bezug .auf Römerbrief 9,22, dass

der Mensch überhaupt erst zu einem Kind des Zorns werden könne,
weil er von Gott dazu bestimmt sei.28 Der Sündenfall wird in diesem
Schema als durch das Dekret Gottes bedingt verstanden, also durch
seinen absolut freien Willen und nicht als blosse Erlaubnis. Gott
verstehe hierbei den Menschen, den er zum Heil oder zur Verdammnis
bestimmt, als noch nicht gefallen, sondern der Fall wäre eine logische

Konsequenz des Ratschlusses. Mit dieser Auslegung steht Polanus auf
den Fundamenten, die Theodor Beza (1519—1605) — der Nachfolger
Calvins in Genf — in seiner einflussreichen Tabula Praedestinationis

von 1555 gelegt hatte. Mit seiner Darstellung der Prädestinationslehre

machte Beza die supralapsaristische Auslegung salonfähig, die
viele Vertreter der reformierten Orthodoxie — so auch Polanus -
geprägt hat.24

27 These 20 aus seinen Doktoralthesen soll hier herausgegriffen werden: «Media, quibus
Deus gloriam suam in homine patefacere decrevit, tria potissimum sunt: 1. Creatio hominis

ad imaginem Dei. 2. Permissio lapsus hominis. 3. Aliorum ex lapsu et miseria ad salu-

tem aeternam erectio: aliorum vero in eadem desertio, debitaque peccatis, damnatio»:

Wolleb, Praedestinatione (wie Anm. 8), Bl. A4v.

28 Zum Einwand, dass alle Menschen ja von Natur aus Kinder des Zorns seien und daher

also niemand dazu bestimmt sei, ein Gefäss zu sein, welches zum Untergang bereitet

wäre, sagt Polanus: «Primo, consequens est impium, quum manifeste contradicat Spiri-
tui Sancto, Rom. 9. v. 22. aperte dicenti, esse vasa irae apparata ad interitum. Secundo,

consequens hoc ex illo antecendente non sequitur: sed contrarium potius, nimirum: Ergo

omnes natura sunt vasa apparata ad interitum. Nam ira révéra est: sed quod quidam electi

sunt, qui eriperentur ex communi interitu, gratiae est eligentis Dei», vgl. Amandus Polanus

von Polansdorf: Analysis Libelli Prophetae Malachiae, Basel 1597, S. 52f.

29 Bezas Einfluss auf Polanus ist nicht zu übersehen; Letzterer studierte bei ihm, widmete

ihm mehrere Werke und durfte auf dessen Anraten 1596 die Sommervorlesung über den

Propheten Maleachi in Genf halten, siehe hierzu Staehelin, Polanus (wie Anm. 4), S. 72;

trotz seiner Tendenz zur supralapsaristischen Auslegung hielt Beza auch die infralapsaris-
tische fiir möglich, wie aus einem Briefan Johannes Calvin vom 29. Juli 1555 hervorgeht,

vgl. Hippolyte Aubert (Hg.): Correspondance de Théodore de Bèze, Bd. 1, Genf I960,



«Wollebius, paucis dicere multa pocis.» 175

In seinem Compendium stellt Wolleb nun den locus der
Prädestinationslehre bereits an die vierte Stelle seiner Ausführungen. Zuvor
handelt er die Themen von Gottes Essenz, Person und Werken bzw.
Ratschlüssen ab. Da die Prädestination in der christlichen Theologie

als ein göttlicher Akt aufgefasst wird, welcher in der vergangenen

Ewigkeit bei Gott stattgefunden hat, wird die Schöpfung
folgerichtig bei Wolleb auch erst im Anschluss daran behandelt. Auch in
diesem Abschnitt schreibt Wolleb — wie zuvor in seinen Doktoral-
thesen -, dass Gott den gefallenen Menschen im Blick gehabt habe,
als er in Ewigkeit seinen Ratschluss fasste. Der Entschluss nämlich,
Barmherzigkeit bzw. Zorn zu offenbaren, ergebe nur dann Sinn,
wenn man schon Sünder annimmt, über die man sich erbarmen
bzw. erzürnen müsse. Der Mensch sei nicht von Gott verwerfenswert
erschaffen worden, sondern durch Satans Werk dazu geworden.30
Die Abhängigkeit von Polanus' Syntagma wird daran deutlich, dass

Wollebs Lehrer diese Lehre ebenfalls nach der Erörterung von Gottes

Essenz, Person und Werken und vor der Schöpfungslehre behandelt

hatte. Doch lässt sich feststellen, dass Polanus seiner früheren

Theologie aus seiner Maleachi-Vorlesung treu blieb und eine andere

Reihenfolge im ewigen Ratschluss Gottes lehrte. Hiernach erwähle

Gott zuerst den Menschen zum Heil bzw. verwerfe zur Verdammnis

und stelle dann die Mittel bereit, um diesen Entschluss durchzuführen.31

Diese inhaltliche Abweichung Wollebs lässt sich vor allem

mit der Synode von Dordrecht erklären, welche den Infralapsaria-

Nr. 64, S. 169-173; zur Tabula Praedestinationis von Beza vgl. Richard Muller: The Use

and Abuse of a Document: Beza's Tabula Praedestinationis, The Bolsec Controvery, and

the Origins of Reformed Orthodoxy, in: Carl R. Trueman/R. Scott Clark (Hgg.): Protestant

Scholasticism: Essays in Reassessment, Carlisle 1998, S. 33—61.

30 Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 21: «Materia enim seu objectum Electionis &
reprobationis non est homo absolute consideratus, sed sua sponte in peccatum lapsurus.

Rationes evidentissimae sunt. 1. Quia decretum de patefacienda misericordia & ira seu

justitia, peccatum praesupponit; misericordia enim nulla est, nisi erga miserum, & jus-
titia seu ira justa nulla est nisi erga peccatorem. 2. Quia reprobari non potest, nisi quod

est reprobabile. Atqui homo non qualis a Deo creatus, sed qualiter a Satana deformatus,

reprobabilis est.»

31 Polanus, Syntagma (wie Anm. 21), Sp. 1373: «Partes ejus [ praedestinationis] duae sunt:
Prior est destinatio hominum ad salutem aeternam: Posterior est praeparatio mediorum
ad salutem homines perducentium»; analog spricht Polanus (ebd., Sp. 1612) über die

Verwerfung: «Partes seu actus ejus sunt duo: Prior, est destinatio reprobatorum ad mortem
aeternam: posterior, est destinatio mediorum exsequendi decretum reprobationis, ad quae

pertinet condemnatio eorum propter peccatum justissimo judicio», und fügt ausdrücklich

hinzu: «Deus enim in Decreto Praedestinationis primum ordinavit creaturas ad finem illa-

rum, nempe vel ad vitam vel ad mortem aeternam: deinde demum subordinavit media ad

exiequendum consilium suum.»



176 Damian Domke

nismus zur Standardauslegung der reformierten Prädestinationslehre
erhob, ohne dabei jedoch den Supralapsarianismus vollkommen aus-
zuschliessen.32 Wolleb dürfte mit der Festlegung auf Dordrecht diese

Lehre dann auch für die Basler Theologiegeschichte massgeblich
gefestigt haben.33

Trotz inhaltlicher Differenzen lassen sich methodische
Ubereinstimmungen zwischen Compendium und Syntagma finden — was ja
auch Gross in seinen eingangs zitierten Distichen behauptet hat.
Diese betreffen nicht nur die ramistische Tendenz beider Schriften,
sondern auch die konkreten Distinktionen, die beide Theologen
vorgenommen haben. So teilen beide Theologen den Ratschluss Gottes
in ein allgemeines Dekret, wodurch Gott an allen seinen Geschöpfen

seine Herrlichkeit erweise, und in ein spezielles Dekret ein, nach
welchem Gott in Ewigkeit zum Heil bzw. zur Verwerfung erwählt
habe.34

32 Dies zeigt sich schon daran, dass Franciscus Gomarus — ein prominenter Vertreter des

Supralapsarianismus — trotz Widerstandes gegen eine zu seichte infralapsarianistische

Auslegung massgeblich an der Ausgestaltung der Dordrechter Lehrregeln beteiligt war,

vgl. hierzu Pieter Rouwendal: The Doctrine of Predestination in Reformed Orthodoxy,
in: Herman J. Selderhuis (Hg.): A Companion to Reformed Orthodoxy, Leiden 2013,
S. 553-590, hier. S. 571.

33 So findet sich im StABS die Abschrift des Basler Beitrags zur Dordrechter Synode, in dem

es zur Prädestination heisst: «Profitemur, Deum, aeterno et immutabili, liberrimo tarnen
decreto, ex tota generis humani massa, condenda, sed in peccatum prolapsura, alios qui-
dem ex miseria sua eripendos, ad vitam aeternam elegisse, alios autem in eadem relin-

quere, et justo judicio propter peccatum condemnare statuisse»: StABS, Kirchenarchiv

D 1.2, Bl. 257; dies korrespondiert inhaltlich und teilweise im Vokabular mit dem 7. Artikel

zum ersten Canon der Dordrechter Lehrregeln: «Est autem Electio immutabile Dei

propositum, quo ante iacta mundi fundamenta ex universo genere humano, ex primaeva

integritate in peccatum et exitium sua culpa prolapso, secundum liberrimum voluntatis

suae beneplacitum, ex mera gratia, certam quorundam hominum multitudinem, aliis nec

meliorum, nec digniorum, sed in communi miseria cum aliis iacentium, ad salutem elegit
in Christo», vgl. Herman Selderhuis: Dordrechter Canones, 1619, in: Eberhard Busch/

Torrance Kirby/Andreas Mühling et al. (Hgg.): Reformierte Bekenntnisschriften, Bd. 3/2,
1605—1675, Neukirchen-Vluyn 2015, S. 87—161, hier S. 97; zur Synode von Dordrecht

vgl. auch Jon D. Payne/Sebastian Heck (Hgg.): A Faith Worth Defending. The Synod of
Dort's Enduring Heritage, Grand Rapids 2019; Joel R. Beeke/Martin I. Klauber (Hgg.):
The Synod of Dort. Historical, Theological, and Experiential Perspectives, Göttingen
2020; Andreas Pietsch: Die junge Republik und ihre Konfession. Wahrheits- und Interes-

senskonflikte aufder Synode von Dordrecht (1618/19), in: Christoph Dartmann/Andreas
Pietsch/Sita Steckel (Hgg.): Ecclesia disputans. Die Konfliktpraxis vormoderner Synoden
zwischen Religion und Politik, Boston 2015, S. 253-282.

34 Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 20, schreibt: «Decretum Dei creaturarum

respectu, generale est aut speciale. Generale Decretum est, quo in universis creandis &
conservandis gloriam potentiae, sapientiae & bonitatis suae declarare constituit. Speciale

Decretum, Praedestinatio dictum est, quo in creaturis rationalibus eligendis aut reproban-



«Wollebiu.s, paucis dicere multa potis.» 177

2.3 Wollebs Bundestheologie35

Kleinere Differenzen zwischen Lehrer und Schüler lassen sich auch

in der Bundestheologie feststellen. Im sechsten Buch des Syntagma
behandelt Polanus Gottes Wirken in Christus und legt
dementsprechend die theologischen loci von der Vorsehung in Bezug zur
Sünde und zum Evangelium dar. Hierin eingebettet ist ein sehr kurzer

Abschnitt de federe inter Deum et homines (Kapitel 33), in dem
die bundestheologischen Grundlagen des Werke- und Gnadenbundes

erörtert werden.36 Darin unterscheidet Polanus ein fedus
spiritual, in welchem Gott dem Menschen bei Einhaltung der

Bundesbestimmungen geistliche Güter, nämlich Unsterblichkeit und ewiges
Leben, verspricht, und ein fedus corporale, den er allerdings nur
beiläufig in Kapitel 47 ausführt. Innerhalb des fedus spirituale postuliert
er einen Werkebund und einen Gnadenbund, wobei der Werkebund

nur als kurze Vorbemerkung zur Lehre vom Gnadenbund verstanden
werden soll. Gott habe Adam und Eva im Paradies vor dem Sündenfall

im Werkebund das ewige Leben versprochen unter der Bedingung,

dass sie seinem Gesetz vollkommen gehorchen, und ihnen bei

Nichteinhaltung dieser Bedingung den ewigen Tod angedroht.37 Im
Kapitel 50 beschreibt Polanus, dass der Werkebund zwei Sakramente
habe: den Baum des Lebens und den Baum der Erkenntnis von Gut
und Böse. Durch diese seien Adam und Eva die Verheissungen des

ewigen Lebens bezeichnet und versiegelt worden.38

dis gloriam gratiae, misericordiae & justitiae patefacere decrevit»; Polanus, Syntagma (wie

Anm. 21), Sp. 1559 f-, setzt dazu das allgemeine Dekret mit der Vorsehung Gottes gleich:
«Decretum Dei generale, est quod in genere ad omnes res creatas pertinet, quas pro suo

arbitrio cum omnibus illarum circumstantiis quam optime decrevit. Hoc appellatur etiam

Providentia Dei [...].»
35 Im Folgenden handelt es sich um Ausführungen, die sich in sehr knapper Form schon bei

Geiger (wie Anm. 3), S. 3l4f., angedeutet finden.

36 Zu beachten ist, dass Polanus die Stellung seiner Bundestheologie im Vergleich zur

Behandlung derselbigen in seinen Partitiones nicht verändert hat, siehe Polanus, Partitio-

nes (wie Anm. 18), S. 108f. (6. Aufl.); zur inhaltlichen Orientierung des sechsten Buchs

des Syntagma siehe Staehelin, Polanus (wie Anm. 4), S. 103 f.

37 Polanus, Syntagma (wie Anm. 21), Sp. 2905: «Fedus operum, est in quo Deus promit-
tit vitam aeternam homini omnibus numeris perfectam Legi operum obedientiam prae-
stanti, annexa comminatione mortis aeternae, si perfectam obedientiam non praestiterit.
Hoc fedus pepigit Deus initio cum primis hominibus Adamo & Eva in statu primaevae

integritatis.»
38 Polanus, Syntagma (wie Anm. 21), Sp. 3l60f.: «Sacramentum federis operum, est Sacra-

mentum, quod Deus in statu primaevae integritatis primis parentibus dederat, quo ipsis

significabatur & obsignabatur, eos perpetuo felici ilia vita, in qua conditi erant, fruituros,
si Dei praecepto obtemperarent. Eratque duplex: arbor vitae, & arbor scientiae boni &
mali.»



178 Damian Domke

Wolleb seinerseits folgt den Ausführungen seines Lehrers,
postuliert - scheinbar jedoch ohne einen foedus corporate zu kennen -
ebenfalls einen Werke- und einen Gnadenbund und nennt ebenso

zwei Sakramente für ersteren: den Baum des Lebens und den Baum

von der Erkenntnis von Gut und Böse, welche die Verheissungen des

Bundes bezeichnen und versiegeln.39 Insofern unterscheidet er sich

inhaltlich nicht von Polanus. Interessant ist jedoch, dass er den locus

vom Werkebund nun nicht zusammen mit dem Gnadenbund behandelt

- wie Polanus im Syntagma -, sondern eine Umstrukturierung
der Bundestheologie vornimmt. So stellt er seine Ausführungen zum
Werkebund zu seiner Erörterung von der Erschaffung des Menschen
bzw. des Zustandes des Menschen vor dem Sündenfall im Paradies

(Buch 1, Kapitel 8). Der Gnadenbund hingegen findet erst später
bei der Behandlung von Gottes Heilswirken im Kontext des Evangeliums

Platz (Buch 1, Kapitel 21). Diese Umstrukturierung zeigt bei
aller inhaltlichen Übereinstimmung mit Polanus die Eigenständigkeit
Wollebs, der eben nicht nur kopiert, sondern selbst denkt.

Mit diesen wenigen Beispielen konnte nachgewiesen werden, dass

es zu kurz greift, Wollebs Handbuch schlicht als Auszug des

Syntagma von Polanus zu begreifen. Vielmehr zeigt ein genauer Blick in
das Compendium eine gewisse Originalität des Autors, selbst wenn
dieser das selbst von sich so nicht behauptet hätte.40 Insofern wäre es

verkannt, Wollebs theologisches Schaffen zu unterschätzen, zumal
die Werksgeschichte des Handbuches ihm eine besondere Bedeutung
innerhalb der reformierten Theologiegeschichte zuspricht.

3. Werkgeschichte

Wollebs Compendium kann auf eine äusserst reiche Werkgeschichte
zurückblicken. Schon Johann Jacob Hofmann bemerkte, dass es

aufgrund seiner Vortrefflichkeit in viele Sprachen übersetzt worden sei,

womit bereits eine internationale Verbreitung angedeutet wird.41

39 Wolleb, Compendium (wie Anm. 1), S. 35f.: «Duplex est fedus Dei cum homine pac¬

tum, fedus operum & fedus gratiae: illud ante lapsum, hoc post lapsum. Fedus operum,
duplici Sacramento confirmatum fuit, Arbore Vitae & Arbore scientiae boni & mali, utra-

que inmedio Paradysi collocata. Usus illarum duplex erat: 1. Ut illius esu, hujus vero abs-

tinentia, hominis probaretur obedientia. Ut illa felicitatis perennitatem obsignaret obe-

dientibus, haec vero inobedientibus summi boni amissionem & summi mali immissionem

significaret.»
40 Siehe oben Anm. 12 und 13.

41 Hofmann (wie Anm. 3), S. 581: «Edidit [Wolleb], inter alia, Compendium Theologiae,

quod praestantia sua, in plurimas linguas, transferri meruit.»



«Wollebius, paucis dicere mulca potis.» 179

Zwar konnte Wolleb nur die allererste Ausgabe zu seinen Lebzeiten
erleben, doch schon wenige Jahre nach seinem Tod scheint die
Neuherausgabe der Schrift ein Thema gewesen zu sein, dass viele Verleger
in ganz Europa beschäftigte. Die verschiedenen Ausgaben können
an dieser Stelle — gewiss ohne Anspruch auf Vollständigkeit — nur
genannt werden, ihre Unterschiede und Abhängigkeiten voneinander
dürften für eine separate Studie sehr lohnenswert sein.

1633 beginnen zwei Auflagetraditionen. Das Compendium
erscheint zum einen bei Johann Jakob Genath dem Älteren (1582—

1654) in Basel als korrigierte Neuauflage des Originals von 1626,
welche wiederum ein Jahr später beim selbigen Verleger nachgedruckt

wird.42 Der Nachdruck von 1634 beinhaltet zudem einen
Geleitbrief des Verlegers, der auf den 25. Juli 1633 datiert ist und
in dem er dazu mahnt, sich nicht zu sehr von der Fülle an Büchern
und Autoren, die man lesen könnte, ablenken zu lassen, sondern
vielmehr bei einigen wenigen zu verweilen, damit das Gelesene beim
Leser auch wirklich Früchte trägt. Das Compendium Wollebs sei ein

geeigneter Kandidat, um kurz und knapp und in aller Deutlichkeit
die Summe der christlichen Lehre zu studieren.43

Zum anderen veröffentlichte der niederländische Drucker Jan

Janszoon (1588—1664) das Compendium 1633 in Amsterdam -
ebenfalls wohl als unveränderte Neuauflage. 1637 erscheint hiervon

— wiederum bei Janszoon — eine Editio Secunda, in der wohl vor
allem eine Korrektur der Paginierung vorgenommen wurde.44 Im
Geleitbrief des Bearbeiters Heinrich von Diest (1595—1673) erfährt

man, dass sich Wollebs Compendium bei seinen Studenten in Har-
derwijk einer solch grossen Beliebtheit erfreue, dass alle Ausgaben

aus Deutschland — womit wohl die Basler Drucke gemeint
sind — vergriffen seien und man deshalb Nachdrucke angefertigt

42 Die Neuauflage von 1633 wurde zusammen mit einem Nachdruck des Memoriale scien-

tiarum et artium von Johann Georg Gross herausgegeben.

43 Vgl. Johannes Wolleb: Christianae Theologiae Compendium, Basel 1634, Bl. )(7v—)( 1 Or:

«Illud videndum, (ait ille [= Seneca]), ne lectio multorum authorum, & omnis generis

voluminum, habeat aliquid vagum & instabile. Certis ingeniis (ac certo etiam ordini)
immorari & innutriri oportet; si velis aliquid trahere, quod in animo fideliter sedeat.

[...] Sed & omni exceptione major testis est praesens Libellus iste; quo, compendiaria
quadam, at perspicua ratione, & Christianae Religionis summam exponere, & Locorum

Theologicorum communium Seriem commonstrare, & praecipuarum fontes, ac dijudi-
candi modos, simul & eadem opera indigitare, propositum ille habuit, feliciterque effec-

tum dedit.»

44 Vgl. Johannes Wolleb: Christianae Theologiae Compendium, Amsterdam 1637; so heisst

es aufder Titelseite: «Editio Secunda, reliquis omnibus correctior, ut versa pagina docebit.»



180 Damian Domke

habe.45 Weitere Ausgaben in selbigem Verlag erschienen 1638, 1642,
1650 und 1655 (Tabelle 1).

Ab 1642 lassen sich zum ersten Mal Drucke aus England
feststellen. In diesem Jahr erschien eine Editio nova, prioribus correc-
tior beim Verleger des Universitätsverlages von Cambridge, Roger
Daniels (1627—1666), die 1648 als Editio novissima neu herausgegeben

wurde. In dieser heisst es, sie sei eine von falsch zitierten
Bibelpassagen und Druck- und Rechtschreibfehlern bereinigte Version des

Textes.46 Diese wurde 1654 als Editio ultimaprioribus multocorrectior

neu aufgelegt. Aller Wahrscheinlichkeit handelt es sich bei diesen

verbesserungswürdigen Druckarbeiten um die Editio nova prioribus
correctior des Londoner Verlegers James Young aus dem Jahr 1647.

Henry Hall (* 1642) begann schliesslich 1655 in Oxford eine

eigene Auflagetradition einer Editio novissima, die dann 1657 und
1661 noch einmal nachgedruckt wurde. Die vielen und in einem
Zeitraum von nur wenigen Jahren erschienenen Ausgaben des

Compendium in England zeigen sehr deutlich, dass es im Zeitalter
eines angespannten Glaubenskonfliktes zwischen Puritanern und
der anglikanischen Staatskirche eine grosse Nachfrage nach einem
Manual zur reformierten Lehre der christlichen Religion gab. Da
die Puritaner trotz einiger konfessioneller Unterschiede gute Kontakte

zu den Reformierten in den Niederlanden unterhielten, ist es

gut vorstellbar, dass die Neuauflagen auf ihre Initiative hin in Auftrag

gegeben und die Ausgaben aus Amsterdam hierfür als Vorlage
gebraucht wurden.47 Die verschiedenen Verlagsorte könnten auch
für ein gewisses Konkurrenzverhalten zwischen den einzelnen
Verlegern sprechen.48

45 Wolleb, Compendium (wie Anm. 44), Bl. *lv: «Quum a commendatione mea Compen¬
dium hoc D. Wollebii adeo placuisse Theologiae Studiosis animadverterem, ut non suf-

ficerent exemplaria ex Germania ad nos allata, author fui Ioanni Ianssonio Typographo
Amstelodamensi, ut in ista Germaniae confusione idipsum typis suis descriptum bono

publice vulgaret.»
46 Vgl. Johannes Wolleb: Christianae Theologiae Compendium, Cambrige 1648: auf der

Titelseite steht: «In qua [Editione] quaedam omissa restituuntur; quam-plurima SS. Scrip-

turae Testimonia, (quae in superioribus Editionibus falso) diligenter examinatis locis, recte

citantur; G(paA.paxa Typographica, aliaque, quae Operarum incuria irrepserant, emendan-

tur; [...].»
47 Zu den Beziehungen zwischen Puritanern und den Reformierten in den Niederlanden vgl.

Anthony Milton: Puritanism and the Continental Reformed Churches, in: John Coffey/
Paul C.H. Lim (Hgg.): The Cambridge Companion to Puritanism, Cambridge 2008,
S. 109-126.

48 Ein solches Verhalten kann an den ersten englischen Ausgaben des Pseudo-Ursinus bzw.

des posthum herausgegebenen Kommentars des Zacharias Ursinus zum Heidelberger
Katechismus beobachtet werden, vgl. hierzu Boris Wagner-Peterson: Zacharias Ursi-



«Wollebius, paucis dicere rnulta potis.» 181

Tabelle 1

Übersicht über die Werksgeschichte von Wollebs Compendium.

Basel Verleger/Herausgeber Ausgabe

1626 Johann Jakob Genath der
Ältere

Erstausgabe

1633 Johann Jakob Genath der
Ältere

Editio altera, priore correctior

1634 Johann Jakob Genath der
Ältere

Editio altera, priore correctior, mit
Geleitbrief des Verlegers

Amsterdam

1633 Jan Janszoon

1637 Jan Janszoon Editio Secunda, herausgegeben

von Heinrich von Diest, mit
Geleitbrief

1650 Jan Janszoon Editio Novissima, Anterioribus
correctior

1655 Jan Janszoon Editio Novissima, Anterioribus
correctior,

ApudAegidium Janssonium
Valckenier

Cambridge

1642 Roger Daniels Editio nova, prioribus correctior

1648 Roger Daniels Editio novissima

1654 Roger Daniels Editio ultima prioribus multo-
correctior

London

1650 James Young Editio nova prioribus correctior

1760 Henry Woodfall

Oxford

1655 Henry Hall Editio novissima

1657 Henry Hall Editio novissima

1661 Henry Hall Editio novissima

Genf

1666 Pierre Chouet der Jüngere Editio novissima

Neukirchen

1935 Ernst Bizer

nus und «seine» Auslegung des Heidelberger Katechismus, in: Matthias Freudenberg/

J. Marius J. Lange Ravenswaay (Hgg.): Geschichte und Wirkung des Heidelberger
Katechismus. Vorträge der 9. Internationalen Emder Tagung zur Geschichte des reformierten

Protestantismus, Neukirchen-Vluyn 2013, S. 87—109.



182 Dam ian Domke

In der Universitätsbibliothek Basel befindet sich ausserdem eine

spätere Ausgabe des Compendium, welche in Genf bei Pierre Chouet
dem Jüngeren (1628—1676) erschien und dem Titelblatt zufolge
wohl einen Nachdruck der Cambridge-Version von 1648 darstellt.49

Wesentlich spätere Nachdrucke stammen von Henry Woodfall
(1739—1805) aus London 1760 sowie von Ernst Bizer aus Neukirchen

1935.

U. Nachwirkung

Bereits 1650 wurde Wollebs Compendium durch Alexander Ross

(1590—1654) ins Englische übersetzt und 1656 in zweiter und 1660

in dritter Auflage neu herausgegeben. Im Widmungsbrief an Lewis
Watson, Lord of Rockingham (1584—1653), beschreibt der Ubersetzer

das Werk als die genaueste und zusammengefassteste Abhandlung
der christlichen Theologie des gesamten Protestantismus, die alles

Notwendige behandle und nichts Überflüssiges enthalte.50 An anderer

Stelle schreibt Ross, er habe diese Übersetzung zum Wohle des

englischen Volkes unternommen, denn das Compendium sei es wert,
in Goldlettern gedruckt und in das Herz von Christen eingraviert zu
werden. Dabei verrät er, dass er wohl selbst einige Änderungen an
dem Werk vorgenommen hat.51 William London zählt 1657 diese

Übersetzung sogar zu den meistverkauften Büchern jener Zeit.52 John
Beardslee gab 1965 eine Neuübersetzung des Compendium zusammen
mit Übertragungen von Werken von Gisbert Voetius (1589—1676)
und François Turrettini (1623—1687) heraus.53 Eine niederländische

Übersetzung erschien ausserdem in Amsterdam 1651.54

49 Universitätsbibliothek Basel, KiB 726; in diesem Exemplar ist ein Nachdruck von Leonard

van Rijssens Summa Theologiae Elencticae Compléta aus Bern 1676 angehängt.

50 Vgl. Alexander Ross: The Abridgment of Christian Divinitie, London 1660 (Widmungs¬
brief): «I have therefore adventured [...] to present this Theological Epitome to You,

which is the most exact and compendious of any that hath been yet done by Protestant

Writers: I may say of this Edition, [...] that, It is neither deficient in necessaries, nor abundant

in superfluities.»
51 Vgl. Alexander Ross: Elavcjsßeia, or View of all the Religions in the World, 4. Aufl.,

Little Brittain 1672, S. 427: «I shall commend to thy serious perusal Master Wollebius his

Abridgement of Christian Divinity, which for the good of my Country men I Englished,

Enlarged, and cleared in obscure places, [...]. A book worthy to be written in letters of
gold, and imprinted in the heart of every good Christian.»

52 Vgl. William London: A Catalogue of the Most Vendible Books in England, London

1657 (s.v. Wolleb).
53 Vgl. John W. Beardslee III (Hg.): Reformed Dogmatics, New York 1965, S. 26-262.
54 Vgl. W.L. [der Übersetzer wird nur mit Mr. W.L. angegeben] (Hg.): Kort Begrijp van de

Christelicke Godts-Geleertheyt, Amsterdam 1651.



«Wollebius, paucis dicere multa potis.» 183

Innerhalb der Eidgenossenschaft verschob sich das Interesse

am Compendium schon innerhalb des 17. Jahrhunderts von Basel

nach Bern. Hier war es gemäss der Schulordnung von 1676 für die

Theologiestudenten zum Auswendiglernen gedacht.55 Der Theologe

David Wyss (1632—1700), Professor für Philosophie, später für
Hebräisch und schliesslich für Theologie an der dortigen Hohen
Schule, gab zwischen 1677 und 1691 Thesenreihen zu Wollebs
Werk heraus. Diese 26 Thesenreihen erschienen unter dem Titel
Explicationes systematis theologici D. Wollebii in disputationes distinc-
tae,56 Im Staatsarchiv des Kantons Bern befinden sich zudem
Mitschriften eines Studenten zu Wyss' Compendium^!*orlesung, die
bislang noch nicht Gegenstand weiterer Untersuchungen geworden
sind.57

Sein jüngerer Kollege Johann Rudolf Rudolf (1646-1718),
Professor für Hebräisch, für Ethik und ebenfalls Theologie an der
Hohen Schule, hielt ebenso eine Vorlesung zum Compendium. Allerdings

hatte der Schulrat beklagt, dass das Compendium Mängel
aufweise und nur schwer auswendig zu lernen sei, woraufhin Rudolf
damit beauftragt wurde, ein eigenes Lehrsystem zu entwerfen. Dieses

erschien schliesslich 1713 unter dem Titel Theologiae christianae Tà
Tfjç 7tioxsa)ç.58 Auch aus Rudolfs Vorlesung über das Compendium
sind Mitschriften von Studenten erhalten: zum einen drei Bände

mit gesammelten Manuskripten verschiedener Schreiberhände aus
dem Jahr 1714 im Staatsarchiv des Kantons Bern und schliesslich

ein fragmentarisch überlieferter Band in der Stadtbibliothek Zofin-

55 Vgl. Reformatio und Ordnung der Schulen der Statt und Landtschafft Bern, Bern 1676,
S. 30 («3. Die Memoriam Praeceptorum deß Compendij Wollebij den Studiosis Theologiae

abfordern»); vgl. dazu die immer noch massgebliche Studie von Friedrich Haag: Die
Hohen Schulen zu Bern in ihrer Geschichtlichen Entwicklung von 1528 bis 1834. Mit
besonderer Berücksichtigung der kulturhistorischen Verhältnisse, Bern 1903, S. 85 (zur

Schulordnung von 1676 v.a. S. 81-86).
56 Vgl. Rudolf Dellsperger: David Wyss, in: Historisches Lexikon der Schweiz, Bd. 13, Basel

2013, S. 615 (die Behauptung, Wyss habe einen zwölfbändigen Kommentar zum
Compendium verfasst, ist nicht nachvollziehbar); zu Wyss' Wirken in Bern, insbesondere zu
seinem Kampf gegen den aufkommenden Pietismus, vgl. Rudolf Dellsperger: Die Anfänge
des Pietismus in Bern, Göttingen 1984, S. 72—78.

57 Staatsarchiv des Kantons Bern (StABE), B III 86, Albini dictata in compendium Wollebii.
58 Vgl. Friedrich Trechsel: Johann Rudolf Rudolf. Professor und Dekan. Ein Theologen¬

bild der alten Schule, in: Berner Taschenbuch aufdas Jahr 1882, S. 1—98, hier S. 15 f.; zur
Hohen Schule zu Bern und Rudolfs Wirken an derselben vgl. Hanspeter Stucker: Bedeutende

Zofinger. Johann Rudolf Rudolf (1646—1718) und Johann Georg Altmann (1695—

1718), Professoren an der Hohen Schule in Bern, in: Zofinger Neujahrsblatt 74 (1989),
S. 71-89, v.a. S. 81-84; zum Hintergrund vgl. ders.: Die Berner Hohe Schule zwischen

Orthodoxie und Aufklärung 1690—1750, Bern 1984, S. 43.



184 Damian Domke

gen.59 Soweit man sehen kann, wurden auch diese bislang noch nicht
untersucht. Die Antwort auf die Frage, warum sich die Auseinandersetzung

mit Wollebs Handbuch gerade nach Bern verschob und wie
das Compendium in anderen Städten der Eidgenossenschaft rezipiert
wurde, bleibt eine lohnenswerte Aufgabe fur zukünftige Studien.

Im frühen 18. Jahrhundert geriet das Compendium mitten in die

religiösen Spannungen des Joachimsthalschen Gymnasiums in Berlin.

Dessen erster Rektor Paul Volckmann hatte die stark reformierte

Ausrichtung dieser Institution erschüttert und die Prädestinationslehre

nach Art und Weise des Universalismus gelehrt. In diesem Zuge
erhob er seine Theses Theologicae zum Standardlehrwerk am Gymnasium

und ersetzte damit Wollebs Compendium, welches diese prominente

Stellung offenbar über viele Jahre eingenommen hatte.60

Dagegen wandte sich Frantz Caspar Barckhausen (1636—1715) unter
dem Synonym Pacificus Verinus mit seiner Amica Collatio, Doctrinae
de Gratia von 1712 und konnte damit erreichen, dass Volckmann
seine Thesen zurücknahm und das Compendium wieder als Standardlehrwerk

des Gymnasiums eingesetzt wurde.61 Diese Episode zeigt,
dass das kleine Werk nicht nur eine weite Verbreitung fand, sondern
auch intensiv zur Ausbildung von Schülern im reformierten Mark-
grafentum Brandenburg verwendet wurde.

Doch nicht nur in Europa fand das Compendium weite Verbreitung

und Nutzung, sondern auch in der Neuen Welt. Es ist bekannt,
dass es am Harvard College neben William Ames' (1576—1633)
Medulla Theologien mindestens bis 1726 als Lehrbuch verwendet
wurde. In einem offiziellen Lehrbericht dieses Jahres heisst es, dass

die Junior Sophisters samstags daraus zu zitieren und montags und
dienstags zu disputieren hätten. In der Yale Collegiate School war es

ebenfalls ein Standardwerk.62 An dieser Einrichtung studierte kein

Geringerer als Jonathan Edwards (1703—1758), einer der wichtigs-

59 StABE, B III 83-85, Rodolfus Rodolfi dictata in compendium Wollebii; Stadtbibliothek

Zofingen, Pa 69/15, Theologische Vorlesung über das Compendium theologiae christia-

num von Johannes Wolleb.
60 Vgl. Valentin Ernst Löscher: Unschuldige Nachrichten von alten und neuen theologischen

Sachen, Bd. 13, Leipzig 1713, S. 591.
61 Ebd., S. 593; zum Joachimsthalschen Gymnasium dieser Zeit und seinen reformierten

Strukturen vgl. Agnes Winter: Das Joachimsthalsche Gymnasium im Zeitalter der Kon-

fessionalisierung (1607-1707), in: Jonas Flöter/Christian Ritzi (Hgg.): Das Joachimsthalsche

Gymnasium. Beiträge zum Aufstieg und Niedergang der Fürstenschule der Hohen-
zollern, Bad Heilbrunn 2009, S. 45-66, v.a. S. 53-58.

62 Vgl. Josiah Quincy: The History of Harvard University, Bd. 1, Cambridge 1840, S. 441;
Absalom Peters/Selah B. Treat (Hgg.): The American Biblical Repository, Bd. 6, New York

1841, S. 193.



«Wollebius, paucis dicere multa potis.» 185

ten Theologen des nordamerikanischen Presbyterianismus. Edwards
erhielt über das Studium des Compendium Zugang zu den Schätzen

der kontinental-reformierten Theologie und zu einer Methode,
Theologie systematisch zu analysieren und zu strukturieren.63

Noch im 19. Jahrhundert erklang zwar das Lob Johann Heinrich

August Ebrards, Wolleb sei «entschieden einer der geistvollsten

Dogmatiker, die je gelebt haben»64, doch diese Hochschätzung
ebbte dann recht bald ab. Wilhelm Gass lobte noch «die Reinheit

und Schärfe des dogmatischen Denkens», stellte aber Ebrards

Behauptung — allerdings kommentarlos — infrage.65 Dieser
Relativierung schlössen sich dann die dogmengeschichtlichen
Schwergewichte des 19. Jahrhunderts, Alexander Schweizer und Karl Rudolf
Hagenbach, an, die wiederum keine eigene Begründung formulierten,

sondern das Urteil von Gass einfach übernahmen.66 Dies hatte
wohl zum Ergebnis, dass selbst Ernst Bizer, der 1935 die Erstausgabe
des Compendium erneut herausgab, zugab, Wollebs Bedeutung weit
überschätzt zu haben.67 Zweifellos führten diese abschwächenden
Urteile dazu, dass Wolleb und sein Handbuch in den Hintergrund
der Forschung, teilweise sogar ins Vergessen gerieten.

5. Schluss

Ziel dieses Beitrags ist es zu zeigen, dass Wolleb trotz seiner kurzen
Lebens- und Wirkensspanne einen nicht zu unterschätzenden Ein-
fluss auf die Geschichte der reformierten Theologie geleistet hat. Als
Antistes der Stadt Basel hatte er über elfJahre das höchste Pfarramt
der Stadt inne und dürfte zudem mit seinem Compendium einen

grossen Einfluss auf die lokalen Theologiestudenten gehabt haben.
Sein Hauptwerk wurde schon zu Lebzeiten als dogmatisches Meisterwerk

angesehen, das den komplexen Inhalt der reformierten Theologie

kompakt und einfach in aller Kürze wiederzugeben vermochte.

63 Zu Edwards und Wolleb vgl. Douglas Sweeney: Jonathan Edwards and the Ministry of
the Word. A Model of Faith and Thought, Downers Grove 2009, S. 38; William Morris:
The Young Edwards. A Reconstruction, New York 1991, S. 72-78.

64 Ebrard (wie Anm. 2), S. 65.

65 Vgl. Wilhelm Gass: Geschichte der protestantischen Dogmatik in ihrem Zusammenhange

mit der Theologie überhaupt, Bd. 1: Die Grundlegung und der Dogmatismus, Berlin

1854, S. 397, Anm. 1.

66 Vgl. Alexander Schweizer: Die Protestantischen Centraidogmen in ihrer Entwicklung
innerhalb der Reformierten Kirche, Bd. 2: Das 17. und 18. Jahrhundert, Zürich 1856,
S. 26, Anm. 1; Hagenbach (wie Anm. 3), S. 24, Anm. 2.

67 Vgl. Heinrich Heppe: Die Dogmatik der evangelisch-reformierten Kirche, neu durchge¬
sehen und hrsg. von Ernst Bizer, Neukirchen 1958, S. XLVII, Anm. 37.



186 Damian Domke

Trotz einer grossen inhaltlichen Abhängigkeit zu seinem Lehrer Polanus

ist auch eine gewisse Eigenständigkeit in seinem Denken
festzustellen, welches sich — wie im Falle der Prädestinationslehre — am
damaligen Zeit- und Lehrgeist orientierte. Wollebs Genie wurde vor
allem nach seinem Ableben erkannt, was sich in der hohen Zahl von
Nachdrucken vor allem in den Niederlanden und England erkennen
lässt. Eine überregionale, ja internationale Verwendung des Compendium

ist überdies in Bern am Ubergang vom 17. ins 18. Jahrhundert,
in Berlin im frühen 18. Jahrhundert sowie zeitgleich an den Universitäten

Neuenglands nachweisbar. Allein aufgrund der lokalen,
überregionalen und internationalen Verbreitung des Handbuchs kann
die These, Wolleb und sein Werk seien überschätzt, bereits

zurückgewiesen werden. Dieser Beitrag soll daher als Einladung zur näheren

Beschäftigung mit Wolleb verstanden werden. Da wir an dieser
Stelle nur exemplarisch einige grundlegende Feststellungen treffen
konnten, wäre eine umfassende Studie zu Leben und Werk Wollebs
wünschenswert.


	"Wollebius, paucis dicere multa potis." : Ein Beitrag zu Charakter, Geschichte und Nachwirken von Johannes Wollebs Compendium

