
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 124 (2024)

Artikel: François Hotman und Basel : ein wiederentdecktes Porträt Hotmans

Autor: Egger, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1084162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1084162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes
Porträt Hotmans

von Franz Egger

«Der tüfel hett uns mit dem nüwen Bapstumb beschissen»

(Johannes Oporin, Basel 1565).
«Doctrina reformata est, vita deformatissima»

(François Hotman, Basel 1579).

Der Basler Buchdrucker und Verleger Johannes Oporin (1507—

1568) klagte mit drastischen Worten über die Strenge der Zensur.

Die versprochene Befreiung durch das Evangelium fand nicht
statt. Eine neue Zwangsordnung wurde errichtet. Man hatte Rom
bekämpft, aber neue Machtstrukturen aufgebaut. Wieder wurden im
Namen der Religion Zucht, Überwachung, Zwang, Verbote, Strafen
und Gewalt ausgeübt. Im Namen des Evangeliums herrschten
Menschen über Menschen. Oporin war wütend, wie das Eingangszitat
belegt.1 Auch der französische Rechtsgelehrte und Glaubensflüchtling

in Basel, François Hotman (1524—1590), klagte.2 Die Reformation

ist durchgeführt, aber das Leben ist in sehr desolatem Zustand.
Für ihn war die Reformation nur äusserlich verwirklicht.

Zwei Zeitgenossen, die fast gleichzeitig in derselben Stadt
lebten, urteilten über ihre Zeit sehr unterschiedlich. Oporin kritisierte
die neuen Machtstrukturen, die ihm Einschränkungen auferlegten.
Hotman, der Anhänger von Johannes Calvin, schimpfte über die

Nachlässigkeiten von Kirche und Staat, die mangelnde Begeisterung

1 Vgl. Martin Steinmann: Johannes Oporinus. Ein Basler Buchdrucker um die Mitte des

16. Jahrhunderts (Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, 105), Basel 1967, S. 110

(Eingangszitat aus einem Brief Oporins an Valentin Ampelander, 13. Febr. 1565); ungefähr
300 Jahre später urteilte Karl Rudolf Hagenbach mit auffallend ähnlichen Worten über die

kirchliche Situation Basels in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts: «Wenn wir nun aber

nach den grossen thatenreichen Kämpfen der Reformation aus dem Schosse der protestantischen

Kirche selbst kleine Päpstchen aufsteigen sehen, die, während sie den Mann auf
dem Stuhle Petri zu Rom als Antichrist verschrien, in der Aufgeblasenheit ihres geistlichen
Stolzes ein Aehnliches beginnen wie er, und dazu auf eine viel armseligere und kleinlichere

Weise, so tritt uns unwillkürlich ein Bild entgegen, das abermals ein Gemisch von Betrübnis

und Lächerlichkeit statt der mächtigen oder erhabenen Empfindungen in uns

aufregt», vgl. Karl Rudolf Hagenbach: Der evangelische Protestantismus in seiner geschichtlichen

Entwicklung, in einer Reihe von Vorlesungen dargestellt, 6 Bde., Leipzig 1851-1856
(Zitat: Bd. 3, S. 279).

2 Brief von François Hotman an Rudolf Gwalter in Zürich (Basel, 26. Mai 1579), vgl. Fran-

cisci et Joannis Hotomanorum patris ac filii et clarorum virorum ad eos epistolae, Amsterdam

1700, Nr. LXXXI, S. 110-111, hier S. 111 (Eingangszitat).



128 Franz Egger

und das fehlende Feuer der Menschen für das Evangelium. Alles war
zu lau. Die Autoritäten waren zu milde. Die folgende Studie wendet

sich einem Ausschnitt der Geschichte Basels ungefähr der Jahre
1540 bis 1590 zu. Es sind die Jahre von Oporin und Hotman.3 Der
äussere Anlass ist die Wiederentdeckung eines Porträts von François
Hotman.4

Basel in den Jahren 1540 bis 1590

Seit 1529 war Basel eine reformierte Stadt. Mit der Verabschiedung
der Basler Konfession, der die «konfessionelle Pointierung» fehlte,
durch Rat und Zünfte am 21. Januar 1534 war die Reformation äus-

serlich vollzogen.5 Erst am Anfang aber stand die Konfessionalisie-

rung, d.h. die Bildung eines klaren Profils der Basler Kirche und ihre

Abgrenzung zu anderen Kirchen.6 Konfessionalisierung hiess auch

vollständige Durchdringung des gesamten Lebens einer Gesellschaft

mit dem Geist einer Konfession. Dieser Prozess dauerte in Basel

Jahrzehnte, führte zu vielen Auseinandersetzungen und Streitigkeiten,
aber auch zu Jahrzehnten voll reichem geistigen Leben.

Es war nicht gelungen, die Kirche unabhängig vom Staat
aufzubauen. Staat und Kirche waren eng miteinander verknüpft,
teilweise verschmolzen. Der Staat stand über der Kirche. Die Basler Kirche

war Staatskirche geworden. Wer mit dem neuen Glauben nicht
zurechtkam, bekam Schwierigkeiten mit dem Staat. In den 1530er-
Jahren kämpften Kirche und Staat um die Banngewalt.7 Der Bann

3 Vgl. auch Kaspar von Greyerz: Reformation, Humanismus und offene Konfessionspoli¬

tik, in: Basel - Geschichte einer städtischen Gesellschaft, hrsg. von Georg Kreis und Beat

von Wartburg, Basel 2000, S. 80-109; zum kulturellen Leben Alfred Berchtold: Bâle et

l'Europe. Une histoire culturelle, Bd. 2, Lausanne 1990, bes. S. 515-737; neuerdings auch

Susanna Burghartz/Marcus Sandl/Daniel Sidler: Aufbrüche, Krisen, Transformationen.

Zwischen Reformation und Revolution. Basel 1510-1790, Basel 2024 (Stadt.Geschichte.

Basel, 4), bes. S. 20-82.
4 Für kritische Durchsicht des Textes sowie fur Hinweise und Ratschläge danke ich herz¬

lich Dr. Christine Christ-von Wedel, Bernadette Petitpierre Widmer, Birgit Röschard,

Dr. Sabine Söll-Tauchert und lie. phil. Paul Tanner.

5 Vgl. Max Geiger: Die Basler Kirche im Zeitalter der Hochorthodoxie, Zollikon-Zürich
1952, S. 8 (Zitat).

6 Die Konfessionalisierung ist im Luthertum, Calvinismus und Katholizismus gleichermas-

sen zu beobachten; speziell zu Basel vgl. Martin Sallmann: Konfessionalisierung in Basel.

Kirche und weltliche Obrigkeit, in: Historisches Museum Basel (Hg.): Wettstein - Die

Schweiz und Europa 1648, Basel 1998, S. 52—61.

7 Zur Bedeutung des Bannes vgl. Olaf Kühr: «Die Macht des Bannes und der Busse». Kir¬

chenzucht und Erneuerung der Kirche bei Johannes Oekolampad (1482—1531), Bern u.a.

1999 (Basler und Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie, 68).



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 129

lag ursprünglich ganz in den Händen der Pfarrerschaft. Diese Regelung

konnte sich nicht halten. Die vier Kirchgemeinden errichteten

je eine eigene Bannordnung aus zwei Vertretern des Rats und einem
Vertreter der Gemeinde. Nach heftigen Kämpfen zog der Rat den
Bann 1539 ganz an sich. Fortan entschieden Ratsdelegierte allein,
wer in den Kirchenbann gesetzt wurde. Damit war die Autorität der
Kirche geschwächt, jene des Staates gestärkt.8 Der Bann war ein

feinmaschiges Kontroll- und Überwachungsnetz, das über die ganze
Einwohnerschaft gespannt war. Bonifacius Amerbach (1495-1562)
gehörte zu den wenigen Zeitgenossen, die die Folgen erkannten und
benannten, wenn er den Kirchenbann «die Schlachtbank des Gewissens»

bezeichnete.9 Die Untertanen hatten wenig oder keinen Spielraum

für Gewissensentscheide. Sie hatten zu gehorchen. Das Gewissen

lag gleichsam bei der Kirche, ab 1539 beim Staat.10 Seit 1532
führte Oswald Myconius (1488-1552) als Antistes die Basler Kirche.

Er war arbeitsam, ohne Drang nach Führungsprofil, bescheiden

und fromm, auch treuherzig und naiv. Die Kirche verlangte von der

Bevölkerung Disziplin und Gehorsam. Wer die Teilnahme an Predigt

und Abendmahl verweigerte, wurde gewarnt und konnte mit
dem Bann belegt werden. Kirche und Staat strebten nach

Vereinheitlichung der Bevölkerung. Nicht geduldet waren Täufer, Juden
und Katholiken.

Noch kannte die Basler Kirche keine dogmatische Schärfe, noch
hatte sie kein geschlossenes Lehrsystem. Trotz der Bedrängnis nicht
nur der Basler Kirche, sondern der meisten evangelischen
Kirchen Europas in den 1540er-Jahren, blieb Basel dem Zusammen-
schluss im Consensus Tigurinus (1549) und dem Zweiten Helvetischen

Bekenntnis (1566) fern.11 Bereits hier zeichnete sich eine Entwicklung

ab, die gegen Ende des Jahrhunderts sichtbarer und wirksamer
wurde: Basels Isolation. Die grossen Auseinandersetzungen, die von
Basel aus mit Calvin und seinen Anhängern in Genf ausgefochten
wurden, führten zu einer Entfremdung Basels vom Calvinismus, ja

8 Brief von Oswald Myconius an Johannes Calvin (Febr. 1541), vgl. Paul Wernle: Calvin

und Basel bis zum Tode des Myconius 1535-1552, Basel 1909, S. 37f.

9 Vgl. Uwe Plath: Calvin und Basel in den Jahren 1552-1556, Zürich 1974 (Basler Stu¬

dien zur historischen und systematischen Theologie, 22), S. 107 (Zitat); das Werk ist in
leicht überarbeiteter Fassung 2014 neu aufgelegt worden, vgl. ders.: Der Fall Servet und
die Kontroverse um die Freiheit des Glaubens und des Gewissens. Castellio, Calvin und
Basel 1552-1556, Essen 2014.

10 Die protestantische Freiheit des Gewissens ist eine Errungenschaft des 19. Jh., nicht des

16. Jh., auch wenn Einzelstimmen die Gewissensfreiheit schon früher gefordert hatten.

11 Vgl. Hans Berner: Basel und das Zweite Helvetische Bekenntnis, in: Zwingliana 15

(1979), S. 8-39.



130 Franz Egger

zu einem Bruch.12 Ein weiterer Grund für die zunehmende Isolation
Basels von den anderen reformierten Kirchen der Eidgenossenschaft
war die Mittelstellung der Basler Kirche zwischen Reformierten und
Protestanten lutherischer und bucerischer Prägung. Wichtigster
Vertreter dieses Mittelweges und Anwalt einer innerprotestantischen
Verständigung war Simon Sulzer (1508-1583), Antistes der Basler

Kirche ab 1553.13

Politisch wurden die Geschicke Basels vom Kleinen Rat gelenkt.
Er setzte sich nach der Reformation fast ausschliesslich aus

Mitgliedern der Zünfte zusammen und vertrat ganz die Interessen der
Handwerker, Händler und Kaufleute. Die alten adeligen und patri-
zischen Basler Familien waren ausgestorben oder im Zuge der
Reformation ausgeschlossen worden und weggezogen. Wieder setzte eine

Oligarchisierung der Führungsschicht ein. Als nach 1540
Glaubensflüchtlinge aus Frankreich und Italien in Basel Schutz und Hilfe
suchten, handelte der Rat sofort, stoppte die Zuwanderung und
erlaubte nur die Aufnahme von reichen und kunstfertigen Flüchtlingen,

also von solchen Menschen, die den Basler Handwerkern und
Kaufleuten keine Konkurrenz bedeuteten, die ein neues Handwerk
oder eine neue Form des Handels mitbrachten oder die sehr
wohlhabend waren. Alle anderen, auch die Basler Töchter, die Flüchtlinge

heirateten, sollten «glat furgewisen [ausgewiesen]» werden.14

Der Ratsbeschluss, als «Welschenerlass» bekannt geworden, begünstigte

die Zuwanderung von gelehrten Flüchtlingen. Die Aufnahme
von Neubürgern verbot der Rat in den folgenden Jahrzehnten
zeitweise ganz. Die Politik war also nicht durch Öffnung und Dynamik

gekennzeichnet, sondern durch bürgerliche Enge, Befangenheit,
Abschliessung und Verharren. Als dann tatsächlich reiche und kunstfertige

Menschen sich in Basel niederliessen, waren gerade sie es, die
Wirtschaft und Geistesleben ungeahnt befruchteten.

Zur Stadt mit einer Bevölkerung von etwa 9000 bis lO'OOO

Menschen gehörte ein Umland, das sich im Südosten der Stadt befand
und sich ungefähr mit dem heutigen Kanton Basel-Landschaft

12 Dazu Wernle, Calvin und Basel (wie Anm. 8); Plath, Calvin und Basel (wie Anm. 9).

13 Vgl. Amy Nelson Burnett: Bucers letzter Jünger. Simon Sulzer und Basels konfessio¬

nelle Identität zwischen 1550 und 1570, in: Basler Zeitschrift für Geschichte und
Altertumskunde (BZGA) 107 (2007), S. 137-172; zur neuesten Biografie Sulzers vgl. Daniel
Abendschein: Simon Sulzer. Herkunft, Prägung und Profil des Basler Antistes und
Reformators in Baden-Durlach, Stuttgart 2019 (Veröffentlichungen zur badischen Kirchen-
und Religionsgeschichte, 9).

14 Es handelt sich um den «Welschenerlass» vom 22. Febr. 1546, abgedruckt und in moderne

Schrift übertragen bei René Teuteberg: Basler Geschichte, Basel 1986, S. 226f.



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 131

deckte. Basel war seit 1501 im Bund der Eidgenossen. Wichtiger
Grundsatz für das Handeln des Rates war der «gemeine nutz». Im
Selbstverständnis des Rats war er die von Gott gesetzte Obrigkeit,
die für alle zu sorgen hatte, der aber auch alle zu gehorchen hatten.
Widerstand und Aufruhr gehörten zu den grössten Verbrechen. Seit
der Reformation fühlte sich der Rat ganz besonders auch für die
Sittlichkeit — sie hatte Hotman im Eingangszitat wohl angesprochen —

und das Seelenheil der Untertanen verantwortlich. Der Rat hatte den
wahren Glauben reinzuhalten und zu schützen. Die Reformation
hatte seine Macht gestärkt.

Basel war auf drei Seiten von ausländischen Mächten und
konfessionell fast ganz von katholischen Gebieten umgeben, also
politisch wie konfessionell exponiert. Es war ein Gebot der politischen
Klugheit, mehr auf Bewahrung der Verhältnisse zu setzen als neue

Entwicklungen mit unabsehbaren Folgen anzusteuern. Auch der
Zustand des im Süden an Basel grenzenden Bistums sollte nicht

angetastet werden, um Einflüsse Dritter, vor allem Solothurns, mit
allenfalls nachteiligen Folgen fernzuhalten. Das Verhältnis Basels zum
Bischof war juristisch allerdings nicht bereinigt. Der Rat bemühte
sich um freundschaftliche Beziehungen zu den Nachbarn. Die
politische Alltagsarbeit galt dem Wohl der Bevölkerung, dem Schutz der
Kirche, der Sicherung der Oberhoheit über sie und dem eigenen
Machterhalt. Schande und Unehre mussten von Basel ferngehalten
werden. Die Förderung des gemeinen Nutzens sah der Rat in einer
restriktiven Zuwanderungspolitik und im Schutz der Zünfte mit
ausgeprägt regulativen Eingriffen. Die Jahrzehnte nach 1530 waren vom
Willen geprägt, das Erreichte zu halten und zu verwalten. Es waren
Jahrzehnte ohne hochfahrende politische Pläne und ohne dynamische

Entwicklungen.
Die zweite Jahrhunderthälfte bescherte der kleinen Universität

eine grosse Zeit. Die Hochblüte der Universität machte Basel zu
einem Zentrum des Geisteslebens mit europäischer Ausstrahlung.
Der Name Basels war überall bekannt. Die Intellektuellen pflegten
über Briefkontakte mit ganz Europa einen ausgezeichneten
Informationsaustausch. Im 16. Jahrhundert waren Briefkontakte vor allem

unter den Gelehrten ausserordentlich verbreitet.15 Es entstanden
Geflechte von Netzwerken. Die «Briefwechselsucht» war so ver-

15 Vgl. Johannes Schilling (Hg.): Briefkultur und Reformationszeit, Leipzig 2023 (Schrif¬

ten der Stiftung Luthergedenkstätten in Sachsen-Anhalt, 27); Briefe erscheinen auf vielen

Porträts des 16. Jh.; die grössten Briefeschreiber waren Philipp Melanchthon, Heinrich

Bullinger und Bischof Carlo Borromeo.



132 Franz Egger

breitet, dass Ortensio Landis darüber eine Parodie verfasste.16

Teilweise durch die Universität bedingt erlebte der Buchdruck eine
zweite Glanzzeit. Es waren die Jahrzehnte grosser und prächtiger
Gesamtausgaben griechischer und römischer Klassiker und vieler
Drucke zeitgenössischer, vor allem italienischer Humanisten.17 Auch
die zahlreichen Drucke medizinischen und naturwissenschaftlichen
Inhalts fallen auf. Nach wie vor wurden die meisten Bücher in
lateinischer Sprache für ein internationales akademisches Publikum in
Europa gedruckt. Zwischen Druckern und Editoren, die manchmal
für den Druck ihrer Bücher eigens nach Basel kamen wie zum
Beispiel Andreas Vesal, bildeten sich Arbeitsgemeinschaften. Oft waren
die Drucker selbst gebildet, wie etwa Johannes Oporin. So waren
die Offizinen mit den gebildeten Druckern, Korrektoren und
Lektoren Teil des Geisteslebens. Die berühmtesten Drucker der zweiten
Jahrhunderthälfte waren die Einheimischen Johannes Oporin, der
thematisch wohl vielseitigste Drucker Heinrich Petri (1508-1579)
und der aus Lucca stammende Glaubensflüchtling Pietro Perna

(t 1582).18 Man hat die Jahrzehnte zwischen etwa 1540 und 1580
in Basel als Epoche der humanistischen Kontinuität im konfessionellen

Zeitalter bezeichnet.19 Nach 1580 brach die Buchproduktion
quantitativ und qualitativ rasch ein und der Späthumanismus neigte
sich dem Ende zu. Auch die Universität verlor schnell an Glanz. Sie

erreichte im 17. Jahrhundert mit ihrem familiären Nepotismus kaum
noch Durchschnittlichkeit.

Eine ausserordentliche geistige Befruchtung, aber auch wirtschaftliche

Anstösse mit weitreichenden Folgen, brachten in den 1540er-

Jahren und in den folgenden Jahrzehnten die zahlreichen Glaubens-

16 Vgl. Peter G. Bietenholz: Der italienische Humanismus und die Blütezeit des Buchdrucks

in Basel. Die Basler Drucke italienischer Autoren von 1530 bis zum Ende des 16.

Jahrhunderts, Basel 1959, S. 80; Landis machte sich auch über den Basler Erasmuskult lustig
(ebd., S. 80f.).

17 Siehe Bietenholz, Der italienische Humanismus (wie Anm. 16).

18 Zu einer Ubersicht über den Buchdruck vgl. Urs B. Leu: Die Bedeutung Basels als Druck¬

ort im 16. Jahrhundert, in: Christine Christ-von Wedel/Sven Grosse/Bernd Hamm

(Hgg.): Basel als Zentrum des geistigen Austauschs in der frühen Reformationszeit, Tübingen

2014, S. 53—78; Martin Steinmann: Der Basler Buchdruck im 16. Jahrhundert, ein

Versuch, in: Librarium 53 (2010), S. 79-98.
19 Die Formulierung geht aufWerner Kaegi zurück, vgl. Werner Kaegi: Humanistische Kon¬

tinuität im konfessionellen Zeitalter: ein Vortrag, Basel 1954; legt man den Schwerpunkt
der Betrachtung weniger auf die Bücher als vielmehr auf die konfessionellen und

religionspolitischen Kämpfe, dann sollte man die Jahrzehnte von 1540 bis 1580 in Basel eher

als Suche nach der konfessionellen Identität bezeichnen; allerdings ist auch diese Bezeichnung

einseitig, weil sie den Schwerpunkt auf die theologische und kirchliche Entwicklung
legt.



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 133

fliichtlinge vor allem aus Italien und Frankreich. Fast gleichzeitig
begann sich in Basel ein Kreis Intellektueller mit freien Ansichten zu
bilden. Diese Leute waren geistig offen und beweglich. Konfessionelle

Normen und Gesetze und den Rückgriff auf die grossen
Autoritäten der Antike als alleinige Grundlage geistiger Erkenntnis lehnten

sie ab. Sie bauten zwar auf der Tradition auf, kritisierten sie aber
auch. In hohem Masse waren sie auch Zeitkritiker. Etablierte Autoritäten

stellten sie ebenso infrage wie neue Machtstrukturen. Sie waren
Anhänger des neuen Glaubens, zogen aber einzelne Glaubenssätze,
vereinzelt auch die ganze Lehre, in Zweifel. Sie waren also Dissidenten,

manchmal sogar Häretiker. Man kann sie auch als Gruppe der
Zweifler bezeichnen. Einige strebten über die Lehren der Reformatoren

hinaus, waren radikale Reformierte. Kontroversen der Theologen

hielten sie für Zeitverschwendung. Statt dogmatische
Glaubenssätze stellten sie die Liebe zu Gott und die Liebe der Menschen
untereinander in den Mittelpunkt. Nicht die Theorie, sondern die
Praxis war wichtig. Vorschriften über die Organisation der Kirche,
dogmatische Fragen und Definitionen endgültiger Lösungen waren
unwichtig. Sinn des Lebens war die «Imitatio Christi». Es liegt auf
der Hand, dass diese Kreise mit den sich bildenden konfessionellen
Blöcken, ganz besonders mit der unerbittlichen Strenge Calvins, mit
der dogmatischen Geschlossenheit des Calvinismus, der in der zweiten

Jahrhunderthälfte zur grössten religiösen Macht nördlich der

Alpen aufstieg, in Konflikt gerieten. Die Basler Individualisten und
Nonkonformisten machten die Stadt am Rheinknie zu einem
Sammelbecken des geistigen Widerstands besonders gegen Calvin. In den

Augen des Reformators waren diese Leute Verräter und gottlose Ketzer.

Calvin spie Gift und sprach die übelsten Verwünschungen gegen
die Kritiker in Basel aus.

Ein Programm hatten sie nicht, dafür waren die Ziele der
einzelnen Vertreter zu unterschiedlich und ihr Individualismus zu
ausgeprägt. Die lose Zusammensetzung der Gruppe änderte sich ständig.

Neue Personen kamen hinzu, andere zogen weg oder wurden
durch den Tod hinweggerafft; für die Gegner war die Gruppe nicht
leicht fassbar, für den Rat schwer kontrollierbar. Viele Skeptiker standen

dem Buchdruck und der Universität nahe. Einige waren Drucker

(wie Oporin) oder Dozenten an der Universität. Neben
Einheimischen bestand der Kreis mehrheitlich aus Glaubensflüchtlingen.
Einige lebten am gesellschaftlichen Rand, andere waren wohlhabend

und wirtschaftlich abgesichert. Zum Kreis der geistig offenen
Menschen gehörten auch Mitglieder der intellektuellen Oberschicht
Basels wie Bonifacius Amerbach und Theodor Zwinger (1533—



134 Franz Egger

1 388).20 Die Offenheit der Nonkonformisten machte es möglich,
religiös Andersdenkenden mit Achtung und Respekt zu begegnen. Es

ist kein Zufall, dass aus diesem Kreis der Ruf nach religiöser Toleranz
erhoben wurde. In dieser Hinsicht war Sebastian Castellio (1515-
1563) am radikalsten; wir gehen weiter unten noch auf ihn ein.

Natürlich hatten diese Individualisten und Kritiker auch Gegner
und Feinde. Zu ihnen gehörte François Hotman. Ihm, dem strengen

Calvinisten, behagte der Kreis dieser Leute überhaupt nicht.
Für Hotman war das religiöse Leben in Basel zu liberal und die
Gesetze waren zu weit bzw. die kirchlichen und staatlichen
Autoritäten viel zu schlaff. Auch grosse Teile der Geistlichkeit beobachteten

den Intellektuellenzirkel mit Argwohn. Zu den Gegnern, vor
allem zu den Gegnern Sulzers, zählte Pfarrer Johannes Jung (f 1562).
Auch gab es Intriganten und Denunzianten. Sie plauderten alles aus,
machten Anzeige beim Rat und berichteten nach Zürich und Genf
über die Vorkommnisse in Basel. Guglielmo Grataroli (1516—1568),
italienischer Glaubensflüchtling, berichtete laufend aus Basel nach

Zürich an Heinrich Bullinger. Die Nonkonformisten mussten
vorsichtig sein, denn die Buchzensur, im Jahre 1524 in Basel eingeführt,
war wachsam.21 Sie waren nie sicher, wagten gesellschaftliche und
wirtschaftliche Ausgrenzung, Prozesse und sogar Gefängnisstrafen.
Wenn Oporin im eingangs angeführten Zitat den Teufel als Urheber
der Misere bezeichnete, war dies eine Vorsichtsmassnahme. Oporin
meinte die Theologen, sie aber durfte er nicht nennen, auch nicht in
einem Brief; man konnte nie wissen. Die weltlichen und kirchlichen
Autoritäten Basels liessen ihre Kritiker bald die Härte der Autorität
spüren, bald waren sie wieder erstaunlich langmütig. Die Jahrzehnte
zwischen 1540 und 1580 waren in Basel durch eine intellektuelle
Offenheit gekennzeichnet, die andernorts nicht möglich war. Welche
Gründe könnten dafür verantwortlich gewesen sein?

Die Erschütterung durch die militärische Niederlage der
Reformierten in der Schlacht von Kappel am 11. Oktober 1531, die

Ratlosigkeit nach dem Tod von Johannes Oekolampad wenige Wochen

später am 24. November 1531, das Fehlen eines überragenden
theologischen Nachfolgers und tatkräftigen Führers, die dogmatische
Unschärfe der Basler Kirche, die Unsicherheit des zweiten Basler

20 Zu Zwinger vgl. Carlos Gilly: Zwischen Erfahrung und Spekulation. Theodor Zwinger
und die religiöse und kulturelle Krise seiner Zeit, in: BZGA 77 (1977), S. 57—137, und
79 (1979), S. 125-223.

21 Zur Zensur vgl. Albert Norbert Lüber: Die Basler Zensurpolitik in der zweiten Hälfte des

16. Jahrhunderts, in: BZGA 97 (1997), S. 77—141.



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 135

Antistes Oswald Myconius, das Fernbleiben der Basler Kirche vom
Consensus Tigurinus, die Weigerung Basels, dem Zweiten Helvetischen

Bekenntnis beizutreten, Simon Sulzers theologischer Mittelweg

und seine Friedfertigkeit, die Verwundbarkeit des reformierten
Standes Basel, der auf drei Seiten vom Ausland bzw. auf vier Seiten

von katholischen Gebieten umgeben war, die Verzettelung der
Kräfte durch die Uneinigkeit und die Zänkereien der Theologen und
ihre Auseinandersetzung mit dem Rat, endlich das Nachwirken des

Erasmus von Rotterdam mit der Suche nach geistiger Freiheit und
Unabhängigkeit auf einem dritten Weg während der Reformation,
schliesslich der Späthumanismus, der die freie Forschung suchte und
menschliche Werte hochhielt — all diese Gegebenheiten begünstigten

die Bildung einer Nische mit einer Atmosphäre der intellektuellen

Offenheit.
Hinzu kam zeitweise eine gewisse Langmut der politischen

Obrigkeit. Der Rat, aus Zunftmitgliedern bestehend, interessierte
sich wenig für philosophische und theologische Fragen. Noch immer
war Latein die Sprache der Gebildeten. Auch die Mehrheit der Basler

Drucke dieser Zeit war in lateinischer Sprache verfasst. Nur eine
Ratsminderheit konnte den Gedanken der Gebildeten sprachlich
und inhaltlich folgen. Eine Ausnahme war Bernhard Meyer zum
Pfeil (1488-1558), der gebildet und an theologischen Fragen
interessiert war. Meyer war geschickter Aussenpolitiker und von 1548 bis

1558 Bürgermeister. Er war mit Helena Bär verheiratet, deren Brüder

fast alle katholisch geblieben waren und nach Freiburg im Breisgau

hatten auswandern müssen. Solange die Untertanen gehorsam

waren, im Innern keine Unruhe stifteten, keinen Aufruhr anzettelten

und dem Stande Basel nach aussen nicht Unehre und Schande

einbrachten, griff der Rat kaum ein. Schliesslich brachten auch die
freien Geister der Stadt Brot und Arbeit, trugen zum wirtschaftlichen

Wohlergehen bei. Zu den Nonkonformisten gehörten auch einige
Basler Bürger von Rang und Namen, die bei Schwierigkeiten ihren
Einfluss beim Rat ausspielten, Gleichgesinnten ihren Schutz und
neben geistiger Unterstützung oft auch materielle Hilfe gewährten.
Zu erwähnen sind Bonifacius und Basilius Amerbach (1533-1591),
Hans Ulrich Iselin (1520—1564), Schwiegersohn von Bonifacius
Amerbach und Schwager von Basilius, Felix Platter (1536—1614),
Theodor Zwinger, Johannes Brandmüller (1533-1596) Theologieprofessor

und Pfarrer zu St. Theodor, teilweise auch Christian
Wurstisen (1544—1588). Oporin war mit den Amerbachs verwandt. In
vierter Ehe hatte er Faustina Amerbach (1530-1602) geheiratet, die
Tochter von Bonifacius und die Schwester von Basilius Amerbach.



136 Franz Egger

Auch im Rat waren Personen, die einer konzilianten religiösen
Ausrichtung nicht abgeneigt waren, etwa Franz Rechburger (1523—

1589), seit 1566 Oberstzunftmeister, die beiden Deputaten Heinrich
Petri, Buchdrucker und Verleger, und Bernhard Brand (1523—1594),
auch er später Oberstzunftmeister, der Dreizehnerrat Ulrich Merian
(1520-1592) und sein Bruder Theodor (1514—1566), ferner
Stadtschreiber Heinrich Falkner (1506—1566).

Der grösste «Freiraum» für die Traditions- und Zeitkritiker
entstand durch die Person Sulzers. Sulzers offene Haltung kam den hete-

rodoxen Humanisten sehr entgegen. Sulzer stammte aus Bern, das er

wegen Bucerischen Anschauungen 1548 verlassen musste. 1538 hatte

er Martin Luther in Wittenberg besucht. 1548 kam er nach Basel,

wurde 1549 Pfarrer zu St. Peter und am 3. Januar 1553 Vorsteher der
Basler Kirche. Das Amt behielt er bis zum Tode am 22. Juni 1585.

Mit dem Antistitium war eine theologische Professur an der Universität

verbunden. Als Antistes war er eine einflussreiche Persönlichkeit

im Leben der Stadt. Sulzer wurde im Jahre 1556 zusätzlich zu
den Amtern in Basel auch Superintendent der lutherischen Kirche
in Baden-Durlach. Schon Ende der 1540er-Jahre zeichnete sich eine

Distanzierung der Basler Kirche von den reformierten Kirchen der

Eidgenossenschaft, auch vom Calvinismus, ab. Sulzer war Anhänger
von Martin Bucer und vertrat wie dieser einen vermittelnden
Zwischenweg.22 Gesinnungsgenossen waren Ulrich Koch (1525—1585),
Pfarrer zu St. Martin und Schwager von Sulzer, und Johannes Füglin
(1533—1579), Pfarrer zu St. Leonhard. Füglin hatte solche Abneigung

gegen den Calvinismus, dass er aus Angst vor dem Eindringen

calvinistischer Ideen gegen die Aufnahme von Hugenotten war.
Sulzer selbst kann man nicht zum Kreis der Basler Nonkonformis-
ten zählen, aber seine offene Haltung begünstigte Andersdenkende.
Als Anhänger Bucers vertrat er Gesprächsbereitschaft und suchte die

Einigung unter den Evangelischen, konnte Kompromisse eingehen
und lavieren. Martin Bucer hatte schon 1530, nach dem
Abendmahlsstreit mit Luther, ein neues Verständnis der Häresie und eine

Neubestimmung christlicher Gemeinschaft entwickelt. Die Ideen

waren sowohl gegenüber der altgläubigen Kirche als auch gegenüber

Luther und Zwingli neu. Häresie beginnt dort, wo brüderli-

22 Siehe besonders Burnett, Bucers letzter Jünger (wie Anm. 13); zu Bucer selbst vgl. Berndt

Hamm: Toleranz und Häresie - Martin Bucers prinzipielle Neuorientierung christlicher

Gemeinschaft, in: Matthieu Arnold/Berndt Hamm (Hgg.): Martin Bucer zwischen

Luther und Zwingli, Tübingen 2003 (Spätmittelalter und Reformation, Neue Reihe 23),
S. 83-106.



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 137

che Liebe fehlt. Nicht die Lehrmeinung ist entscheidend, sondern
die Haltung. Massstab des Christseins ist die Liebe. Häresie besteht
nicht im Glaubensirrtum, sondern im Mangel an Liebe. Bucer
relativierte die Lehrmeinungen, auch jene der Reformatoren. Ihm ging
es nicht um Glaubensinhalte, sondern um Christus als das Zentrum.
Indem er den Glauben und die Wahrheit entdogmatisierte, konnte
er die Liebe über die Lehre stellen. Nicht die wahre Lehre, sondern
das rechte Leben ist entscheidend. Die Gemeinschaft der Christen ist
eine Gemeinschaft friedfertig-suchender Menschen.

Sulzers ausgleichende Art stand im Einklang mit den politischen
Absichten vieler Ratsmitglieder. Schliesslich waren sie es gewesen, die
ihn zum obersten Pfarrer Basels gewählt hatten. Durch das

Zusammenspiel verschiedener Faktoren war in Basel eine Atmosphäre
entstanden, die sehr unterschiedlichen Meinungsträgern Platz bot. Um
etwa 1570 geriet Sulzer allerdings in ernste Schwierigkeiten. Man
verstand seinen Mittelweg immer weniger, behauptete, er habe die
Lehre der Väter, d.h. diejenige von Oekolampad und Ulrich Zwingli,
verlassen. Im Jahre 1570 kam es wegen der Einführung des angeblich

lutherischen Abendmahls zum Eklat. Sulzer wurde vor den Rat
zitiert und musste sich rechtfertigen.23 Wurstisen beklagte in seiner
Schrift über das Basler Münster abschätzig die Einführung «lutherischer»

Bräuche wie der Papstleier, d.h. der Orgel (sie hatte die Basler

Jugend erfreut), der Privatbeichte und des Kübelns (Läuten mit der

grossen Papstglocke) etc. In den 1570er-Jahren trat die Zerstritten-
heit der Pfarrerschaft offen zutage und drohte auch die Bevölkerung
zu ergreifen. Eine andere Zeit kündigte sich an. Nicht mehr
konfessionelle Offenheit und Milde waren gefragt, sondern konfessionelle

Abgrenzung, Geschlossenheit und Dogmatik.24 Die relativ
eigenständige Religionspolitik, von Basel während Jahrzehnten ausgeübt,

geriet in Bedrängnis. Der Druck der anderen evangelischen Orte
der Eidgenossenschaft, besonders aus Zürich unter Rudolf Gwal-

ter, auf Basel, sich wieder der evangelischen Gemeinschaft der

Eidgenossen einzugliedern, nahm zu. Schon vor Sulzers Ableben zeichnete

sich mit Johann Jakob Grynaeus (1540-1617) der zukünftige
starke Mann Basels ab. Nach Sulzers Tod am 22. Juni 1585 wurde
1586 Johann Jakob Grynaeus neuer Kirchenvorsteher. Er schaffte
vieles wieder ab, führte die Basler Kirche in den Schoss der refor-

23 Vgl. Karl Rudolf Hagenbach: Kritische Geschichte der Entstehung und der Schicksale der

ersten Baslerkonfession und der auf sie gegründeten Kirchenlehre, Basel 1827 (Kirchliche

Denkwürdigkeiten zur Geschichte Basels seit der Reformation, 1), S. 99—119.

24 Vgl. Abendschein (wie Anm. 13), S. 409-430.



138 Franz Egger

mierten Kirchen der Eidgenossen und in die reformierte Orthodoxie

zurück.25

François Hotman in Basel

Anfang August 1553 betrat der Rechtsgelehrte François Hotman
von Lausanne über Zürich reisend mit 31 Jahren erstmals Basel. Der
französische Glaubensflüchtling stammte aus Paris.26 Er war
glühender Anhänger Calvins in Genf und hatte seit fast einem
Jahrzehnt dank Calvins Fürsprache am Collège in Lausanne gelehrt.27
In Lausanne hatte er Claudine Aubelin de la Prière (f 1583) geheiratet.

Sie stammte aus Orléans und war wie Hotman Glaubensflüchtling;

das Paar hatte elf Kinder, aber nur vier Töchter und zwei Söhne
überlebten. Hotman vertrat einen strengen calvinistischen
Konfessionalismus. Am Rheinknie hielt er sich 1555 nur kurz auf. Ziel der
Reise war Strassburg, wo er seine Übersiedelung samt Familie
vorbereitete. In Strassburg erhoffte er sich eine bessere berufliche Stelle.

Im Jahr 1554 war Hotmans Vater Pierre, der in Paris Parlamentsrat

gewesen und mit seiner Familie katholisch geblieben war, gestorben.

Hotman glaubte, das beträchtliche Erbe leichter in Strassburg
als in Lausanne aus Paris herauszubekommen. Es dürfte noch einen
anderen Grund gegeben haben, warum es Hotman nach Strassburg

zog. In der Freien Reichsstadt hatte zwischen 1538 und 1541 Calvin
gewirkt und bei den vielen französischen Glaubensflüchtlingen eine

religiöse Gemeinde aufgebaut. 1555 gab es in Strassburg noch immer
eine starke calvinistische Gruppe. Ende August traf Hotman auf der
Rückreise in die Westschweiz erneut in Basel ein. Am 23. August
schenkte ihm die Juristische Fakultät einen Ehrenwein. Hotman
besass bereits den Status eines Prominenten. Etwa einen Monat spä-

25 Vgl. Geiger (wie Anm. 5), S. 40-49.
26 Uber Hotman gibt es mehrere Biografien oder biografische Skizzen, vgl. Rodolphe Dareste

de la Chavanne: François Hotman. Sa vie et sa correspondance, in: Revue historique
2 (1876), S. 1—59 und 367—435; Ludwig Ehingen Franz Hotmann, ein französischer

Gelehrter, Staatsmann und Publizist des XVI. Jahrhunderts, in: Beiträge zur vaterländischen

Geschichte, Neue Folge 14 (1896), S. 1—121; Donald R. Kelley: François

Hotman. A revolutionary's ordeal, Princeton 1973; Werner Vogel: Franz Hotmann und die

Privatrechtswissenschaft seiner Zeit, Freiburg i.Br. 1960; Die Amerbachkorrespondenz,

hrsg. von Alfred Hartmann, Beat RudolfJenny et al., Bde. 1-11, Basel 1942-2010, hier
Bd. 9/2, Nr. 3934 (S. 670-673), und passim; in der Universitätsbibliothek Basel (UB
Basel) sind fast 200 Briefe Hotmans erhalten; nur ein Teil davon ist publiziert.

27 Uber das Verhältnis Hotmans zu Calvin vgl. Friedrich Kleyser: Calvin und Franz Hotman,
in: Martin Göhring/Alexander Scharff (Hgg.): Geschichtliche Kräfte und Entscheidungen.

Festschrift zum 65. Geburtstage von Otto Becker, Wiesbaden 1954, S. 47-64.



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 139

ter besuchte Hotman Basel zum dritten Mal, nun mit Frau und
Kindern. Am 29. September schrieb er aus Basel an Bullinger in Zürich
einen Brief über die calvinfeindliche Stimmung in Basel.28 Dann
begab sich die Familie Hotman nach Strassburg.

Hotman hatte zweifellos schon vor seinen Besuchen in Basel von
der anticalvinistischen Stimmung gewusst. 1555 war Calvins
Stellung in Genf gefestigt, der Reformator war auf dem Höhepunkt
seiner Macht, gebärdete sich selbstbewusst und autoritär. Wenige
Monate zuvor war in Genf ein Aufstand niedergeschlagen und mehrere

Personen waren getötet worden. Besonders aufgebracht war man
in Basel über Calvins Kampf mit Michel Servet. Im Herbst 1553
hatte Calvin den spanischen Antitrinitarier Servet, nachdem dieser

der katholischen Inquisition entronnen war, verhaften und am
27. Oktober 1553 vor den Toren Genfs als Häretiker auf dem
Scheiterhaufen verbrennen lassen. In Basel herrschte Entsetzen. Man warf
den Genfern Methoden der päpstlichen Inquisition vor und schritt
zu Protesten. Antistes Sulzer hatte schon am 28. September 1553 an
seinen Kollegen Heinrich Bullinger in Zürich über die heftige Kritik
der Basler Humanisten an Calvin geschrieben.29

In Basel entstand nach der Verbrennung Servets 1553 nicht nur
ein Streitschriftenkrieg mit Genf, sondern auch eine publizistische
Toleranzbewegung, angestossen von den beiden Glaubensflüchtlingen

David Joris und Sebastian Castellio. Noch 1553 erschien im
Druck die Historia de morte Serveti; Verfasser war vielleicht Castellio.

Calvin erfuhr sofort von der Empörung in Basel und verfasste

die Defensio orthodoxae fidei de sacra trinitate contra prodigiosos erro-
res Michaeli Serveti Hispani. Die Schrift erschien im Februar 1554.

Damit war ein jahrelanger heftiger und gehässiger Streitschriftenkrieg

zwischen Basel und Genf eröffnet. Wenige Wochen später
erschien im März 1554 Sebastian Castellios später berühmt gewordene

Schrift De haereticis an sint persequendi, die als «Markstein in
die Geschichte der Toleranzforderung und der Religionsfreiheit
eingehen sollte».30 Das Werk wurde von Oporin gedruckt, der sich hinter

dem Pseudonym «Georgius Rausch» verbarg. Als Druckort hatte

er Magdeburg vermerkt. Oporin und Castellio kannten sich bes-

28 Vgl. Joannis Calvini opera quae supersunt omnia, Bd. 15, Braunschweig 1876 (Corpus
reformatorum, 43), Nr. 2309, Sp. 803-804 (Hotman an Bullinger); zum Inhalt weiter

unten S. 141.

29 Calvini opera (wie Anm. 28), Bd. 14, Nr. 1808, Sp. 627—628 (Sulzer an Bullinger).
30 Vgl. Hans Rudolf Guggisberg: Sebastian Castellio, 1515-1563: Humanist und Verteidi¬

ger der religiösen Toleranz im konfessionellen Zeitalter, Göttingen 1997, S. 89.



140 Franz Egger

tens, war Castellio doch bei Oporin Korrektor gewesen. Casteliios
berühmtester Satz stammt allerdings nicht aus dieser Schrift, sondern

aus einem anderen Text gegen Calvin, nämlich aus Contra libellum
Calvini, in quo ostendere conatur haereticos jure gladii coercendos esse.

Die Schrift war in Basel nur handschriftlich verbreitet und wurde erst
1612 gedruckt. Der Satz lautet: «Hominem occidere, non est doctri-
nam tueri, sed est hominem occidere» (<einen Menschen töten heisst

nicht, eine Lehre schützen, sondern einen Menschen töten>).31 Im
Contra libellum Calvini wurde Castellio deutlicher: Calvin sei grausam,

rachsüchtig und machtbesessen. 1554 verfasste auch David
Joris mit der Schrift Christliche Warnung einen Aufruf zur religiösen
Duldsamkeit.32 Schliesslich griffen Celio Secondo Curione (1503-
1569) und Castellio 1554 auch Calvins Prädestinationslehre an. Die
Schrift durfte in Basel nicht gedruckt werden. Sie erschien im bünd-
nerischen Poschiavo.

Nun glaubte auch Theodor de Bèze, Vertrauter Calvins in
Lausanne und dessen späterer Nachfolger in Genf, zur spitzen Feder greifen

zu müssen und verfasste De hareticis a civili magistratu puniendis
libellas, adversus Martin Belli farraginem et novorum Academicorum

sectam, gedruckt im September 1554 in Genf. Der Streit zog immer
grössere Kreise und berührte schliesslich grundsätzliche Fragen über

Gott, die Kirche, über Staat und Gesellschaft. Schliesslich schrieb
Castellio unter dem Pseudonym «Basilius Montfort» eine dritte
Toleranzschrift in noch schärferem Ton; auch sie zirkulierte in Basel nur
handschriftlich, denn seit März 1554 war die Bücherzensur strenger
geworden. Schon 1550 hatte der Rat von Basel verfügt, dass Bücher

nur in Deutsch oder in den alten Sprachen Hebräisch, Griechisch
und Latein publiziert werden durften. Am 23. Februar 1558 erliess

der Rat gar eine neue Zensurordnung. Die Zensur wurde dem Rektor

und den vier Dekanen übertragen, die jeweils berieten, welche
Fakultät zuständig war. Die Drucker mussten Namen und Familiennamen

nennen.33 Martin Borrhaus (1499—1564), Professor derTheo-
logie und Beauftragter der Zensurbehörde, arbeitete gegen Castellio,
obwohl sie früher freundschaftlich miteinander verkehrt hatten. Kritik

an Calvin kam auch aus Frankreich, Italien, Graubünden, dem

französischsprachigen Bern und aus der württembergischen Graf-

31 Zitiert nach Guggisberg, Castellio (wie Anm. 30), S. 121.

32 Der (hier eingedeutschte) niederländische Titel lautet: Christelijcke Waerschouwinghe aen

allen Regenten unde Ouericheden hooch un nederen stands, [s. 1.] 1554 (UB Basel, Jorislade

XV, 17); siehe auch Guggisberg, Castellio (wie Anm. 30), S. 110 (Anm. 14).

33 Steinmann, Oporin (wie Anm. 1), S. 94.



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 141

schaft Mömpelgart (Montbéliard). Calvin reagierte zunehmend bissig

und tat seine Kritiker als «bellende Hunde» ab.34 In Castellio sah

er ein Instrument des Satans.

Wenige Monate vor dem Besuch Hotmans in Basel war im März
1555 bei Johannes Herwagen die französische Bibelübersetzung
Castellios erschienen. Das Vorwort war an König Heinrich II. von
Frankreich gerichtet. Es enthielt Mahnungen zur religiösen Toleranz
und entwarf das Idealbild eines christlichen Fürsten. Die beiden
Franzosen Hotman und Calvin waren nicht erfreut. So war die

Stimmung zwischen Genf und Basel aufgeheizt, als Hotman im Herbst
1555 in Basel eintraf. Als er das wahre Ausmass des Zerwürfnisses
zwischen den Basler Humanisten und Calvin sah, war der Anhänger

Calvins entsetzt. Im Brief vom 29. September 1555 an Bullinger

klagte er darüber, dass Castellio bei den meisten Baslern in höherem

Ansehen stehe als Calvin. Das Wort Calvinist sei in Basel ein

Schimpfwort. Die Stimmung sei für Calvin und seine Sache gefährlich.

Castellios Bibelübersetzung missfiel ihm, das Vorwort nannte
er lächerlich. Der Brief enthält ein Stossgebet: «Gott möge die Genfer

Kirche schützen.»35 Die gegenseitigen Beschimpfungen zwischen
Calvinisten und den Basler Humanisten steigerten sich und nahmen
wüste Formen an. Der Streitschriftenkrieg tobte weiter, muss aber in
unserem Zusammenhang nicht weiterverfolgt werden.36

Am Sonntag, 30. August 1556, traf ein besonderer Besucher in
Basel ein: Johannes Calvin. Er war auf der Durchreise nach Frankfurt.

Wen er ausser Bürgermeister Bernhard Meyer sonst noch traf,
ist unbekannt. Die Universität schenkte keinen Ehrenwein aus, sei

es wegen der grossen Hitze, sei es wegen des Sonntags. Vielleicht war
es Distanzierung. In der Woche zuvor am 25. oder 26. August war
der angesehene Bürger Johannes von Bruck im Spiesshof gestorben
und am Samstag auf dem Friedhof bei St. Leonhard ehrenvoll bestattet

worden. Am Montag reiste Calvin ab. Es war sein 15. und letzter

Besuch in Basel gewesen. In Strassburg schloss sich Hotman, seit
Herbst 1555 in Strassburg wohnhaft, der Reisegesellschaft an. Hotman

begleitete Calvin an das Kolloquium in Frankfurt über die

theologische Kontroverse Willensfreiheit contra Gnadenwahl.

34 Guggisberg, Castellio (wie Anm. 30), S. 134.

35 Calvini Opera (wie Anm. 28), Bd. 15, Nr. 2309, Sp. 803—804 (Hotman an Bullinger).
36 Vgl. Antonio Rotondö: Studi e ricerche di storia ereticale italiana del Cinquecento, Turin

1974, S. 273—391, bes. S. 284—286; Guggisberg, Castellio (wie Anm. 30), S. 151—171;

Plath, Basel und Calvin (wie Anm. 9), S. 221—251; zu Perna siehe Leandro Perini: La vita

e i tempi di Pietro Perna, Rom 2002.



142 Franz Egger

Wegen des verstorbenen Johannes von Bruck kam es 1558/59 zu
einem Skandal. Es kam heraus, dass der reiche Mann, der Schloss

Binningen und in Basel wertvolle Immobilien besessen hatte, in
Wahrheit der bekannte niederländische Täuferführer David Joris

gewesen war.37 Basel hatte sich jahrelang hinters Licht führen lassen.

Der Ruf Basels war beschädigt, die Blamage gross. Die konfessionellen

Hardliner sahen sich in ihrer Meinung bestätigt, dass Basel ein
übles Ketzernest sei. Der Rat versuchte, die aufgebrachten Gemüter
zu beruhigen, bestellte eine Sonderkommission, die ermittelte und
bestätigte, «dass seit Christi Geburt keine grössere und verdammtere
Ketzerei» an den Tag gekommen sei.38 Im Mai 1559 hielt der Rat
Gericht über den toten Erzketzer. Die Leiche wurde ausgegraben,
mit einem Bild von Joris und einer Holzkiste voller Bücher von ihm
vom Henker öffentlich vor dem Steinentor auf einem Scheiterhaufen

verbrannt. Die Verwandten — Joris hatte elf Kinder gehabt — und
die Dienerinnen und Diener mussten im Basler Münster vor Antis-
tes Sulzer der Lehre von Joris öffentlich abschwören. Auch Castel-
lio und Curione kamen in Verdacht, mit Joris Kontakt gehabt zu
haben. Schon 1558 hatte de Bèze aus Genf heftige Angriffe gegen
Castellio gerichtet, man möge diese Pest nicht länger an der Universität

dulden. Ungemach kam auch von anderer Seite: 1559 wurde in
Rom der päpstliche Index veröffentlicht. Am Schluss zählte eine Liste
namentlich 15 verdächtige Basler Drucker auf. Es drohten erhebliche

geschäftliche Einbussen.

Im Herbst 1558 kam Hotman aus Strasssburg kurz nach Basel,

um sich am 18. September durch Bonifatius Amerbach privatim
zum Dr. iur. promovieren zu lassen. Es war die erste juristische
Doktorpromotion seit der Wiedereröffnung der Universität nach der
Reformation vor fast 40 Jahren. Weil Strassburg noch keine Universität

besass, dozierte Hotman an der Lateinschule über die Institutionen.

Er begann sich wissenschaftlich zu betätigen. Sein Ruhm wuchs.

Er und der calvinistisch gesinnte Johannes Sturm, Humanist und
Schulreformer, wurden Freunde. Später verkrachten sich die beiden.

Hotman mischte sich in die grossen religionspolitischen
Auseinandersetzungen Frankreichs ein und verstrickte sich in den Kämpfen;
so nahm er an der Verschwörung von Amboise teil. Nach dem Frieden

von Orléans kehrte er mit Familie nach Frankreich zurück. Von

37 Vgl. Roland H. Bainton: David Joris, Wiedertäufer und Kämpfer für Toleranz im 16. Jahr¬

hundert, Leipzig 1937 (Archiv für Reformationsgeschichte, 6); Paul Burckhardt: David

Joris und seine Gemeinde in Basel, in: BZGA 48 (1949), S. 1—106.

38 Burckhardt, Joris (wie Anm. 37), S. 71.



François Hotman und Basel. Ein wiedelentdecktes Porträt Hotmans 143

1563 bis 1566 war er in Valence Professor der Jurisprudenz. 1566

folgte er einem Ruf Herzogin Margaretes von Savoyen, Tochter von
König Franz I., Gönnerin der Hugenotten, und nahm eine Professur

in Bourges an. Als die religiösen Kämpfe wieder aufflammten, flüchtete

Hotman nach Paris zu Kanzler Michel de L'Hôpital und wurde

Hofhistoriograf. Als wieder Ruhe einkehrte, ging er nach Bourges
zurück. Der zweite Religionskrieg zwang ihn erneut zur Flucht. Da
er kurz vor der Bartholomäusnacht an Verrat glaubte, versteckte er
sich auf dem Schloss eines Freundes. Seine Frau in Bourges wurde
schwer misshandelt, die Bibliothek geplündert. Das Mass war voll.
Hotman beschloss, Frankreich für immer zu verlassen. Wieder zog er
nach Genf. Von 1572 bis 1578 lebte er in der Rhonestadt und hielt
juristische Vorlesungen. In Genf schrieb er die Francogallia, wohl
seine wichtigste Schrift. Er wies nach, dass die oberste Staatsgewalt
in Frankreich nicht beim König, sondern bei den Generalständen

läge.39 Der König sei absetzbar. Damit reihte sich Hotman bei den

sogenannten Monarchomachen ein, die im 16. und 17. Jahrhundert
ähnliche Gedanken verbreiteten. Selbstverständlich führte die Schrift

zu heftigen publizistischen Fehden.

In Basel bemerkte man kaum, dass am 4. Dezember 1563 in
der Kathedrale von Trient das Konzil zu Ende gegangen war. Die
Jahre der katholischen Selbstbesinnung waren angebrochen. Wenige
Monate später, am 27. Mai 1564, verlor Genf mit dem Tod Calvins
seinen starken Mann. Im gleichen Jahr wurde der Vertrag von
Lausanne geschlossen: Bern musste die eroberten Gebiete am Südufer
des Genfersees an Savoyen abtreten; Genf wurde damit völlig von
der bernischen Waadt abgeschnitten. Savoyen spielte immer wieder
mit dem Gedanken der Rückeroberung Genfs. Die ständige Bedrohung

Genfs trieb Hotman erneut zur Flucht. Gerne hätte er sich
wieder in Strassburg niedergelassen, aber die Stadt war inzwischen
mehrheitlich lutheranisch geworden. So zog er 1578 mit Frau und
drei Töchtern nach Basel, wo es seit 1572 unter Pfarrer Matthieu
Virel eine kleine calvinistische Gemeinde gab.40 Sulzer organisierte
ein Bankett. Hotman wohnte am Münsterplatz in einem ehemaligen

Domherrenhaus, hielt täglich private Vorlesungen und war in

39 Hotman hatte erkannt, dass die französischen Könige nicht für die Reformation zu haben

waren. Er erhoffte sich Unterstützung von den Generalständen, deren Macht er juristisch
untermauerte. Schon Calvin hatte die Meinung vertreten, dass die kirchliche Erneuerung
Frankreichs von den Generalständen gestützt werden sollte. Zum Verhältnis zwischen Calvin

und Hotman besonders in juristischen und staatsrechtlichen Belangen siehe Kleyser,

Calvin und Franz Hotman (wie Anm. 27).
40 Vgl. Louis Junod: Histoire de l'église française à Bale, Lausanne 1868, S. 11.



144 Franz Egger

regem Briefkontakt mit der calvinistischen Welt.41 Eine Professur

erhielt er nicht.
Hotman wurde auch in Basel nicht glücklich. Er vermisste

Kirchenzucht und Sittenstrenge. Alles war zu lau. Das Benehmen des

alternden Antistes Sulzer war ihm zuwider. Er nannte Sulzer einen

«hinterlistigen Geist» und einen «verschlagenen Heuchler».42 Auch in
Basel mischte sich Hotman in lokale Auseinandersetzungen ein und
machte sich teilweise unbeliebt. Er publizierte unter einem
Pseudonym eine Schrift gegen die Konkordienformel, die er als ungültig

erklärte. Trotz alldem genoss er Ansehen und war bei Intellektuellen

ein anregender Gesprächspartner. Ende September 1580
besuchte Michel de Montaigne Basel. Am zweiten Abend assen Cha-
rels d'Estissac und Montaigne mit Felix Platter und François Hotman

zu Abend:

«Der Herr de Montaigne fand nach den widersprüchlichen Auskünften, die er

von den beiden über ihre Konfession erhielt, dass sie sich höchst uneins waren.
In diesem Land nennen sich die einen Protestanten Zwinglianer, die andern
Calvinisten und die dritten nach Martin Luther Martinisten. Der Herr de

Montaigne vermutete daher, dass viele von ihnen im Herzen noch den römischen

Glauben hegten.»43

Hotman und Montaigne verstanden sich offenbar sofort gut. Einige
Wochen später schrieb Montaigne kurz vor dem Ubertritt nach
Italien aus Bozen an Hotman in Basel, der Besuch in Deutschland habe

ihm derart gefallen, dass er es mit grossem Bedauern verlasse, obwohl
doch Italien das Ziel seiner Reise sei.44

Wenn die Universität prominente Gäste empfing, Ehrenwein
ausschenkte oder ein Bankett ausrichten liess, war Hotman oft dabei,
besonders wenn Franzosen oder französisch sprechende Gäste

empfangen und bewirtet wurden.45 Ende 1575 veranstalteten Stadt und
Universität einen Empfang im Rathaus. Hotman war unter den
Gästen. Seine Anwesenheit ist bemerkenswert, weil er 1575 nicht in

41 Vgl. RudolfThommen: Geschichte der Universität Basel 1532—1632, Basel 1889, S. 180—

181.

42 Zitiert nach Abendschein (wie Anm. 13), S. 458.

43 Vgl. Michel de Montaigne: Tagebuch der Reise nach Italien über die Schweiz und

Deutschland von 1580 bis 1581, hrsg. von Hans Stilett, Frankfurt a.M. 2002, S. 39.
44 Ebd., S. 101.

45 Daraufhat erstmals Guggisberg nach der Auswertung der Rechnungsbücher des Rektorats

hingewiesen, vgl. Hans RudolfGuggisberg: Das reformierte Basel als geistiger Brennpunkt
Europas im 16. Jahrhundert, in: Hans Rudolf Guggisberg/Peter Rotach (Hgg.): Ecclesia

semper reformanda. Vorträge zum Basler Reformationsjubiläum 1529-1979, Basel 1980,
S. 50-75, hier S. 68-69.



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 145

Basel, sondern in Genf wohnte. Hotman hielt sich aus unbekanntem

Grund in Basel auf. Nach 1578, als er sich mit Frau und Kindern

in Basel niedergelassen hatte, findet man seinen Namen ziemlich

regelmässig bei Empfängen zu Ehren fremder Gäste; dann sass

er zusammen mit Nikolaus Stupanus (1542—1621), Ulrich Koch
oder Theodor Zwinger, alles Personen, die er kritisierte und schwerlich

besonders gut mochte. Auch in anderer Hinsicht erstaunt
Hotmans Verhalten. Wie viele seiner Zeitgenossen begeisterte er sich für
Alchemie. 1576 liess er unter dem Pseudonym «Thomas Arfoncini»
in einer Sammlung eine Verteidigung der Alchemie drucken. Sie kam

ausgerechnet bei Pietro Perna, dem Drucker von Castellio, Niccolö
Machiavelli und Paracelsus heraus.46 Auch die ursprüngliche
Herkunft seines Geschlechts aus Schlesien beschäftigte ihn.47

Das Drama mit Stupanus48

Kaum in Basel niedergelassen, vernahm Hotman in Anwesenheit

von Prorektor Christian Wurstisen ein sonderbares Gespräch. Nikolaus

Stupanus, Professsor der Medizin, evangelischer Bündner aus

Pontresina, gewesener Dekan und Rektor der Universität, sagte
freimütig, dass er nicht sicher sei, dass die katholische Messe eine

Gotteslästerung sei, überhaupt interessiere er, Stupanus, sich nicht für
solche Sachen. Für die Ohren des überzeugten Calvin-Anhängers,
der seines Glaubens wegen verfolgt wurde, waren solche Äusserungen

unerträglich. Für alle Reformatoren war die Messe Idolatrie, ihre

Abschaffung ein Kernanliegen. Für Calvin und seine Anhänger war
überhaupt alles Katholische Teufelswerk. Hotman war entsetzt und
eilte zu Simon Sulzer, Basilius Amerbach und Theodor Zwinger, aber

keiner reagierte. Sein Hass gegen Stupanus steigerte sich. Da bot sich

1580 dem streitlustigen Hotman unvermutet Gelegenheit zur Rache

an seinem Widersacher.
Pietro Perna, einer der bedeutendsten Drucker der zweiten Hälfte

des 16. Jahrhunderts in Basel, italienischer Glaubensflüchtling, wichtiger

Vermittler italienischen Geistes nach Nordeuropa und seit 1557
Basler Bürger, wollte Machiavellis Schrift II Principe in zweiter Auf-

46 Gilly, Erfahrung und Spekulation (wie Anm. 20), S. 73 (Anm. 34).

47 Vgl. Mona Garloff: Verwandtschaft, Konfession und Gelehrsamkeit im 16. Jahrhundert.
Die Beziehungen der französischen Familie Hotman nach Schlesien, in: Joachim Bahlcke/

Irene Dingel (Hgg.): Die Reformierten in Schlesien. Vom 16. Jahrhundert bis zur Altpreußischen

Union von 1817, Göttingen 2016 (Veröffentlichungen des Instituts für europäische

Geschichte Mainz, 106) S. 31-32.
48 Vgl. Werner Kaegi: Machiavelli in Basel, in: BZGA 39 (1940), S. 5—51.



146 Franz Egger

läge in lateinischer Übersetzung herausgeben und beauftragte Stupa-

nus, der gute Italienischkenntnisse besass, mit der Revision des Textes

und der Abfassung einer Vorrede. Stupanus erlaubte sich Unerhörtes.
In der Vorrede widmete er das Werk dem jungen, in Basel unbeliebten

BischofJakob Christof Blarer von Wartensee, der von der Stadt
alte vorreformatorische Rechte zurückforderte. Stupanus scheute
sich nicht, den Bischof als verehrungswürdigen und allergnädigsten
Herrn anzureden und sogar die gegenreformatorische Tätigkeit des

Bischofs im Birs- und Laufental, die Rekatholisierung, als segensreiche

Verbreitung und Stärkung des Gottesdienstes zu rühmen. All das

schrieb Stupanus, weil er ein Gnadengeschenk erhoffte.
Perna erkannte den Zündstoff und befahl Änderungen, aber

Stupanus weigerte sich. Perna begann zu drucken. Als Stupanus
schliesslich doch einlenkte und einige Textstellen abänderte, druckte
Perna eine zweite, zensurierte Fassung, jammerte aber wegen der
verschwendeten Arbeitszeit und der verursachten Materialkosten. Da
mischte sich Hotman ein, intrigierte und steigerte die Angelegenheit
zu einem Glaubensstreit, weil der Principe von Machiavelli in
seinen Augen ein teuflisches Lehrbuch des monarchischen Absolutismus

war. Hotman schickte ein Exemplar der unzensurierten Fassung

an Rudolf Gwalter, Antistes in Zürich, Schwiegersohn Zwingiis und
Nachfolger Bullingers. Er berichtete nach Zürich, man habe den Text

zwar geändert, aber das Buch werde trotzdem in der ursprünglichen
Fassung in katholischen Gebieten verkauft. Gwalter schickte das

Vorwort nach Basel und informierte sofort die Genfer. Die Bombe war
geplatzt. In einem zweiten Brief an Gwalter empörte sich Hotman
nicht nur wegen des Vorworts allein, sondern auch wegen des Inhalts

von Machiavellis Werk. Er schimpfte darüber, dass man in Basel so

gotteslästerliche Bücher drucken dürfe. Damit war er der Basler
Zensurbehörde in den Rücken gefallen. Am 4. Januar 1581 konnte Hotman

nach Zürich melden, Stupanus sei als Professor von der Universität

suspendiert und öffentlich getadelt worden.
Als Hotman zu ahnen begann, dass man in Basel ihn als

Intriganten vermutete, plagten ihn Gewissensbisse. Inzwischen hatte man
Perna gezwungen, die ganze Vorrede zu streichen. Er verfasste nun
selbst ein Vorwort und druckte eine dritte Fassung. Perna stellte an

Stupanus Schadenersatzforderungen. Als sich die beiden im
Kollegiengebäude der Universität begegneten, verprügelte der erzürnte
Stupanus, der schon mit seiner körperlichen Fülle eine Wucht war,
den geschädigten Pietro Perna. Im folgenden Jahr starb Perna am
16. August 1582, wohl an der Pest. Stupanus wurde 1583 wieder in
sein Amt eingesetzt. Inzwischen hatte ein schwerer Schicksalsschlag



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans

Hotman auch persönlich getroffen. Als im Sommer 1582 in Basel

die Pest ausgebrochen war, hatte er seine Frau mit den Töchtern in
das vermeintlich sichere württembergische Montbéliard (Mömpel-
gart) geschickt, wo die Gattin im Februar 1583 der Seuche erlag.49

Hotman vereinsamte, auch wenn er regen Kontakt mit Johann Jakob
Grynaeus pflegte.50 1584 ging er nach Genf zurück, aber das alte

Genf fand er nicht mehr vor. Die Verwicklungen mit Savoyen, der

Kriegslärm in Frankreich, Pest und Teuerung waren Belastungen.
Alle Hoffnungen auf einen Lehrstuhl in Strassburg, Frankfurt oder

Marburg zerschlugen sich; überall waren Lutheraner an der Macht.
Auch in Basel kündigten sich Änderungen an. 1575 war kein

Wendejahr, aber es fanden zwei Ereignisse statt, die in den Folgejahren

zur Abkehr von Sulzers Mittelweg und Basel zur Vollendung der

Konfessionalisierung führten. Johann Jakob Grynaeus wurde Professor

für Theologie, und im nahen Pruntrut wählte das Domkapitel
am 22. Juni den jungen Jakob Christoph Blarer von Wartensee zum
Bischof. Grynaeus wurde 1586 Sulzers Nachfolger als Basler Antistes.
Er schaffte alle Neuerungen seines Vorgängers ab, verfolgte einen
klaren Kurs und verlangte Zucht und Ordnung. Die Basler Kirche
näherte er wieder der reformierten Kirche der Eidgenossen an und
führte sie in die Orthodoxie.51 Im Jahre 1590 setzte er ein unmiss-
verständliches Zeichen seines Kurses: Er gab die Basler Konfession von
1534 neu heraus und vollzog damit endgültig den Bruch mit dem
Luthertum. Sein Schwiegersohn, Amandus Polanus von Polansdorf
(1561—1610), war ihm eine wichtige Stütze. Polanus wurde «der

eigentliche Mitarbeiter von Grynaeus in der Leitung der Basler Kirche,

zumal in ihrer Rückführung in das reformierte Wesen und ihrer
Durchdringung mit dem Geist einer stark calvinistisch geprägten
Orthodoxie».52 Noch zwölf Jahre nach Sulzers Tod konnte Polanus

49 Auch in Basel forderte die Pest von 1582/83 mit etwa 1200 Toten viele Opfer.
50 «Saepe D. Grynaeus et ego de tuis rebus mentionem facimus» (Briefvom 26. Mai 1579 an

Gwalter); «Unicum hie fere habere Grynaeum, qui res Ecclesiae curet, hoc est qui conetur
Evangelium et Christi regnum propagare» (Briefvom 12. Juli 1580 an Gwalter): Francisci

et Joannis Hotomanorum epistolae (wie Anm. 2), Nr. LXXXI, S. 110—111, bzw. Nr. XC,
S. 125-126.

51 Vgl. Amy Nelson Burnett: Basel, Beza, and the Development of Calvinist Orthodoxy in
the Swiss Confederation, in: Calvin und Calvinismus 84 (2011), S. 67-84.

52 Zitiert nach Kaspar von Greyerz: Basels kirchliche und konfessionelle Beziehungen zum
Oberrhein im späten 16. und frühen 17. Jahrhundert, in: Martin Bircher et al. (Hgg.):
Schweizerisch-deutsche Beziehungen im konfessionellen Zeitalter. Beiträge zur
Kulturgeschichte 1580—1650, Wiesbaden 1984 (Wolfenbütteler Arbeiten zur Barockforschung,
12), S. 227-252 (Zitat von Ernst Staehelin S. 231).



148 Franz Egger

1597 klagen, dass «einige Ratsherren und Kirchendiener von dem
Sumerischen Giftstoff noch nicht ganz frei seien».53

Auch der neue Bischof in Pruntrut war auf dem Weg der Kon-
fessionalisierung, auch er wollte das konfessionelle Profil schärfen
und eine konfessionelle Vereinheitlichung der Untertanen durchsetzen.

Bischof Blarer duldete nicht, dass Basel über das Burgrecht mit
fünf Gemeinden im Birseck und Laufental über Rechte im Bistum
verfügte. Umgekehrt liess Basel nicht zu, dass der Bischof Ansprüche

auf die Amter Liestal, Waldenburg und Homburg, die vom
Bistum an Basel verpfändet waren, erhob. Beide Staaten kämpften für
das gleiche, moderne Prinzip, nämlich für die Durchsetzung einer
einheitlichen Gewalt im sich bildenden Territorialstaat. Aber die
beiden Staaten hatten unterschiedliche Konfessionen. Der Schiedsspruch

von Baden 1585 schuf für beide Teile ldare juristische
Verhältnisse. Basel musste die Burgrechte mit den Gemeinden im Birseck

und Laufental auflösen. Der Bischof musste die Ansprüche auf
die drei Basler Amter aufgeben, allerdings wurde er dafür finanziell

gut entschädigt. Bischof Blarer rekatholisierte sofort die aus dem Basler

Burgrecht entlassenen Gemeinden.54 Selbstverständlich empörte
man sich in Basel. Hotman nannte die Handlungen des Bischofs
«machinationes» und «insidiae».55

Der zeitlebens unruhige Hotman flüchtete Ende September 1589
nochmals nach Basel. Die politische Lage in Genfwar sehr gefährlich
geworden. Hotman hatte kein Geld mehr. Es wurde Hotmans letzte
Reise. Weil ihm die Universität Basel kein gutes Angebot machte,
lehnte er eine Professur ab, hielt aber wieder private Vorlesungen.
Am 12. Februar 1590, es war ein Dienstag, erlöste der Tod den
Rastlosen. Am 13- Februar fand im Basler Münster unter der Leitung
von Johann Jakob Grynaeus die Abdankung statt. Hotman habe um
Jesus Christus willen «fast sein ganzes Leben ausserhalb seines Vat-
terlandes mit wolgetroster Gedult» verbracht.56 Die genaue Ortlich-
keit von Hotmans Grab im Kreuzgang des Münsters ist unbekannt.
Das Grab wurde schon im 17. Jahrhundert an eine andere Person

53 Ebd.

54 Ausführlich über die Auseinandersetzungen vgl. Hans Berner: «die gute correspondenz».
Die Politik der Stadt Basel gegenüber dem Fürstbistum Basel in den Jahren 1525-1585,
Basel/Frankfurt a.M. 1989 (Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, 105), bes. S. 153—

185-

55 Brief vom 22. Dez. 1581 an Gwalter: Francisci et Joannis Hotomanorum epistolae (wie

Anm. 2), Nr. CVI, S. 148 f.

56 UB Basel, KiAr X 1, Nr. 9 (die frühen Leichenpredigten sind noch ohne Lebenslauf)-



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 149

abgetreten. Die Grabplatte wurde erneut verwendet und ging später
verloren.,7 Erhalten hat sich das Epitaph im Kreuzgang beim Basler

Münster, in der Halle zwischen den beiden Kreuzgängen, an der
östlichen Seite der zum Münstersaal hinaufführenden Treppe. Das

Epitaph trug ein Porträt, das im Laufe der Jahrhunderte verblich.58
Samuel Grynaeus verfasste die lateinische Inschrift.59 Die erste Zeile

beginnt mit einem Bekenntnis zum Glauben an die Trinität — nicht
erstaunlich, wenn man bedenkt, wie intensiv die Zeitgenossen über
die Dreieinigkeit stritten, wie sehr Calvin die Trinität verteidigte.
So wird gleich am Anfang Hotmans Rechtgläubigkeit bekräftigt.
Die Inschrift betont die vornehme Herkunft Hotmans, rühmt ihn
als Meister des Rechts und als berühmten Schriftsteller auf dem
Gebiet des römischen Zivilrechts. Die Lehrtätigkeit an den Universitäten

von Valence und Bourges sowie Hotmans Gesandtentätigkeit

werden herausgestrichen. Die Bemerkung, dass Hotman seine

Heimat wegen des Bürgerkrieges verlassen habe, trifft den wahren
Sachverhalt nur teilweise. Hotman hatte Frankreich als Anhänger
Calvins verlassen müssen. Genf und Calvin werden mit keinem Wort
erwähnt.

Nach Hotmans Ableben nahm Basilius Amerbach das Inventar

auf: einige Habseligkeiten, zwei Kisten Bücher und viele
Geldschulden. Hotman hatte noch zu Lebzeiten die Herausgabe gesammelter

Schriften veranlasst. Die Ausgabe erschien 1599 bei Jacques
Lect in Genf. Die Briefe wurden 1700 in Amsterdam publiziert.60
Hotmans jüngerer Sohn Daniel (f 1634) war 1587 zum Entsetzen
des Vaters zum Katholizismus konvertiert. Er wurde Abbé in Reims,
dann Priester des Oratoriums. François Hotman enterbte ihn.61

Daniel hatte den Eltern auch sonst Sorgen bereitet. Nachdem er sich

57 Vgl. Rudolf Riggenbach: Das Grabmal des Franciscus Hocmannus im Münsterkreuz¬

gang, in: Jahresberichte der Basler Denkmalpflege 1950-1953, Basel 1955, S. 12-17, hier
S. 16-17.

58 Beschreibung des Epitaphs von Anne Nagel in: Hans-Rudolf Meier/Dorothea Schwinn

Schürmann et ah: Das Basler Münster, Bern 2019 (Die Kunstdenkmäler des Kantons

Basel-Stadt, 10), S. 4l3f. (mit Abb. 531 f.).

59 Vgl. Johannes Tonjola: Basilea sepulta retecta continuata, Basel 1661, S. 40; zur deutschen

Übersetzung siehe Andreas Pronay: Die lateinischen Grabinschriften in den Kreuzgängen
des Basler Münsters, Basel 2016, S. 342f.

60 Vgl. Francisci et Johannis Hotomanorum patris ac filii clarorum virorum ad eos epistolae,
Amsterdam 1700.

61 Vgl. Robert Descimon: La réconciliation des Hotman protestants et catholiques (des

années 1580 aux années 1630), in: Thierry Wanegffelen (Hg.): De Michel de L'Hospital
à l'édit de Nantes. Politique et religion face aux Eglises, Clermont-Ferrand 2002, S. 529—

562.



150 Franz Egger

im August 1578 an der Universität Basel hatte immatrikulieren
lassen, lag er ein Jahr später wegen Ungehorsams gegen die Eltern im
Karzer. Der ältere Sohn Jean (1552-1636) war Jurist; er kam 1592
kurz nach Basel, um das Erbe des Vaters zu regeln, und immatrikulierte

sich im November 1592 an der Universität.

Die Porträts

Hotman soll es zeitlebens abgelehnt haben, sich porträtieren zu
lassen; seine Werke würden seine Person am besten wiedergeben.62
1940 versuchte Jacques Pannier, die Porträts Hotmans zusammenzutragen.63

Drei Bildnisse waren ihm bekannt: der Kupferstich B

mit Hotman auf dem Totenbett, das Bildnis in der Alten Aula des

Museums und das Bildnis auf dem Epitaph. Inzwischen ist die Liste
auf sieben Porträts angewachsen: zwei Totenbildnisse, das Porträt
auf dem Epitaph, ein Holzschnitt, das Porträt in der Alten Aula,
das Bildnis im Kunstmuseum Basel sowie schliesslich das wiederentdeckte

Porträt im Historischen Museum Basel, das hier erstmals der
Öffentlichkeit vorgestellt wird. Die Werke sind von sehr unterschiedlicher

künstlerischer Qualität.

1. Hotman aufdem Sterbebett: Kupferstich A

Nur wenige Jahre nach Hotmans Tod erschienen in Frankfurt, dem

grossen Zentrum des Buchhandels und der Verlage, gleich zwei
Porträtstiche mit Hotman auf dem Sterbebett. Sie sind sich bis auf
wenige Einzelheiten gleich. Wir kennen die Schöpfer beider Werke,
können aber nicht mit Sicherheit sagen, wer wen kopierte.
Wahrscheinlich stand Kupferstich A (Abb. 1) zeitlich am Anfang, ist er
doch signiert und der brillantere. Der Künstler wählte die Form eines

Brustbildes. Der Kopf des toten Hotman ist nach rechts geneigt und
ruht auf einem grossen Polsterkissen. Das Leintuch ist auf Hotmans
Brust zu einem breiten Streifen umgeschlagen. Arme und Hände
sind nicht sichtbar. Der hagere Tote hat den Mund leicht geöffnet.

Die Augen sind eingefallen und geschlossen. Hotman hatte
eine schmale, gebogene Nase und ein spitzes Kinn. Er war bis auf
wenige Haare über den Ohren kahlköpfig und trug einen Schnurr-

62 Ehinger (wie Anm. 26), S. 59 (aber ohne Belege).

63 Vgl. Jacques Pannier: Hotman en Suisse (1547—1590), in: Zwingliana 7 (1940), S. 137—

172.



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 151

und Spitzbart. Auffallend, aber zeittypisch, ist der bis zu Kinn und
Nacken hochgezogene gewellte Kragen. Der in edler Haltung
Dargestellte ist gerade verblichen. Der Tote wirkt nicht entspannt und
gelöst. Man hat den Eindruck, dass Hotman nach grossen Schmerzen

und verbittert starb.

Ein hochovaler Rahmen trägt in Grossbuchstaben die lateinische

Inschrift: «EFFIGIES FRANC. HOTMANNIIVRISC. BASI-
LEAE ANIMAM EXSP1RANTIS ANNO AETAT. LXV. CHRISTI
1590. Iodoc[us] Wingh fig[uravit]. Crispfijn] d[e] Passe fec[it].» Zu
Deutsch: <Bildnis des Rechtsgelehrten Franciscus Hotman, der im
Jahre Christi 1590 im Alter von 65 Jahren in Basel verstarb. Jodocus

Wingh zeichnete, Crispijn de Passe stach [das Bildnis].) Der Hintergrund

ist mit einem Linienmuster versehen. Das Licht fällt von oben
links ein. Es ist das einzige Bildnis Hotmans, das signiert ist. Der
Kupferstich ist sehr selten; im Rijksprentenkabinet in Amsterdam ist
ein Exemplar vorhanden.

Jodok oder Joos van Winghe, der Zeichner, wurde 1542/44 in
Brüssel geboren. Nach einem Italienaufenthalt wurde van Winghe
Hofmaler des niederländischen Gouverneurs in Brüssel. Aus religiösen

Gründen zog er 1584 oder 1585 nach Frankfurt, wurde 1588
Frankfurter Bürger und verstarb 1603 dort. Es sind nur wenige
Gemälde und Zeichnungen von ihm erhalten.

Crispijn van der Passe, der Stecher, wurde 1564 in der kleinen
niederländischen Ortschaft Arnemuiden in der Provinz Zeeland

geboren. Das Fischerdorf wurde 1573 von spanischen Truppen
zerstört. Um den Wiederaufbau zu fördern, verlieh Wilhelm von Ora-
nien dem Ort das Stadtrecht. Das Dorf wurde allmählich calvi-
nistisch. Die Familie zog nach Antwerpen. Van der Passe trat der

Antwerpener Lukasgilde bei. Er wurde der Stammvater einer Familie

von Kupferstechern und Verlegern und fertigte viele Drucke nach

eigenen Zeichnungen, aber auch nach Vorlagen anderer Künstler
an und verlegte zahlreiche Werke gleich selbst. Von ihm sind fast

600 Porträtstiche bekannt.64 Van der Passe war Mennonit, lebte
zeitweise in Aachen, etwa 20 Jahre in Köln, dann viele Jahre bis zum
Tode 1637 in Utrecht.

64 Vgl. Daniel Franken: L'Oeuvre gravé de van de Passe, Amsterdam/Paris 1881, S. 114

(Kupferstich mit Hotman).



152 Franz Egger

Abbildung 1

François Hotman auf dem Sterbebett, Kupferstich 17,8 x 13,6 cm, nach 1590
(Amsterdam, Rijksprentenkabinet, RP-P-1909-1105).

2. Hotman aufdem Sterbebett: Kupferstich B

Im Jahre 1597 gab Theodor de Bry der Altere in Frankfurt eine

Viten-Sammlung berühmter Männer vorwiegend des Humanismus

heraus. Jedem Lebenslauf war ein Kupferstich mit dem Porträt

der entsprechenden Person vorangestellt. Vielleicht hatte de Bry
sich durch das prachtvolle, vierbändige Porträtwerk (Bildnisse mit
Lebensläufen) von Pietro Perna mit Holzschnitten von Tobias Stirn-



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 153

Abbildung 2

François Hotman auf dem Sterbebett, Kupferstich 14 x 10 cm, in: Icônes virorum
illustrium, Teil 3, Frankfurt a.M., Erben von Theodor de Bry, 1598, S. 140
(Universitätsbibliothek Basel, BH X 21).

mer nach den Porträts der berühmten Bildnisgalerie Paolo Giovios
am Comersee anregen lassen. Pernas Werk war zwischen 1575 und
1578 in Basel erschienen.65

65 Vgl. Tobias Stimmer 1539—1584. Katalog zur Ausstellung Kunstmuseum Basel 23.9.—

9.12.1984, Basel 1984, S. 223-225.



154 Franz Egger

Wie das Titelblatt bei de Bry festhält, sind die Viten von dem aus

Besançon stammenden Jean-Jacques Boissard verfasst. Auch im
Vorwort erwähnt de Bry nochmals Boissard als Verfasser und fugt bei,
Boissard habe auch die Zeichnungen geliefert. Er, de Bry, habe die
Bilder in Kupfer gestochen. Die Namenliste der Viten-Sammlung
erweckt sofort den Eindruck der Zufälligkeit. Es fehlen so wichtige
Personen wie Ulrich Hutten, Willibald Pirckheimer, Sebastian Münster

und vor allem die Reihe der Reformatoren. Wahrscheinlich hatte
de Bry weitere Viten-Sammlungen geplant, starb aber überraschend

1598. Noch im Todesjahr erschien eine zweite Viten-Sammlung mit
etwa 50 Biografien. Obwohl das Titelblatt Theodor de Bry als

Kupferstecher und Herausgeber nannte, stammte diese zweite Serie
wahrscheinlich von seinen Söhnen Theodor de Bry dem Jüngeren und
Israel de Bry. Eine dritte Serie erschien ebenfalls noch 1598, wobei
das Titelblatt die beiden Söhne nun als Kupferstecher und Herausgeber

auswies. Sie umfasste etwa die Viten von Martin Luther,
Joachim Vadian, Niccolo Machiavelli und eben François Hotman. 1599

folgte der vierte und letzte Teil mit den Biografien von Conrad Ges-

ner, Ulrich Zwingli, Johannes Oekolampad oder Johannes Oporin.
Das vierteilige Werk der Icônes Virorum Illustrium umfasst somit

etwa 200 Biografien und Porträts.66 Die künstlerische Qualität der

Kupferstiche ist unterschiedlich, wohl eine Folge qualitativ
unterschiedlicher Bildvorlagen, aber auch unterschiedlich begabter
Stecher. Die Söhne übertrafen den Vater deutlich und bewiesen im
Beizug des Stechers Robert Boissard, eines Verwandten des Viten-
Schreibers Jean-Jacques Boissard, eine glückliche Hand.67

Der Kupferstich in der Viten-Sammlung de Brys zeigt den
gleichen toten Hotman wie der Kupferstich A, aber seitenverkehrt
(Abb. 2). Der Verstorbene hat den Kopf nach links gewendet. Das

Licht fällt von oben rechts ein. Nicht identisch sind die Inschrift im
hochovalen Rahmen und die Gestaltung der Zwickel. Völlig neu ist
die Rollwerkkartusche mit dem lateinischen Distichon. Die Inschrift
auf dem Rahmen lautet: «FRANCISCUS HOTTOMANNUS Jure-
con[sultus] et Historicus obijt Basiliae A[nn]o 1590 aetat[is] 73.» Die
Altersangabe 73 ist falsch. Hotman starb im 66. Lebensjahr. In den

vier Zwickeln liegen Blumenarabesken. Über den unteren Bildrand
zieht sich ein Rollwerk mit einer Schrifttafel hin; das Distichon lau-

66 Vgl. Theodor de Bry: Icônes virorum illustrium, 4 Teile, Frankfurt a.M. 1597—1599 (Por¬

trät und Biografie Hotmans im 3. Teil, S. 140-144).
67 Zur Künstlerfrage vgl. Johann Baptist Janku: Die Porträtstiche des Robert Boissard, der

beiden J. Theodor de Bry, in: Repertorium ftir Kunstwissenschaft 7 (1984), S. 416-428.



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 155

tet: «Rectius ut Juris nodos evolvere posses/Te magis Historie nemo
peritus erat.» Auf Deutsch: <Du konntest die Knoten des Rechts
besser lösen, niemand war in Geschichte erfahrener als du.> Eine
Künstler- oder Stechersignatur fehlt. Der Stecher hat wohl einfach

Kupferstich A kopiert und ausgeschmückt.68 Wer auch immer der

erste Stecher war, ein unbekannter Künstler muss Hotman auf dem
Totenbett in Basel gezeichnet haben. Diese Zeichnung wird durch
einen Basler Kaufmann oder Buchdrucker, vielleicht anlässlich eines

Messebesuchs, nach Frankfurt gelangt sein. Denkbar ist auch, dass

eine Totenmaske angefertigt worden war.
Der Wert der Icônes liegt nicht in den Viten, diese erschöpfen sich

meistens im Aufzählen bereits bekannter Fakten, sondern im
kulturhistorischen Bereich. Die Icônes illustrieren das Bemühen, die

Erinnerung an berühmte Gelehrte wachzuhalten. Dem zeitgenössischen
Gesellschaftsmodell entsprechend waren die Geehrten nur Männer.
Die Icônes spiegeln in ihrer Auswahl die Vorliebe für das 16.
Jahrhundert und geografisch gesehen für den süddeutschen-schweizeri-
schen Raum. Sie sind ein Zeugnis des nordeuropäischen Späthumanismus,

dem auch François Hotman angehörte. Der Verlag de Bry
gab viele Porträtstiche auch als Einzelblätter heraus, so auch das Blatt
mit dem toten Hotman.

3. Das Porträt aufdem Epitaph

Hotman war mittellos gestorben. Die kirchlichen Behörden
übernahmen die Grabkosten. Antistes Johann Jakob Grynaeus, Samuel

Grynaeus (1539—1599), Caspar Bauhin (1560—1624) und Hotmans
Sohn Jean kamen für Grabplatte und Epitaph auf. Die genaue Grabstelle

ist unbekannt. Die Grabplatte hat sich nicht erhalten,

hingegen erinnert das Epitaph bis heute an den prominenten
französischen Glaubensflüchtling.69 Die Schrifttafel mit der lateinischen
Inschrift ist aus hellgrauem Muschelkalk und hebt sich vom
dunkelrot gefassten Buntsandstein ab.70 Zwischen den Konsolen liegt
das Wappen Hotmans. Uber einem Kranzgesims erscheint zwischen

gesprengten Giebelteilen ein Gehäuse mit einem Renaissance-Bogen
aus Rustika-Quadern und kannelierten Pilastern. Es ist der Rahmen
für das Bildnis von Hotman. Ein Porträt auf einem Epitaph des spä-

68 Dass man im Hause de Brys ohne Hemmungen kopierte, ist offensichtlich; der Kupferstich

mit dem Porträt Simon Sulzers, bei de Bry 1599 erschienen, ist eine seitenverkehrte Kopie
nach Nikolaus Reusner: Icônes sive imagines virorum literis illustrium, Strassburg 1587.

69 Das Epitaph ist beschrieben bei Nagel (wie Anm. 58), S. 413—414 und Abb. 531/532.
70 Lateinische Inschrift und deutsche Übersetzung bei Pronay (wie Anm. 59), S. 341-344.



156 Franz Egger

KHoTOMAN.I.C.AN.aiT. (73.

TRINTOO S.

Fkanciscvs Hotmannvs
EX All". ET NOB.

OTMANÔR. FAMIL.APVD SILKS
GERMAN. POP.

LVTETI/Y. lARA'ATVS
PIVB INTEGERQ. IVRIS IVSTITIA.Q.

ANTISTES
IVS C. ROM. SCRIP TLLVST.R.

VALEN' CAVAR. KTAVARKT BITVR.
ANN. MVLT.D.OCVIT

DE SVM. REPVECONSVLTVS
SAP RESPON.

LEGATION, GERMAN.
SVß KAR. IX FRANC. REG.

PROSPERE. GESS.

PATRIAE! OB COTL-BELL.
SPOffUNQV

IN CERM.CKVPATR.ALT.
CONCESS.

PRINCIPIB. OB SCIBSEAC PROB.

ACCEPTISS.
Hasiulv.Kavracokvm

PVB. DAMNO LVCTVQ.
PI.AC. EATO FVNCT

B.A.LXV M.V U XX.
0.A.CID IDXC. E EID. FEB.

IO. E AM1C1Q. BASICE.

Abbildung 3

François Hotman, Bildnis auf dem Epitaph im Münsterkreuzgang, Zeichnung und
Abschrift von Emanuel Büchel, 1775, Feder in Schwarz, aquarelliert, 42,9 x 27,8 cm
(Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett, Inv. 1886.8.2.48).



François Hotmail und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 157

ten 16. Jahrhunderts ist in Basel ungewöhnlich. Es verblich im Laufe
der Jahrhunderte. Emanuel Büchel (1705—1775) zeichnete 1775 das

Gehäuse mit dem Bildnis und der Schrifttafel ab und überliefert so
den Zustand des späten 18. Jahrhunderts (Abb. 3).71 Der Dargestellte
erscheint in schwarzer Kleidung mit weisser Halskrause. Er blickt
leicht nach links, ist kahlköpfig und hat den unverkennbar schmalen

Nasenrücken, die Bogennase und das spitze Kinn Hotmans.

4. Der Holzschnitt mit dem Porträt Hotmans

Um 1600 erschien auf einem Bogen mit 144 Porträts berühmter
Franzosen des 16. Jahrhunderts auch ein Bildnis Hotmans.72 Der
kleine Holzschnitt zeigt Hotman als Brustbild (Abb. 4). Trotz des

kleinen Formats erkennt man Hotman mit seinen charakteristischen

Gesichtszügen gut. Er wendet sich nach rechts und erscheint mit der
bekannten Vollglatze, dem spitzen Kinn, mit Schnurr- und Kinnbart.

Schöpfer der Porträtserie mit den illustren Personen Frankreichs

war Léonard Gaultier (t 1641). Nach welcher Vorlage Gaultier arbeitete,

ist unbekannt.

5. Das Porträt in der Alten Aula des Museums

Der Grundstein für die Professorengalerie in der Alten Aula wurde

um 1687 gelegt.73 Ungefähr aus der gleichen Zeit wird das Porträt

von Hotman stammen. Auch ein Jahrhundert nach Hotmans Tod
zählte man den prominenten Rechtsgelehrten zu den Säulen der

Universität, obwohl er dem offiziellen Lehrkörper nie angehört hatte.
Das Porträt zeigt den Gelehrten in Halbfigur, nach links gewendet
(Abb. 5). Paul Ganz vermutet, dass das schwache Porträt eine Kopie
nach einem Porträt von Hans Bock aus Hotmans Todesjahr 1590 ist.

Das Bild ist oben beschriftet: «FRANC. HOTMANNVS. EC. 7ET.

LXIII. A°. MDXC.» Auch das Aula-Bild gibt das Lebensalter von
Hotman falsch an. Im Jahre 1590 war Hotman nicht 63, sondern
fast 66 Jahre alt. Nach Paul Ganz gehen Aula-Bild und das Bildnis

71 Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett, Inventarnummer 1886.8.2.48; eine Kopie auf
zwei Blättern ebenfalls von Emanuel Büchel im Historischen Museum Basel (Inv. 1999.79

und 1999.80).

72 Vgl. Pierre de l'Estoile: Les Belles Figures et Drolleries de la Ligue, édition critique avec

introduction et notes préparées par Gilbert Schrenck, Genf2016, fol. 42r (Hotman in der

5. Reihe von oben, 3. Person von rechts).

73 Vgl. Paul Leonhard Ganz: Die Basler Professorengalerie in der Aula des Museums an der

Augustinergasse, in: BZGA78 (1978), S. 124f. (Abb. 12).



158 Franz Egger

SkmcttoSM«

MMÀMMÊê

wÊn WoT
V t**

yjuicr. ûil-v duFmr.
S^dc Py2>ra.c,

lean

Conti, Francois Hottoman. Hi£

Jlk £
Abbildung 4

François Hotman, Holzschnitt um 1600 (5. Reihe von oben, 3. Bild von rechts), in:
Pierre de L'Estoile: Les belles Figures et Drolleries de la Ligue, 1580-1606 (Bibliothèque

nationale de France, Rés La 25-6, fol. 42r).



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 159

Abbildung 5

François Hotman, Gemälde, unbekannter Maler des späten 17. Jahrhunderts, Original

in der Aula des Naturhistorischen Museums Basel (Universitätsbibliothek Basel,

Portr BS Hotman F 1524, 2, Foto: Foto-Hinz SWB Basel).

Hotmans auf dem Epitaph auf dieselbe Quelle zurück, eben auf ein
unbekanntes Porträt von Hans Bock.

6. Das Porträt im Kunstmuseum Basel

Das Olbildnis eines unbekannten Malers stammt aus dem 17.
Jahrhundert (Abb. 6). Es gehörte zum Museum Faesch und kam 1823

mit der Sammlung Faesch an das Kunstmuseum.74 Die Sammler der

74 Es wird im Inventar des Museums Faesch von 1772 als Nr. 40 aufgeführt (Ganz [wie

Anm. 73] S. 125); im Kunstmuseum trägt es die Inventarnummer 1000 (Ol auf
Leinwand, auf Holz aufgezogen, 82,5 x 66 cm).



160 Franz Egger

Abbildung 6

François Hotman, Ol aufLeinwand 82,5 x 66 cm, unbekannter Maler des 17.

Jahrhunderts, Original im Kunstmuseum Basel, Inv. 1000 (Universitätsbibliothek Basel,

Portr BS Hotman F 1524, 5).

Familie Faesch waren Juristen und hatten offenbar das Bedürfnis,
ein Porträt des berühmten französischen Rechtsgelehrten zu besitzen.

Das Brustbild zeigt Hotman vor neutralem Hintergrund eines

Innenraumes. Der Dargestellte wendet sich nach rechts, legt seine

linke Hand auf ein Buch, während er mit der rechten Hand auf
Brusthöhe in den Mantel greift. Ein paar Merkmale von Hotmans
Erscheinung sind der Figur überstülpt und sollen sie als Hotman
erscheinen lassen: Schnurr- und Kinnbart, schmaler Nasenrücken

mit Bogennase und grosse Glatze. Auch der gestärkte Spitzenkra-



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 161

Abbildung 7

François Hotman, Gemälde 32,5 x 27,5 cm, unbekannter Maler, 16./17. Jahrhundert

(Historisches Museum Basel, Inv. 1904.1184.).

gen darf nicht fehlen. Das spröde Bildnis ist oben links bezeichnet:
«FRAN' OTTOMANUS».

7. Das wiederentdeckte Porträt im Historischen Museum Basel

Das Historische Museum Basel besitzt seit über 120 Jahren ein
unerkannt gebliebenes Porträt von Hotman. Wieder blickt der Dargestellte

nach links, trägt Schnurr- und Spitzbart, besitzt eine
Vollglatze, der Kopf ist ohne Bedeckung. Der Dargestellte trägt einen



162 Franz Egger

kleinen, eng am Hals anliegenden Krauskragen. Das Porträt wurde
1904 als «Oelbild auf Leinwand. Brustbild eines Mannes» inventarisiert

(Abb. 7).75 Das Bild trägt einen schlichten Goldrahmen des

19. Jahrhunderts. Am oberen Bildrand erkennt man kaum lesbar

die Inschrift «HOTOMANI F.C. AN.AET.63.1590.» Die
Altersangabe ist auch hier falsch. Im Jahre 1590 war Hotman 66 Jahre alt.
Diese Inschrift wäre — neben dem Dargestellten selbst — der Schlüssel

zur Identifikation der Person gewesen. Dem Dargestellten sind
keine Attribute beigegeben. So fehlen etwa das berühmte Barett oder
Bücher als Zeichen eines Gelehrten. Die Inventarkarte trägt die beiden

Buchstaben «A.B.» für Alter Bestand). Diese wichtige Angabe
besagt, dass das Porträt zu einem unbekannten Zeitpunkt vor 1904
dem Museum übergeben worden war, aber erst 1904 inventarisiert
wurde.76 Leider fehlt jede Angabe über die Herkunft des Bildes und
über die Überbringerin oder den Überbringer. Weil die Inventarkarte

maschinengeschrieben ist, kann auch der Inventarisator von 1904
nicht mehr identifiziert werden.

Das Porträt ist in schlechtem Zustand. Die Malerei wurde auf
eine sehr dünne Grundierung aufgetragen. Zu einem unbekannten

Zeitpunkt spannte man die Leinwand auf einen leicht grösseren

Spannrahmen, dabei fixierte man die Leinwand von vorne mit
Nägeln auf den Spannrahmen. An den Seiten und unten waren
Fehlstellen von etwa 9 mm entstanden, die man grob retuschierte. Das

Bild war ursprünglich etwas kleiner. Es wurde mindestens einmal

unsorgfältig restauriert. Als man den Dargestellten noch kannte, wird
das Bildnis in einem Raum der Universität oder der Kirche gehangen
haben. Schon vor der Übergabe an das Historische Museum ging die

Identifikation des Dargestellten als François Hotman verloren, der
als «Gelehrter, Rechtslehrer, juristischer Autor, Diplomat, Publizist,

Pamphletist im Dienst des Calvinismus, eine der bekanntesten
Persönlichkeiten des 16. Jahrhunderts» gewesen war.77

Die Geschichte der Porträts von François Hotman ist mit
ungelösten Fragen, Hypothesen und Merkwürdigkeiten verbunden:
teilweise unbekannte Zeichner und Maler mit mässigem künstlerischem

Können, unbekannte Entstehungszeiten, falsche Altersangaben des

75 Vermerkt wurden die Inventarnummer 1904.1184. und die Masse (ohne Rahmen

H. 32,5 cm, B. 27,5 cm, mit Rahmen H. 34,5 cm, B. 29,5 cm).
76 Um 1900 war das Museum mit dem alljährlichen Abschluss der Inventarisierung in Ver¬

zug geraten; es war zu einem Uberhang gekommen, der 1904 abgetragen wurde; dabei

ging viel Wissen über die Herkunft und die Überbringer der Objekte verloren.

77 So die Bezeichnung von Beat Rudolf Jenny in Amerbachkorrespondenz (wie Anm. 26),
Bd. 9/2, S. 670.



François Hotman und Basel. Ein wiederentdecktes Porträt Hotmans 163

Dargestellten, unbekannte Provenienzen, fehlende Signaturen. Sind
das alles Zufälle? Hält man die Bildnisse nebeneinander, bemerkt

man ihre starke Abhängigkeit untereinander. Die These von Paul

Ganz lautet, dass einige Bildnisse Hotmans auf ein nicht mehr
vorhandenes Porträt von Hans Bock zurückgehen. Chronologisch
stehen die Kupferstiche mit Hotman auf dem Sterbebett wohl am
Anfang. Als gedruckte Werke fanden sie Verbreitung. Es könnte sein,
dass alle anderen Porträts auf die Totenbildnisse zurückgehen. Der
Wunsch, ein Porträt des berühmten Rechtsgelehrten zu besitzen,
verleitete möglicherweise die Nachwelt dazu, aus dem toten Hotman
einen lebenden zu bilden.

Schluss

Kehren wir nochmals zu Oporin und Hotman zurück. Sie

repräsentieren nicht die Gesamtheit der Basler Bevölkerung der zweiten
Hälfte des 16. Jahrhunderts. Aber jeder steht für eine bestimmte

Gruppe. Oporin gehörte zu den Späthumanisten, die geistig offen

waren, nach Ungebundenheit und Freiheit strebten, feste Normen
und Dogmatismus ablehnten. Auch Hotman gehörte dem
Späthumanismus an. Er zählte zu jener Gruppe, die den Alltag - überhaupt
das ganze Leben — von der Religion im Geiste Calvins durchdrungen

wissen wollte. Nicht nur die Lehre, auch der Mensch sollte ganz
erneuert werden und sein Leben bedingungslos nach dem Evangelium

ausrichten.




	François Hotman und Basel : ein wiederentdecktes Porträt Hotmans

