
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 124 (2024)

Artikel: Die Pfarrkirche : sozial- und kulturgeschichtliche Annäherungen an eine
der "erfolgreichsten Institutionen" des Mittelalters

Autor: Signori, Gabriela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1084161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1084161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Pfarrkirche: Sozial- und kulturgeschichtliche
Annäherungen an eine der «erfolgreichsten
Institutionen» des Mittelalters

von Gabriela Signori

Einleitung

In den sogenannten Verrechnungsbüchern des Basler Gerichtsarchivs
sind die Ergebnisse von Zwangsversteigerungen festgehalten, die
Personen ereilten, die flüchtig, erblos oder überschuldet verstorben
waren.1 Zutage gefördert werden darin die Vermögensverhältnisse
von mehrheitlich armseligen Randgestalten und zahlungsunfähigen
Handwerkern oder Kleinunternehmern, darunter auch von vielen
Frauen, an deren Lebensende das Soll das Haben ganz verschluckte.2
Aus verfahrenstechnischen Gründen sind die Einträge gewöhnlich
in einen Gebühren- und einen Gläubigerteil getrennt. Handelt es

sich um Nachlassliquidationen, sind neben den Gerichtsgebühren
vergleichsweise häufig noch die Kosten für den Sarg («Baum»), den

Totengräber oder das Geleit («Folge») der Verstorbenen verzeichnet.

Nur wenige hatten unter den prekären Umständen, unter denen sie

gelebt hatten, Wert auf zusätzliche liturgische Leistungen wie Kerzen,

Glockenläuten, eine Messe am Todestag («Leibfall»), am «Siebten»

oder am «Dreißigsten» gelegt (die drei ersten westkirchlichen
Totengedenktage);3 aber fast alle hatten sich ein feierliches Geleit von
dem Haus, in dem sie sterben sollten, bis zu der Kirche gewünscht,
bei der sie beigesetzt werden wollten. Und dies, obwohl das Geleit
mit rund 15 Schillingen (was in etwa einem Tageslohn entspricht)
rund dreimal so teuer war wie der Totengräber.4 Bis auf wenige Aus-

1 Staatsarchiv Basel-Stadt (StABS), Gerichtsarchiv (GA) G; mit dem Buchstaben G sind in
der Basler Archivsystematik die Verrechnungsbücher, mit den Buchstaben B die Fertigungsbücher

(Verträge) bzw. D die Kundschaftsbücher (Zeugenverhörprotokolle) bezeichnet; mit
meinem Titel folge ich einer Anregung von Enno Bünz: Die erfolgreichste Institution des

Mittelalters: Die Pfarrei, in: Dorothea Klein/Markus Frankl/Franz Fuchs (Hgg.): «Uberall

ist Mittelalter»: zur Aktualität einer vergangenen Epoche, Würzburg 2015, S. 109-138.
2 Vgl. Gabriela Signori: Erblosigkeit, in: Das Mittelalter 26 (2021), S. 482—502.

3 Weiterhin grundlegend vgl. Adolph Franz: Die Messe im deutschen Mittelalter. Beiträge

zur Geschichte der Liturgie und des religiösen Volkslebens, Freiburg i.Br. 1902, S. 218—

267, bes. S. 234-237.
4 StABS, GA G 2 (1471-1494), fol. 6\ 34v, 37r, 43r, 49r, 50r, 55r und 66v; zu den Löhnen

vgl. weiterhin Ulf Dirlmeier: Zu den materiellen Lebensbedingungen in deutschen Städten

des Spätmittelalters: Äussere Rahmen, Einkommen, Verbrauch, Siegen 1984, S. 67—237.



98 Gabriela Signori

nahmen war die Kirche, in der die Betroffenen ihre letzte Ruhestätte
fanden, ihre Pfarrkirche.5

Sicher: Je weniger einer hatte, desto begrenzter waren und sind
noch heute seine Wahlmöglichkeiten im Bezug auf die
Bestattungsfeierlichkeiten; aber selbst die Ärmsten der Armen, bei deren

Nachlassliquidation der Gerichtsschreiber bilanzierte «nichil» (nichts
bleibe übrig von dem Wenigen, was der Verstorbene dereinst besessen

habe), hatten eine bescheidene Wahl, und dieser ihrer Wahl lässt

sich entnehmen, dass sie sich ihrer Pfarrkirche verbunden fühlten.
Für diese Verbundenheit mit der eigenen Pfarrkirche benutzt der
Ulmer Dominikaner Felix Fabri in seinem Traktat über die Stadt
Ulm die starken Begriffe dilectio und ajfectus.6 «Liebe» und «Zuneigung»:

eine irritierende Wortwahl, wenn es um Kirchen geht. Auf
diesen ajfectus werde ich im Folgenden mehrfach zurückkommen
müssen.

Anders als die Personen, deren Nachlass liquidiert werden musste,
verhält es sich bei den Baslerinnen und Baslern, die ihren letzten Willen

noch zu Lebzeiten in Schriftform gekleidet hatten; nicht alle, aber

die meisten von ihnen waren vergleichsweise begütert; die meisten

von ihnen hatten zum Zeitpunkt der Testamentsniederlegung keine
Kinder (mehr).7 Dies gilt auch für die Mehrzahl der Personen, die in
den Verrechnungsbüchern erfasst sind.8 Von den Testatorinnen und
Testatoren wünschte «nur» die Hälfte - dies aber mit einem zum
Teil erheblichen liturgischen Aufwand — auf dem Friedhof oder in
der Pfarrkirche bestattet zu werden, der Kirche also, die zeitlebens

für ihr Seelenheil zuständig gewesen war.9 Die andere Hälfte zog es

5 StABS, GA G 2, fol. 29' und 71'.
6 Vgl. Felix Fabri O.P.: Tractatus de civitate Ulmensi, Traktat über die Stadt Ulm, hrsg.,

übers, und kommentiert von Folker Reichert, Konstanz 2012 (Bibliotheca Suevica, 35),
S. 78.

7 Signori, Erblosigkeit (wie Anm. 2).

8 Vgl. Gabriela Signori: Vorsorgen — Vererben — Erinnern. Kinder- und familienlose Erblas¬

ser in der städtischen Gesellschaft des Spätmittelalters, Göttingen 2001 (Veröffentlichungen

des Max-Planck-Instituts für Geschichte, 160).

9 Ausführlich geht das Testament des Ratsherren Heinrich Meiger auf das Geleit ein: «Jtem

ob sich nach dem willen des allmechtigen begeben, daz er nach mitternacht und vor dem

imbiß mit tod abgon wurde, sol der selb sin lyp im huß bliben biß zü vesperzyt, dazwu-

schen sol daz grab gemacht [werden] und zü vesperzijt durch die herren zü sannt Alban mit
dem crütz einer procesß, als gewonlich ist, gereicht und ze stund an in daz grab geleit, den

herren darumm 10 schilling pfennig gegeben werden. Ob er aber nach imbiß und vor
mitternacht abgon wurde, sol sin lyb ubernacht in sinem huß bliben und morndes zu mesß

zyten daruß zu grabe tragen werden mit der ordenung wie obstat»: StABS, GA B 11 (1481—

i486), fol. 251 —25 T. Am Tag der Beisetzung sollten vier Standkerzen von mehreren Pfund

auf Grab und Bahre gestellt werden und bei der Messe 13 Priester zugegen sein. Acht



Die Pfarrkirche 99

zu den Bettelorden, besonders zu den Franziskanern (in den Quellen
«Barfüßer» genannt), die sich darauf spezialisiert hatten, das Seelenheil

der Reichen und Superreichen zu «retten»,10 oder die Wahl fiel
auf das exklusive Basler Münster (Kathedrale).11 Demnach war die
Pfarrkirche nicht für alle, die eine Wahl hatten, die erste Wahl, aber

immerhin für jede zweite Person.12

Wie in fast ganz Europa hatte sich das Basler Pfarrsystem im Verlauf

des 13. Jahrhunderts weitgehend verfestigt (Karte l).13 Bis zur
Reformation umfasste es fünf linksrheinische (St. Alban, St. Leonhard,

St. Martin, St. Peter und die Münsterpfarrkirche St. Ulrich)
und eine rechtsrheinische Pfarrei (St. Theodor), die zwar dem Domstift

inkorporiert, aber Teil des Bistums Konstanz war.14 Hier wie
anderswo waren die Pfarreien nicht nur kirchliche, sondern auch
weltliche Verwaltungseinheiten, auf welche die Obrigkeit bei Feuer,

Krieg und Steuererhebungen rekurrierte.11 Vielerorts (aber nicht in

Messen wünschte Meiger für seinen «Siebenten» und zehn für seinen «Dreissigsten». Für
andere Einrichtungen als seine Pfarrkirche hatte der Testator nur wenig übrig.

10 Vgl. Irène Dietrich-Strobbe: La Charité à Lille à la fin du Moyen Âge: Sauver les riches,

Paris 2020 (Bibliothèque d'histoire médiévale, 24).
11 Vgl. Das Gräberbuch des Basler Domstifts. Badisches Generallandesarchiv Karlsruhe

64/4, eingeleitet und ediert von Lisa Röthinger und Gabriela Signori, Basel 2009 (Quellen

und Forschungen zur Basler Geschichte, 1).

12 Signori, Vorsorgen (wie Anm. 8), S. 245—320; ähnlich lauten in dieser Hinsicht die

Befunde im Übrigen ftir Lübeck, Köln und Stralsund, vgl. Heinrich Dormeier: Das lai-

kale Stiftungswesen in spätmittelalterlichen Pfarrkirchen: Kaufleute, Korporationen und

Marienverehrung in Lübeck, in: Enno Bünz/Gerhard Fouquet (Hgg.): Die Pfarrei im

späten Mittelalter, Ostfildern 2013 (Vorträge und Forschungen, 77), S. 279-340, hier
S. 285 f.; für Köln vgl. Brigitte Klosterberg: Zur Ehre Gottes und zum Wohl der Familie

— Kölner Testamente von Laien und Klerikern im Spätmittelalter, Köln 1995 (Kölner
Schriften zu Geschichte und Kultur, 22), S. 146; Ralf Lusiardi: Stiftung und Gesellschaft.

Religiöse und soziale Aspekte des Stiftungsverhaltens im spätmittelalterlichen Stralsund,

Berlin 2000 (Stiftungsgeschichten, 2), S. 199—207.

13 Mit einer Ausnahme, der Elisabethenkirche in der Nähe des Spitals, die erst 1502 dazu¬

kam, von den Gläubigen aber schon geraume Zeit früher als Pfarrkirche betrachtet wurde

(siehe unten Anm. 14).

14 Zu den Basler Pfarreien vgl. weiterhin grundlegend Johannes Bernoulli: Die Kirchge¬
meinden Basels vor der Reformation, in: Basler Jahrbuch 1894, S. 220-243, und 1895,
S. 99-162; RudolfWackernagel: Geschichte der Stadt Basel, Bd. 1, Basel 1907, S. 115-
216; Casimir Hermann Baer: Die Kirchen, Klöster und Kapellen, Teil 1: St. Alban bis

Kartause, Basel 1941 (Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, 3), S. 43—140

(St. Alban); François Maurer: Die Kirchen, Klöster und Kapellen, Teil 2: St. Katharina bis

St. Nikolaus, Basel 1961 (Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, 4), S. 141—253

(St. Leonhard) und S. 311-372 (St. Martin); ders.: Die Kirchen, Klöster und Kapellen,
Teil 3: St. Peter bis Ulrichskirche, Basel 1966 (Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-

Stadt, 5), S. 3-201 (St. Peter), S. 319-416 (St. Theodor) und S. 417-438 (St. Ulrich).
15 Vgl. Francis Rapp: La paroisse et l'encadrement religieux des fidèles du XIVe au XVIe siè¬

cle, in: L'encadrement religieux des fidèles au Moyen Âge et jusqu'au Concile de Trente.



100 Gabriela Signori

Karte 1

Bearbeitung des Vogelschauplans von Basel, erschienen in: Johannes Janssonius:

Illustriorum regni Galliae civitatum tabulae, ut et Helvetiae confoederatae civitates
celebriores, Amsterdam 1657, Bl. I[lv]—[I2r] [Teil Helvetiae civitates] (Universitätsbibliothek

Basel, Kartenslg Schw Ml 7).

Basel) gliederte sich auch das Schulsystem an das Pfarrsystem an,
das heisst, jede Pfarrei hatte ihre eigene Schule.16 Zwischen Kirche
und Parochialen (Gemeindemitgliedern) vermittelten Kirchenpfleger,

die für die Baukasse («Fabrik») und mithin die Innenausstattung
der Kirche zuständig waren und die ihr Tun häufig in eigenen Rech-

La paroisse, le clergé, la pastorale, la dévotion (109e congrès national des sociétés savantes,

Dijon, 1984), Paris 1985, S. 27—43; Arndt Reitemeier: Die Pfarrgemeinde im späten
Mittelalter, in: Bünz/Fouquet (wie Anm. 12), S. 341-375; Btinz, Institution (wie Anm. 1);

besonders eng ist die Verschränkung der beiden Bereiche in Köln, vgl. Manfred Groten:

Entstehung und Frühzeit der Kölner Sondergemeinden, in: Peter Johanek (Hg.):
Sondergemeinden und Sonderbezirke in der Stadt der Vormoderne, Köln/Weimar/Wien 2004

(Städteforschung, A 59), S. 53-77.
16 So zum Beispiel in Paris, vgl. Olivier Guyotjeannin: Les petites écoles de Paris dans la pre¬

mière moitié du XVe siècle, in: Jean Kerhervé/Albert Rigaudière (Hgg.): Finances, pouvoirs

et mémoire. Mélanges offerts à Jean Favier, Paris 1999, S. 112-126.



Die Pfarrkirche 101

nungsbüchern festhielten. Ein solches Buch ist in Basel aber einzig
für die Pfarrkirche St. Martin belegt oder erhalten.17 Verglichen etwa
mit den vorbildlich geführten Rechnungsbüchern der Pfarrkirche
St. Georg im elsässischen Hagenau, ist die Buchführung aber sehr

unordentlich, obwohl die Schreiber namhafte Kaufleute aus dem

Kirchspiel waren.18

Sowohl aus Institutionen- als auch aus sozialgeschichtlicher
Perspektive unterscheiden sich die Basler Pfarrkirchen markant
voneinander: St. Ulrich war die zum Münster gehörige, von Erblassern selten

für sich alleine bedachte «Leutkirche», deren Pfarrer (Plebane) im
späten 15. Jahrhundert dem nahe gelegenen Steinenkloster
(Dominikanerinnen) nahestanden; St. Alban war ein Cluniazenserpriorat
und St. Leonhard ein Augustinerchorherrenstift, während weltliche
Chorherrengemeinschaften die Pfarreien St. Martin und St. Peter

betreuten; letztere (also St. Peter) verschmolz zusehends mit der
1460 gegründeten Universität.19 Den vielfältigen Zugehörigkeiten
entsprechend war auch die Verteilung der Patronatsrechte und mithin

das Recht, den Pfarrer zu wählen, in Basel äusserst komplex und
nicht unumstritten; im Kirchspielalltag der Pfarrgemeinde spielte die

Patronatsfrage aber keine tragende Rolle. St. Martin war das Kirchspiel

der Kaufleute und Krämer, während die soziale Zusammensetzung

von St. Peter mit der Neuen Vorstadt (heute Hebelstrasse) und

17 StABS, Klosterarchiv St. Martin B (1451-1529); dem zeitgenössischen Titel nach zu urtei¬

len, handelt es sich um ein Zinsbuch mit einer Kirchenordnung, ergänzt um eine Serie

von Kirchen rechnungen.
18 Vgl. André-Marcel Burg: La paroisse des origines à 1535, in: Etudes haguenoviennes 9

(1983), S. 3-78; zu den Pfarrbüchern allgemein vgl. Arnd Reitemeier: Pfarrkirchen in der

Stadt des späten Mittelalters: Politik, Wirtschaft und Verwaltung, Stuttgart 2005 (VSWG,
Beihefte 177), S. 33—88, sowie speziell zu Nürnberg vgl. Martial Staub: Les paroisses et la

cité. Nuremberg du XIIIe siècle à la Réforme, Paris 2003 (Civilisations et sociétés, 116),
S. 141-200.

19 1434 gewährte das Basler Konzil den Kaplänen von St. Martin die Chorherrentracht und
die Einrichtung einer Knabenschule. Damit wurde das Fundament für die spätere

Entwicklung zum Stift erschaffen: «Prior Peter Löwlin und der Konvent zu St. Alban gaben

1451 schliesslich dem Klerus zu St. Martin, der sich in der Folge <canonicatus> (1463),
endlich <capitulus> nannte, eine neue Ordnung für die Feier der Messe, die Prozessionen,

das Betragen im Chor etc.»: Maurer 1961 (wie Anm. 14), S. 314. Die kleine Kirche

verfügte über sieben Altäre, ausgestattet mit zum Teil mehreren Pfründen; zur Verstiftung

von Stadtkirchen vgl. Mathias Untermann: Chorschranken und Lettner in südwestdeutschen

Stadtkirchen: Beobachtungen zu einer Typologie mittelalterlicher Pfarrkirchen, in:

Udo Mainzer/Petra Leser (Hgg.): Architektur-Geschichten: Festschrift für Günther
Binding zum 60. Geburtstag, Köln 1996, S. 73-90. Das St. Petersstift war seit 1463 mit
sieben Chorherrenpfründen an die Universität Basel angegliedert, vgl. dazu Guy P. Marchai:

St. Peter in Basel, in: Die weltlichen Kollegiatstifte der deutsch- und französischsprachigen

Schweiz, redigiert von Guy P. Marchai, Bern 1977 (Helvetia Sacra II/2), S. 131-150.



102 Gabriela Signori

dem Altstadtkern um einiges heterogener war.20 Die Stadt Basel, die

gegen Ende des 15. Jahrhunderts keine lO'OOO Einwohner zählte,21

gehörte demnach zu den Städten mit einem sehr kleinteiligen, poly-
zentrischen Pfarrsystem,22 darin Augsburg, Braunschweig, Erfurt,
Goslar, Köln, Regensburg, Strassburg etc. ähnlich.23 Demgegenüber
verfügten «Grossstädte» (an damaligen Massstäben gemessen) wie
Frankfurt, Leipzig, Nürnberg oder Ulm, einer Kleinstadt gleich, nur
über eine oder zwei Pfarreien mit teils weit über tausend Parochia-
len.24 Das schränkte für den Einzelnen die Gestaltungsmöglichkeiten
gewöhnlich massiv ein.

20 Zu den sozialen Unterschieden zwischen den Kirchspielen vgl. Rolf Kießling: Bürger¬
liche Gesellschaft und Kirche in Augsburg im Spätmittelalter, Augsburg 1971 (Abhandlungen

zur Geschichte der Stadt Augsburg, 19), S. 120-126; Nathalie Z. Davies: Glaube

und nachbarschaftliche Beziehungen. Die Steine von Sainte-Croix, in: dies.: Frauen und

Gesellschaft am Beginn der Neuzeit, Berlin 1986, S. 52—63.

21 Vgl. Hektor Ammann: Die Bevölkerung von Stadt und Landschaft Basel am Ausgang des

Mittelalters, in: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde (BZGA) 49 (1950),
S. 25-52.

22 Vgl. Jean-Michel Matz: Paroisses urbaines et polycentrisme religieux dans les cités épisco-

pales de la France de l'Ouest (XIIIc-début XVIe siècle): état de la question, in: La paroisse
urbaine du Moyen Age à nos jours (Actes du colloque international de Villeneuve d'Ascq),
Paris 2014, S. 67-96, hier S. 67.

23 Vgl. Johannes Heepe: Die Organisation der Altarpfründen an den Pfarrkirchen der Stadt

Braunschweig im Mittelalter, Göttingen 1913; Martin Hannappel: Das Gebiet des Archi-
diakonates Beatae Mariae Virginis Erfurt am Ausgang des Mittelalters. Ein Beitrag zur
kirchlichen Topographie Thüringens, Jena 1941 (Arbeiten zur Landes- und Volksforschung,

10), S. 39-48; Luzian Pfleger: Kirchengeschichte der Stadt Strassburg im
Mittelalter. Nach Quellen dargestellt, Kolmar 1941, S. 45—57; Kießling (wie Anm. 20),
S. 99-131; Helga Johag: Die Beziehung zwischen Klerus und Bürgerschaft in Köln
zwischen 1250 und 1350, Bonn 1977 (Rheinisches Archiv, 103), S. 83—92; Sabine Graf: Das

Niederkirchenwesen der Reichsstadt Goslar im Mittelalter, Hannover 1998 (Quellen und

Studien zur Geschichte des Bistums Hildesheim, 5); Artur Dirmeier: Das Pfarrsystem von
Regensburg: Studien zur kirchlichen Infrastruktur, in: Beiträge zur Geschichte des

Bistums Regensburg 39 (2005), S. 367—384.

24 Vgl. Gottfried Geiger: Die Reichsstadt Ulm vor der Reformation. Städtisches und kirch¬

liches Leben am Ausgang des Mittelalters, Ulm 1971 (Forschungen zur Geschichte der

Stadt Ulm, 11), S. 148—156; Karl Schlemmer: Gottesdienst und Frömmigkeit in der

Reichsstadt Nürnberg am Vorabend der Reformation, Würzburg 1980 (Forschungen

zur fränkischen Kirchen- und Theologiegeschichte, 6), S. 62—74; Bernd Schneidmüller:

Stadtherr, Stadtgemeinde und Kirchenverfassung in Braunschweig und Goslar im Mittelalter,

in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung
110 (1993), S. 135-188; Staub (wie Anm. 18); Felicitas Schmieder: Die Pfarrei in der

deutschen städtischen Kirchenlandschaft. Kirchliche, herrschaftliche, bürgerliche Gestaltung,

in: Bünz/Fouquet (wie Anm. 12), S. 131-156; dies.: «Wider die geistlichen
Freiheiten» - für die Herrschaft des Rates. Das Ringen um die Kontrolle der Pfarrseeisorge in

Frankfurt am Main im 15. Jahrhundert, in: Werner Freitag (Hg.): Die Pfarre in der Stadt.

Siedlungskern - Bürgerkirche - Urbanes Zentrum, Köln/Weimar/Wien 2011 (Städteforschung,

A 82), S. 63-77; Enno Bünz: Stadt und Kirche. Pfarreien und Kapellen, in: Uwe



Die Pfarrkirche 103

Abbildung 1

Totenschild des Hieronymus Kress (t 1477) aus Nürnberg (Germanisches Nationalmuseum

Nürnberg, KG987).

Pfarrkirchen wie St. Sebald und St. Lorenz in Nürnberg oder
das Ulmer Münster entwickelten sich früh zu einem exklusiven
Medium stadtadliger Selbstdarstellung, sichtbar etwa an den im
Langhaus und in den Seitenkapellen ausgestellten Totenschilden
(Abb. I).25 Solche Totenschilde finden sich in der Kleinbasler Kar-
tause sowie in der Kleinbasier St. Theodorkirche, da allerdings auf
die Familie Kilchmann beschränkt, deren Mitglieder sich im
ausgehenden 15. Jahrhundert, als sich in beiden Stadtteilen zusehends oli-
garchische Tendenzen durchsetzten, wie Patronatsherren verhielten

John/Enno Bünz (Hgg.): Geschichte der Stadt Leipzig, Bd. 1: Von den Anfängen bis zur
Reformation, Leipzig 2015, S. 454—481.

25 Vgl. Dietmar Henning Voges: Totenschilde in der St. Georgs-Kirche in Nördlingen, in:
Schönere Heimat 78 (1989), S. 68—72; Albrecht Rieber: Totenschilde im Ulmer Münster,
in: Hans Eugen Specker/Reinhard Wortmann (Hgg.): 600 Jahre Ulmer Münster, 2. Aufl.,
Ulm 1984 (Forschungen zur Geschichte der Stadt Ulm, 19), S. 330—376; Katja Putzer:

Patriziat und Memoria im Spätmittelalter. Totenschilde in Nürnberg und anderen

Reichsstädten, in: Wolfgang Wüst (Hg.): Patrizier — Wege zur städtischen Oligarchie und zum
Landadel: Süddeutschland im Städtevergleich, Frankfurt a.M. 2018, S. 81-106.



104 Gabriela Signori

Abbildung 2

Totenschild des Hans Kilchmann (f 1522) aus Basel (Basel, St. Theodorkirche,
Foto: Janos Anderegg).

und die St. Theodorkirche mit ihren Zeichen regelrecht überfrachteten

(Abb. 2).26

Die Pfarrkirche war also nicht zwangsläufig ein Spiegelbild des

in der Pfarrei ansässigen Kirchenvolks. Und auch die «Anhänglichkeit»

der Parochialen gegenüber ihrer Pfarrkirche war nicht überall

gleich gross, wie das Beispiel der Basler Münsterpfarrei St. Ulrich
zeigt. Gewöhnlich war die Pfarrkirche Teil einer komplexen, historisch

gewachsenen «Sakrallandschaft», die sich aus Bruderschaften,
Kirchen, Klöstern und Kapellen zusammensetzte. Die markanten
Unterschiede zwischen den Pfarreien gehen auf die verschiedenen
sozialen Kräfte zurück, die in lokal unterschiedlicher Formation und
im historischen Wandel die Pfarrkirche für sich beanspruchten oder

26 Vgl. Ernst Alfred Stückelberg: Die Totenschilde der Kartäuserkirche in Basel, in: BZGA
23 (1925), S. 281—296; Maurer 1966 (wie Anm. 14), S. 403 und 405.



Die Pfarrkirche 105

Abbildung 3

Gewölbeschlusssteine mit dem Basler Stadtwappen (Basel, St. Leonhardskirche,
Foto: Gabriela Signori).

zurückwiesen.27 Bald wechselten sich Klerus, Obrigkeit, Korporationen

(Zünfte, Bruderschaften, Gesellschaften) und Parochiale bei der

Ausgestaltung des Kircheninneren ab, bald zogen sie einzeln oder in
Gruppen am gleichen Strang. Dabei fällt es schwer, «Gesetzmässigkeiten»

bzw. allgemeingültige Entwicklungslinien zu erkennen; zu
tief ist die Pfarrei in der lokalen Kirchengeschichte verankert.28

Allenthalben vergrösserte sich im Verlauf des 15. Jahrhunderts
jedoch der Einfluss des Rates. Davon waren die Stadtwappen, die
sich im Kircheninneren multiplizierten, nur eine Spielart unter anderen

(Abb. 3).29 Aber erst im Zuge der Reformation entwickelte sich

27 Vgl. Hartmut Boockmann: Bürgerkirchen im späteren Mittelalter, Berlin 1994, der die

Vielfalt der städtischen Einflussmöglichkeiten diskutiert.
28 Vgl. Enno Bünz: Pfarreien und Pfarrgemeinden im spätmittelalterlichen Deutschland, in:

Michele C. Ferrari/Beat Kümin (Hgg.): Pfarrei in der Vormoderne. Identität und Kultur
im Niederkirchenwesen Europas, Wiesbaden 2017 (Wolfenbütteler Forschungen, 146),

S. 26—60, hier S. 38f., der von einer «frappanten Regellosigkeit» spricht bzw. davon, dass

von der Pfarrei «überhaupt nicht die Rede sein» könne; vgl. auch Katherine L. French:

Localized Faith: Parochial and Domestic Spaces, in: John H. Arnold (Hg.): The Oxford
Handbook of Medieval Christianity, Oxford 2014, S. 166-182, die den Begriffder «local

church» benutzt, um die Heterogenität zu konzeptionalisieren.
29 So in der Basler Pfarrkirche St. Leonhard — Maurer 1961 (wie Anm. 14), S. 204, 206,

220f. und 223 - oder in Halle/St. Marien, vgl. Michael Ruprecht: Stiftungen im
mittelalterlichen Halle. Zweck, Ausstattung und Organisation, Halle 2011 (Forschungen zur
hallischen Stadtgeschichte, 15), S. 59.



106 Gabriela Signori

die städtische Pfarrgemeinde zu einem selbstständigen Akteur mit
sozialdisziplinierenden Kontrollfunktionen.30

In der Pfarrkirche gehen, so ein erstes Zwischenfazit, Politik-,
Kirchen-, Verfassungs- und Sozialgeschichte oftmals nahtlos ineinander

über. Kirche und Welt sind darin keine getrennten «Sphären»,
nicht zuletzt, weil Pfarrklerus und Parochiale häufig aus demselben
sozialen Holz geschnitten waren; vielmehr bildet die Pfarrkirche eine
elementare Schnittfläche zwischen Kirche und Welt.31 Das heisst

nicht, dass es keine Konflikte gegeben hätte; die Konfliktlinien waren
aber nicht überall dieselben und auch nicht automatisch solche, die
in einem Spannungsverhältnis zwischen Kirche und Welt gründeten;
zuweilen wurden auch innerkirchliche Konflikte in die Pfarrkirche

getragen oder darin ausserkirchliche Konflikte ausgelebt, die auf ein

Spannungsverhältnis zwischen Herrschaft und Genossenschaft
verweisen oder in denen persönliche Animositäten ausgelebt wurden.
All dies gilt es zu bedenken, wenn wir im Folgenden auf die sozialen

und kulturellen Dimensionen der Pfarreigeschichte fokussieren und
der Frage nachgehen wollen, welchen «Platz» die Pfarrkirche speziell
den Frauen einräumte und welche spezifischen Möglichkeiten der

Gestaltung oder der Teilhabe ihnen die Pfarrkirche bot.32

Mein Beitrag ist in drei Teile von unterschiedlicher Länge gegliedert:

Zunächst geht es mir wörtlich um den Platz bzw. das Sitzen

in der Kirche: dem Laiengestühl im Langhaus als Gegenstück zum
Chorgestühl im Chorraum. Bei diesem Teil der Pfarreigeschichte
spielt das Geschlecht längere Zeit die Hauptrolle. Der zweite Teil
meiner Ausführungen ist dem parochialen affectus zunächst aus der

Perspektive der Institution (Pfarrei) gewidmet, während ich im dritten

Teil die Blickrichtung wechsle und auf den affectus aus der
Perspektive der individuellen Stifterinnen und Stifter blende.33 Obwohl
die beiden Perspektiven - hier die Institution, da die Personen —

mannigfache Schnittstellen aufweisen, führen sie nicht zwangsläufig
zu deckungsgleichen Ergebnissen. Meine Ausführungen enden mit
einem knappen Ausblick auf die Wahl der Grablege, die als stärkstes

30 Reitemeier, Pfarrgemeinde (wie Anm. 15).

31 Vgl. Wolfgang Petke: Die Pfarrei in Mitteleuropa im Wandel vom Früh- zum Hochmit¬

telalter, in: Bünz/Fouquet (wie Anm. 12), S. 21-60, hier S. 21; Enno Bünz: Die Pfarrei

im späten Mittelalter - zur Einfuhrung, in: Bünz/Fouquet (wie Anm. 12), S. 9-19, hier

S. 13; Kießling (wie Anm. 20), S. 99.

32 Mit der Studie von Katherine French: The Good Women of the Parish: Gender and Reli¬

gion After the Black Death, Philadelphia 2008, vergleichbare Arbeiten liegen zum Reich

keine vor.

33 Signori, Vorsorgen (wie Anm. 8), S. 245—320.



Die Pfarrkirche 107

Zeichen der Verbundenheit mit einer kirchlichen Institution zu lesen

ist, wenngleich auch hier, wie sich zeigen wird, der Weg zur gewählten

Institution häufig über geliebte Personen führte.34

Der Sitz in der Kirche

Mit dem Platz in der Kirche hat sich in Deutschland überwiegend
die Frühneuzeitforschung befasst, die die Einführung eines

Laiengestühls mit der reformatorischen Aufwertung des Predigtgottesdienstes

verbindet.35 Kirchenstühle bzw. -bänke sind jedoch schon
seit dem 4. Jahrhundert belegt, wenngleich sich die schriftlichen
Belege, die uns über Besitz und Gebrauch informieren, erst seit dem
13. Jahrhundert häufen.36 In dieser Zeit beobachten wir auch in
der Seelsorge eine wachsende Bedeutung der Predigt.37 Anders als

beim Chorgestühl sind die Uberlieferungschancen des Laiengestühls

gering, zu gross war in der Stadt allenthalben der Druck auf spätere
Generationen, sich neuen Stuhlmoden zu beugen oder neue Stuhl-

ordnungen zu entwerfen.38 Besser sind die Überlieferungschancen
des Laiengestühls auf dem Land (Abb. 4).

34 Vgl. Jacques Chiffoleau: La comptabilité de l'au-delà: Les hommes, la mort et la religion
dans la région d'Avignon à la fin du Moyen Âge, 2. Aufl., Paris 2011 (Bibliothèque de

l'évolution de l'humanité, 59), S. 153.

35 Vgl. Clemens Jöckle: Vom rechten Sitzen in der Kirche. Die Einrichtung der Gemein¬

destühle reformierter und lutherischer Kirchen der Pfalz im 18. Jahrhundert, in: Der
Turmhahn 26 (1982), S. 2-15; Reinhold Wex: Ordnung und Unfriede. Raumprobleme
des protestantischen Kirchenbaus im 17. und 18. Jahrhundert, Marburg 1984

(Kulturwissenschaftliche Reihe, 2); Jan Peters: Der Platz in der Kirche. Uber soziales Rangdenken

im Spätfeudalismus, in: Jahrbuch für Volkskunde und Kulturgeschichte 28 (1985),
S. 77—106; Matthias Benad: Alltag, Wahn und Frömmigkeit. Zum Problem christlicher

Lebensführung im 17. Jahrhundert, in: Wort und Dienst 22 (1993), S. 131-163; Claudia

Ulbrich: Zankapfel «Weiber-Gestühl», in: Axel Lubinski/Thomas Rudert/Martina Schatt-

kowsky (Hgg.): Historie und Eigensinn. Festschrift für Jan Peters zum 65. Geburtstag,
Weimar 1997, S. 107-114; Thomas Weller: lus subselliorum templorum. Kirchenstuhl-

streitigkeiten in der frühneuzeitlichen Stadt zwischen symbolischer Praxis und Recht, in:

Christoph Dartmann/Marian Füssel/Stefanie Rüther (Hgg.): Raum und Konflikt. Zur
symbolischen Konstituierung gesellschaftlicher Ordnung in Mittelalter und Früher Neuzeit,

Münster 2004 (Symbolische Kommunikation in der Vormoderne, 5), S. 199—224.

36 Vgl. Gabriela Signori: Umstrittene Stühle. Spätmittelalterliches Kirchengestühl als sozia¬

les, politisches und religiöses Kommunikationsmedium, in: Zeitschrift für Historische

Forschung 29 (2002), S. 189-213; dies.: Stehen oder Sitzen? Die Geschichte eines

Mythos, in: dies.: Räume, Gesten, Andachtsformen. Geschlecht, Konflikt und religiöse

Kultur im europäischen Mittelalter, Ostfildern 2005, S. 74—95.

37 Vgl. Michael Menzel: Predigt und Predigtorganisation im Mittelalter, in: Historisches

Jahrbuch 111 (1991), S. 337-384.
38 Zu den Basler «Stuhl-Überresten» siehe Maurer 1961 (wie Anm. 14), S. 234£, 237 und

349f.; Maurer 1966 (wie Anm. 14), S. 169f. und 397-399.



108 Gabriela Signori

Abbildung 4

Laiengestühl aus der Dorfkirche St. Maria in Bechtolsheim in Rheinhessen (Foto:
Simultankirche Bechtolsheim).

Die spätmittelalterlichen Schriftquellen handeln, wie gesagt,
meist von Frauenstühlen, und sie lassen erkennen, dass die Stühle

gewöhnlich Privatbesitz waren, der zuweilen an Hausbesitz in der
Pfarrei gekoppelt war oder als erbrechtliches Sondergut von einer

Frauengeneration auf die nächste überging.39 In regelmässigen
Abständen versuchten bald die Kirchenpfleger, bald der Pfarr- oder
Stiftsklerus, den Stuhlbesitz zu entprivatisieren.40 Mit beschränktem

Erfolg, wie die bewegte Geschichte der Frauenstühle in der Basler

St. Peterskirche zeigt. Der erste Reformversuch datiert aus dem
Jahr 1388. Damals liess das Kapitel das alte Frauengestühl abbrechen

und durch neue Bänke ersetzen, die vermietet, nicht mehr
verkauft werden sollten.41 Uber diese neuen Frauenstühle hatte man in
den Dreissigerjahren des 15. Jahrhunderts den Konzilsbesucher Enea

39 Signori, Stehen oder Sitzen? (wie Anm. 36), S. 90-93; Reitemeier, Pfarrkirchen (wie

Anm. 18), S. 267-270.
40 Vgl. Karl Fröhlich: Eine vorreformatorische Gotteshaus- und Kirchenpflegordnung (Für

die Marktkirche in Goslar v. J. 1472), in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 40 (1922),
S. 142—148, hier S. 147f.; zur Marktkirche siehe Graf (wie Anm. 23), S. 325 f.

41 StABS, Klosterarchiv St. Peter FFF 1 (1388), fol. 5-5v, abgedruckt bei Guy P. Marchai:

Die Statuten des weltlichen Kollegiatstifts St. Peter in Basel, Basel 1972 (Quellen und

Forschungen zur Basler Geschichte, 4), Nr. 127, S. 420-422.



Die Pfarrkirche 109

Silvio Piccolomini informiert. Aus seinem Reisebericht geht hervor,
dass keine zwei Generationen nach der Stuhlreform von 1388 aus
der Leihe wieder Erbgut geworden war und die Frauen die Stühle
als Medium der Selbstdarstellung (soziale Distinktion) benutzten.42

Informativen Einblick gewährt in dieser Hinsicht ein Gerichtshändel

aus dem Jahr 1480, der um den rechtmässigen und eigentlich notariell

beglaubigten Besitz eines solches Stuhles kreist. Mit Ausnahme
der Stützenbergin waren alle darin genannten Personen miteinander
verwandt. Die erste Zeugin, die Krämerin Helena Altenbachin, lebte

seit 1477 bei ihrem Vetter, dem Münzmeister. Nebenbei erfahren

wir, dass man in diesen Stühlen «stand» und nicht «sass»:

«Testis productus per Dorotheam Hürenbergin contra Helenam Stützenbergin,

mercurij post Iubilate [26. April 1480\

Jtem frow Helena Altenbachin hätt geseit, daz ir wol ingedenk, kunt und
wissende, daz der stül, den Lena Stützenbergin in ansprach hat, Heinrichs von Biel

und siner efrowen seligen gewest, sye och uff die selbige zijt darinn gestanden.
Demnach habent Margret von Kilchen und ir swöster, [die\ Muntzmeisterin,
den stül und anderß von im geerpt, und sye och der stül by iren leptagen in
Lena Stützenbergin hand nie kommen etc.»43

1508 folgte in der Peterskirche der zweite Reformversuch, dessen

erklärtes Ziel es nunmehr war, nicht nur den Privatbesitz abzuschaffen,

sondern auch den Männern Platz zum Sitzen zu erschaffen

(Abb. 5).44 Die für die Männer entworfene Sitzordnung folgt
politischen Erwägungen, während bei den Frauen Kriterien wie Ancien-
nität und Kanzelnähe zum Tragen kommen. Fortan durften im
Übrigen auch nur noch die Männerstühle Wappen tragen. Mit dem

Einheitsgestühl kam in dieser Phase auch erstmals die Frage auf, ob
Frauen in die (vom Chor aus betrachtet) linke Seite, die Nordhälfte
der Kirche gehörten.45 Die Welt veränderte sich an der Wende vom

42 Vgl. Der Briefwechsel des Eneas Silvius Piccolomini, 1. Abteilung: Briefe der Laienzeit

(1431-1445), Bd. 1: Privatbriefe, hrsg. von Rudolf Wolkan (Fontes rerum austriacarum,

61), Wien 1909, Nr. 16, S. 33: «Ipsa templorum corpora cellulas habent ligno intextas

undique, quibus ad orandum singulae cum ancillis sese feminae claudunt. Eas sibi quae-
libet pro honore dignitateque sua constituit, ut altiores nobilium quam popularium sint.

Quibus aliae nullatenus apparent, aliae caput solum ostendunt, cetera multitudo cernitur

pubetenus, quando ad evangelium more Romano stare consueverunt, et in his fenestrel-

lae perplures, quibus videre queant sacra celebrari. Quas res arbitror necessitate inductas

magno urgente frigore.»
43 StABS, Gerichtsarchiv Dil (1475-1480), fol. 116V.

44 StABS, Klosterarchiv St. Peter FFF 1.

45 Vgl. Margaret Aston: Segregation in Church, in: William J. Sheils/Diana S. Wood (Hgg.):
Women in the Church, Cambridge 1990 (Studies in Church History, 27), S. 237-294;



110 Gabriela Signori

Abbildung 5

Auszug aus dem mehrflügeligen Hochaltar der St. Georgenkirche in Nördlingen
(Stadtmuseum Nördlingen, Inventar Nr. 4d).

15. zum 16. Jahrhundert im Kleinen wie im Grossen und in vielerlei

Hinsicht zuungunsten der Frauen, zuweilen auch im Kircheninneren.

Wie in der Peterskirche nahm die politische bzw. «kommunale»
Einflussnahme auf Kirchenangelegenheiten im Verlauf des 15.
Jahrhunderts allenthalben zu. Es formierten sich im Reich Kirchenregimenter,

die immer stärker in persönliche und kirchliche Belange

eingriffen und eigene Orte und Medien der Selbstdarstellung erschufen,

etwa in Gestalt von Ratsprozessionen, Ratsmessen, Bruderschaften,

Kapellen oder Stühlen. Diese Einrichtungen decken sich jedoch
nicht zwangsläufig mit dem Pfarreisystem, weswegen ich diese
obrigkeitliche Dimension im Folgenden ausklammere.46

Gabriela Signori: Links oder rechts? Zum <Platz der Frau> in der mittelalterlichen Kirche,

in: Susanna Rau/Gerd Schwerhoff (Hgg.): Zwischen Gotteshaus und Taverne. Öffentliche

Räume in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, Köln/Weimar/Wien 2004 (Norm
und Struktur, 21), S. 339-382; Corine Schleif: Men on the Right - Women on the Left:

(A)Symmetrical Spaces and Gendered Places, in: Virginia Chieffo Raguin/Sarah Stanbury

(Hgg.): Women's Space. Patronage, Place, and Gender in the Medieval Church, Albany
2005, S. 207-249.

46 Vgl. Uwe Heckert: Die Ratskapelle als religiöses und politisches Zentrum der Ratsherr¬

schaft in deutschen Städten des späten Mittelalters, [s.l.] 1997; Andrea Löther: Prozessionen

in spätmittelalterlichen Städten: politische Partizipation, obrigkeitliche Inszenierung,

städtische Einheit, Köln/Weimar/Wien 1999 (Norm und Struktur, 12); Jens-Uwe
Brinkmann: Stadt- und Ratskirchen in den sächsischen Städten um 1500. Ein Uber-



Die Pfarrkirche 111

Altar- und Kaplaneistiftungen

In bewegten Bildern schildert Felix Fabri in seinem Traktat über die
Stadt Ulm im Rückblick den körperlichen Einsatz der Ulmer
Ratsherren, als sie 1377 die Pfarrkirche in die Stadt verlegten. Herausgehoben

wird der Einsatz des «edlen Herr» Ludwig KrafFt, des damaligen

Bürgermeisters, der «in den tiefen Graben beim Fundament»

gestiegen sei, «um den riesigen Stein zu übernehmen», der über ihm
schwebte.47 Neun Besonderheiten zeichne die Ulmer Pfarrkirche aus,
«allen Völkern und Zeiten zum Staunen und zur Bewunderung»,
darunter die 51 Altäre mit bis zu fünf Messpfründen pro Altar.48

Die Kaplaneistiftungen zeigen, dass in Ulm nicht der Rat, sondern
einzelne Bürgerinnen und Bürger die tragende Säule bei der
Ausgestaltung der neuen Pfarrkirche waren.49 Das gilt im Spätmittelalter
eigentlich für fast alle Pfarrkirchen.

Kaplaneistiftungen sind eine exklusive, weil kostenintensive Form
des Totengedenkens, das den Stifterinnen und Stiftern gewöhnlich
die Möglichkeit eröffnete, im Kircheninneren beigesetzt zu
werden.50 Sinnfällig wird der Bezug zwischen Grabmal und Messstiftung

bei der Grabnische des Ritters Hüglin von Schönegg an der
Nordwand der St. Theobaldkapelle in der Pfarrkirche St. Leonhard

(Abb. 6).51 Die «heraldische Überdeterminierung» (die Vielzahl
an Wappen und Figuren, die Hüglin repräsentieren) ist bemerkenswert.

blick, in: Matthias Puhle (Hg.): Hanse, Städte, Bünde. Die sächsischen Städte zwischen

Elbe und Weser um 1500, Magdeburg 1996 (Magdeburger Museumsschriften, 4), Bd. 1,

S. 450—473; Kießling (wie Anm. 20), S. 175—179; Schlemmer (wie Anm. 24), S. 271—

280; Boockmann (Anm. 27).
47 Vgl. Hans Peter Köpf: Lutz Krafft, der Münstergründer, in: 600 Jahre Ulmer Münster (wie

Anm. 25), S. 9—58; Felix Fabri O.P. (wie Anm. 6), S. 72.
48 Felix Fabri O.P. (wie Anm. 6), S. 76; nach dem Registrum subsidii caritativi der Diözese

Konstanz aus dem Jahre 1508 — in: Freiburger Diözesan-Archiv 35 (1907), S. 1—108, hier
S. 59—61 — waren es 56 Kapellen und Altäre; zu den Unwegbarkeiten der Zählung vgl.

Hermann Tüchle: Die Münsteraltäre des Spätmittelalters. Stifter, Heilige, Patrone und

Kapläne, in: 600 Jahre Ulmer Münster (wie Anm. 25), S. 126—182, hier S. 127.

49 Tüchle (wie Anm. 48), Nr. 3.1, 5, 6.1. und 6.2., 16.2., 23, 24, 26, 36, 42 und 51.

50 Vgl. Philipp Hofmeister: Das Gotteshaus als Begräbnisstätte, in: Archiv für katholisches

Kirchenrecht 111 (1931), S. 450—487; Sebastian Scholz: Das Grab in der Kirche. Zu
seinen theologischen und rechtlichen Hintergründen in Spätantike und Frühmittelalter, in:
Zeitschrift der Savigny-Stiftung fur Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung 84 (1998),
S. 270-306.

51 Vgl. Eduard A. Gessler: Hüglin von Schönegg, in: BZGA 21 (1923), S. 75-126, bes.

S. 100—103; Ylva Meyer: Memoria und Repräsentation im 14. Jahrhundert, in: Georges-

Bloch-Jahrbuch 6 (1999), S. 31—53; Maurer 1961 (wie Anm. 14), S. 190F., 244f. und

279-285.



112 Gabriela Signori

Abbildung 6

Grabmal des Ritters Hüglin von Schönegg (f 1377/78) (Basel, St. Leonhardskirche,
Foto: Gabriela Signori).

Wie in ganz Europa multiplizieren sich die Kaplaneistiftungen
auch im südlichen Reichsgebiet im Verlauf des 14. Jahrhunderts,52
während im 15. Jahrhundert auch an den Pfarrkirchen der Trend
in Richtung Bruderschaften und Stiftung von Prädikaturen
(Predigerstellen) geht.53 Für ihren Münsterprediger Johannes Geiler von

52 Vgl. Enno Bünz: Vikariestiftungen verändern den Kirchenraum. Zum Wandel spätmittel¬
alterlicher Pfarrkirchen im deutschsprachigen Gebiet, in: ders.: Die mittelalterliche Pfarrei.

Ausgewählte Studien zum 13.-16. Jahrhundert, Tübingen 2017, S. 234—257, der von
einer Verlagerung der Memoria in die Pfarrkirche spricht; Clive Burgess: Chantries in the

Parish, or <Through the Looking-glass>, in: Journal of the British Archaeological
Association 164 (2011), S. 100-129; Marie-Hélène Rousseau: Saving the Souls of Medieval

London: Perpetual Chantries at St. Paul's Cathedral, c. 1200-1548, Farnham-Burlington
2011, S. 31; in Frankreich setzt der Stiftungsboom in den vom Krieg betroffenen Regionen

erst im 15. Jh. ein, vgl. Jean-Michel Matz: Chapellenies et chapelains dans le diocèse

d'Angers (1350-1550): éléments d'enquête, in: Revue d'histoire ecclésiastique 91 (1996),
S. 371-397.

53 Vgl. Bernhard Neidiger: Prädikaturstiftungen in Süddeutschland (1369—1530), Stutt¬

gart/Leipzig 2011 (Veröffentlichungen des Archivs der Stadt Stuttgart, 106), S. 263-276;
Enno Bünz: Pfarreien — Vikarien — Prädikaturen. Zur Entwicklung der Seelsorgestrukturen

im Spätmittelalter, in: Bünz, Pfarrei (wie Anm. 52), S. 77—118; Rudolf Gamper:
Predigen in Winterthur: von der spätmittelalterlichen Prädikatur zur Reformation, in: Peter

Niederhäuser (Hg.): Eine Stadt im Wandel. Winterthur und die Reformation, Zürich



Die Pfarrkirche 113

Kaysersberg (1445—1510) liess die Stadt Strassburg eine eigene
Steinkanzel errichten.54 In Basel übernahm der Gelehrte Johannes Heyn-
lin vom Stein (f 1496) 1484 das prestigeträchtige Amt; die Kanzel
kam zwei Jahre später dazu.55 Zuvor hatte Heynlin in der Pfarrkirche
St. Leonhard sowie in Bern und Tübingen gepredigt.56

Die Messstiftungen hingegen bekräftigen in erster Linie die hohe

Wertschätzung der Laien für die Messliturgie.57 In der St. Peterskirche

beispielsweise befanden sich im Jahr 1440 13 Altäre mit bis zu
fünf Messpfründen (32 insgesamt).58 Unter den Stiftern und
Stifterinnen lösten sich Stiftsklerus und Parochiale ab. Neun Stiftungen
stammen von wohlhabenden Krämerinnen oder Krämerswitwen
aus dem Kirchspiel, darunter Adelheid Bidermännin, die sich in der
Peterskirche hatte beisetzen lassen (Abb. 7).59

Bruderschaftsaltäre sind in der Peterskirche keine belegt,60
dafür mehrere in St. Leonhard sowie in der Kleinbasler Pfarrkir-

2020 (Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich, 87), S. 55-81; Geiger
(wie Anm. 24), S. 87f.

54 Vgl. Uwe Israel: Johannes Geiler von Kaysersberg (1445—1510). Der Strassburger Müns¬

terprediger als Rechtsreformer, Berlin 1927 (Berliner historische Studien, 27).
55 Vgl. Gabriela Signori: Das Evangelium aus Holz und Stein. Kanzelbau und Prädikatur-

stiftung im 15. und beginnenden 16. Jahrhundert, in: Signori, Räume (wie Anm. 36),
S. 11—35; zu Heynlin vgl. jüngst Beat von Scarpatetti: Bücherliebe und Weltverachtung:
die Bibliothek des Volkspredigers Heynlin von Stein und ihr Geheimnis, Basel 2022.

56 Vgl. Beat von Scarpatetti: Basel, St. Leonhard, in: Die Augustiner-Chorherren und die

Chorfrauen-Gemeinschaften in der Schweiz, redigiert von Eisanne Gilomen-Schenkel,
Basel 2004 (Helvetia Sacra V/2), S. 73-95, hier S. 79f.; Beat von Scarpatetti: Johannes

Heynlin, in: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS), Bd. 6, Basel 2007, S. 350f. (URL:

https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/012709/2018-01-l 1/, Zugriff vom 7.8.2024).
57 Vgl. Vincent Tabbagh: La messe comme pratique de salut (XIIIC-XVC siècles), in: Anne

Bocquet-Liénard et al. (Hgg.): Des pots dans la tombe (IXe—XVI11Ie siècles). Regards croisés

sur une pratique funéraire en Europe de l'Ouest, Caen 2017, S. 431—440.

58 Marchai, Statuten (wie Anm. 41), Nr. 173, S. 480-483 (Register der Kaplaneien und ihrer

Einkünfte 1440).

59 Ebd., Nr. 158, S. 451 f., Nr. 161-163, S. 454-459, Nr. 165-166, S. 463-466 und

Nr. 171, S. 477—479: Agnes, die Witwe des Krämers Heinrich Meiger (1334, die dritte

Kaplanei am Niklausaltar); Katharina am Weg (1347, die erste Kaplanei am Dreikönigsaltar);

Clementia von Degerfelden, Witwe des Ritters Nikolaus zer Kinden (1352, die

dritte Kaplanei am Katharinenaltar); die Edelfrau Metzina, Witwe des Gewandschneiders

Hugo von Sarburg (1376, die dritte Kaplanei am Kosmas-und-Damian-Altar); Adelheid,

Witwe des Johann Bidermann (1386, dritte Kaplanei am Liebfrauenaltar versus ambitum)-,

Margareth, Witwe des Konrad zemTor, genannt Lutringer (1426, die fünfte Kaplanei am

Heilig-Kreuz-Altar); dazu kommen Junta und Margaretha de Richeszhen, institrices
Basiiienses, und eine Adelheid zur Glocke mit Stiftungen auf dem Liebfrauenaltar versus ambitum

und dem Kosmas-und-Damian-Altar (ebd., S. 482).
60 Mit Ausnahme der Bruderschaft der Bäckerknechte beim Lettner, der den Laienteil der

Kirche vom Chor trennt: Maurer 1961 (wie Anm. 14), S. 109, 156 und 451.



114 Gabriela Signori

Abbildung 7

Stiftungsurkunde der Adelheid

Bidermännin (Staatsarchiv

Basel-Stadt, Klosterarchiv

St. Peter, Urkunde 648,
Foto: Gabriela Signori).

che St. Theodor61 - wenngleich letztere mit Stiftungen, Wappen
und Totenschilde der Familie Kilchmann derart überfrachtet war,
dass der Eindruck entsteht, es handle sich um ihre «Eigenkirche».62
Die beiden Einrichtungen (Bruderschaft und Pfarrkirche) sind in
Basel aber nur sehr lose miteinander verbunden. Auch in Köln mit
seinen 96 Bruderschaften, in Braunschweig und in Lübeck war die

61 Maurer 1961 (wie Anm. 14), S. 145, 152, 156, 204 und 228-230: Altar der Jakobus-Bru¬
derschaft (1481, i486) und Altar der Wolfgangs-Bruderschaft (1488/89) in der

Leonhardskirche; Wappenschilde, -fahnen und -Scheiben der Fischerzunft, Himmelzunft,
Metzger, Schiffleute, Schuster, Steinhauer und Weinleute sowie Wappenscheiben der

Hausgenossen- und Spinnwetternzunft in der Martinskirche (ebd., S. 314, 334, 336fl,
344f. und 354); Maurer 1966 (wie Anm. 14), S. 325f., 374f. und 387f.: in St. Theodor

die St. Pantaleons-Bruderschaft, die Bruderschaft der Rebleute, die Rundscheibe der

Gesellschaft zum Rebhaus und die Marienscheibe der Gesellschaft zum Hären (zwei

Vorstadtgesellschaften); zu den Kleinbasler Vorstadtgesellschaften vgl. Die drei Gesellschaften

der mindern Stadt Basel, in: Historisches Festbuch zur Basler Vereinigungsfeier 1892,
Basel 1892, S. 203-220; RudolfWackernagel, Geschichte der Stadt Basel, Bd. 2.1, Basel

1911, S. 265 f.

62 Vgl. Das Schuldbuch des Basler Kaufmanns Ludwig Kilchmann, hrsg. und1 komm, von
Gabriela Signori, Stuttgart 2014 (VSWG, Beihefte 231), S. 113-116; Maurer 1966 (wie

Anm. 14), S. 327, 330, 358, 362f., 383, 387f., 391, 393, 396-398,400f., 403-406, 409

und 445; Signori, Vorsorgen (wie Anm. 8), S. 316—320.



Die Pfarrkirche 115

Pfarrkirche für Bruderschaften kein bevorzugter Ort, sich
niederzulassen.63

Mit rund einem Drittel der Kaplaneistiftungen scheint die
Beteiligung von Frauen bei der Ausgestaltung der Peterskirche aufAnhieb
ungewöhnlich hoch.64 Ahnlich bedeutend ist der Frauenanteil jedoch
auch im benachbarten Freiburger «Münster», der Stadtpfarrkirche
von Freiburg. Nach dem Registrum subsidii charitativi der Diözese
Konstanz (dem «Register der bischöflichen Liebessteuer») befanden
sich im Freiburger «Münster» 1497 22 Altäre mit 69 Kaplaneien,
die mit Ausnahme des Bürgeraltars alle den Namen ihrer Stifterinnen

und Stifter trugen.65 Kaplaneistiftungen von Korporationen wie
diejenigen der Lübecker Knochenhauer, Bergen- und Schonenfahrer
sind trotz der mannigfachen Parallelen zwischen den beiden Marienkirchen

in Freiburg aber keine belegt.66 Einfluss auf die Gestaltung
der Kirche nahmen die Zünfte in Freiburg vor allem im Medium
des Kirchenfensters.67 Dafür gehen, wie gesagt, rund ein Drittel der

63 Vgl. Klaus Militzer: Quellen zur Geschichte der Kölner Laienbruderschaften vom
12. Jahrhundert bis 1362, Bd. 1: Einführung, St. Achatius - St. Georg, Düsseldorf 1997

(Publikationen der Gesellschaft für Rheinische Geschichtskunde, 71/1), S. xliv und civ—

cxi; Monika Zmyslony: Die Bruderschaften in Lübeck bis zur Reformation, Kiel 1977

(Beiträge zur Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, 6); Kerstin Rahn: Religiöse Bruderschaften

in der spätmittelalterlichen Stadt Braunschweig, Braunschweig 1994 (Braunschweiger
Werkstücke, A 38), S. 64f.

64 In der Lübecker Frauenkirche beispielsweise lässt sich keine einzige Messstiftung einer
Frau finden, vgl. Wolfgang Prange: Die Altäre der Lübecker Marienkirche mit ihren Vika-

rien und Kommenden, in: Zeitschrift des Vereins für Lübeckische Geschichte und
Altertumskunde 78 (1998), S. 143-163; nur vereinzelt sind Messstiftungen von Frauen für die

Lüneburger Johanniskirche belegt, vgl. Georg Matthaei: Die Vikariestiftungen der

Lüneburger Stadtkirchen in der Kirche des Mittelalters und der Reformation, Göttingen 1928,
S. 155f., 161, 166f., 172-174, 176, 179, 182, 187, 190-192 und 194f.

65 Vgl. Franz Zell/Michael Burger: Registra subsidii charitativi im Bisthum Konstanz am
Ende des 15. Jahrhunderts zu und Anfang des 16. Jahrhunderts, Teil 1: Das Registrum
charitativum im Archidiakonat Breisgau vom Jahre 1493, in: Freiburger Diözesan-Archiv
24 (1895), S. 183—237, hier S. 221—227; Karl Joseph Rieder: Das Registrum subsidii

caritativi der Diözese Konstanz aus dem Jahre 1508, in: Freiburger Diözesan-Archiv 35

(1907), S. 1-108, hier S. 82-84; vgl. dazu ausführlicher Wolfgang Müller: Mittelalterliche

Formen kirchlichen Lebens am Freiburger Münster, in: ders. (Hg.): Freiburg im
Mittelalter. Vorträge zum Stadtjubiläum, Bühl/Baden 1970, S. 141-181.

66 Vgl. Doris Bulach: Handeln zu Ehren von Gott. Präsenz und Sichtbarkeit von Hand¬

werksämtern in Stadtkirchen des südwestlichen Ostseeraumes, in: Thomas Honegger/
Gerlinde Huber-Rebenich/Volker Leppin (Hgg.): Gottes Werk und Adams Beitrag.
Formen der Interaktion zwischen Mensch und Gott im Mittelalter, Berlin 2014, S. 288—297;

Sabine-Maria Weitzel: Die Ausstattung von St. Nikolai in Stralsund. Funktion, Bedeutung

und Nutzung einer hansestädtischen Pfarrkirche, Kiel 2011 (Schleswig-Holsteinische
Schriften zur Kunstgeschichte, 18), S. 170—230.

67 Vgl. Martin Papenbrock: Die Zunftfenster im Freiburger Münster: zur Sozialgeschichte
mittelalterlicher Glasmalerei, in: Kanon Kunstgeschichte 1 (2015), S. 325—342.



116 Gabriela Signori

Freiburger Kaplaneistiftungen auf Frauen zurück und tragen Frauennamen

wie die Atscherin-, die Kötzin- oder die Tolerin-Pfrund.68
Besonders beliebt waren bei den Freiburgerinnen der Margarethenaltar

und der Altar der Maria Magdalena auf der Nordseite der Kirche,

auf der Frauenseite.69 Die meisten Stifterinnen wünschten ferner,
dass die Kollaturrechte (das Recht, eine geistliche Stelle zu besetzen)

im Kreis der Familie bleiben sollten, während die (männlichen) Stifter

die Wahl eines geeigneten Priesters in der zweiten Generation
vorzugsweise der Obrigkeit in Gestalt von Bürgermeister, Münster- oder

Spitalpfleger anvertrauten. Unter den Nutzniessern der Pfründenstiftung

erscheinen ab und an mit den Stiftern verwandte Personen.

Jahrzeitstiftungen

Im Verlauf des 15. Jahrhunderts verdrängte die Jahrzeitstiftung die

Kaplaneistiftung sukzessive, wenngleich nicht vollständig.70 Und
neue Stiftungsformen kamen hinzu wie die Marientiden (Marienzeiten)71

oder das Salve Regina, das Barbara Eberler 1460 nach
dem Vorbild des Basler Münsters an ausgewählten Festtagen in der
St. Peterskirche einrichtete; wie im Münster («auf Burg») sollte dies

jeweils mit der grossen Glocke eingeläutet werden (Abb. 8).72

68 Bis weit ins 18. Jh. hinein wurden die Namen dekliniert und dem Geschlecht der

Namensträger angepasst, im Oberdeutschen mit dem Suffix <in>, im Niederdeutschen mit
dem Suffix <sche>.

69 Vgl. Gabriela Signori: Religious Infrastructure: the Parish Church, in: Aaron Pinnix/Axel
Volmar/Fernando Esposito/Nora Binder (Hgg.): Rethinking Infrastructure across the

Humanities, Oxford 2023, S. 173—180.

70 Vgl. Cliff Burgess: «Longing to Be Prayed for»: Death and Commemoration in an Eng¬

lish Parish Church in the Later Middle Ages, in: Bruce Gordon/Peter Kenneth Marshall

(Hgg.): The Place of the Dead: Death and Remembrance in Late Medieval and

Early Modern Europe, Cambridge 2009, S. 44-63; Sally F. Badham: Commemoration
of the Dead in the Late Medieval English Parish: an Overview, in: Church Archaeology
16 (2012), S. 45—63; dies.: Seeking Salvation: Commemorating the Dead in the Late-

Medieval English Parish, Donington 2015; Stefan Sonderegger: Gewinn für die Toten

und die Lebenden — Jahrzeitstiftungen vor der Reformation, in: Die Reformation in der

Ostschweiz. Eine Landschaft im kirchenpolitischen Umbruch, Teil 1: Auf der Suche nach

einem gnädigen Gott, St. Gallen 2017 (Neujahrsblatt St. Gallen, 157), S. 160—167.

71 Vgl. Heinrich Dormeier: Das laikale Stiftungswesen in spätmittelalterlichen Pfarrkir¬

chen: Kaufleute, Korporationen und Marienverehrung in Lübeck, in: Bünz/Fouquet (wie

Anm. 12), S. 279-340.
72 StABS, Klosterarchiv St. Peter Urkunde Nr. 1083: Grosse Salvestiftung, auf genau

bestimmte Tage geordnet durch Barbara, Gattin des Mathis Eberler genannt Grünenzweig,

30. September 1460, ediert bei Marchai, Statuten (wie Anm. 41), Nr. 223, S. 531 —

533, und Nr. 227, S. 536—539 (die Erweiterung der Stiftung durch Barbaras Ehemann,



Die Pfarrkirche 117

Abbildung 8

Grabmal des Mathis Eberler (t 1502) (Basel, St. Peterskirche, Foto: Gabriela

Signori).

Eine Jahrzeit war gewöhnlich viel günstiger als eine Ewigmesse,
für die mehrere hundert Gulden aufzubringen waren (der Preis eines

gediegenen Steinhauses); dementsprechend breiter ist das soziale

Spektrum der Stifterinnen und Stifter bei den Jahrzeiten. In Basel

beläuft sich der durchschnittliche Preis einer Jahrzeit im 15.
Jahrhundert auf 20 Gulden.73

Mathis Eberler); zum Salve Regina vgl. Otto Ed: Geschichtliches über das Salve Regina,

in: Theologisch-praktische Quartalschrift 96 (1948), S. 201-210; Martina Wehrli-Johns:
Per modum sermonum: le traité sur l'antienne du Salve Regina par Johannes Henlin
(1502), in: Nicole Bériou/Franco Morenzoni (Hgg.): Prédication et liturgie au Moyen
Âge. Etudes réunies, Turnhout 2008 (Bibliothèque d'histoire culturelle du Moyen Âge,

5), S. 349-372.
73 Das Fünffache kostete eine Jahrzeit am Basler Münster, vgl. Paul Bioesch (Hg.): Das Anni¬

versarbuch des Basler Domstifts (Liber vite Ecclesie Basiliensis), 1334/38-1610, 2 Bde.,

Basel 1975 (Quellen und Forschungen zur Basler Geschichte, 7).



118 Gabriela Signori

Sehr detailliert geht das Testament von Agnes, der Witwe des

Apothekers Hans Seiler aus dem Kirchspiel St. Peter, auf die Entgeltfrage

ein und zeigt damit, wer alles, bei entsprechender Besoldung,
an einer Jahrzeitfeier mitwirken konnte bzw. wer alles von den

Jahrzeitstiftungen lebte: Der Messpriester sollte einen Schilling, die zwei
Leviten, die die Epistel und das Evangelium singen, einen weiteren
Schilling erhalten; zwei Schillinge sah Agnes für den «Leutpriester»
(Pleban) vor, einen weiteren für Kerzen auf dem Grab und sechs

Schillinge für den «Verwarer», der die Kerzen anzünden und am Tag
ihrer Jahrzeitfeier ihr Grab mit ihrer Serge bedecken musste.74 Weitere

fünf Gulden sollten an den Petersbau gehen; denselben Betrag
sah Agnes für die Prediger, die Augustiner, das Klarissenkloster
Gnadental, das Steinenkloster (Dominikanerinnen) und die Barfüsser

(Franziskaner) vor. Den doppelten Betrag erhielten die karitativen

Einrichtungen der Stadt. Agnes' Sohn Balthasar war seit 1454 Dekan
des St. Petersstifts gewesen (Abb. 9).75 Das hatte ihren ajfectus für die
St. Peterskirche gestärkt.

Das Chorherrenstift St. Peter hatte sich im Verlauf der Jahrhunderte

acht verschiedene Jahrzeitbücher mit unterschiedlicher
Funktionslogik angelegt (die meisten im 14. Jahrhundert).76 Im 15.
Jahrhundert führten dann auch die Pfarrkirchen St. Alban, St. Leonhard,
St. Martin und St. Theodor eigene Totenbücher. Systematisch erfasst

sind die städtischen Totenbücher leider nicht. Ein mit dem Répertoire

des documents nécrologiques français vergleichbares Uberblickswerk

fehlt für das Reich.77 Besser erschlossen sind - dank Rainer

Hugeners Dissertation mit dem sprechenden Titel Buchführungfür
die Ewigkeit- die Totenbücher aus den eidgenössischen Dorfkirchen.
Hugener geht davon aus, dass im 15. Jahrhundert jede Pfarrkirche
ein Totenbuch führte.78

74 StABS, GA B 7 (1454-1458), p. 254 (14. März 1458).

75 Marchai, St. Peter (wie Anm. 19), S. 150; zu Balthasar Seiler vgl. Andreas Pronay: Die

Epitaphien der Peterskirche Basel, Basel 2021, S. 289f.
76 Vgl. Gabriela Signori: Memoria in der Stadt. Die Basler Anniversarbücher (13.—15. Jahr¬

hundert), in: Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 158 (2010), S. 137-157, hier
S. 145—149; Rainer Hugener: Buchführung für die Ewigkeit. Totengedenken, Verschriftlichung

und Traditionsbildung im Spätmittelalter, Zürich 2014, S. 70f.
77 Vgl. Jean-Loup Lemaître (Hg.): Répertoire des documents nécrologiques français, Paris

1980 (Recueil des historiens de la France. Obituaires, 7), S. 965—981; Anne Rauner: Tenir
les comptes d'anniversaires dans les paroisses du diocèse de Strasbourg à la fin du Moyen
Âge, in: Comptabilité(S) 10 (2019), 15.1.2026 (URL: https://journals.openedition.org/
comptabilites/2996, Zugriff vom 7.8.2024).

78 Hugener (wie Anm. 76), S. 78f.



Die Pfarrkirche 119

Abbildung 9

Das Epitaph des Stiftsherren Balthasar Seiler (f 1460) (Basel, St. Peterskirche, Foto:

Gabriela Signori).

In den Jahrzeitbüchern werden kalendarisch die Namen der

zu Erinnernden festgehalten, wobei der Gedenktag nicht mit dem

Todestag identisch sein muss, wie die Häufung der Einträge an den

wichtigsten christlichen Feiertagen oder die Kollektivjahrzeiten
ausgewählter Familien nahelegt, die zuweilen auch ihre Mägde als Teil
der Familie miteinschlossen. Bald wird zusätzlich zum Namen die

Art des liturgischen Gedenkens festgelegt, bald die Einkünfte bzw.
das Rentenkapital oder — wie bei Agnes Seiler — das Entgelt für Leut-

priester, Kapläne und Leviten festgehalten. Zuweilen werden hinter

dem Kalenderteil ausgewählte Messstiftungen, Testamente oder
Zinsverzeichnisse nachgetragen oder Listen geführt mit den Namen
der Plebane.

All dies findet sich im Jahrzeitbuch der Kleinbasler St. Theodorkirche,

das darüber hinaus noch eine ausführliche, in lateinischer

Sprache verfasste Kirchenordnung enthält.79 Fürwahr ein ausserge-
wöhnliches Dokument, in mehrerer Hinsicht. An seiner Ausgestaltung

wirkten verschiedene Hände mit; darunter findet sich diejenige
des gelehrten Plebans Johannes Ulrich Surgant (t 1503), Verfasser

des 1503 in Basel gedruckten Manuale curatorum, eines Handbuchs

79 Ahnlich wie die Kirchenordnung im Rechnungsbuch der Kirchenpfleger von St. Martin
(siehe oben Anm. 17).



120 Gabriela Signori

für Leutpriester, also für den Pfarrklerus.80 Das Registrum subsidii von
1493 adressiert ihn als

«der vornehme Herr Johannes Ulrich Surgant, Doktor des Kirchenrechts,

eingesetzt durch das Präsentationsrecht des Basler Domkapitels, dem sie (die
Kirche) inkorporiert ist und dem sie die Quart (jährliche Abgabe des vierten Teils)
zinst».81

Surgant legte für seine Pfarrkirche auch ein Taufbuch an, das zu den
ältesten Vertretern seiner Art zählt.82 Wie wichtig ihm das Predigen

war, lässt sein Handbuch erkennen. Es enthält aber auch praktische
Hilfsmittel, die Tauf- und Hochzeitsliturgie betreffend, sowohl in
deutscher als auch in französischer Sprache. Mehrsprachigkeit war
für den Leutpriester bei Pfarrkirchen ein Muss, deren Parochiale
unterschiedlichen Sprachgemeinschaften zugehörten.83 Basel war
zwar nicht mehrsprachig, aber immer mehr Zuwanderer kamen

aus den französischsprachigen Teilen des Bistums.84 Darauf musste
Rücksicht genommen werden. Kenntnisse der Landessprache waren

80 Vgl. Johann Ulrich Surgant: Manuale curatorum predicandi prebens modu[mj: tarn latino

q[uam] vulgari sermone practice illuminatu[m]: cu[m] certis alijs ad cura[m] animar[um]
p[er]tinentibus: omnibus curatis ta[m] co[n]ducibilis q[uam] salubris, Basel 1503; Dorothea

Roth: Die mittelalterliche Predigttheorie und das Manuale Curatorum des Johann
Ulrich Surgant, Basel 1956 (Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, 58); Jürgen Konziii:

Studien über Johann Ulrich Surgant. Anhang I: Verzeichnis der Zitate und Quellen
des II. Teils des Manuale curatorum, in: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte
69 (1975), S. 265-309, bzw. 70 (1976), S. 107-167 und 308-388, und 71 (1977),
S. 332—392; Vecere Vojtëch: Johann Ulrich Surgant's Manuale curatorum predicandi as a

Product of Medieval Intellectual Heritage in Basel Librairies. The Example of Knowledge
Transmission at the Turn of the Hand-Written and the Printed Book Culture Epochs, in:
Matthias Asche/Christian Hesse/Martin Holy (Hgg.): Studentenmigration, Gelehrtennetzwerke

und Buchkultur. Basel und die Schweizer Hohen Schulen in ihren Bezügen zu

(Ost)Mitteleuropa vom 15. bis 17. Jahrhundert, Prag 2023, S. 215—235.

81 Zell/Burger (wie Anm. 65), S. 211: «Ecclesia parrochialis ibidem: egregius dominus

Johannes Udalricus Surgand decretorum doctor institutus ad presentacionem domi-

norum capituli Basiliensis, cui est incorporata et est quartalis.»
82 London, British Library, Egerton MS 1927, 154 Blätter; vgl. Christof Rolker: Patenschaft

und Namengebung im späten Mittelalter, in: Christof Rolker/Gabriela Signori (Hgg.):
Konkurrierende Zugehörigkeit(en): Praktiken der Namengebung im europäischen
Vergleich, Konstanz 2011 (Spätmittelalterstudien, 2), S. 17—38.

83 Diskutiert wird die Frage zum Beispiel bei Constantin Wurzbach: Die Kirchen der Stadt

Krakau. Eine Monographie, Wien 1853, S. 122f.

84 Vgl. Katharina Simon-Muscheid: Die Stadt als temporärer Zufluchtsort. Flüchtlinge und

Flüchtlingspolitik im 15. Jahrhundert, in: Anne-Lise Head-König/Hans-Jörg Gilomen/
Anne Radeff (Hgg.): Migration in die Städte — Migration vers les villes. Ausschluss —

Assimilierung — Integration — Multikulturalität/Exclusion — assimilation — intégration —

multiculturalité, Zürich 2000 (Schweizerisches Jahrbuch für Wirtschafts- und Sozialgeschichte,

16), S. 57-76.



Die Pfarrkirche 121

für den Pfarrklerus, würde man meinen, selbstverständlich; wie die
Intervention des Bischofs von Basel gegen die landesfremden,
niederdeutsch sprechenden Augustinerchorherren von St. Leonhard

zeigt, war dies aber nicht immer der Fall.85 Der Sachverhalt tangiert
gewöhnlich Grenzregionen oder Kolonien, verdient jedoch allgemein
sicher mehr Aufmerksamkeit, als ihm bislang beschieden worden ist.

Sachstiftungen

Einzelne Kirchenfabriken legten sich in wichtigen Bauphasen
schliesslich noch Schenkbücher an, eine ursprünglich klösterliche
Praxis, die ihrerseits im Gebetsgedenken begründet war.86 Viel
Aufmerksamkeit hat der Strassburger Liber donationum auf sich gezogen

wegen der Vielzahl der «symbolischen» Gaben, die auf diese Art
in den Besitz der Marienkirche gelangten: schier unzählige Waffen,
Mäntel, Schleier und Schmuck.87 Symbolisch sind diese Gaben insofern,

als es sich dabei überwiegend um rechtliches Sondergut handelt,

das mit dem Geschlecht der Stifterin bzw. des Stifters verbunden

war und über das Männer und Frauen frei verfügen konnten,
ohne dafür die Einwilligung des Ehepartners oder der Kinder einholen

zu müssen. Wie die Kaplanei- und Jahrzeitstiftung oder die
Bruderschaft ist zwar auch das Schenkbuch kein Proprium der Pfarrkirche;88

dennoch sind die Bücher von hohem kulturgeschichtlichem

85 Mit der Reform des Klosters waren landesfremde Chorherren aus dem Niederrhein auf den

Leonhardsberg gekommen. Darauf reagierte der Bischof und forderte insbesondere von
den Plebanen Deutschkenntnisse: Maurer 1961 (wie Anm. 14), S. 151. Sprachprobleme
zeichnen sich gegen Ende des 15. Jh. auch im Cluniazenserpriorat St. Alban ab. Der Rat

beschwerte sich darüber, dass der damalige Prior nicht willens sei, Deutsch zu lernen, vgl.
Andreas Rehberg/Gabriela Signori: Sprach- und ethnische Konflikte in Klöstern nördlich
und südlich der Alpen zum Ausgang des Mittelalters und in der frühen Neuzeit, in: Quellen

und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 99 (2019), S. 3-17.
86 Vgl. Gustav Wulz: Das Schenkbuch der Nördlinger St. Georgskirche von 1427, in: Rieser

Nachrichten 1948 (Stadtarchiv Nördlingen R 39 F 8 Nr. 10); Johann Nick: Liber
donationum Ecclesiae s. Severi Bopardiae, in: Nassauische Annalen 9 (1868), S. 1-48 (meist

Weinberge, aber auch einzelne Mäntel, Messbücher etc.); Stanislaw Kuras (Hg.): Registrum

ecclesiae Cracoviensis: Studium nad powstaniem tzw. Liber Beneficiorum Jana Dlu-

gosza, Warschau 1966.

87 Vgl. Gabriela Signori: Stadtheilige im Wandel. Ein Beitrag zur geschlechtsspezifischen

Besetzung und Ausgestaltung symbolischer Räume am Ausgang des Mittelalters, in:

Francia 20 (1993), S. 39—67; Charlotte A. Stanford: Commemorating the Dead in Late

Medieval Strasbourg: the Cathedral's Book of Donors and its Use (1320-1521), Farnham-

Burlington 2011.

88 StABS, Klosterarchiv Kartaus L (Liber benefactorum); das Dokument ist online verfügbar

(URL: https://www.e-codices.ch/de/list/one/stabs/Klosterarchiv-Kartaus-L, Zugriff vom
7.8.2024).



122 Gabriela Signori

Wert, weil darin wirklich jedes noch so bescheidene Legat egal in
welchem Zustand Eingang fand.

Die Pfarrkirche als Option

Während die Anniversarbücher eine über den Tod hinausweisende
Verbundenheit zwischen dem Stifter und der bedachten Einrichtung
dokumentieren, sind Schenkbücher gewöhnlich an bestimmte Ereignisse

gebunden und heben jeweils die Einzigartigkeit der bedachten

Einrichtung hervor. Wie wir bei Agnes Seiler gesehen haben, verliert
sich diese Einzigartigkeit allerdings aus der Perspektive der
individuellen letztwilligen Verfügung; die Pfarrkirche wird zu einem Teil
des städtischen Kirchenganzen und tritt in Konkurrenz zu Klöstern
und anderen Kirchen. Wie wichtig eine kirchliche Einrichtung der
betreffenden Person war, lässt sich zum einen an der Höhe der Legate
bemessen, die dafür aufgebracht wurden, zum andern an der Frage,
ob die bedachte Einrichtung der Ort sein sollte, wo sie beigesetzt
werden wollte. Bei der Grabwahl spielten räumliche Nähe bzw. Distanz

zur Kirche und verwandtschaftliche Bindung zu denen, die sich

an diesem Ort schon hatten bestatten lassen, häufig die Hauptrolle.
Die Wahlmöglichkeiten der Testatorinnen und Testatoren waren

umso grösser, je dichter das städtische Netz an Kirchen, Klöstern
und Kapellen war. Trotzdem lassen sich in Basel wie auch andernorts
Muster erkennen, die über das Lokale hinausweisen. Markant sind
allenthalben die Unterschiede zwischen repräsentativen
Ratsherrentestamenten und dem letzten Willen von Handwerkern oder
Gewerbetreibenden. Ratsherren hatten das städtische Ganze im Blick, das

sie qua Amt ja auch repräsentierten; dementsprechend verteilten sie

ihre Legate gewöhnlich über die ganze Stadt;89 Handwerker und
Gewerbetreibende dachten gewöhnlich in korporativen und
nachbarschaftlichen Kategorien. Der Basler Gerber Hans Memminger
beispielweise wollte nicht in seiner Pfarrkirche St. Leonhard,
sondern bei den benachbarten Barfüssern (Franziskanern) beigesetzt
werden. Sein Interesse galt auch weniger den Basler Kirchen als

vielmehr den über die ganze Stadt verstreuten Bruderschaften: der
Liebfrauen-Bruderschaft «auf Burg» (beim Münster), der dortigen
Johannes-Bruderschaft, der Sebastian- und Onofrius-Bruderschaft bei den

Augustinern, der Bruderschaft der Gerberzunft in der Pfarrkirche
St. Leonhard, der dortigen Bruderschaft der Kürschnerknechte und

89 Signori, Vorsorgen (wie Anm. 8), S. 321-369.



Die Pfarrkirche 123

der Jakobus-Bruderschaft.90 Allein für die St. Wolfgang-Bruderschaft,

die wie die Jakobus-Bruderschaft seiner Pfarrkirche angegliedert

war, interessierte er sich nicht. Hier fanden andere Berufsgruppen

als die seine zusammen.91

Dasselbe Spektrum an Wahlmöglichkeiten begegnet in Basler

Frauentestamenten. Ennelin Göpfriedin, eine Schuhmacherwitwe

aus dem Kirchspiel St. Leonhard, fühlte sich den franziskanischen
Armutsidealen verbunden; und so wollte sie bei den Barfüssern

beigesetzt werden und nicht bei ihrer Pfarrkirche.92 In ihrem Testament

vom 3. April 1479 bedachte sie überdies fast ausschliesslich
sozialkaritative Einrichtungen der Stadt sowie ausgewählte Frauengemein-
schaften und Klausen in und ausserhalb der Stadt: die Drittordensschwestern

in Iglingen (bei Magden), in Rheinfeiden und in der

unteren Klause bei St. Leonhard in St. Gallen,93 die Zisterzienserinnen

von Engental bei Muttenz, die Klarissen zu Gnadental, die
Dominikanerinnen an den Steinen sowie die Franziskaner im elsässi-

schen Lupach (bei Pfirt), die einzige von ihr bedachte Brudergemeinschaft.

Maria Zscheckabürlin tat alles, was man von der Tochter eines

altobersten Zunftmeisters erwarten konnte. Als sie am Montag, den

20. Juni 1496, aus Krankheitsgründen ihr Testament aufsetzte, folgte
sie dem Ratsherrenmodell und bedachte fast sämtliche geistlichen
Einrichtungen der Stadt mit grosszügigen Geld- und Sachspenden.94
Als Testamentsvollstrecker wählte sie niemanden geringeren als

den ehemaligen Basler Stadtschreiber Nikolaus Rüsch (f 1506).95
18 Jahre später (1514) stiftete sie im Basler Münster einen neuen
Altar und der Universität ein Stipendium mit einem Stiftungsgut
in der Höhe von 600 Gulden.% Ging es um die Bestattungsfrage,
blieb sie wie die meisten Basler Testatorinnen jedoch ihrer Pfarrkirche

treu.97 Die Pfarrkirche war der Ort, wo die Frauen geheiratet hat-

90 StABS, GAB 14 (1495-1499), fol. 181'-182'.
91 Vgl. Gabriela Signori: Von der Paradiesehe zur Gütergemeinschaft: die Ehe in der mittel¬

alterlichen Lebens- und Vorstellungswelt, Frankfurt a.M. 2011, S. 173—177.

92 StABS, GA B 10 (1475-1480), p. 340-344.
93 Vgl. Die Beginen und Begarden in der Schweiz, redigiert von Cécile Sommer-Ramer,

Basel/Frankfurt a.M. 1995 (Helvetia Sacra 9.2), S. 123—129, 136—138 und 606—619.

94 StABS, GA B 14, fol. 35r—4lv.

95 Vgl. Samuel Schüpbach-Guggenbühl: Rüsch, Nikolaus, in: HLS, Bd. 10, Basel 2011,
S. 552 (URL: https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/0l4757/2020-01-l6/, Zugriff vom
8.2.2024).

96 StABS, Klosterarchiv Kartaus Urkunde Nr. 450 (1514.12.23), Nr. 452 (1515.1.23) und

Nr. 454 (1515.3.30).
97 1518 und 1523 widerrief sie zweimal in Folge ihr Testament und entschied sich für die

Basler Kartause, der ihr Bruder Hieronymus vorstand: StABS, Klosterarchiv Kartaus



124 Gabriela Signori

Abbildung 10

Stefan Lochner (t 1451), Darbringung im Tempel, Ölgemälde 1447 (Darmstadt,
Hessisches Landesmuseum, Foto: Wikimedia Commons, CC-0 [URL: https://
commons.wikimedia.org/wiki/File:Stefan_Lochner_Darmstadt_Presentation_
HLD.tif?page=l, Zugriffvom 25.8.2024]).

ten, ihre Kinder taufen und firmen liessen und wo sie sich nach der
Geburt ihrer Kinder hatten aussegnen lassen (Abb. 10) ;98 zugleich
war die Pfarrkirche der Ort, wo die Frauen wöchentlich, wenn nicht

gar täglich, mit ihren Nachbarinnen zusammentrafen.

Begründeten sie ihre Wahl, zeigt sich allerdings, dass viele in der
Pfarrkirche bestattet werden wollten, weil sich dort das Grab ihrer
Eltern, Ehemänner oder Kinder befand.91' Häufig bedachten die, die

Urkunde Nr. 463 und Nr. 474; vgl. Stefan Hess: Zscheckenbürlin, Hieronymus, in: HLS,
Bd. 13, Basel 2014, S. 733 (URL: https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/021349/2013-02-13/,

Zugriffvom 8.2.2024).
98 Vgl. Roger Edward Reynolds: Churching ofWomen, in: Dictionary of the Middle Ages,

Bd. 3, New York 1983, S. 382f.; Paula Marie Rieder: On the Purification of Women:

Churching in Northern France, Basingstoke u.a. 2006; Sebastian Wydrowski: Churching
ofWomen: An Historico-Canonical Study, Diss. Universität Navarra 2021.

99 StABS, GA B 9 (1469-1475), p. 247a und 257; B 14, fol. 35r—4lv; B 15, fol. 138r—l45r;

B 19, fol. 221r-227r.



Die Pfarrkirche 125

nicht aus Basel kamen, zusätzlich noch die Pfarrkirche der Orte, von
denen sie herkamen.100 In beiden Fällen hat der religiöse affectus, den
die Gläubigen im Spätmittelalter für ihre Pfarrkirche hegten, zuweilen

also eine sehr persönliche Note. Institutionen ohne Personen zu
denken, ist in dieser Zeit eigentlich unmöglich.

100 StABS, GA B 8 (1463-1465), p. 52£, bzw. B 11, p. 141 (Blotzheim); B 9, p. 247a (Lau¬

fen); B 13, fol. 10v-12r (Laufenburg); B 10, p. 149-152 (Rheinfelden); D 7, fol. 28'.




	Die Pfarrkirche : sozial- und kulturgeschichtliche Annäherungen an eine der "erfolgreichsten Institutionen" des Mittelalters

