Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 123 (2023)

Artikel: Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696
Autor: Christ-von Wedel, Christine
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1084155

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1084155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen
1433 und 1696

von Christine Christ-von Wedel

Einleitung

Die Magie-, Zauberei- und Hexenforschung umfasst ein weltweit
intensiv bearbeitetes Studienfeld, das kaum mehr zu {iberblicken
ist. Gute Zusammenfassungen helfen indessen, sich einzuarbeiten.!
An neueren Forschungen ist fiir die Eidgenossenschaft insbeson-

dere Kathrin Utz-Tremp,? fiir die Stadt Basel sind Albert Schny-
der und Dietegen Guggenbiihl sowie Dorothee Rippmann® zu nen-
nen, deren Arbeiten ich alle dankbar benutzt habe. Dieser Aufsatz
beschrinkt sich auf Quellenforschungen zur Entwicklung im stad-
tischen Basel und fragt vor dem Hintergrund zahlreicher frither
Hexenprozesse nach den Beweggriinden fiir die spitere erstaunli-
che Zuriickhaltung in einem Umfeld grosser Hexenverfolgungen. Er
untersucht insbesondere Gutachten massgeblicher Theologen Basels,
die die weitherum geforderte Todesstrafe fiir Zauberei verwarfen —
der alttestamentlichen Bestimmung zum Trotz: «Du sollst die Hexe

1 Hier sei nur auf einige grundlegende allgemeine Werke hingewiesen: Malcolm Gaskill:
Witchcraft. A very short introducrion, Oxford 2010; Brian P. Levack: Hexenjagd. Die
Geschichte der Hexenverfolgung in Europa, 6. Aufl., Miinchen 2020; Rita Voltmer:
Hexen. Wissen was stimmt, Freiburg i. Br. 2008; Walter Rummel/Rita Voltmer (Hgg.):
Hexen und Hexenverfolgung in der frithen Neuzeit, 2. Aufl.,, Darmstade 2012; Dieter
Harmening: Zauberei im Abendland. Vom Anteil der Gelehrten am Wahn der Leute.
Skizzen zur Geschichte des Aberglaubens, Wiirzburg 1991; Kathryn A. Edwards (Hg.):
Werewolves, Witches, and Wandering Spirits. Traditional Belief and Folklore in Early
Modern Europe, Kirksville 2002; Gerhard Schormann: Hexenprozesse in Deutschland,
2. Aufl., Géttingen 1986; und insbesondere die neueste Ausgabe von Wolfgang Behringer:
Hexen. Glaube, Verfolgung, Vermarktung, 7. Aufl., Miinchen 2020, mit einer nachgefiihr-
ten Literaturliste.

2 Kathrin Utz-Tremp: Von der Hiresie zur Hexerei. «Wirkliche» und imaginére Sekten im
Spitmittelalter, Hannover 2008.

3 Albert Schnyder: Zauberei und Schatzgriberei vor dem Basler Rat. Von der Suche nach
besonderen Ursachen und verborgenen Schitzen im 17. und 18. Jahrhundert, Liestal 2003;
Dietegen Guggenbiihl: Mit Tieren und Teufeln. Sodomiten und Hexen unter Basler Juris-
diktion in Stadt und Land 1399 bis 1799, Liestal 2002; Dorothee Rippmann: Hexenverfol-
gungen und soziale Unrast. Der Forschungsstand zum Basler Raum (Nordwestschweiz) im
Spitmittelalter, in: SZG 52 (2002), S. 151-156. Dazu sei auch die iltere Literatur genannt:
Karl Buxtorf-Falkeisen: Basler Zauber-Prozesse aus dem 14. und 15. Jahrhundert, Basel
1868; Friedrich Fischer: Die Basler Hexenprozesse in dem 16ten und 17ten Jahrhundert,
Basel 1840; Catherine Huber: Die Hexenprozesse in Basel im 16. und 17. Jahrhunderr,
unverdff. Liz.-arb. Univ. Basel, 1989.



154 Christine Christ-von Wedel

nicht leben lassen» (Ex 22,18), eine Bestimmung, mit der zur glei-
chen Zeit europaweit und in unmittelbarer Nihe Basels unzihlige
Hexenverbrennungen begriindet wurden.*

Das Basler Konzil

Mit dem Basler Konzil setzten die ersten bekannten baselstidtischen
Hexenverfahren ein.’ In der Stadt konnten die neuen Hexenvor-
stellungen vor einem internationalen Publikum verbreitet werden, so
unter anderen von Johannes Nider (um 1380-1438), einem Domi-
nikaner der strengen Observanz. Im Frithjahr 1429 kam der Gelehrte
nach Basel.® Erfolgreich fiihrte er als Prior im Predigerkloster eine
gegen heftigsten Widerstand angeordnete Reform durch, was ihm zu
bedeutendem Einfluss am Basler Konzil verhalf. Er hielt die feierli-
che Eroffnungspredigt, und zwar in deutscher Sprache, wo sich zahl-
reiche Basler Honoratioren eingefunden haben werden. Sein Wirken
am Konzil diirfte seinem Werk Formicarius von 1438 den notigen
Nachdruck verliechen und die darin vertretene Sicht auf Zauberei ver-
breitet haben. Der Formicarius ist in vielen Handschriften und Dru-
cken tiberliefert.” In der Basler Universititsbibliothek liegen neben
einer Handschrift® noch fiinf frithe Drucke zwischen 1473 und
1517 mit zahlreichen Lesespuren.” Das Werk ist als lehrreicher Dia-
log zwischen einem Schiiler und einem Ordenstheologen konzipiert
und ruft Geistliche wie Laien zu einem christlich-asketischen Leben
auf. Das Hexenthema behandelt Nider breit. Er oszilliert zwischen
vernunftgemissem, ja kritischem Hinterfragen der Zauberkiinste
und den fir die damaligen Leser unbedingt damit verbundenen
Teufelserscheinungen einerseits und einem Teufelsglauben, der zwar
manche Teufelserscheinungen als Triume abtut,'® aber unkritisch
von Teufelsbiinden spricht, die die Zauberer angeblich mit dem Teu-
fel abschlossen. Diese Vorstellung gehérte zum neu im Alpenraum

4 Einen ersten Aufsatz dazu habe ich 2022 veroffentlicht: Christine Christ-von Wedel:

Beredtes Schweigen. Basler Theologen und der Hexenwahn, in: Archiv fiir Reformations-

geschichte 113 (2022), S. 198-232.

Guggenbiihl (wie Anm. 3), S. 182.

6 Werner Tschacher: Der «Formicarius» des Johannes Nider von 1437/38. Studien zu den
Anfingen der europiischen Hexenverfolgungen im Spitmittelalter, Aachen 2000, S. 57f.

7 Ebd. auf S. 83-125 hat Tschacher viele aufgelistet, allerdings nur eine Handschrift aus

N

Basel und keinen der noch vorhandenen Wiegendrucke in Basel.
8 Universititsbibliothek Basel (UB Basel), MSCR B I1I; Tschacher (wie Anm. 6), S. 88.
9 UB, UBH Aleph B II1 9:2, UBH Aleph B I1I 8:1, UBH AK I1I 4, UBH Aleph D 1I 21,
UBH Aleph AV 6:2.
10 Ebd., UBH AK III 4, Johannes Nider: Formicarius, um 1584, bes. lib. II, 4, f. f5v bis f7v.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 155

aufgekommenen Hexenglauben. Danach besiegelte ein weiblich oder
miénnlich erscheinender Teufelsdimon einen Vertrag mit einem Zau-
berer oder einer Zauberin mit einem Beischlaf. Zum Hexenglauben
gehorte der Glaube an einen personifizierten, korperlich agierenden
Teufel.!" Dieser verleiht dem Zauberer oder der Hexe iibernatiirli-
che Krifte. Wie alle ernstzunehmenden Theologen, die an Zaube-
rei glaubten, betont Nider zwar, die Zauberer konnten nur schaden,
wenn Gott es erlaube (deo permittente).”” Dann aber schadeten sie
mittelbar mit Worten, Riten und Taten (facta), gleichsam durch ein-
gegangene Biindnisse (pacta inita) mit den Diamonen. Nider nennt
verschiedene Formen des vermeintlichen Schadenzaubers, bis hin
zum Kannibalismus.'? Als Beweis dienen ihm Beispiele, wie sie ihm
aus Prozessen in Bern, der Waadt und Frankreich bekannt wurden,
aus den Regionen, in denen die ersten Hexenjagden grassierten. Er
spricht von Liebeszauber, durch Zauberei verursachter Unfruchtbar-
keit, Krankheiten, Tod und dhnlichem mehr.!

Der Schiiler wendet ein, er habe von Leuten gehort, die das alles
der Natur zuschrieben, darum wolle er genauer Bescheid wissen, aber
der Theologe verweigert ihm ein tieferes Eindringen. Das Gesagte sei
genug. Er verweist auf Gewihrsleute und Berichte tiber Zauberei-
prozesse mit Gestindnissen, die die damalige Hexenlehre gentigend
bestitigten."

So berichtet er etwa von Hexen in Lausanne, die in einer Ver-
sammlung zusammenkamen, wo sie den Diamon in Menschgestalt
sichtbar sahen («visibiliter demonem in asumpta imagine viderunt
hominis») und versprechen mussten, dem christlichen Glauben abzu-
schworen, die Eucharistie nie anzubeten und das Kreuz zu verspot-
ten.'® Dem Dominikaner sind auch Nekromanten bekannt, Zaube-
rer, die einen Diamonenbund eingehen und durch Zeremonien Tote
beschwéren, die Zukunft vorhersagen und Verborgenes autdecken.!”

In einem bemerkenswerten Bericht kann Nider betonen, Hexen
oder Dimonen konnten nur bewirken, was Gott zuliesse, insofern
seien ihre Werke nichts als irrige Wahnvorstellungen béser Geister,
aber er zog daraus nicht die naheliegende Konsequenz, die vermeint-
lich Zaubernden seien geisteskrank. Er erzihlt, zwei Frauen glaub-

11 Vgl. Tschacher (wie Anm. 6), S. 365-374.
12 Nider (wie Anm. 10), lib. V,3, fq5wv.

13 Ebd., lib. V,3, £. q6r-8v.

14 Ebd., f. q5v—qb6r.

15 Ebd., f. q6r.

16 Ebd, lib. Vi4, f. q6v.

17 Ebd, f q8v.



156 Christine Christ-von Wedel

ten von einem gottlichen Geist getrieben zu sein, sie seien aber von
«maligni spiritus deliramentis» getduscht worden, wie eine sorgfiltige
Priifung ergeben habe. Eine durch den Teufel Verfiithrte bereute und
widerrief, nachdem sie durch Geistliche tiber ihren Irrtum aufgeklirt
worden war, die andere aber blieb in ihrer Verstocktheit (pertinacia)
und wurde verbrannt.'®

Ftir Nider sind Reuige trotz der vermeintlichen Apostasie und
des eingegangenen Teufelsbundes nicht eo ipso dem Todesurteil ver-
fallen. So konnten sich frithe Gegner der Hexenprozesse wie Niko-
laus von Kues (1401-1464) auf Nider berufen. Freilich haben auch
die Hexenjiger Nider ausgeschlachtet. Sie befiirchteten, der Teufel
plane mit Hilfe von Zauberern und Hexen, die sich beim Hexensab-
bat zu einer teuflischen Sekte verbinden, die ganze Welt zu unter-
jochen und zu zerstoren. Sich auf Ex 22,18 und entsprechende alt-
testamentliche Gebote und Verbote zur Zauberei berufend, liessen
sie gnadenlos foltern und verbrennen. Heinrich Kramer oder Insti-
toris (um 1430—um 1505) etwa, der dominikanische Verfasser des
Malleus maleficarum von 1486 (erst im 20. Jahrhundert erstmals als
Hexenhammer ins Deutsche tibersetzt) schopfte reichlich aus Nider
als Autoritdt fiir seinen Aufruf zur Vernichtung der vermeintlichen
teuflischen Hexensekte.!” Der bertichtigte Hexenjiger rithmte sich
selbst, wohl iibertreibend, allein iiber 200 Hexen auf den Scheiter-
haufen gebracht zu haben.?

Hexenprozesse bis 1519

Uber die frithen vom Basler Rat verantworteten Hexenprozesse sind
wir schlecht informiert, meist existieren nur Aufzeichnungen tber
die Kosten der Verfahren. Aber manches deutet darauf hin, dass der
Rat weder an Niders noch an der verschirften Sicht Kramers zwei-
felte. Mehrfach ist von Folter die Rede und 1481 wird auch iiber das
Scheren einer Hexe abgerechnet, was der Malleus maleficarum emp-
fahl. Sicher wurden 20 der Hexerei Angeklagte hingerichtet, meist
verbrannt. Aber der Rat liess auch Verdichtigte wieder frei.?! Offen
bleiben muss, ob der Rat wie Nider fur die Freilassung Reuiger pli-
dierte oder die Angeklagten stark genug waren, trotz Folter auf ihrer
Unschuld zu bestehen.

18 Ebd., lib. V, 8, f. s2v.

19 Vgl. zu Nikolaus von Kues und zu Kramer: Tschacher (wie Anm. 6), S. 463.
20 Vgl. Behringer (wie Anm. 1), S, 44,

21 Guggenbiihl (wie Anm. 3), S. 124f. Vgl. auch seinen Quellenteil.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 157

Erst aus den Jahren um 1519 ist ein Gestindnis {iberliefert, eine
sogenannte Vergicht. Danach bekannte Barbel Schinbeinin, beim
Einnachten sei ein schwarzer Mann zu ihr gekommen, der sich als
Teufel ausgegeben und mit ihr «ghandlet» und sie beschlafen habe.
Da habe sie «Gott def§ Allmechtigen verldignet unnd dem tufel sich
Ergebenn». Sie habe ein Kind, weil es sie «knoblouchin» genannt
habe, mit Wasser bespritzt, es mit der Hand auf Riicken und Hiifte
geschlagen und ihm Schweineborsten in die Seite gestossen. So habe
sie es gelihmt.?> Diese Vergicht entspricht geradezu idealtypisch
Bekenntnissen vermeintlicher Hexen nach peinlicher Befragung, die
daraufhin zum Feuertod verurteilt wurden. Aus dem europiischen
Raum sind entsprechende Prozessprotokolle in grosser Zahl iiber-
liefert.?

Seit 1511 propagierte Ulrich Tengler (um 1440-nach 1520) ein
entsprechendes Prozessverfahren in seinem Layenspiegel, einem weit-
herum angesehenen Rechtshandbuch fiir Laienrichter, also ftir Rich-
ter, die wie die Siebnerherren des Basler Rates fuir die entsprechen-
den Verfahren zustindig waren und meist keine juristischen Examen
aufweisen konnten. Der bekannte Basler Rechtsprofessor Sebastian
Brant (1457/58-1521) hatte zur Erstausgabe von 1509, die noch
keinen Hexenartikel enthielt, ein Vorwort und ein Lobgedicht bei-
gesteuert. Diese wurden auch in die spiteren Ausgaben tibernom-
men und verlichen ihnen hohe Autoritit. Die Vergicht von 1519
spricht daftir, dass die Basler Richter nach den Vorgaben des Layen-
spiegel vorgingen.?*

22 Ebd., S. 209; Staatsarchiv Basel-Stadt (StABS), Criminalia 4,1.

23 Vgl. z.B. die sorgfiltig transkribierten Prozessakten der zum Tode Verurteilten in Ziirich
in Otto Sigg: Hexenmorde Ziirichs und auf Ziircher Gebiet. Nachtrige und Erginzun-
gen zur Dokumentation 2012, Merenschwand 2019.

24 Der lateinische Malleus maleficarum war offenbar unter Basler Ratsherren wenig ver-
breitet. Erhalten sind nur zwei frithe Ausgaben vor 1487, die verborgen in Klosterbib-
liotheken lagen: UB Basel, UBH Nq IX 1:4 aus dem Besitz des Theologen und Kartidu-
sers Johannes Heynlin (um 1428/31-1496), UBH Aleph D II 21:2 und aus dem Besitz
des Predigerkonventes UBH Ns VII 18. Weiter ist ecine Ausgabe von 1519 erhalten mit
einem Besitzeintrag von 1591 des Amerbach-Erben Ludwig Iselin (1559-1612), der Pro-
fessor der Rechte und Stadtsyndikus von Basel war. Sie weist keine Lesepuren auf. Erst
vom Ende des Jahrhunderts an sind zwei weitere Exemplare {iberliefert, als in Basel kaum
mehr Hexenprozesse stattfanden. Dagegen birgt die UB Basel fiinf Ausgaben des Layen-
spiegels aus den Jahren 1518 bis 1538, so Ulrich Tengler: Der Neii Layenspiegel von recht-
missigen ordnungen in Burgerlichen und peinlichen Regimenten. Mit Addition. Auch der
Giildin Bulla, Kiinigklich Reformation, landtfrieden. Auch bewirung gemainer recht und
andern antzaigen, Strassburg 1527, UBH Nd II 8 mit Besitzvermerk des Juristen Boni-
facius Amerbach (1495-1562) und Eintragungen auf folio 43v und 125v. Diese Ausgabe
wird im Folgenden zitiert. Eine weitere Ausgabe UBH Nm I 10 von 1521 weist mit aus-



158 Christine Christ-von Wedel

Tengler definierte Hexerei wie folgt: Die Hexen oder Unholdin-
nen verursachen Unwertter, Missernten, Krankheiten bei Mensch
und Tier, fahren von einem Ort zum anderen und iiben Unzucht mit
dem bosen Geist.> Es sei schwierig, an Hexerei zu glauben. Darum
hitten viele weltliche Richter daran gezweifelt und die Hexerei nicht
verfolgt, bis diese Ketzerei iiberhandgenommen habe. Kiirzlich hit-
ten papstliche Inquisitoren das Delikt «kundtlich erfunden und geur-
sachv und im Malleus maleficarum begriindet. Das Buch sei durch
hochgelehrte Minner und durch die kaiserliche Majestdt appro-
biert. Der Abschnitt macht deutlich, das Hexereidelikt war nicht
unumstritten. Dennoch zweifelte Tengler nicht daran, dass Obrig-
keiten Hexerei auszurotten und mit dem Tode zu bestrafen hitten.
Er deklarierte das Hexereidelikt als crimen exeptum, als ein ausserord-
entliches Verbrechen, das ein Sonderverfahren erfordere.? Dazu sei
allen Verdichtigungen nachzugehen, mehr noch sei die Bevolkerung
bei Strafe darauf zu verpflichten, Verdichtige anzuzeigen.”” Wah-
rend im alten Akkusationsprozess falsche Verdichtigungen geahn-
det wurden, sollten nun falsche Verleumdungen ungestraft bleiben.
Dazu kehrte Tengler die Beweislast um: Nicht Verdichtigende hatten
ihre Anklage zu beweisen, sondern die Verdichtigten ihre Unschuld.
Im Gefdngnis sei die vermeintliche Hexe zunichst giitlich zu befra-
gen, allerdings gezielt auf die Verdichtigungen hin, ohne ihr mit-
zuteilen, wessen sie angeklagt sei.”® Leugne sie, «<so mag der rich-
ter vermuotten, sy sey verzaubert»?. Eine Unschuldsvermutung
war damit ausgeschaltet. Tengler leitet die Richter an, die Verdach-
tigten suggestiv nach dem vermeintlichen Schaden, nach Mithel-
fenden und unter der Folter auch nach einem Teufelsbund zu fra-
gen.’® Ohne Weiteres kann der Richter sie peinlich verhéren, also
foltern. Bei der Folter galten bei Hexen besondere Vorsichtsmassnah-
men, so sollten sie riicklings in einem Wagen zur peinlichen Befra-
gung gefahren werden. Die Richter sollen sich hiiten, sie zu beriih-
ren und sich mit Kreuzschlagen schiitzen. Die Verdichrigte sei vor
der Marter zu entkleiden und zu rasieren, damit sie kein Zaubermit-

fithrlichen Registereintragungen von unbekannter Hand auf regen Gebrauch. Ich danke
Lorenz Heiligensetzer fiir die Bestitigung meiner Zuweisung ins 16. Jahrhundert. Vgl.
auch Signaturen: UBH Nm I 4, UBH Nm 15 und UBH Nm I 20:1.

25 Layenspiegel (wie Anm. 24), f. 125v.

26 Ebd, f 127r.

27 Ebd., f. 126r.

28 Ebd, f. 126v.

29 Ebd.

30 Ebd., f. 126v und 127v.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 159

tel in ihren Haupt- oder Schamhaaren verstecken kénne. Immerhin
sollen ihr die Frauen, die sie entkleiden, die Scham nach der Schur
wieder zudecken.?! Der Richter soll die Angeklagte in jeder Hinsicht
zum Bekenntnis bewegen, er mag ihr zu verstehen geben, bekenne
sie, solle sie nicht hingerichtet werden, er soll dabei allerdings so vage
bleiben, dass er zu nichts verpflichtet sei.*? Nicht nur die Zaubern-
den selbst verfallen dem Gericht, sondern auch, wer sie in irgendei-
ner Weise unterstiitzt oder schiitzt oder sie um Rat fiir einen niitz-
lichen, heilenden Zauber angeht.?> Unter solchen Bedingungen
werden die vermeintlichen Hexen die Anklagen oft bekannt haben,
nur um der harten korperlichen und psychischen Folter zu entge-
hen. So bestitigten sie ungewollt den Glauben an Zauberei und l6s-
ten weitere Hexenprozesse aus.

In Basel wurden bis und mit 1519 mindestens 20 vermeintliche
Zauberer und Hexen vom Ratsgericht gefoltert und zum Tode, meist
durch Verbrennen, verurteilt. Basel unterschied sich damit nicht von
vielen anderen Gebieten.

Zwischen 1519 und 1564

Nach 1519 nahmen die Hexenprozesse in Basel deutlich ab. Der Rat
trat zwischen 1519 und 1564 noch auf zehn Hexenprozesse ein, sie
endeten in sechs Fillen mit Freispruch und in vier Fillen mit Ver-
bannung. Todesurteile fillte der Rat keine. Auch fiir viele andere
Gebiete ist ein Abriicken von Hexenverfolgungen belegt. Distanz
gegeniiber den bisherigen Hexenprozessen schligt sich auch in der
sogenannten Carolina, in der Halsgerichtsordnung Kaiser Karls V.,
nieder, die 1532 endgiiltig verabschiedet wurde. Sie verpont in Arti-
kel 109 nur Schadenzauber und behandelt Zauberprozesse nicht als
Sonderverfahren. Es gelten also die iiblichen, Angeklagte schiitzen-
den und die Folter einschrinkenden Bestimmungen. Folter war nur
erlaubt, wenn geniigend Indizien und eindeutige Zeugenaussagen
vorlagen.’ Eindeutige Indizien oder Zeugenaussagen zu Schaden-
zauber sind jedoch kaum beizubringen.

Mit dem bedeutendsten deutschsprachigen Erforscher des
Hexenwesens, Wolfgang Behringer, glaube ich, dass solche europa-

31 Ebd., f. 127w,
32 Ebd, f. 126vf.
33 Ebd.,f. 128x

34 Constitutio criminalis Carolina. Peinliche Gerichtsordnung Kaiser Karls V., Osnabriick

1973, § 109 und § 45.



160 Christine Christ-von Wedel

weit zu beobachtende Zuriickhaltung insbesondere auf das Abflauen
der Wirtschaftskrisen, die Europa zwischen 1470 und 1520 heimge-
sucht hatten, aber auch auf den Humanismus zuriickzufiihren ist.?’
Allerdings verwarfen nicht alle Humanisten den Hexenglauben,
aber doch bedeutende. Fiir unsere Gegend sind insbesondere drei
zu nennen: Andrea Alciato (1492-1550), Briefpartner von Erasmus
und hoch geschitzter juristischer Lehrer von Bonifacius Amerbach
(1495-1562) in Avignon, sowie Agrippa von Nettesheim (1486—
1535), Stadtsyndikus im nahegelegenen Metz, dessen einschligiges
Werk De vanitate in der Basler Universititsbibliothek noch in sie-
ben Exemplaren aus dem 16. Jahrhundert vorhanden ist, eines mit
einem Besitzereintrag von Martin Borrhaus (1499-1564, seit 1536
in Basel, seit 1544 dort Professor fiir Altes Testament)?°, und insbe-
sondere Erasmus von Rotterdam (verm. 1466—1536). Erasmus hatte
sich 1500 recht ironisch iiber einen Fall von vermeintlichem Teu-
felskult gedussert. Er verurteilte die magischen Riten zur Teufelsbe-
schworung als eine Mischung aus Aberglauben, Ruchlosigkeit, Got-
zendienst und Blasphemie und behauptete, das Ganze beruhe auf
Geldgier. 1511 mokierte er sich im Enkomion Moriae Gber Hexen-
inquisitoren und 1524 spottete er tiber den Glauben an einen perso-
nalisierten Teufel in seinem Kolloquium Exorcismus, das er 1524 hier
in Basel herausgab.’” Dass Erasmus in Basel auch miindlich Teufels-
und Hexenglauben verspottet hat, davon ist auszugehen. Bei Eras-
mus lassen sich Uberzeugungen nachweisen, die ihn von gut huma-
nistisch ausgebildeten Hexenjdgern wie Jean Bodin (1529/30-1596)
unterscheiden: Erasmus las die Bibel mit einem historischen Ansatz.
Das erlaubte ihm, den Teufel zu spiritualisieren. Der Satan kann und
vermag nach Erasmus nur so viel, wie ihm die Menschen in ihrer
Torheit zubilligen und zulassen. Die Gottlosigkeit und Dummbheit
der Menschen allein macht ihn zum Herrn der Welt. Wer sich von
Ehrgeiz und Begierden hinreissen ldsst, der paktiert mit dem Teu-
fel (inito foedere). Erasmus redete zwar noch gelegentlich vom Teu-
fel und seinen Dimonen in biblischen Bildern, aber der Teufel war
fiir ihn ein Versucher, der nur innerseelisch und zwar in allen Men-

35 Behringer (wie Anm. 1), S. 75f.

36 UB Basel, UBH DB VII 13:2 mit Besitzeintrag von Borrhaus, daneben: UBH DH IX
1, UBH Steff 2077, UBH DH IX 19, UBH DH VII 16, UBH kIV 29:1, UBH DH VII
21: 1

37 Erasmus von Rotterdam: Opus epistolarum, hg. von Percy S. Allen, Oxford 1906-1958,
Bd. 1, Ep. 143, vgl. auch Bd. 10, Ep. 2846; Erasmus von Rotterdam: Opera omnia Desi-
derii Erasmi Roterodami, Amsterdam seit 1969 [= ASD], Bd. IV-3, S. 185f. und Bd. I-3,
S. 417-423.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 161

schen wirkt.?® Das schloss einen Bund mit einer leibhaftigen Teu-
felserscheinung aus. Vielleicht noch bedeutsamer war, dass Erasmus
alttestamentliche Gebote iiber das Zeremonialgesetz hinaus histori-
sierte. Die biblischen Hexereiverbote wie Ex 22,18: «Du sollst die
Hexe nicht leben lassen», standen fiir ihn ##r im Alten Testament,
das lingst vom Neuen Testament iiberboten war. Was den Israeliten
befohlen war, war den Israeliten vor der Zeitenwende befohlen, es
gelte nicht unbedingt auch fiir Christen.* Und schliesslich verponte
Erasmus peinliche Inquisitionsverfahren mit ihrer Folter.*°

Wie auch immer der Einfluss der studia humanitatis im Allgemei-
nen und von Erasmus im Besonderen zu bewerten ist, sicher haben
die fir die Prozesse zustindigen Siebnerherren des Basler Rates an
Hexenverdichtigungen gezweifelt. So hielt das Urfehdenbuch von
1547 fest: Catherin Schwitzerin von Waldenburg sei der Hexerei
verleumdet worden, weil sie, wenn etwas nicht nach ihrem Kopf
ging, geredet habe: «Ey es muof tich leydt werden etc., dodurch ett-
lich Personen, [die] an Jrem Lyb und Viech geschediget, Do man
mit anders gmeint dann sys mit Jrer Hexery zewegen brocht etc.»
Die Gnidigen Herren liessen sie frei, nachdem sie geschworen hatte;
«Sich fiirer solcher unniitzen geschwétzes und trowworten, (.Deren
sich gemeinklich die unhulden gebruchen,) abzethuon», damit sie
nicht wieder verdichtigt werde.*!

Das Urteil zeigt, der Rat hatte sich vom Hexenwahn befreit, nicht
aber die Bevolkerung — auch die stidtische nicht. Gegen die Lehre-
rin Catharina Leiderin, die Midchen in der Stadt unterrichtete, war
1545 nach Sicht des Rates wegen ihres «unbehuotsamen mundt[s]»
der Argwohn in der Stadt so gross, dass der Rat glaubte, sie aus Basel
ausweisen zu miissen, obwohl sich bedeutende Stadtpersonlichkei-
ten fiir sie einsetzten. Der Antistes der Pfarrerschaft Oswald Myco-
nius (1488-1552), der Stadtsyndikus Bonifacius Amerbach und der
Medizinprofessor und abtretende Rektor der Universitdt Oswald Bir
(1482—-1567) schrieben nach St. Gallen, sie hitten alles fiir die der

Hexerei Verleumdete versucht, aber nichts erreicht. Darum baten

38 ASD, Bd. VII-2, 165-176:979, bes. 172:874-879 und 885-887; ASD, Bd. V-5,
318:142-164; ASD, Bd. V-5, S. 320:190-191; Desiderii Erasmi Roterodami opera
omnia, hg. von Johannes Clericus, 11 Bde., Leiden 1703-1706 [= LB], Bd. 7, c. 18-20.

39 LB, Bd. 9, 842B und Bd. 7, 79; ASD, Bd. IV-1, S. 196f. Vgl. Christine Christ-von Wedel:
Erasmus of Rotterdam: Advocate of a New Christianity, Toronto 2013, bes. S. 7-10,
81-88, 97-112, 207223 und kiirzer dies.: Erasmus of Rotterdam. A Portrait, Basel 2020,
S. 60f., 131, 152.

40 ASD, Bd. XI-5, S. 352:173-185.

41 Guggenbihl (wie Anm. 3), S. 222,



162 Christine Christ-von Wedel

sie den St. Galler Biirgermeister, Vadian (1484-1551), sich der Ver-
bannten in ihrer Heimat anzunehmen. Amerbach, der ihr aus dem
Erasmuslegat eine Geldspende ausrichtete, notierte dazu:

«der armen wyslosen [hilflosen] lerfrawen [...], eine arme gottselige liebe fraw,
die [vss] boser liit geschrey halben nitt platz mag hic haben (gott geb, das wir

das nit ettwan gegen gott engelten miessen, das wir der sinen so wenig achten),

dormitt sy wider herv{f gen Sant Gallen kummen mag, geben 1 kronen.»*

Nach 1520 gingen, wie in Basel, auch an anderen Orten die Hexen-
prozesse zuriick. Sie nahmen aber nach 1560 mit der européischen
Klimaverschlechterung, der sogenannten Kleinen Eiszeit, wieder in
erschreckendem Masse zu,” so auch in der Umgebung von Basel.
Zwischen 1571 und 1629 verurteilte das Ziircher Malefizgericht
56 Menschen wegen Hexerei zum Tode. Auf der bernischen Land-
schaft flammten grosse Hexenjagden auf, allein in der damals ber-
nischen Waadt sollen zwischen 1580 und 1655 1700 Hexen und
Zauberer verurteilt worden sein.** Auch in der nérdlichen Nachbar-
schaft Basels grassierte der Hexenwahn. In nur einem einzigen Jahr,
1582, seien, berichtet ein Flugblatt, im Sundgau und benachbarten
Siiddeutschland 134 Hexen verbrannt worden, davon 36 allein in
Tiirkheim bei Colmar.®> Auch aus dem Bistum Basel sind erschre-
ckende Zahlen zu nennen: in 100 Jahren, zwischen 1571 und 1670,
190 Hinrichtungen wegen Zaubereidelikten, durchschnittlich wie in
Ziirich fast zwei pro Jahr.®® Aus Basel aber sind zwischen 1565 und
1602 gar keine Hexenprozesse mehr belegt und danach auch ver-
gleichsweise wenige, vor allem nur zwei Hinrichtungen 1624 und
1680, bei denen Zauberei jedoch nur eine Nebenrolle spielte: Eine
Frau wurde des 13-fachen Giftmordes beschuldigt und ein Arzt und
Hiuserspekulant neben dem Zaubereidelike auch des zweifachen
Ehebruches.?

42 Bonifacius Amerbach: Die Amerbachkorrespondenz, hg. von Alfred Hartmann et al,,
11 Bde., Basel 1942-2010, Bd. 6, Ep. 2749 mit Einleitung; vgl. Guggenbiihl (wie
Anm. 3), S. 220.

43 Wolfgang Behringer/Hartmur Lehmann/Christian Pfister (Hgg.): Kulturelle Konsequen-
zen der «Kleinen Eiszeitr, Gottingen 2005; Behringer (wie Anm. 1), S. 48-55.

44 Ulrich Pfister: Hexenwesen. 2. Frithe Neuzeit, in: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS).
Online: hteps://hls-dhs-dss.ch/defarticles/011450/2014-10-16/#HFrFCheNeuzeit, kon-
sulciert am 14,02.2023.

45 Vgl. Christ-von Wedel (wie Anm. 4), S. 231, Anm. 128,

46 Brian P Levack (wie Anm. 1), S. 133.

47  Guggenbiihl (wic Anm. 3), S. 333-341; Schnyder (wie Anm. 3), S. 123.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 163

Zwischen 1564 und 1624

Offenbar nahm die Skepsis gegeniiber dem Hexenwahn nach 1564
in Basel noch zu und hielt die Richter bis zum Ende des Jahrhun-
derts davon ab, iiberhaupt auf Hexenprozesse einzutreten. Dem ent-
spricht die Sicht von Basler Theologen. Sie spiritualisieren mit Eras-
mus das Teufelsbild. Schon der Reformator Johannes Oekolampad
(1482-1531) hat in seiner Auslegung der Versuchungsgeschichte
Jesu, wo der Teufel mit Jesus in einen Dialog tritt, den Teufel entkor-
perlicht.® Er versteht die Versuchung als eine Vision. « Wahrlich, wie
die Propheten verschiedene Visionen hatten, in denen ihnen Vieles
zustiess, so wurde auch Christus geistig versucht. [...] Solche Visio-
nen oder Sachen geschahen nicht kérperlich.»* Diese Sicht war in
den 20er-Jahren des 16. Jahrhunderts noch so neu, dass Oekolam-
pad glaubte, seinen Horern erkliren zu miissen: Sie diirften nun ja
nicht folgern, dass, wenn der Teufel nur gedanklich und nicht in
menschlicher Gestalt erschien, auch Gott in Christus nicht wirklich
Mensch wurde. «Nicht dass wir deswegen Christus zu einem Phan-
tasma machen», schirft er ihnen ein. «Er wurde gewiss auch kérper-
lich durch Hunger versucht.»® Oekolampads Auslegung des Mat-
thdusevangeliums mit dieser spiritualisierten Sicht des Teufels hat
sein Nachfolger Antistes Oswald Myconius posthum herausgegeben.
Dass er diese Sicht teilte, davon ist auszugehen.

Dass er nicht nur an Teufelserscheinungen zweifelte, sondern
auch an der Wirkmacht von Zauberhandlungen, belegt Ockolam-
pads Auslegung von Jer 27,9, wo der Prophet vor dem Héren auf fal-
sche Propheten, Zeichendeuter und Zauberer warnt. Da beschreibt
Ockolampad die Zauberer so: «Sie betéren durch Gaukeleien die
Augenschirfe, so dass geglaubt wird, anderes zu sehen, als was in
Wahrheit vor aller Augen geschah.»’' Mit anderen Worten: Hexen-
werk ist Wahn und daran zu glauben Aberglauben. Dennoch ruft
Oeckolampad das traditionelle Teufelsbild in seinem Vorschlag zur
Kirchenzucht auf. Er zihlt dort Zauberei als Vergehen auf, das mit
Kirchenbann zu belegen sei, und spricht auch von einem Teufels-
bund,>? allerdings bleibt offen, wie der Bund zustande kommt. Hat

48 LB, Bd. VII, 320f.

49 Johannes Ockolampad: Enarratio in Evangelivm Matthaei [...] et alia nonnulla quae
sequens pagella indicabit, Basel 15306, f. 44v—48v, bes. 47tf.

50 Ebd., f. 47v.

51 Johannes Ocekolampad: In Hieremiam prophetam commentariorvm Lib. Tres, Strassburg
1533, f. 141v.

52 Die handschriftliche Anweisung ist abgedruckt in: Briefe und Akten zum Leben Ocko-
lampads, hg. von Ernst Stachelin, 2 Bde., Basel 1927 und 1934, Bd. 2, S. 544.



164 Christine Christ-von Wedel

Ockolampad an einen impliziten Bund, an eine rein gedankliche
Apostasie gedacht, wie sie Erasmus andeutet und wie sie am Ende
des 17. Jahrhunderts in Basler Quellen auftauche?>

Auch in der Reformationsordnung von 1529 ist Zauberei noch
beim Bann erwihnt.’* Dann aber, wihrend der Amtszeit von Oeko-
lampads Nachfolgern Myconius, Simon Sulzer (1508-1585) und
Johann Jakob Grynaeus (1540-1617), berticksichtigen Basels Rats-
mandate im Gegensatz etwa zu jenen Ziirichs Zauberei oder Hexen
nicht mehr, nur Wahrsagerei kommt einmal vor,” und ebenso
wenig verlieren die Basler Katechismen, wo tiblicherweise beim ers-
ten Gebot Zauberei thematisiert wurde, ein Wort dariiber. Von
Myconius und Sulzer sind mir keine Auslegungen der einschligigen
Bibelzitate bekannt, Grynaeus aber schweigt sich in seinem gros-
sen exegetischen Werk bei allen einschlagigen Bibelstellen beharr-
lich zum Hexenthema aus, wihrend etwa Bullinger (1504-1575) sie
in der Tradition von Luther (1483—1546) und Calvin (1509-1564)
nutzte, um das Ausrotten der Hexensekte zu fordern.>®

Die Zurtickhaltung der Basler weist auf die Sicht Johann Wey-
ers (1515-1588), Arzt am herzoglichen Hof in Cleve und Haupt
des bedeutenden Clevener Eramuskreises. Er gab 1563 in Basel
sein Werk De praestigiis daemonum heraus, das mutig die von welt-
lichen wie kirchlichen Gerichten durchgefithrten Zaubereiprozesse
bekimpfte. Er erklirte gleich im Vorwort: Die armen Frauen, die der
Hexerei verdichtigt werden oder auch in geistiger Verwirrung sich
selbst der Hexerei verdichtigten — ein solcher Fall kommt iibrigens
auch in Basel vor®” —, seien zu bemitleiden und mit christlicher Milde
zu behandeln; stattdessen wiirden sie in unmenschlichen Haftbedin-
gungen gehalten, gefoltert und schliesslich verbrannt. Worauf aber
beruhe solche Grausamkeit? — Auf dem «Gestindnis von wahnsinnig
gewordenen alten Frauen» (propriaeque amentium anicularum con-
fessioni stari).® Weyers Werk wurde heftig bekdmpft, unter anderem
vom berithmten Spithumanisten und bedeutenden Staatsrechtler
Jean Bodin, dessen De Magorum Daemonomania auch in Basel nach-
gedruckt wurde, allerdings bei dem wenig bekannten Thomas Guari-

53 S.u. bei Anm. 86.

54 Basler Kirchenordnungen 1528-1675, hg. von Emidio Campi und Philipp Wilchli,
Ziirich 2012, S. 25.

55 Ebd., S. 125.

56 Christ-von Wedel (wie Anm. 4), S. 212-215.

57 Guggenbiihl (wie Anm. 3), S. 311-314, bes. S. 312f.

58 Johannes Weyer: De praestigiis daemonum, Basel 1568, S. 18.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 165

nus (1529-1592), wihrend Weyers Werk in der bertihmten Offizin
Oporins (1507-1568) herauskam, und zwar in immer wieder neuen
Auflagen 1563, 1564, 1566, 1568, 1577 und 1583 und dariiber hin-
aus Weyers eigene Kurzfassung De lamiis 1577 und 1582.

Damit nicht genug, Oporin druckte auch eine Ubersetzung ins
Deutsche. Diese verantwortete der Basler Pfarrer Johannes Fiiglin
(1533-1579), damals Helfer an der Peterskirche, spiter Pfarrer zu
St. Leonhard.>® Mit Wissen Weyers habe ihn Antistes Simon Sulzer
zur Ubersetzung angehalten, so Fiiglin in seinem Vorwort.

«firnemlich auff dem grund vnd vrsach das Teutscher alt vnd weitberiimbter
Nation Fiirsten/ Herrn/ vorstender vnd Oberkeiten/ beide Geistliche vnd auch
Weltliche auch beide hoch vnd nider stands im verkehrten vrtheil defd verzeu-
bern vnd Hexengiimpelmarckes/ so gar verblendet sind [...].»

Man fiirchte, «die alten/ arbeitseligen/ kiimerlich kriehenden
Vetreln/ ja ihre besen/ hifen/ vnd alten krachbeltz (ich hitte schier
etwas anders gesagt)», emport er sich.

«Pfu dich/ pfu dich/ pfu dich der blutigen schand. [...] Die Zeuber/ Gifftsiip-
pler/ etc. so mit vorbedachtem rhat des Teuffels Bundtsgenossen sind last man
bassiern/ die ellenden alten Vetteln aber/ Hexen genant/ so in der phatasey geif-
fet/ miissen ein scheiterbeigen fiir ein todtenbaum haben.»®

Die vermeintliche Hexerei alter Frauen sei demnach eine schindli-
che Angstprojektion, dagegen wiirden Zauberer und gelehrte Magier
geehrt. Glaubte Fiiglin, wenn er Zauberern Teufelsbiindnisse vor-
warf, doch noch an ihre teuflische Wirkmacht? Seine Formulierung
lisst das ebenso offen wie die entsprechende Weyers. Sie mussten
es wohl offen lassen, um nicht sofort als ketzerisch verleumdet und
vom Tisch gewischt zu werden. Bekanntlich liessen es auch noch die
beiden bedeutendsten Kimpfer gegen Hexenprozesse Friedrich von
Spee (1591-1635) und Christian Thomasius (1655-1728) offen.
Meines Erachtens spricht alles dafiir, dass Fuglin nicht daran glaubte.
Er bekimpfte vielmehr mit Weyer vorgebliche «Zauberer», die mit
ihrer Prahlerei die Menschen verblendeten und so — im Bund mit
dem Versucher — Aberglauben verbreiteten. Schon der Titel seiner

59 Johannes Weyer: Von verzeuberungen, verblendungen, auch sonst viel vind mancherley
gepler des Teuffels vnnd seines gantzen Heers [...]: fiinff biicher zum andern mal wide-
rumb iibersehen, gemehrt und gebessert. Erstlich durch [...] Herrn D. Johann Wier [...]
in Latinischer zungen in Truck verfertigt; Nachmols aber [...] durch Johannem Fiiglinum
Basiliensem [...] in Teutsche sprach gebracht vind an tag gegeben, Basel 1565.

60 Ebd., Vored. Von Fiiglin, f. iijr—iiijv.



166 Christine Christ-von Wedel

Ubersetzung deutet darauf hin. Das noch ntichterne De praestigiis
daemonum Weyers umschreibt er Von Verzeuberungen und Verblen-
dungen und auch sonst mancherlei Geplérr des Teuffels. Das Schweize-
rische Idiotikon weist zwei Hauptbedeutungen aus ftir Geplirr: elen-
des Geheul und Prahlerei. Die vermeintliche Zauberei und Wirkkraft
des Teufels beruht demnach auf Prahlerei.

Ein Gedanke Weyers scheint fiir Basel besonders wichtig. Weyer
schliesst sich dem erasmischen historischen Ansatz insofern an, als er
alt- und neutestamentliche Zeiten unterscheidet.

«Vor zeiten», riumt er ein, «fithreen die bosen Geister die menschen am narren-
seil vimbher/ [...] vand machten sie also mit jhrer verzauberunge gar zuo tho-
ren: Aber nach dem vnnd das wort Gottes erschienen ist/ sind solche triegeri-
sche verblendungen verschwinen und vergangen.»®!

In vorchristlichen Zeiten also mochte der Teufel Menschen verzau-
bert haben, aber nachdem Gottes Wort in Jesus Christus erschie-
nen war, seien solche teuflischen Vorspiegelungen verschwunden.
Behauptungen gelehrter Magier und Zauberkiinstler sind, so Weyer
implizit, Liigen. Solche Liigner seien auch nach ihm zu strafen, aller-
dings nicht mit dem Tode, sondern mit Verbannung.®

Kaum ist die Schrift erschienen, tritt der Rat nicht mehr auf
Hexenprozesse ein. Erst 1602 verfolgt er eine Verdichtigung weiter.
Die Anklagen gegen Margreth Vogtlin (* vage um 1550) aus Riehen
hatte er zuvor zweimal zurtickgewiesen.®® 1602 aber geht er den mas-
siven Vorwiirfen aus der Bevolkerung bis hin zu Kindstétung nach.%
Die Beschuldigte weist alles zuriick, insbesondere auch den Vor-
wurf, Umgang mit dem Teufel gehabt zu haben.®> Der Rat ldsst die
alte Frau mehrfach foltern. Offenbar war vierzig Jahre nach Weyers
Schrift wie in halb Europa Hexenwahn auch im Basler Rat und, wie
ein Gutachten zum Fall zeigt, auch in der juristischen Fakultdt wie-
der eingekehrt. Die Jura-Professoren halten zwar die sich widerspre-
chenden Zeugenaussagen nicht fur stichhaltig genug, um die Ver-
dichtigte zu verurteilen, wobei sie sich auf die Carolina berufen, sie
lassen aber keinen Zweifel daran, dass Zauberei moglich sei. Man-
che Zauberer, erkliren sie ganz im Einklang mit dem Layenspiegel,

61 Ebd., S. 48.

62 Ebd., S.979-996 und 1015f. Vgl. Johannes Weyer: De lamiis, Basel 1582, S. 64.

63 StABS, DD 34,1: Taufbuch Riehen (Taufeintrag vom 12.09.1568 eines Kindes von Mar-
greth Vogtlin); Guggenbiihl (wie Anm. 3), S. 232.

64 StABS, Criminalia 4,6 (3): Margreth Vogtlin, 25.1. bis 26.03.1602.

65 Ebd., 4,6 (5).



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 167

verleugnen Gott, gehen mit dem Teufel wissentlich Biindnisse ein,
haben mit ihm Verkehr und schidigen mit seiner Hilfe Mensch und
Tier.%

Dagegen entpuppen sich die Theologen mit Grynaeus an der
Spitze als keineswegs vom Hexenwahn infiziert. In ihrem Gutachten
kommt der Teufel gar nicht vor. Sie wagen dagegen umgekehrt, den
Rat wegen seines Hexenwahns und seiner Prozessfithrung zu kriti-
sieren. «Wenn dise Zeugen ire Sagen mit solcher scherpffe befragt/
warhalfftig erweysen solten/ als hefftig diese zu veridchen/ die gefan-
gen ist befragt worden/ so soltend/ die inen selber Zeugnus geben/
vielleicht anders reden.»®” So geben sie, die Wahrheitsfindung durch
Folter grundsitzlich anzweifelnd, zu bedenken. Damit nicht genug,.
Die Obrigkeit — von der sie wohlgemerkt als «Staatsangestellte» exis-
tenziell abhingen — habe zwar die Aufgabe, Zauberei zu unterbinden,
dazu zitieren sie Ex 22,18, aber sie miisse als reformierte christliche
Obrigkeit «in erforschung sollicher bosen Sachen, aller Abergleubi-
schen und dem heiligen Wort Gottes widerwirtiger mittlen, aller
dings sich entschlagen».® Darunter rechnen sie das Scheren der
Hexen und das Einfangen auf freiem Feld und Einfahren in das
Gefingnis auf einem Wagen, um einen Zauber zu brechen, was der
Malleus maleficarum und der Layenspiegel und auch Jean Bodin emp-
fahlen und was fiir die Basler Theologen «im Babstumb mit gros-
sem Aberglauben und unloblicher leichtfertigkeit / so Christenlicher
dapfterkeit zewider getibet wirdt».®

Die Gutachter kénnen Margreth Vogtlin vor einem Todesurteil
retten, nicht aber vor unmenschlicher Haft in einer elenden Hiitte
beim Basler Spital. Die Eingabe ihrer Tochter, unterstiitzt vom Rie-
hener Pfarrer Johannes Miiller (1561-1631), sie freizubekommen,
fruchtet nicht, immerhin wird sie in eine Spitalstube verlegt, die
allerdings, wie Antistes Grynaeus ein Jahr spiter an den Rat schreibt,
immer noch unmenschlich genug sei, voller Miuse und Ratten.
Nun setzt sich der Antistes nochmals fiir sie ein. Er findet Gehor.
Der Rat ersucht darauthin den Richener Vogt, die Gemeinde dazu

zu bringen, sie unter Hausarrest bei ihrer Tochter in Riehen wieder

66 StABS, Criminalia 4,6 (7). Vgl. Guggenbiihl (wie Anm. 3), S. 237. Vgl. Layenspiegel (wie
Anm. 24), f. 124r.

67 StABS, Criminalia 4,6 (6).

68 Ebd.; Guggenbiihl (wie Anm. 3), S. 235.

69 StABS, Criminalia 4,6 (6); Layenspiegel 1527 (wie Anm. 24), f. 127r; Jean Bodin: De
Magorum Daemonomania libri IV, Hildesheim 2003 (Nachdruck der Basler Ausgabe von
1581), S. 316.



168 Christine Christ-von Wedel

aufzunechmen. Ohne Erfolg. Die Riehener flirchteten sie offenbar.
Schliesslich wird sie in einer Spitalstube mit anderen Frauen unter-
gebracht.”

Auch nach Grynaeus’ Tod bleibt die Pfarrerschaft bei ihrer Sicht.
Zauberkiinste seien nach Gottes Wort verboten und die Obrigkeit
habe sie zu strafen, aber, anders als im Alten Testament angeordnet,
nicht mit dem Tod. Sie erkliren: Ratsherr Adalberg Meyer (1560-
1529) habe 1617 erwiesenermassen bei Zauberern Hilfe gesucht und
sei selbst der versuchten Zauberei schuldig.

«Wollte man dem Gottlichen Gesetz strenge nachfragen, miifite er diese Mif3-
handlungen verbessern. Sie kénnen aber diese Strafe nicht zugeben, da andere
vor ihm milder und ringer gestraft worden sind, so dafl sie an dieser Person nicht
solch’ schwere Straf anfangen wollten.»”’

Die Theologen pladieren fiir Milde und insbesondere nach voll-
zogener Strafe fiir ein offentliches Reuebekenntnis vor versammel-
ter Kirchgemeinde. Solche Reuebekenntnisse waren auch bei ande-
ren Vergehen nach dem Kirchenbann vor der Wiederaufnahme in
die Gemeinde iiblich und sollten insbesondere der Erziechung der
Gemeindeglieder dienen. 1622 versuchte die Pfarrerschaft, aus ihrer
Sicht erwiesene Zaubereidelikte nur kirchendisziplinarisch zu ahn-
den. Sie waren tiberzeugt: «daf$ etliche sachen so er geletignet nur
zu war, andre aber so er alf§ gering vernichtiget, nicht zu entschuldi-
gen» seien und gelangten nur an den Rat, weil der Verdichtigte sich
verweigerte, «in bekennendf seiner fehler der kirchen disciplin sich
nicht vanderwerffen wolle».”?

Seit 1624

Aber die Pfarrerschaft scheint die Immunitit gegen den Hexenwahn
nicht immer durchzuhalten. 1624 im Fall Reinhard Ruggraf, durch
dessen reichhaltiges Quellenmaterial sich Albert Schnyder mit sozi-
algeschichtlicher Fragestellung durchgearbeitet hat,” empfichlt das

70 Guggenbiihl (wie Anm. 3), S. 242.

71 Nach Eduard Eckenstein: Der Erb- und Giiterrechts-Prozess zwischen den Ecken-
stein’schen und Adalbert Meyer zum Pfeil, Zunftmeister und Ratsherr der Zunft zu
Fischern. Eine Familienepisode aus dem Anfang des 17. Jahrhundert, Basel 1905,
S. 76-81, hier S. 80.

72 UB Basel, UBH Hss, Kirchen Archiv 22c, Faszikel 108. Ich danke Beat von Scarpatetti
fiir Entzifferungshilfe der schwer lesbaren Akte.

73 Schnyder (wie Anm. 3), S. 79-131.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 169

theologische Gutachten zwar — wie bereits iiblich — Milde gegeniiber
den von Ruggraf verfithrten Frauen und mahnt ausdriicklich auch,
damit der Ruf Basels nicht als Zauberei begiinstigende Stadt geschi-
digt werde, zu einer «gebiihrlichen strafts des mit Zauberspriichen
und Segnungen umgehenden Angeklagten, also zu genau dem Vor-
gehen, das auch Weyer empfahl. Die mit triigerischen Zauberkiins-
ten umgehenden Magier seien zu strafen, nicht aber die verwirrten,
verfithrten Frauen. Aber aus einer Aussage Ruggrafs geht hervor, ein
Pfarrer habe ihm unterstellt, «er habe auf dem St. Leonhardsfried-
hof ein «erstorbenes Kindlein ausgegraben> und sich dort dem Teu-
fel verpflichtet.»” Der Teufelsbund spukte demnach auch noch im
Kopf eines Basler Pfarrers.

Dem entspricht, dass sogar noch 1696 Alexander Wolleb (1644
1717), Pfarrer zu St. Martin, glaubte, in Bubendorf der dortigen
Gemeinde ein recht fragwiirdiges Exempel zur Abschreckung geben
zu diirfen. Er hielt auf Befehl der Obrigkeit eine « Warnungspredigt»
anldsslich der Wiederaufnahme von reuigen Gemeindegliedern, die
sich mit einem Teufelsbeschwérer eingelassen hatten. Was geschehen
war, schildert ein vom Rat zuvor eingeholtes Gutachten der Theolo-
gen unter Federfiihrung von Antistes Peter Werenfels (1627-1703),
Vater des bekannteren Frithaufklirers Samuel Werenfels (1657—
1740) — eine wahrlich filmreife Geschichte. Bauern hatten in kur-
zer Zeit grossen Viehschaden erlitten und der Wasenmeister habe
«daftir gehalten, es gehe nit recht her, d.i. dis vieh seye [...] verzau-
beret worden». Darauthin habe ein Samuel Kestenholz versprochen,
gegen Bezahlung mit «Gottes hilft ihre Stille von «geisteren» zu rei-
nigen. Dazu sei er zusammen mit seinem Sohn um Mitternacht mit
einem Licht in den Bubendorfer Stall gegangen. Er habe dort mit
allerlei Zeremonien eine Wurzel ein- und ausgegraben und sie im
Namen des dreieinigen Gottes gesegnet, also die Formel im Namen
des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes als Zauberspruch
benutzt — eine seit dem Mittelalter weitverbreitete und unter der Bas-
ler Pfarrerschaft verstindlicherweise besonders verponte Zauberpra-
xis. Darauf habe er «den geist» gerufen, der in Gestalt eines Weibes
erschienen sei. Das lange schwarze Weib habe er gefragt, warum sie
Schaden stifte. Sie habe gestanden, sie sei die Ursache, sie habe drei
Kinder ermordet. Nach verbreitetem Aberglauben war sie also eine

ungliickbringende Wiedergingerin, die zur Strafe keine Ruhe finden

74 StABS, Criminalia 4,8 (9), Befragung vom 24./25. April; vgl. auch die am 7. Mai 1624
verlesene Befragung, StABS, Criminalia 4,8 (15).



170 Christine Christ-von Wedel

konne. Auf ihre Antwort hin habe der Zauberer Kestenholz die Wie-
dergingerin in «Teuffels namen» in das Sebener Moor verbannt.”

Allen Basler Pfarrern standen ob solchen Aberglaubens «die haar
zue bergy, aber sie halten, so jedenfalls versichert Peter Werenfels im
Gutachten, den Zauberer fiir einen Liigner, der den Betroffenen nur
etwas vortiauschte.”®

Dennoch erlaubte sich Pfarrer Alexander Wolleb in seiner War-
nungspredigt, der Gemeinde zur Abschreckung ein Exempel mit
einer expliziten Teufelserscheinung von der Kanzel herunter zu
erzdhlen:”” Ein Bauer vermisst seinen Geldbeutel. Er geht zu einem
Zauberer, der ihm das Verlorene wiederbeschaffen soll. Der Zauberer
zieht einen Kreidekreis um den Bauern, befiehlt ihm, den Ring nicht
zu verlassen, derweil er im Nebengemach den Teufel befragen wolle.
Der Bauer aber ist neugierig und horcht heimlich ins Nebengemach.
Da hort er, wie der Teufel dem Teufelsbeschworer erklirt: Die Sau
des Bauern habe den Geldbeutel verschlungen. Der Zauberer aber
solle vorgeben, die Frau habe ihn gestohlen. Der Bauer schleicht
schnell in seinen Kreidering zuriick, hért sich ruhig die Behauptung
des Teufelsbeschworers an und verabschiedet den Zauberer. Nach-
dem er das Schwein geschlachtet und den Geldsack gefunden hat,
habe er «den Handel der Obrigkeit angezeigt» und ist «der Zauberer
seinem verdienen nach / am Leben gestraft worden». Wolleb kom-
mentiert:

«Wann dann Satan seine eigene Knecht betreugt/ daf$ sie dem Scharffrichter
tiberantwortet/ oder auf$ gerechter zulassung Gottes/ selbs von ihm jimmerlich
geplagt/ ja offtmals elendiglich vmb jhr Leben gebracht werden/ wer wollte sich
von so gottlosen Kiinsten nicht abschrecken lassen? Wer sollte wohl bey jhnen
hilff vnd rath zu suchen begehren?»®

Ob dem Antistes ob eines solchen Exempels auch die Haare zu Berg
standen, ist nichr iiberliefert. Fiir Werenfels, der im Namen der «die-
ner am wort gottes in der Kirchen und Hohen schul» schreibt, hat
der Zauberer die Bubendorfer betrogen mit «lugenhaften reden». In

75 StABS, Criminalia 4,19, betr. Samuel Kestenholz, 01.02.1696, (f.2rf.). Vgl. Schnyder (wie
Anm. 3), S. 198f.

76 Ebd., . 2v; vgl. Schnyder (wie Anm. 3), S. 2001,

77 Alexander Wolleb: Christliche Warnungs=Predigt/Wider allerhand Zauberey vnd Aber-
Glaub, Uber die Wort des H. Propheten Esaj Cap VIII, 19.20, Basel [1696]. Er versteht,
anders als Werenfels (s.u. bei Anm. 79-82) den impliziten Teufelspake als den Pakt, derer,
die nicht selbst zaubern, so S. 12.

78 Ebd., S. 37.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 171

der Gegend seien keine Kinder ermordet worden und im Ubrigen
schliesse Gottes Wort Totenerscheinungen aus.”

Entsprechend klar und niichtern driickte sich schon 1681 ein
anderes Zaubereigutachten aus, ebenfalls unter Federfiihrung von
Peter Werenfels. Da wollen die Theologen ihr Urteil nur auf das
cindeutig Nachzuweisende griinden: «Und griinden unser Urtheil
endlich auff die Zwo handlungen, die da warhaftig firgegangen»,
obwohl die Verdichtigte bekannt hatte, Zauberbrot eines «oberldn-
der Mans» empfangen zu haben. Wiren die Basler von Hexenwahn
geleitet gewesen, wire die arme Frau wohl wie in unzihligen Pro-
zessen andernorts zum Bekenntnis gedringt worden, mit dem von
ihnen als Teufel identifizierten Mann einen Pakt abgeschlossen und
geschlafen zu haben. Anders die Basler Pfarrerschaft. Fiir sie war ihre
Zauberei nichts als «phantasey oder einbildung und altvitterlicher
aberglauben». Dennoch kdénnen sie die Sache nicht einfach auf sich
beruhen lassen. Denn «Wider die gebot hat sich die verhafte schwir-
lich verstindiget». Solcher Aberglaube verstosse gegen Gottes Gebot
und sei zu unterbinden.®°

Zuriick zum Gurachten von 1696. Es ist in drei Punkrte geglie-
dert:

1. Von Namen, Gattung und Art der begangenen Misshandlun-

gen,

2. Von der Strafe und

3. Vom Vorbeugen und Abhelfen der zauberischen Handlun-

gen.®!

Die Art der Misshandlung ist fiir die Pfarrer ein Betrug, der den
Aberglauben der Bauern ausnutzt und zugleich nihrt. Denn wer bei
Zauberern Zuflucht sucht, verleugnet die Vorsehung Gottes. Durch
solche «Verliugnung der fiirsehung Gottes» ftige der Satan den Men-
schen grossen Schaden zu.®? Das Zaubereidelike ist fir die Bas-
ler Pfarrerschaft zu einem Glaubensdefizit geworden. Darum wol-

79 StABS, Criminalia 4,19, £. 6r und 3r. Die Theologen kannten natiirlich die alttestament-
liche Geschichte von der Hexe von Andor, die den Geist des toten Propheten Samuel
beschwort (1. Sam. 28). Die Erzithlung spreche aber nicht gegen sie wie die «Pipstlichen»
glaubten. Bei dem vermeindichen Geist Samuels habe es sich um eine teuflische Tdu-
schung, gehandelt: Denn «die Seelen der verstorben vagiren nach der lehr des wortes Got-
tes nit auff der erd herumb, sondern kemen wider zuo Gotr der sie gegeben und bleiben
in dem ort dahin sie geheren, bis zu ihrer Vereinigung mit den leibern welche geschehen
wird am iiingsten tag.»

80 Ebd., Criminalia 4,17, betr. Esther Weiss, 04.09.1681. 4,6, bes. f. 1v und 2v.

81 Ebd., Criminalia 4,19, f. 2r.

82 Ebd., f. 4r



172 Christine Christ-von Wedel

len sie auch nicht wie das Reichsgesetz von 1532 zwischen weisser
und schwarzer Magie unterscheiden. Dass Kestenholz keinen Scha-
den zugefiigt habe, sei unerheblich. Er habe eindeutig Zauberkiinste
angewendet und Nekromantie, also Totenbeschworung, betrieben
und so abergliubisch den christlichen Glauben verletzt.

Was Punkt 2 die Strafe betreffe, sei im Alten Testament dafiir der
Tod vorgeschrieben, woftir sie Ex 22,18 und weitere alttestamentli-
che Stellen anfithren. Dann folgt ein Satz, der zunichst widerspriich-
lich scheint.

«Diese gebot von der lebensstraf der Zauberen und Zauberkunste geheren nit ad
legem forensem. Zu der jiidischen policey ordnung welche so fer sie ihr absehen
gehabt auf die jiidische policey abgangen und nit recht verbindlich ist, sie geho-
ren ad legem moralem zu dem algemeinin ewigwirenden sitten-gesetz in wel-
chem die Zauberej vnd aller gattungen derselben verbotten werden alff greuel
der heyden als ein abfal von gott [...]».5

Im 17. Jahrhundert fielen fiir fortschrittliche Denker unter die ver-
gangene lex forensis mit dem ganzen mosaischen Zivilgesetz auch die
Strafen, die im Exodus und Deuteronomium geboten waren.® Ein
Abfall von Gott galt hingegen als ein Verstoss gegen das Moralgesetz,
wobei das Strafmass im mosaischen Gesetz nur noch auf die Schwere
des Vergehens hinwies. Auf jeden Fall unterschieden die Basler Pfar-
rer mit dem zitierten Satz zwischen einem ewigen Sittengesetz, das
Zauberei verbot, und einem Verwaltungsgesetz der biblischen Thora,
das nur fir eine bestimmte Zeit im alten Israel galt. Die erasmische
Einsicht, dass nicht alles, was den Israeliten befohlen war, auch fiir
Christen gelte,® hatte sich demnach durchgesetzt. 1696 aber, so ver-
stehe ich den Satz, glaubten die Pfarrer, sie mussten die Obrigkeit
auf das moralische Gesetz verpflichten. Er habe dem Aberglauben zu
wehren. Was das Strafmass fiir Zauberei betrifft, beharrten sie jeden-
falls keineswegs auf der Todesstrafe nach Ex 20,18. Das Strafmass
passten sie stillschweigend der neuen christlichen Zeit an. Sie rie-
ten in Bezug auf den «Zauberer» Kestenholz sehr vage zu einer ange-
messenen Strafe. Der Sohn aber solle in Anbetracht seiner Jugend
besser belehrt und davor bewahrt werden, zu seinem Vater zu lau-
fen und mit ihm weiter die Teufelskiinste zu betreiben. Die Bauern,
die den Zauberer holten, seien vor die Gemeinde zu stellen. So hoff-

83 Ebd., f. 4v.

84 Conrad Dieterich: Institutiones Catecheticae e Lutheri catechesi depromptae, Niirnberg
1659, S. 77.

85 Vgl. o. Anm. 39.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 173

ten die Pfarrer, die Dorfler in Zukunft von solchen Praktiken abzu-
halten. Damit sind sie schon bei Punkt drei. Sie mahnen, abgesehen
von solch vergleichsweise milden, der Abschreckung dienenden Stra-
fen miisse die Obrigkeit die Schulen besser ausriisten. Kein geringer
Grund fiir den Aberglauben seien die Schulen, die «nit wol bestel-
let sind». Der Unterricht sei zu fordern, damit «die erkandnus und
forcht Gottes bey Zeiten eingepflanzet» werden konne.®

Wie aber definieren sie den fiir sie entscheidenden Abfall von
Gott, der fiir sie hinter dem Zaubereiverbot stand?

Der Zauberer gehe zwar keinen expliziten Bund mit dem Satan
ein, aber «als pactum implicitum ein heimliche verstindnus mit dem
Satan, durch dessen hilf man sachen wissen und thun wil, die da
durch nattirlich und erlaubte mittel zu wissen und zuthun unmog-
lich sind.»® Mit anderen Worten, wer sich anmasse, durch iiberna-
tiirliche Mittel zu heilen oder zu schaden, falle von Gott ab und gehe
so einen impliziten, einen verborgenen Pakt mit dem Teufel ein. Der
Pake liegt also nicht offen zutage. Der Pake ist ein innerlicher, ver-
borgener Vorgang. Strafrechtlich relevant konnen fiir die Theologen
aber nur die tatsichlich geschehenen Taten, eben die angewandten
und gut bezeugten Zauberkiinste sein, die auf Aberglauben beruhen
oder Aberglauben ausnutzen und zugleich fordern.

Peter Wehrenfels unterstellt also dem Zauberer keinen deutlich
ausgesprochenen Pakt und Umgang mit einem koérperlich erschei-
nenden Teufel, er beschuldigt ihn eines innerlichen Abfalls von Gott,
den er als impliziten Pakt mit dem Teufel definiert.

Der Hexenwahn hatte ein zihes Leben. Auch in Basel verschwand
er nicht ganz, konnte aber von kritischeren Geistern in den Hinter-
grund gedringt werden. Wollebs fragwiirdiges Exempel hatte denn
auch fur die Basler Richter keine Bedeutung. Der Basler Rat trat
im 18. Jahrhundert nicht mehr auf Hexereiverdichtigungen ein,
bestrafte hingegen die Verleumder.®

Wenn in der Forschung zu lesen ist, die Theologen seien in Basel
im Gegensatz zu den Juristen im 17. Jahrhundert fiir Strenge einge-
treten, weil sie Ex 22,18 immer wieder zitierten, so beruht das auf
einem Missverstindnis von dessen Bedeutung. Von den Theologen
wurde erwartet, ein auf Bibelzitaten beruhendes Urteil abzugeben,
und das Tétungsgebot war bekannt. Sie konnten gar nicht darauf
verzichten, es zu zitieren. Sie musterten es indessen als nicht mehr

86 StABS, Criminalia 4,19, f. 5v (am Rande cingesetzter Absatz).
87 Ebd., f. 4v.
88 Vgl. Guggenbiihl (wie Anm. 3), S. 149f,



174 Christine Christ-von Wedel

geltend, als historisch von Christi Liebesgebot iiberboten aus. Sie for-
derten nicht, der Abergldubische sei durch den Scheiterhaufen aus
dem Gemeinwesen auszurotten, sondern der Aberglaube durch Pre-
digt, offentliche Reue und durch gute Schulung. Dass Basel sich von
1519 an von Hexenhinrichtungen distanzierte, verdanke es nicht
zuletzt bedeutenden humanistisch gebildeten Theologen, die unter
dem Einfluss des erasmischen Bibelhumanismus den Teufel als Ver-
sucher spiritualisierten, spiter Weyers Kampfschrift verbreiteten,
das alttestamentliche Totungsgebot fiir Hexen als historisch abge-
tan betrachteten und an der Tauglichkeit von Folter zur Rechtsfin-
dung zweifelten.

Dass die Diskreditierung der Folter die Hexenprozesse zuriick-
band, ist allgemein anerkannt, ob auch andernorts eine Spiritualisie-
rung des Teufels und eine historische Bibelauslegung ein Ende von
Hexenhinrichtungen forderte, wire zu untersuchen.®

89 Fiir Ziirichs Zuriickhaltung, zwischen 1525 und 1570 Todesurteile gegen Hexen aus-
zusprechen, konnte ich nur vage, aber immerhin vage entsprechende Hinweise finden.
Vgl. Christine Christ-von Wedel: Die Ziircher Hexenprozesse und die Reformatoren, in:
Zwingliana 48 (2021), S. 71-114.



	Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696

