
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 123 (2023)

Artikel: Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696

Autor: Christ-von Wedel, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1084155

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1084155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen
1433 und 1696

von Christine Christ-von Wedel

Einleitung

Die Magie-, Zauberei- und Hexenforschung umfasst ein weltweit
intensiv bearbeitetes Studienfeld, das kaum mehr zu überblicken
ist. Gute Zusammenfassungen helfen indessen, sich einzuarbeiten.1

An neueren Forschungen ist für die Eidgenossenschaft insbesondere

Kathrin Utz-Tremp,2 für die Stadt Basel sind Albert Schny-
der und Dietegen Guggenbühl sowie Dorothee Rippmann3 zu nennen,

deren Arbeiten ich alle dankbar benutzt habe. Dieser Aufsatz
beschränkt sich auf Quellenforschungen zur Entwicklung im
städtischen Basel und fragt vor dem Hintergrund zahlreicher früher
Hexenprozesse nach den Beweggründen für die spätere erstaunliche

Zurückhaltung in einem Umfeld grosser Hexenverfolgungen. Er
untersucht insbesondere Gutachten massgeblicher Theologen Basels,

die die weitherum geforderte Todesstrafe für Zauberei verwarfen —

der alttestamentlichen Bestimmung zum Trotz: «Du sollst die Hexe

1 Hier sei nur auf einige grundlegende allgemeine Werke hingewiesen: Malcolm Gaskill:

Witchcraft. A very short introduction, Oxford 2010; Brian P. Levack: Hexenjagd. Die
Geschichte der Hexenverfolgung in Europa, 6. Aufl., München 2020; Rita Voltmer:
Hexen. Wissen was stimmt, Freiburg i. Br. 2008; Walter Rummel/Rita Voltmer (Hgg.):
Hexen und Hexenverfolgung in der frühen Neuzeit, 2. Aufl., Darmstadt 2012; Dieter

Harmening: Zauberei im Abendland. Vom Anteil der Gelehrten am Wahn der Leute.

Skizzen zur Geschichte des Aberglaubens, Würzburg 1991; Kathryn A. Edwards (Hg.):
Werewolves, Witches, and Wandering Spirits. Traditional Belief and Folklore in Early
Modern Europe, Kirksville 2002; Gerhard Schormann: Hexenprozesse in Deutschland,

2. Aufl., Göttingen 1986; und insbesondere die neueste Ausgabe von Wolfgang Behringer:
Hexen. Glaube, Verfolgung, Vermarktung, 7. Aufl., München 2020, mit einer nachgefuhr-

ten Literaturliste.

2 Kathrin Utz-Tremp: Von der Häresie zur Hexerei. «Wirkliche» und imaginäre Sekten im

Spätmittelalter, Hannover 2008.

3 Albert Schnyder: Zauberei und Schatzgräberei vor dem Basler Rat. Von der Suche nach

besonderen Ursachen und verborgenen Schätzen im 17. und 18. Jahrhundert, Liestal 2003;

Dietegen Guggenbühl: Mit Tieren und Teufeln. Sodomiten und Hexen unter Basler

Jurisdiktion in Stadt und Land 1399 bis 1799, Liestal 2002; Dorothee Rippmann: Hexenverfolgungen

und soziale Unrast. Der Forschungsstand zum Basler Raum (Nordwestschweiz) im

Spätmittelalter, in: SZG 52 (2002), S. 151—156. Dazu sei auch die ältere Literatur genannt:
Karl Buxtorf-Falkeisen: Basler Zauber-Prozesse aus dem 14. und 15. Jahrhundert, Basel

1868; Friedrich Fischer: Die Basler Hexenprozesse in dem löten und 17ten Jahrhundert,
Basel 1840; Catherine Huber: Die Hexenprozesse in Basel im 16. und 17. Jahrhundert,
unveröff. Liz.-arb. Univ. Basel, 1989.



154 Christine Christ-von Wedel

nicht leben lassen» (Ex 22,18), eine Bestimmung, mit der zur
gleichen Zeit europaweit und in unmittelbarer Nähe Basels unzählige
Hexenverbrennungen begründet wurden.4

Das Basler Konzil

Mit dem Basler Konzil setzten die ersten bekannten baselstädtischen
Hexenverfahren ein.5 In der Stadt konnten die neuen Hexenvorstellungen

vor einem internationalen Publikum verbreitet werden, so

unter anderen von Johannes Nider (um 1380-1438), einem
Dominikaner der strengen Observanz. Im Frühjahr 1429 kam der Gelehrte
nach Basel.6 Erfolgreich führte er als Prior im Predigerkloster eine

gegen heftigsten Widerstand angeordnete Reform durch, was ihm zu
bedeutendem Einfluss am Basler Konzil verhalf. Er hielt die feierliche

Eröffnungspredigt, und zwar in deutscher Sprache, wo sich
zahlreiche Basler Honoratioren eingefunden haben werden. Sein Wirken
am Konzil dürfte seinem Werk Formicarius von 1438 den nötigen
Nachdruck verliehen und die darin vertretene Sicht aufZauberei
verbreitet haben. Der Formicarius ist in vielen Handschriften und Drucken

überliefert.7 In der Basler Universitätsbibliothek liegen neben

einer Handschrift8 noch fünf frühe Drucke zwischen 1473 und
1517 mit zahlreichen Lesespuren.9 Das Werk ist als lehrreicher Dialog

zwischen einem Schüler und einem Ordenstheologen konzipiert
und ruft Geistliche wie Laien zu einem christlich-asketischen Leben
auf. Das Hexenthema behandelt Nider breit. Er oszilliert zwischen

vernunftgemässem, ja kritischem Hinterfragen der Zauberkünste
und den für die damaligen Leser unbedingt damit verbundenen

Teufelserscheinungen einerseits und einem Teufelsglauben, der zwar
manche Teufelserscheinungen als Träume abtut,10 aber unkritisch
von Teufelsbünden spricht, die die Zauberer angeblich mit dem Teufel

abschlössen. Diese Vorstellung gehörte zum neu im Alpenraum

4 Einen ersten Aufsatz dazu habe ich 2022 veröffentlicht: Christine Christ-von Wedel:

Beredtes Schweigen. Basler Theologen und der Hexenwahn, in: Archiv für Reformationsgeschichte

113 (2022), S. 198-232.
5 Guggenbühl (wie Anm. 3), S. 182.

6 Werner Tschacher: Der «Formicarius» des Johannes Nider von 1437/38. Studien zu den

Anfängen der europäischen Hexenverfolgungen im Spätmittelalter, Aachen 2000, S. 57f.

7 Ebd. auf S. 83-125 hat Tschacher viele aufgelistet, allerdings nur eine Handschrift aus

Basel und keinen der noch vorhandenen Wiegendrucke in Basel.

8 Universitätsbibliothek Basel (UB Basel), MSCR B III; Tschacher (wie Anm. 6), S. 88.

9 UB, UBH Aleph B III 9:2, UBH Aleph B III 8:1, UBH AK III 4, UBH Aleph D II 21,

UBH Aleph A V 6:2.

10 Ebd., UBH AK III 4, Johannes Nider: Formicarius, um 1584, bes. lib. II, 4, f. f5v bis f7v.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 155

aufgekommenen Hexenglauben. Danach besiegelte ein weiblich oder
männlich erscheinender Teufelsdämon einen Vertrag mit einem
Zauberer oder einer Zauberin mit einem Beischlaf. Zum Hexenglauben
gehörte der Glaube an einen personifizierten, körperlich agierenden
Teufel.11 Dieser verleiht dem Zauberer oder der Hexe übernatürliche

Kräfte. Wie alle ernstzunehmenden Theologen, die an Zauberei

glaubten, betont Nider zwar, die Zauberer könnten nur schaden,

wenn Gott es erlaube (deo permittente).12 Dann aber schadeten sie

mittelbar mit Worten, Riten und Taten (facta), gleichsam durch

eingegangene Bündnisse (pacta inita) mit den Dämonen. Nider nennt
verschiedene Formen des vermeintlichen Schadenzaubers, bis hin
zum Kannibalismus.13 Als Beweis dienen ihm Beispiele, wie sie ihm
aus Prozessen in Bern, der Waadt und Frankreich bekannt wurden,
aus den Regionen, in denen die ersten Hexenjagden grassierten. Er
spricht von Liebeszauber, durch Zauberei verursachter Unfruchtbarkeit,

Krankheiten, Tod und ähnlichem mehr.14

Der Schüler wendet ein, er habe von Leuten gehört, die das alles

der Natur zuschrieben, darum wolle er genauer Bescheid wissen, aber

der Theologe verweigert ihm ein tieferes Eindringen. Das Gesagte sei

genug. Er verweist auf Gewährsleute und Berichte über Zaubereiprozesse

mit Geständnissen, die die damalige Hexenlehre genügend
bestätigten.15

So berichtet er etwa von Hexen in Lausanne, die in einer
Versammlung zusammenkamen, wo sie den Dämon in Menschgestalt
sichtbar sahen («visibiliter demonem in asumpta imagine viderunt
hominis») und versprechen mussten, dem christlichen Glauben
abzuschwören, die Eucharistie nie anzubeten und das Kreuz zu verspotten.16

Dem Dominikaner sind auch Nekromanten bekannt, Zauberer,

die einen Dämonenbund eingehen und durch Zeremonien Tote
beschwören, die Zukunft vorhersagen und Verborgenes aufdecken.17

In einem bemerkenswerten Bericht kann Nider betonen, Hexen
oder Dämonen könnten nur bewirken, was Gott zuliesse, insofern
seien ihre Werke nichts als irrige Wahnvorstellungen böser Geister,
aber er zog daraus nicht die naheliegende Konsequenz, die vermeintlich

Zaubernden seien geisteskrank. Er erzählt, zwei Frauen glaub-

11 Vgl. Tschacher (wie Anm. 6), S. 365—374.

12 Nider (wie Anm. 10), lib. V,3, fq5v.
13 Ebd., lib. V,3, f. q6r—8v.

14 Ebd., f. q5v-q6r.
15 Ebd., f. q6r.
16 Ebd., lib. V,4, f. q6v.

17 Ebd., f. q8v.



156 Christine Christ-von Wedel

ten von einem göttlichen Geist getrieben zu sein, sie seien aber von
«maligni spiritus deliramentis» getäuscht worden, wie eine sorgfältige
Prüfung ergeben habe. Eine durch den Teufel Verführte bereute und
widerrief, nachdem sie durch Geistliche über ihren Irrtum aufgeklärt
worden war, die andere aber blieb in ihrer Verstocktheit (pertinacia)
und wurde verbrannt.18

Für Nider sind Reuige trotz der vermeintlichen Apostasie und
des eingegangenen Teufelsbundes nicht eo ipso dem Todesurteil
verfallen. So konnten sich frühe Gegner der Hexenprozesse wie Nikolaus

von Kues (1401—1464) auf Nider berufen. Freilich haben auch
die Hexenjäger Nider ausgeschlachtet. Sie befürchteten, der Teufel

plane mit Hilfe von Zauberern und Hexen, die sich beim Hexensabbat

zu einer teuflischen Sekte verbänden, die ganze Welt zu
unterjochen und zu zerstören. Sich auf Ex 22,18 und entsprechende alt-
testamentliche Gebote und Verbote zur Zauberei berufend, liessen

sie gnadenlos foltern und verbrennen. Heinrich Kramer oder Insti-
toris (um 1430-um 1505) etwa, der dominikanische Verfasser des

Malleus maleficarum von i486 (erst im 20. Jahrhundert erstmals als

Hexenhammer ins Deutsche übersetzt) schöpfte reichlich aus Nider
als Autorität für seinen Aufruf zur Vernichtung der vermeintlichen
teuflischen Hexensekte.19 Der berüchtigte Hexenjäger rühmte sich

selbst, wohl übertreibend, allein über 200 Hexen auf den Scheiterhaufen

gebracht zu haben.20

Hexenprozesse bis 1519

Uber die frühen vom Basler Rat verantworteten Hexenprozesse sind
wir schlecht informiert, meist existieren nur Aufzeichnungen über
die Kosten der Verfahren. Aber manches deutet daraufhin, dass der
Rat weder an Niders noch an der verschärften Sicht Kramers zweifelte.

Mehrfach ist von Folter die Rede und 1481 wird auch über das

Scheren einer Hexe abgerechnet, was der Malleus maleficarum empfahl.

Sicher wurden 20 der Hexerei Angeklagte hingerichtet, meist
verbrannt. Aber der Rat liess auch Verdächtigte wieder frei.21 Offen
bleiben muss, ob der Rat wie Nider für die Freilassung Reuiger
plädierte oder die Angeklagten stark genug waren, trotz Folter auf ihrer
Unschuld zu bestehen.

18 Ebd., lib. V, 8, f. s2v.

19 Vgl. zu Nikolaus von Kues und zu Kramer: Tschacher (wie Anm. 6), S. 463.

20 Vgl. Behringer (wie Anm. 1), S. 44.

21 Guggenbühl (wie Anm. 3), S. 124 f. Vgl. auch seinen Quellenteil.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 157

Erst aus den Jahren um 1519 ist ein Geständnis überliefert, eine

sogenannte Vergicht. Danach bekannte Barbel Schinbeinin, beim
Einnachten sei ein schwarzer Mann zu ihr gekommen, der sich als

Teufel ausgegeben und mit ihr «ghandlet» und sie beschlafen habe.

Da habe sie «Gott deß Allmechtigen verlöignet unnd dem tufel sich

Ergebenn». Sie habe ein Kind, weil es sie «knoblouchin» genannt
habe, mit Wasser bespritzt, es mit der Hand auf Rücken und Hüfte
geschlagen und ihm Schweineborsten in die Seite gestossen. So habe

sie es gelähmt.22 Diese Vergicht entspricht geradezu idealtypisch
Bekenntnissen vermeintlicher Hexen nach peinlicher Befragung, die
daraufhin zum Feuertod verurteilt wurden. Aus dem europäischen
Raum sind entsprechende Prozessprotokolle in grosser Zahl
überliefert.23

Seit 1511 propagierte Ulrich Tengler (um 1440—nach 1520) ein

entsprechendes Prozessverfahren in seinem Layenspiegel, einem weit-
herum angesehenen Rechtshandbuch für Laienrichter, also für Richter,

die wie die Siebnerherren des Basler Rates für die entsprechenden

Verfahren zuständig waren und meist keine juristischen Examen
aufweisen konnten. Der bekannte Basler Rechtsprofessor Sebastian

Brant (1457/58-1521) hatte zur Erstausgabe von 1509, die noch
keinen Hexenartikel enthielt, ein Vorwort und ein Lobgedicht
beigesteuert. Diese wurden auch in die späteren Ausgaben übernommen

und verliehen ihnen hohe Autorität. Die Vergicht von 1519

spricht dafür, dass die Basler Richter nach den Vorgaben des Layenspiegel

vorgingen.24

22 Ebd., S. 209; Staatsarchiv Basel-Stadt (StABS), Criminalia 4,1.

23 Vgl. z.B. die sorgfältig transkribierten Prozessakten der zum Tode Verurteilten in Zürich
in Otto Sigg: Hexenmorde Zürichs und auf Zürcher Gebiet. Nachträge und Ergänzungen

zur Dokumentation 2012, Merenschwand 2019.
24 Der lateinische Malleus maleficarum war offenbar unter Basler Ratsherren wenig ver¬

breitet. Erhalten sind nur zwei frühe Ausgaben vor 1487, die verborgen in Klosterbibliotheken

lagen: UB Basel, UBH Nq IX 1:4 aus dem Besitz des Theologen und Kartäusers

Johannes Heynlin (um 1428/31—1496), UBH Aleph D II 21:2 und aus dem Besitz

des Predigerkonventes UBH Ns VII 18. Weiter ist eine Ausgabe von 1519 erhalten mit
einem Besitzeintrag von 1591 des Amerbach-Erben Ludwig Iselin (1559-1612), der
Professor der Rechte und Stadtsyndikus von Basel war. Sie weist keine Lesepuren auf. Erst

vom Ende des Jahrhunderts an sind zwei weitere Exemplare überliefert, als in Basel kaum

mehr Hexenprozess.e stattfanden. Dagegen birgt die UB Basel fiinf Ausgaben des Layen-

spiegels aus den Jahren 1518 bis 1538, so Ulrich Tengler: Der Neü Layenspiegel von
rechtmässigen Ordnungen in Bürgerlichen und peinlichen Regimenten. Mit Addition. Auch der

Güldin Bulla, Künigklich Reformation, landtfrieden. Auch bewärung gemainer recht und

andern antzaigen, Strassburg 1527, UBH Nd II 8 mit Besitzvermerk des Juristen Boni-
facius Amerbach (1495-1562) und Eintragungen auf folio 43v und 125v. Diese Ausgabe

wird im Folgenden zitiert. Eine weitere Ausgabe UBH Nm 110 von 1521 weist mit aus-



158 Christine Christ-von Wedel

Tengler definierte Hexerei wie folgt: Die Hexen oder Unholdinnen

verursachen Unwetter, Missernten, Krankheiten bei Mensch
und Tier, fahren von einem Ort zum anderen und üben Unzucht mit
dem bösen Geist.25 Es sei schwierig, an Hexerei zu glauben. Darum
hätten viele weltliche Richter daran gezweifelt und die Hexerei nicht
verfolgt, bis diese Ketzerei überhandgenommen habe. Kürzlich hätten

päpstliche Inquisitoren das Delikt «kundtlich erfunden und geur-
sacht» und im Malleus maleficarum begründet. Das Buch sei durch

hochgelehrte Männer und durch die kaiserliche Majestät approbiert.

Der Abschnitt macht deutlich, das Hexereidelikt war nicht
unumstritten. Dennoch zweifelte Tengler nicht daran, dass Obrigkeiten

Hexerei auszurotten und mit dem Tode zu bestrafen hätten.
Er deklarierte das Hexereidelikt als crimen exeptum, als ein ausserordentliches

Verbrechen, das ein Sonderverfahren erfordere.26 Dazu sei

allen Verdächtigungen nachzugehen, mehr noch sei die Bevölkerung
bei Strafe darauf zu verpflichten, Verdächtige anzuzeigen.27 Während

im alten Akkusationsprozess falsche Verdächtigungen geahndet

wurden, sollten nun falsche Verleumdungen ungestraft bleiben.
Dazu kehrte Tengler die Beweislast um: Nicht Verdächtigende hatten
ihre Anklage zu beweisen, sondern die Verdächtigten ihre Unschuld.
Im Gefängnis sei die vermeintliche Hexe zunächst gütlich zu befragen,

allerdings gezielt auf die Verdächtigungen hin, ohne ihr
mitzuteilen, wessen sie angeklagt sei.28 Leugne sie, «so mag der rich-
ter vermuotten, sy sey verzaubert»29. Eine Unschuldsvermutung
war damit ausgeschaltet. Tengler leitet die Richter an, die Verdächtigten

suggestiv nach dem vermeintlichen Schaden, nach Mithelfenden

und unter der Folter auch nach einem Teufelsbund zu
fragen.30 Ohne Weiteres kann der Richter sie peinlich verhören, also

foltern. Bei der Folter galten bei Hexen besondere Vorsichtsmassnah-

men, so sollten sie rücklings in einem Wagen zur peinlichen Befragung

gefahren werden. Die Richter sollen sich hüten, sie zu berühren

und sich mit Kreuzschlagen schützen. Die Verdächtigte sei vor
der Marter zu entkleiden und zu rasieren, damit sie kein Zaubermit-

führlichen Registereintragungen von unbekannter Hand auf regen Gebrauch. Ich danke

Lorenz Heiligensetzer ftir die Bestätigung meiner Zuweisung ins 16. Jahrhundert. Vgl.
auch Signaturen: UBH Nm I 4, UBH Nm I 5 und UBH Nm I 20:1.

25 Layenspiegel (wie Anm. 24), f. 125v.

26 Ebd., f. 127r.

27 Ebd., f. 126r.

28 Ebd., f. 126v.

29 Ebd.

30 Ebd., f. 126v und 127v.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 159

tel in ihren Haupt- oder Schamhaaren verstecken könne. Immerhin
sollen ihr die Frauen, die sie entkleiden, die Scham nach der Schur
wieder zudecken.31 Der Richter soll die Angeklagte in jeder Hinsicht
zum Bekenntnis bewegen, er mag ihr zu verstehen geben, bekenne

sie, solle sie nicht hingerichtet werden, er soll dabei allerdings so vage
bleiben, dass er zu nichts verpflichtet sei.32 Nicht nur die Zaubernden

selbst verfallen dem Gericht, sondern auch, wer sie in irgendeiner

Weise unterstützt oder schützt oder sie um Rat für einen
nützlichen, heilenden Zauber angeht.33 Unter solchen Bedingungen
werden die vermeintlichen Hexen die Anklagen oft bekannt haben,

nur um der harten körperlichen und psychischen Folter zu entgehen.

So bestätigten sie ungewollt den Glauben an Zauberei und lösten

weitere Hexenprozesse aus.

In Basel wurden bis und mit 1519 mindestens 20 vermeintliche
Zauberer und Hexen vom Ratsgericht gefoltert und zum Tode, meist
durch Verbrennen, verurteilt. Basel unterschied sich damit nicht von
vielen anderen Gebieten.

Zwischen 1519 und 1564

Nach 1519 nahmen die Hexenprozesse in Basel deutlich ab. Der Rat

trat zwischen 1519 und 1564 noch auf zehn Hexenprozesse ein, sie

endeten in sechs Fällen mit Freispruch und in vier Fällen mit
Verbannung. Todesurteile fällte der Rat keine. Auch für viele andere

Gebiete ist ein Abrücken von Hexenverfolgungen belegt. Distanz
gegenüber den bisherigen Hexenprozessen schlägt sich auch in der

sogenannten Carolina, in der Halsgerichtsordnung Kaiser Karls V.,
nieder, die 1532 endgültig verabschiedet wurde. Sie verpönt in Artikel

109 nur Schadenzauber und behandelt Zauberprozesse nicht als

Sonderverfahren. Es gelten also die üblichen, Angeklagte schützenden

und die Folter einschränkenden Bestimmungen. Folter war nur
erlaubt, wenn genügend Indizien und eindeutige Zeugenaussagen
vorlagen.34 Eindeutige Indizien oder Zeugenaussagen zu Schadenzauber

sind jedoch kaum beizubringen.
Mit dem bedeutendsten deutschsprachigen Erforscher des

Hexenwesens, Wolfgang Behringer, glaube ich, dass solche europa-

31 Ebd., f. 127r.

32 Ebd., f. 126v f.

33 Ebd., f. 128r.

34 Constitutio criminalis Carolina. Peinliche Gerichtsordnung Kaiser Karls V., Osnabrück

1973, § 109 und §45.



160 Christine Christ-von Wedel

weit zu beobachtende Zurückhaltung insbesondere auf das Abflauen
der Wirtschaftskrisen, die Europa zwischen 1470 und 1520 heimgesucht

hatten, aber auch auf den Humanismus zurückzuführen ist.35

Allerdings verwarfen nicht alle Humanisten den Hexenglauben,
aber doch bedeutende. Für unsere Gegend sind insbesondere drei

zu nennen: Andrea Alciato (1492-1550), Briefpartner von Erasmus
und hoch geschätzter juristischer Lehrer von Bonifacius Amerbach
(1495—1562) in Avignon, sowie Agrippa von Nettesheim (i486—
1535), Stadtsyndikus im nahegelegenen Metz, dessen einschlägiges
Werk De vanitate in der Basler Universitätsbibliothek noch in
sieben Exemplaren aus dem 16. Jahrhundert vorhanden ist, eines mit
einem Besitzereintrag von Martin Borrhaus (1499-1564, seit 1536
in Basel, seit 1544 dort Professor für Altes Testament)36, und
insbesondere Erasmus von Rotterdam (verm. 1466—1536). Erasmus hatte
sich 1500 recht ironisch über einen Fall von vermeintlichem
Teufelskult geäussert. Er verurteilte die magischen Riten zur
Teufelsbeschwörung als eine Mischung aus Aberglauben, Ruchlosigkeit,
Götzendienst und Blasphemie und behauptete, das Ganze beruhe auf
Geldgier. 1511 mokierte er sich im Enkomion Moriae über
Hexeninquisitoren und 1524 spottete er über den Glauben an einen
personalisierten Teufel in seinem Kolloquium Exorcismus, das er 1524 hier
in Basel herausgab.37 Dass Erasmus in Basel auch mündlich Teufelsund

Hexenglauben verspottet hat, davon ist auszugehen. Bei Erasmus

lassen sich Überzeugungen nachweisen, die ihn von gut
humanistisch ausgebildeten Hexenjägern wie Jean Bodin (1529/30-1596)
unterscheiden: Erasmus las die Bibel mit einem historischen Ansatz.
Das erlaubte ihm, den Teufel zu spiritualisieren. Der Satan kann und

vermag nach Erasmus nur so viel, wie ihm die Menschen in ihrer
Torheit zubilligen und zulassen. Die Gottlosigkeit und Dummheit
der Menschen allein macht ihn zum Herrn der Welt. Wer sich von
Ehrgeiz und Begierden hinreissen lässt, der paktiert mit dem Teufel

(inito foedere). Erasmus redete zwar noch gelegentlich vom Teufel

und seinen Dämonen in biblischen Bildern, aber der Teufel war
für ihn ein Versucher, der nur innerseelisch und zwar in allen Men-

35 Behringer (wie Anm. 1), S. 75f.
36 UB Basel, UBH DB VII 13:2 mit Besitzeintrag von Borrhaus, daneben: UBH DH IX

1, UBH Steff 2077, UBH DH IX 19, UBH DH VII 16, UBH klV29:l, UBH DH VII
21:1.

37 Erasmus von Rotterdam: Opus epistolarum, hg. von Percy S. Allen, Oxford 1906-1958,
Bd. 1, Ep. 143, vgl. auch Bd. 10, Ep. 2846; Erasmus von Rotterdam: Opera omnia Desi-

derii Erasmi Roterodami, Amsterdam seit 1969 [= ASD], Bd. IV-3, S. 185 f. und Bd. 1-3,

S. 417-423.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 1 61

sehen wirkt.38 Das schloss einen Bund mit einer leibhaftigen
Teufelserscheinung aus. Vielleicht noch bedeutsamer war, dass Erasmus
alttestamentliche Gebote über das Zeremonialgesetz hinaus historisierte.

Die biblischen Hexereiverbote wie Ex 22,18: «Du sollst die
Hexe nicht leben lassen», standen für ihn nur im Alten Testament,
das längst vom Neuen Testament überboten war. Was den Israeliten
befohlen war, war den Israeliten vor der Zeitenwende befohlen, es

gelte nicht unbedingt auch für Christen.39 Und schliesslich verpönte
Erasmus peinliche Inquisitionsverfahren mit ihrer Folter.40

Wie auch immer der Einfluss der studio, humanitatis im Allgemeinen

und von Erasmus im Besonderen zu bewerten ist, sicher haben
die für die Prozesse zuständigen Siebnerherren des Basler Rates an

Hexenverdächtigungen gezweifelt. So hielt das Urfehdenbuch von
1547 fest: Catherin Schwitzerin von Waldenburg sei der Hexerei
verleumdet worden, weil sie, wenn etwas nicht nach ihrem Kopf
ging, geredet habe: «Ey es muoß üch leydt werden etc., dodurch ett-
lich Personen, [die] an Jrem Lyb und Viech geschediget, Do man
mit anders gmeint dann sys mit Jrer Hexery zewegen brocht etc.»

Die Gnädigen Herren liessen sie frei, nachdem sie geschworen hatte;
«Sich fürer solcher unnützen geschwëtzes und tröwworten, (.Deren
sich gemeinklich die unhulden gebruchen,) abzethuon», damit sie

nicht wieder verdächtigt werde.41

Das Urteil zeigt, der Rat hatte sich vom Hexenwahn befreit, nicht
aber die Bevölkerung — auch die städtische nicht. Gegen die Lehrerin

Catharina Leiderin, die Mädchen in der Stadt unterrichtete, war
1545 nach Sicht des Rates wegen ihres «unbehuotsamen mundt[s]»
der Argwohn in der Stadt so gross, dass der Rat glaubte, sie aus Basel

ausweisen zu müssen, obwohl sich bedeutende Stadtpersönlichkeiten
für sie einsetzten. Der Antistes der Pfarrerschaft Oswald Myco-

nius (1488—1552), der Stadtsyndikus Bonifacius Amerbach und der

Medizinprofessor und abtretende Rektor der Universität Oswald Bär

(1482-1567) schrieben nach St. Gallen, sie hätten alles für die der
Hexerei Verleumdete versucht, aber nichts erreicht. Darum baten

38 ASD, Bd. VII-2, 165-176:979, bes. 172:874-879 und 885-887; ASD, Bd. V-5,
318:142—164; ASD, Bd. V-5, S. 320:190—191; Desiderii Erasmi Roterodami opera
omnia, hg. von Johannes Clericus, 11 Bde., Leiden 1703-1706 [= LB], Bd. 7, c. 18-20.

39 LB, Bd. 9, 842B und Bd. 7, 79; ASD, Bd. IV-1, S. 196f. Vgl. Christine Christ-von Wedel:

Erasmus of Rotterdam: Advocate of a New Christianity, Toronto 2013, bes. S. 7—10,

81-88, 97-112, 207-223 und kürzer dies.: Erasmus of Rotterdam. A Portrait, Basel 2020,
S. 60f., 131, 152.

40 ASD, Bd. XI-5,S. 352:173-185.
41 Guggenbühl (wie Anm. 3), S. 222.



162 Christine Christ-von Wedel

sie den St. Galler Bürgermeister, Vadian (1484-1551), sich der
Verbannten in ihrer Heimat anzunehmen. Amerbach, der ihr aus dem

Erasmuslegat eine Geldspende ausrichtete, notierte dazu:

«der armen wyslosen [hilflosen] lerfrawen [...], eine arme gottselige liebe fraw,

die [vss] böser lüt geschrey halben nitt platz mag hie haben (gott geb, das wir
das nit ettwan gegen gott engelten miessen, das wir der sinen so wenig achten),

dormitt sy wider hervfif gen Sant Gallen kummen mag, geben 1 krönen.»12

Nach 1520 gingen, wie in Basel, auch an anderen Orten die

Hexenprozesse zurück. Sie nahmen aber nach 1560 mit der europäischen
Klimaverschlechterung, der sogenannten Kleinen Eiszeit, wieder in
erschreckendem Masse zu,43 so auch in der Umgebung von Basel.

Zwischen 1571 und 1629 verurteilte das Zürcher Malefizgericht
56 Menschen wegen Hexerei zum Tode. Auf der bernischen Landschaft

flammten grosse Hexenjagden auf, allein in der damals
bernischen Waadt sollen zwischen 1580 und 1655 1700 Hexen und
Zauberer verurteilt worden sein.44 Auch in der nördlichen Nachbarschaft

Basels grassierte der Hexenwahn. In nur einem einzigen Jahr,

1582, seien, berichtet ein Flugblatt, im Sundgau und benachbarten
Süddeutschland 134 Hexen verbrannt worden, davon 36 allein in
Türkheim bei Colmar.45 Auch aus dem Bistum Basel sind erschreckende

Zahlen zu nennen: in 100 Jahren, zwischen 1571 und 1670,
190 Hinrichtungen wegen Zaubereidelikten, durchschnittlich wie in
Zürich fast zwei pro Jahr.46 Aus Basel aber sind zwischen 1565 und
1602 gar keine Hexenprozesse mehr belegt und danach auch

vergleichsweise wenige, vor allem nur zwei Hinrichtungen 1624 und
1680, bei denen Zauberei jedoch nur eine Nebenrolle spielte: Eine
Frau wurde des 13-fachen Giftmordes beschuldigt und ein Arzt und
Häuserspekulant neben dem Zaubereidelikt auch des zweifachen
Ehebruches.47

42 Bonifacius Amerbach: Die Amerbachkorrespondenz, hg. von Alfred Hartmann et al.,

11 Bde., Basel 1942-2010, Bd. 6, Ep. 2749 mit Einleitung; vgl. Guggenbühl (wie

Anm. 3), S. 220.

43 Wolfgang Behringer/Hartmut Lehmann/Christian Pfister (Hgg.): Kulturelle Konsequen¬

zen der «Kleinen Eiszeit», Göttingen 2003; Behringer (wie Anm. 1), S. 48—55.

44 Ulrich Pfister: Hexenwesen. 2. Frühe Neuzeit, in: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS).
Online: https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/01 l450/20l4-10-l6/#HFrFCheNeuzeit,
konsultiert am 14.02.2023.

45 Vgl. Christ-von Wedel (wie Anm. 4), S. 231, Anm. 128.

46 Brian P. Levack (wie Anm. 1), S. 133.

47 Guggenbühl (wie Anm. 3), S. 333-341; Schnyder (wie Anm. 3), S. 123.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 1 63

Zwischen 1564 und 1624

Offenbar nahm die Skepsis gegenüber dem Hexenwahn nach 1364
in Basel noch zu und hielt die Richter bis zum Ende des Jahrhunderts

davon ab, überhaupt auf Hexenprozesse einzutreten. Dem
entspricht die Sicht von Basler Theologen. Sie spiritualisieren mit Erasmus

das Teufelsbild. Schon der Reformator Johannes Oekolampad
(1482-1531) hat in seiner Auslegung der Versuchungsgeschichte
Jesu, wo der Teufel mit Jesus in einen Dialog tritt, den Teufel entkör-
perlicht.48 Er versteht die Versuchung als eine Vision. «Wahrlich, wie
die Propheten verschiedene Visionen hatten, in denen ihnen Vieles

zustiess, so wurde auch Christus geistig versucht. [...] Solche Visionen

oder Sachen geschahen nicht körperlich.»49 Diese Sicht war in
den 20er-Jahren des 16. Jahrhunderts noch so neu, dass Oekolampad

glaubte, seinen Hörern erklären zu müssen: Sie dürften nun ja
nicht folgern, dass, wenn der Teufel nur gedanklich und nicht in
menschlicher Gestalt erschien, auch Gott in Christus nicht wirklich
Mensch wurde. «Nicht dass wir deswegen Christus zu einem Phantasma

machen», schärft er ihnen ein. «Er wurde gewiss auch körperlich

durch Hunger versucht.»50 Oekolampads Auslegung des Mat-
thäusevangeliums mit dieser spiritualisierten Sicht des Teufels hat
sein Nachfolger Antistes Oswald Myconius posthum herausgegeben.
Dass er diese Sicht teilte, davon ist auszugehen.

Dass er nicht nur an Teufelserscheinungen zweifelte, sondern
auch an der Wirkmacht von Zauberhandlungen, belegt Oekolampads

Auslegung von Jer 27,9, wo der Prophet vor dem Hören auf
falsche Propheten, Zeichendeuter und Zauberer warnt. Da beschreibt

Oekolampad die Zauberer so: «Sie betören durch Gaukeleien die

Augenschärfe, so dass geglaubt wird, anderes zu sehen, als was in
Wahrheit vor aller Augen geschah.»31 Mit anderen Worten: Hexenwerk

ist Wahn und daran zu glauben Aberglauben. Dennoch ruft
Oekolampad das traditionelle Teufelsbild in seinem Vorschlag zur
Kirchenzucht auf. Er zählt dort Zauberei als Vergehen auf, das mit
Kirchenbann zu belegen sei, und spricht auch von einem Teufelsbund,52

allerdings bleibt offen, wie der Bund zustande kommt. Hat

48 LB, Bd. VII, 320f.
49 Johannes Oekolampad: Enarratio in Evangelivm Matthaei [...] et alia nonnulla quae

sequens pagella indicabit, Basel 1536, f. 44v-48v, bes. 47rf.

50 Ebd., f. 47v.

51 Johannes Oekolampad: In Hieremiam prophetam commentariorvm Lib. Très, Strassburg

1533, f. I4lv.
52 Die handschriftliche Anweisung ist abgedruckt in: Briefe und Akten zum Leben Oeko¬

lampads, hg. von Ernst Staehelin, 2 Bde., Basel 1927 und 1934, Bd. 2, S. 544.



164 Christine Christ-von Wedel

Oekolampad an einen impliziten Bund, an eine rein gedankliche
Apostasie gedacht, wie sie Erasmus andeutet und wie sie am Ende
des 17. Jahrhunderts in Basler Quellen auftaucht?53

Auch in der Reformationsordnung von 1529 ist Zauberei noch
beim Bann erwähnt.54 Dann aber, während der Amtszeit von Oeko-
lampads Nachfolgern Myconius, Simon Sulzer (1508—1585) und
Johann Jakob Grynaeus (1540-1617), berücksichtigen Basels

Ratsmandate im Gegensatz etwa zu jenen Zürichs Zauberei oder Hexen
nicht mehr, nur Wahrsagerei kommt einmal vor,55 und ebenso

wenig verlieren die Basler Katechismen, wo üblicherweise beim ersten

Gebot Zauberei thematisiert wurde, ein Wort darüber. Von
Myconius und Sulzer sind mir keine Auslegungen der einschlägigen
Bibelzitate bekannt, Grynaeus aber schweigt sich in seinem grossen

exegetischen Werk bei allen einschlägigen Bibelstellen beharrlich

zum Hexenthema aus, während etwa Bullinger (1504-1575) sie

in derTradition von Luther (1483-1546) und Calvin (1509—1564)

nutzte, um das Ausrotten der Hexensekte zu fordern.56

Die Zurückhaltung der Basler weist auf die Sicht Johann Weyers

(1515—1588), Arzt am herzoglichen Hof in Cleve und Haupt
des bedeutenden Clevener Eramuskreises. Er gab 1563 in Basel

sein Werk De praestigiis daemonum heraus, das mutig die von
weltlichen wie kirchlichen Gerichten durchgeführten Zaubereiprozesse
bekämpfte. Er erklärte gleich im Vorwort: Die armen Frauen, die der
Hexerei verdächtigt werden oder auch in geistiger Verwirrung sich
selbst der Hexerei verdächtigten — ein solcher Fall kommt übrigens
auch in Basel vor57 —, seien zu bemitleiden und mit christlicher Milde
zu behandeln; stattdessen würden sie in unmenschlichen Haftbedingungen

gehalten, gefoltert und schliesslich verbrannt. Worauf aber

beruhe solche Grausamkeit? — Aufdem «Geständnis von wahnsinnig
gewordenen alten Frauen» (propriaeque amentium anicularum con-
fessioni stari).58 Weyers Werk wurde heftig bekämpft, unter anderem

vom berühmten Späthumanisten und bedeutenden Staatsrechtler

Jean Bodin, dessen De Magorum Daemonomania auch in Basel

nachgedruckt wurde, allerdings bei dem wenig bekannten Thomas Guari-

53 S. u. bei Anm. 86.

54 Basler Kirchenordnungen 1528-1675, hg. von Emidio Campi und Philipp Wälchli,
Zürich 2012, S. 25.

55 Ebd., S. 125.

56 Christ-von Wedel (wie Anm. 4), S. 212-215.
57 Guggenbühl (wie Anm. 3), S. 311—314, bes. S. 312f.

58 Johannes Weyer: De praestigiis daemonum, Basel 1568, S. 18.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 165

nus (1529—1592), während Weyers Werk in der berühmten Offizin
Oporins (1507—1568) herauskam, und zwar in immer wieder neuen
Auflagen 1563, 1564, 1566, 1568, 1577 und 1583 und darüber hinaus

Weyers eigene Kurzfassung De lamiis 1577 und 1582.
Damit nicht genug, Oporin druckte auch eine Ubersetzung ins

Deutsche. Diese verantwortete der Basler Pfarrer Johannes Füglin
(1533—1579), damals Helfer an der Peterskirche, später Pfarrer zu
St. Leonhard.39 Mit Wissen Weyers habe ihn Antistes Simon Sulzer

zur Übersetzung angehalten, so Füglin in seinem Vorwort.

«fürnemlich auß dem grund vnd vrsach das Teutscher alt vnd weitberümbter
Nation Fürsten/ Herrn/ vorstender vnd Oberkeiten/ beide Geistliche vnd auch

Weltliche auch beide hoch vnd nider stands im verkehrten vrtheil deß verzeu-
bern vnd Hexengümpelmarckts/ so gar verblendet sind [...].»

Man fürchte, «die alten/ arbeitseligen/ kümerlich kriehenden
Vetreln/ ja ihre besen/ häfen/ vnd alten krachbeltz (ich hätte schier

etwas anders gesagt)», empört er sich.

«Pfu dich/ pfu dich/ pfu dich der blutigen schand. [...] Die Zeuber/ Gifftsüp-
pler/ etc. so mit vorbedachtem rhat des Teuffels Bundtsgenossen sind last man
bassiern/ die eilenden alten Vetteln aber/ Hexen genant/ so in der phatasey geäffet/

müssen ein scheiterbeigen für ein todtenbaum haben.»60

Die vermeintliche Hexerei alter Frauen sei demnach eine schändliche

Angstprojektion, dagegen würden Zauberer und gelehrte Magier
geehrt. Glaubte Füglin, wenn er Zauberern Teufelsbündnisse
vorwarf, doch noch an ihre teuflische Wirkmacht? Seine Formulierung
lässt das ebenso offen wie die entsprechende Weyers. Sie mussten
es wohl offen lassen, um nicht sofort als ketzerisch verleumdet und

vom Tisch gewischt zu werden. Bekanntlich Hessen es auch noch die
beiden bedeutendsten Kämpfer gegen Hexenprozesse Friedrich von
Spee (1591-1635) und Christian Thomasius (1655—1728) offen.
Meines Erachtens spricht alles dafür, dass Füglin nicht daran glaubte.
Er bekämpfte vielmehr mit Weyer vorgebliche «Zauberer», die mit
ihrer Prahlerei die Menschen verblendeten und so — im Bund mit
dem Versucher - Aberglauben verbreiteten. Schon der Titel seiner

59 Johannes Weyer: Von verzeuberungen, Verblendungen, auch sonst viel vnd mancherley

gepler des Teuffels vnnd seines gantzen Heers [...]: fünff bûcher zum andern mal wide-

rumb übersehen, gemehrt und gebessert. Erstlich durch [...] Herrn D.Johann Wier [...]
in Latinischer zungen in Truck verfertigt; Nachmols aber [...] durch Johannem Füglinum
Basiliensem [...] in Teutsche sprach gebracht vnnd an tag gegeben, Basel 1565.

60 Ebd., Vored. Von Füglin, f. iijr-iiijv.



166 Christine Christ-von Wedel

Übersetzung deutet darauf hin. Das noch nüchterne De praestigiis
daemonum Weyers umschreibt er Von Verzeuberungen und Verblendungen

und auch sonst mancherlei Geplärr des Teuffels. Das Schweizerische

Idiotikon weist zwei Hauptbedeutungen aus für Geplärr: elendes

Geheul und Prahlerei. Die vermeintliche Zauberei und Wirkkraft
des Teufels beruht demnach auf Prahlerei.

Ein Gedanke Weyers scheint für Basel besonders wichtig. Weyer
schliesst sich dem erasmischen historischen Ansatz insofern an, als er
alt- und neutestamentliche Zeiten unterscheidet.

«Vor Zeiten», räumt er ein, «führten die bösen Geister die menschen am narrenseil

vmbher/ [...] vnnd machten sie also mit jhrer verzauberunge gar zuo tho-

ren: Aber nach dem vnnd das wort Gottes erschienen ist/ sind solche triegeri-
sche Verblendungen verschwinen und vergangen.»61

In vorchristlichen Zeiten also mochte der Teufel Menschen verzaubert

haben, aber nachdem Gottes Wort in Jesus Christus erschienen

war, seien solche teuflischen Vorspiegelungen verschwunden.

Behauptungen gelehrter Magier und Zauberkünstler sind, so Weyer
implizit, Lügen. Solche Lügner seien auch nach ihm zu strafen,
allerdings nicht mit dem Tode, sondern mit Verbannung.62

Kaum ist die Schrift erschienen, tritt der Rat nicht mehr auf
Hexenprozesse ein. Erst 1602 verfolgt er eine Verdächtigung weiter.
Die Anklagen gegen Margreth Vögtlin (* vage um 1550) aus Riehen
hatte er zuvor zweimal zurückgewiesen.63 1602 aber geht er den
massiven Voiwürfen aus der Bevölkerung bis hin zu Kindstötung nach.64

Die Beschuldigte weist alles zurück, insbesondere auch den
Vorwurf, Umgang mit dem Teufel gehabt zu haben.65 Der Rat lässt die
alte Frau mehrfach foltern. Offenbar war vierzig Jahre nach Weyers
Schrift wie in halb Europa Hexenwahn auch im Basler Rat und, wie
ein Gutachten zum Fall zeigt, auch in der juristischen Fakultät wieder

eingekehrt. Die Jura-Professoren halten zwar die sich widersprechenden

Zeugenaussagen nicht für stichhaltig genug, um die

Verdächtigte zu verurteilen, wobei sie sich auf die Carolina berufen, sie

lassen aber keinen Zweifel daran, dass Zauberei möglich sei. Manche

Zauberer, erklären sie ganz im Einklang mit dem Layenspiegel,

61 Ebd., S. 48.

62 Ebd., S. 979—996 und 1015 f. Vgl. Johannes Weyer: De lamiis, Basel 1582, S. 64.

63 StABS, DD 34,1: Taufbuch Riehen (Taufeintrag vom 12.09.1568 eines Kindes von Mar¬

greth Vögtlin); Guggenbühl (wie Anm. 3), S. 232.
64 StABS, Criminalia 4,6 (3): Margreth Vögtlin, 25.1. bis 26.03.1602.

65 Ebd., 4,6 (5).



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 167

verleugnen Gott, gehen mit dem Teufel wissentlich Bündnisse ein,
haben mit ihm Verkehr und schädigen mit seiner Hilfe Mensch und
Tier.66

Dagegen entpuppen sich die Theologen mit Grynaeus an der

Spitze als keineswegs vom Hexenwahn infiziert. In ihrem Gutachten
kommt der Teufel gar nicht vor. Sie wagen dagegen umgekehrt, den
Rat wegen seines Hexenwahns und seiner Prozessführung zu
kritisieren. «Wenn dise Zeugen ire Sagen mit solcher scherpffe befragt/
warhafftig erweysen solten/ als hefftig diese zu veriächen/ die gefangen

ist befragt worden/ so soltend/ die inen selber Zeugnus geben/
vielleicht anders reden.»67 So geben sie, die Wahrheitsfindung durch
Folter grundsätzlich anzweifelnd, zu bedenken. Damit nicht genug.
Die Obrigkeit — von der sie wohlgemerkt als «Staatsangestellte» exis-
tenziell abhingen - habe zwar die Aufgabe, Zauberei zu unterbinden,
dazu zitieren sie Ex 22,18, aber sie müsse als reformierte christliche

Obrigkeit «in erforschung sollicher bösen Sachen, aller Abergleubi-
schen und dem heiligen Wort Gottes widerwärtiger mittlen, aller

dings sich entschlagen».68 Darunter rechnen sie das Scheren der
Hexen und das Einfangen auf freiem Feld und Einfahren in das

Gefängnis auf einem Wagen, um einen Zauber zu brechen, was der
Malleus maleficarum und der Layenspiegel und auch Jean Bodin
empfahlen und was für die Basler Theologen «im Babstumb mit grossem

Aberglauben und unloblicher leichtfertigkeit / so Christenlicher
dapfferkeit zewider geübet wirdt».69

Die Gutachter können Margreth Vögtlin vor einem Todesurteil

retten, nicht aber vor unmenschlicher Haft in einer elenden Hütte
beim Basler Spital. Die Eingabe ihrer Tochter, unterstützt vom
Riehener Pfarrer Johannes Müller (1561—1631), sie freizubekommen,
fruchtet nicht, immerhin wird sie in eine Spitalstube verlegt, die

allerdings, wie Antistes Grynaeus ein Jahr später an den Rat schreibt,
immer noch unmenschlich genug sei, voller Mäuse und Ratten.
Nun setzt sich der Antistes nochmals für sie ein. Er findet Gehör.

Der Rat ersucht daraufhin den Riehener Vogt, die Gemeinde dazu

zu bringen, sie unter Hausarrest bei ihrer Tochter in Riehen wieder

66 StABS, Criminalia 4,6 (7). Vgl. Guggenbühl (wie Anm. 3), S. 237. Vgl. Layenspiegel (wie

Anm. 24), f. 124r.

67 StABS, Criminalia 4,6 (6).
68 Ebd.; Guggenbühl (wie Anm. 3), S. 235.

69 StABS, Criminalia 4,6 (6); Layenspiegel 1527 (wie Anm. 24), f. 127r; Jean Bodin: De

Magorum Daemonomania libri IV, Hildesheim 2003 (Nachdruck der Basler Ausgabe von
1581), S. 316.



168 Christine Christ-von Wedel

aufzunehmen. Ohne Erfolg. Die Riehener fürchteten sie offenbar.
Schliesslich wird sie in einer Spitalstube mit anderen Frauen
untergebracht.70

Auch nach Grynaeus' Tod bleibt die Pfarrerschaft bei ihrer Sicht.
Zauberkünste seien nach Gottes Wort verboten und die Obrigkeit
habe sie zu strafen, aber, anders als im Alten Testament angeordnet,
nicht mit dem Tod. Sie erklären: Ratsherr Adalberg Meyer (1560-
1529) habe 1617 erwiesenermassen bei Zauberern Hilfe gesucht und
sei selbst der versuchten Zauberei schuldig.

«Wollte man dem Göttlichen Gesetz strenge nachfragen, müßte er diese

Mißhandlungen verbessern. Sie können aber diese Strafe nicht zugeben, da andere

vor ihm milder und ringer gestraft worden sind, so daß sie an dieser Person nicht
solch' schwere Straf anfangen wollten.»71

Die Theologen plädieren für Milde und insbesondere nach

vollzogener Strafe für ein öffentliches Reuebekenntnis vor versammelter

Kirchgemeinde. Solche Reuebekenntnisse waren auch bei anderen

Vergehen nach dem Kirchenbann vor der Wiederaufnahme in
die Gemeinde üblich und sollten insbesondere der Erziehung der

Gemeindeglieder dienen. 1622 versuchte die Pfarrerschaft, aus ihrer
Sicht erwiesene Zaubereidelikte nur kirchendisziplinarisch zu ahnden.

Sie waren überzeugt: «daß etliche sachen so er geleügnet nur
zu war, andre aber so er alß gering vernichtiget, nicht zu entschuldigen»

seien und gelangten nur an den Rat, weil der Verdächtigte sich

verweigerte, «in bekennendß seiner fehler der kirchen disciplin sich

nicht vnderwerffen wolle».72

Seit 1624

Aber die Pfarrerschaft scheint die Immunität gegen den Hexenwahn
nicht immer durchzuhalten. 1624 im Fall Reinhard Ruggraf, durch
dessen reichhaltiges Quellenmaterial sich Albert Schnyder mit
sozialgeschichtlicher Fragestellung durchgearbeitet hat,73 empfiehlt das

70 Guggenbühl (wie Anm. 3), S. 242.

71 Nach Eduard Eckenstein: Der Erb- und Güterrechts-Prozess zwischen den Ecken-

steinschen und Adalbert Meyer zum Pfeil, Zunftmeister und Ratsherr der Zunft zu
Fischern. Eine Familienepisode aus dem Anfang des 17. Jahrhundert, Basel 1903,
S. 76-81, hier S. 80.

72 UB Basel, UBH Hss, Kirchen Archiv 22c, Faszikel 108. Ich danke Beat von Scarpatetti
für Entzifferungshilfe der schwer lesbaren Akte.

73 Schnyder (wie Anm. 3), S. 79—131.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 1 69

theologische Gutachten zwar — wie bereits üblich — Milde gegenüber
den von Ruggraf verführten Frauen und mahnt ausdrücklich auch,
damit der Ruf Basels nicht als Zauberei begünstigende Stadt geschädigt

werde, zu einer «gebührlichen straff» des mir Zaubersprüchen
und Segnungen umgehenden Angeklagten, also zu genau dem
Vorgehen, das auch Weyer empfahl. Die mit trügerischen Zauberkünsten

umgehenden Magier seien zu strafen, nicht aber die verwirrten,
verführten Frauen. Aber aus einer Aussage Ruggrafs geht hervor, ein
Pfarrer habe ihm unterstellt, «er habe auf dem St. Leonhardsfriedhof

ein (verstorbenes Kindlein ausgegraben) und sich dort dem Teufel

verpflichtet.»74 Der Teufelsbund spukte demnach auch noch im
Kopf eines Basler Pfarrers.

Dem entspricht, dass sogar noch 1696 Alexander Wolleb (1644—

1717), Pfarrer zu St. Martin, glaubte, in Bubendorf der dortigen
Gemeinde ein recht fragwürdiges Exempel zur Abschreckung geben
zu dürfen. Er hielt auf Befehl der Obrigkeit eine «Warnungspredigt»
anlässlich der Wiederaufnahme von reuigen Gemeindegliedern, die
sich mit einem Teufelsbeschwörer eingelassen hatten. Was geschehen

war, schildert ein vom Rat zuvor eingeholtes Gutachten der Theologen

unter Federführung von Antistes Peter Werenfels (1627—1703),
Vater des bekannteren Frühaufklärers Samuel Werenfels (1657—

1740) — eine wahrlich filmreife Geschichte. Bauern hatten in kurzer

Zeit grossen Viehschaden erlitten und der Wasenmeister habe

«dafür gehalten, es gehe nit recht her, d.i. dis vieh seye [...] verzauberet

worden». Daraufhin habe ein Samuel Kestenholz versprochen,

gegen Bezahlung mit «Gottes hilff» ihre Ställe von «geisteren» zu
reinigen. Dazu sei er zusammen mit seinem Sohn um Mitternacht mit
einem Licht in den Bubendorfer Stall gegangen. Er habe dort mit
allerlei Zeremonien eine Wurzel ein- und ausgegraben und sie im
Namen des dreieinigen Gottes gesegnet, also die Formel im Namen
des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes als Zauberspruch
benutzt - eine seit dem Mittelalter weitverbreitete und unter der Basler

Pfarrerschaft verständlicherweise besonders verpönte Zauberpraxis.

Darauf habe er «den geist» gerufen, der in Gestalt eines Weibes
erschienen sei. Das lange schwarze Weib habe er gefragt, warum sie

Schaden stifte. Sie habe gestanden, sie sei die Ursache, sie habe drei
Kinder ermordet. Nach verbreitetem Aberglauben war sie also eine

unglückbringende Wiedergängerin, die zur Strafe keine Ruhe finden

74 StABS, Criminalia 4,8 (9), Befragung vom 24.125. April; vgl. auch die am 7. Mai 1624

verlesene Befragung, StABS, Criminalia 4,8 (15).



170 Christine Christ-von Wedel

könne. Auf ihre Antwort hin habe der Zauberer Kestenholz die Wie-
dergängerin in «Teuffels namen» in das Sebener Moor verbannt.75

Allen Basler Pfarrern standen ob solchen Aberglaubens «die haar

zue berg», aber sie halten, so jedenfalls versichert Peter Werenfels im
Gutachten, den Zauberer für einen Lügner, der den Betroffenen nur
etwas vortäuschte.76

Dennoch erlaubte sich Pfarrer Alexander Wolleb in seiner

Warnungspredigt, der Gemeinde zur Abschreckung ein Exempel mit
einer expliziten Teufelserscheinung von der Kanzel herunter zu
erzählen:77 Ein Bauer vermisst seinen Geldbeutel. Er geht zu einem
Zauberer, der ihm das Verlorene wiederbeschaffen soll. Der Zauberer
zieht einen Kreidekreis um den Bauern, befiehlt ihm, den Ring nicht
zu verlassen, derweil er im Nebengemach den Teufel befragen wolle.
Der Bauer aber ist neugierig und horcht heimlich ins Nebengemach.
Da hört er, wie der Teufel dem Teufelsbeschwörer erklärt: Die Sau

des Bauern habe den Geldbeutel verschlungen. Der Zauberer aber

solle vorgeben, die Frau habe ihn gestohlen. Der Bauer schleicht
schnell in seinen Kreidering zurück, hört sich ruhig die Behauptung
des Teufelsbeschwörers an und verabschiedet den Zauberer. Nachdem

er das Schwein geschlachtet und den Geldsack gefunden hat,
habe er «den Handel der Obrigkeit angezeigt» und ist «der Zauberer
seinem verdienen nach / am Leben gestraft worden». Wolleb
kommentiert:

«Wann dann Satan seine eigene Knecht betreugt/ daß sie dem Scharffrichter

überantwortet/ oder auß gerechter Zulassung Gottes/ selbs von ihm jämmerlich
geplagt/ ja offtmals elendiglich vmb jhr Leben gebracht werden/' wer wollte sich

von so gottlosen Künsten nicht abschrecken lassen? Wer sollte wohl bey jhnen
hülff vnd rath zu suchen begehren?»78

Ob dem Antistes ob eines solchen Exempels auch die Haare zu Berg
standen, ist nicht überliefert. Für Werenfels, der im Namen der «die-

ner am wort gottes in der Kirchen und Hohen schul» schreibt, hat
der Zauberer die Bubendorfer betrogen mit «lugenhaften reden». In

75 StABS, Criminalia 4,19, betr. Samuel Kestenholz, 01.02.1696, (f.2rf.). Vgl. Schnyder (wie

Anm. 3), S. 198f.

76 Ebd., f. 2v; vgl. Schnyder (wie Anm. 3), S. 200f.

77 Alexander Wolleb: Christliche Warnungs=Predigt/Wider allerhand Zauberey vnd Aber-

Glaub, Uber die Wort des H. Propheten Esaj Cap VIII, 19.20, Basel [1696]. Er versteht,

anders als Werenfels (s.u. bei Anm. 79—82) den impliziten Teufelspakt als den Pakt, derer,

die nicht selbst zaubern, so S. 12.

78 Ebd., S. 37.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 171

der Gegend seien keine Kinder ermordet worden und im Übrigen
schliesse Gottes Wort Totenerscheinungen aus.79

Entsprechend klar und nüchtern drückte sich schon 1681 ein
anderes Zaubereigutachten aus, ebenfalls unter Federführung von
Peter Werenfels. Da wollen die Theologen ihr Urteil nur auf das

eindeutig Nachzuweisende gründen: «Und gründen unser Urtheil
endlich auff die Zwo handlungen, die da warhaftig fürgegangen»,
obwohl die Verdächtigte bekannt hatte, Zauberbrot eines «Oberländer

Mans» empfangen zu haben. Wären die Basler von Hexenwahn

geleitet gewesen, wäre die arme Frau wohl wie in unzähligen
Prozessen andernorts zum Bekenntnis gedrängt worden, mit dem von
ihnen als Teufel identifizierten Mann einen Pakt abgeschlossen und
geschlafen zu haben. Anders die Basler Pfarrerschaft. Für sie war ihre
Zauberei nichts als «phantasey oder einbildung und altvätterlicher
aberglauben». Dennoch können sie die Sache nicht einfach auf sich
beruhen lassen. Denn «Wider die gebot hat sich die verhafte schwärlich

versündiget». Solcher Aberglaube Verstösse gegen Gottes Gebot
und sei zu unterbinden.80

Zurück zum Gutachten von 1696. Es ist in drei Punkte gegliedert:

1. Von Namen, Gattung und Art der begangenen Misshandlun-

gen,
2. Von der Strafe und
3. Vom Vorbeugen und Abhelfen der zauberischen Handlungen.81

Die Art der Misshandlung ist für die Pfarrer ein Betrug, der den

Aberglauben der Bauern ausnutzt und zugleich nährt. Denn wer bei
Zauberern Zuflucht sucht, verleugnet die Vorsehung Gottes. Durch
solche «Verläugnung der fürsehung Gottes» füge der Satan den
Menschen grossen Schaden zu.82 Das Zaubereidelikt ist für die Basler

Pfarrerschaft zu einem Glaubensdefizit geworden. Darum wol-

79 StABS, Criminalia 4,19, f. 6r und 3r. Die Theologen kannten natürlich die alttestament-

liche Geschichte von der Hexe von Andor, die den Geist des toten Propheten Samuel

beschwört (1. Sam. 28). Die Erzählung spreche aber nicht gegen sie wie die «Päpstlichen»

glaubten. Bei dem vermeintlichen Geist Samuels habe es sich um eine teuflische

Täuschung, gehandelt: Denn «die Seelen der verstorben vagiren nach der lehr des Wortes Gottes

nit auff der erd herumb, sondern kernen wider zuo Gott der sie gegeben und bleiben

in dem ort dahin sie geheren, bis zu ihrer Vereinigung mit den leibern welche geschehen

wird am iüngsten tag.»
80 Ebd., Criminalia 4,17, betr. Esther Weiss, 04.09.1681. 4,6, bes. f. lv und 2v.

81 Ebd., Criminalia 4,19, f. 2r.

82 Ebd., f. 4r



172 Christine Christ-von Wedel

len sie auch nicht wie das Reichsgesetz von 1532 zwischen weisser
und schwarzer Magie unterscheiden. Dass Kestenholz keinen Schaden

zugefügt habe, sei unerheblich. Er habe eindeutig Zauberkünste

angewendet und Nekromantie, also Totenbeschwörung, betrieben
und so abergläubisch den christlichen Glauben verletzt.

Was Punkt 2 die Strafe betreffe, sei im Alten Testament dafür der
Tod vorgeschrieben, wofür sie Ex 22,18 und weitere alttestamentli-
che Stellen anführen. Dann folgt ein Satz, der zunächst widersprüchlich

scheint.

«Diese gebot von der lebensstraf der Zauberen und Zauberkünste geheren nit ad

legem forensem. Zu der jüdischen policey Ordnung welche so fer sie ihr absehen

gehabt auf die jüdische policey abgangen und nit recht verbindlich ist, sie gehören

ad legem moralem zu dem algemeinin ewigwärenden sitten-gesetz in
welchem die Zauberey vnd aller gattungen derselben verbotten werden alß greuel
der heyden als ein abfal von gott [,..]».83

Im 17. Jahrhundert fielen für fortschrittliche Denker unter die

vergangene lexforensis mit dem ganzen mosaischen Zivilgesetz auch die

Strafen, die im Exodus und Deuteronomium geboten waren.84 Ein
Abfall von Gott galt hingegen als ein Verstoss gegen das Moralgesetz,
wobei das Strafmass im mosaischen Gesetz nur noch auf die Schwere
des Vergehens hinwies. Auf jeden Fall unterschieden die Basler Pfarrer

mit dem zitierten Satz zwischen einem ewigen Sittengesetz, das

Zauberei verbot, und einem Verwaltungsgesetz der biblischen Thora,
das nur für eine bestimmte Zeit im alten Israel galt. Die erasmische

Einsicht, dass nicht alles, was den Israeliten befohlen war, auch für
Christen gelte,85 hatte sich demnach durchgesetzt. 1696 aber, so
verstehe ich den Satz, glaubten die Pfarrer, sie müssten die Obrigkeit
auf das moralische Gesetz verpflichten. Er habe dem Aberglauben zu
wehren. Was das Strafmass für Zauberei betrifft, beharrten sie jedenfalls

keineswegs auf der Todesstrafe nach Ex 20,18. Das Strafmass

passten sie stillschweigend der neuen christlichen Zeit an. Sie rieten

in Bezug auf den «Zauberer» Kestenholz sehr vage zu einer
angemessenen Strafe. Der Sohn aber solle in Anbetracht seiner Jugend
besser belehrt und davor bewahrt werden, zu seinem Vater zu laufen

und mit ihm weiter die Teufelskünste zu betreiben. Die Bauern,
die den Zauberer holten, seien vor die Gemeinde zu stellen. So hoff-

83 Ebd., f. 4v.

84 Conrad Dieterich: Institutiones Catecheticae e Lutheri catechesi depromptae, Nürnberg
1659, S. 77.

85 Vgl. o. Anm. 39.



Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696 173

ten die Pfarrer, die Dörfler in Zukunft von solchen Praktiken
abzuhalten. Damit sind sie schon bei Punkt drei. Sie mahnen, abgesehen

von solch vergleichsweise milden, der Abschreckung dienenden Strafen

müsse die Obrigkeit die Schulen besser ausrüsten. Kein geringer
Grund für den Aberglauben seien die Schulen, die «nit wol bestellet

sind». Der Unterricht sei zu fördern, damit «die erkandnus und
forcht Gottes bey Zeiten eingepflanzet» werden könne.86

Wie aber definieren sie den für sie entscheidenden Abfall von
Gott, der für sie hinter dem Zaubereiverbot stand?

Der Zauberer gehe zwar keinen expliziten Bund mit dem Satan

ein, aber «als pactum implicitum ein heimliche verständnus mit dem
Satan, durch dessen hilf man sachen wissen und thun wil, die da

durch natürlich und erlaubte mittel zu wissen und zuthun unmöglich

sind.»87 Mit anderen Worten, wer sich anmasse, durch übernatürliche

Mittel zu heilen oder zu schaden, falle von Gott ab und gehe

so einen impliziten, einen verborgenen Pakt mit dem Teufel ein. Der
Pakt liegt also nicht offen zutage. Der Pakt ist ein innerlicher,
verborgener Vorgang. Strafrechtlich relevant können für die Theologen
aber nur die tatsächlich geschehenen Taten, eben die angewandten
und gut bezeugten Zauberkünste sein, die auf Aberglauben beruhen
oder Aberglauben ausnutzen und zugleich fördern.

Peter Wehrenfels unterstellt also dem Zauberer keinen deutlich
ausgesprochenen Pakt und Umgang mit einem körperlich erscheinenden

Teufel, er beschuldigt ihn eines innerlichen Abfalls von Gott,
den er als impliziten Pakt mit dem Teufel definiert.

Der Hexenwahn hatte ein zähes Leben. Auch in Basel verschwand

er nicht ganz, konnte aber von kritischeren Geistern in den Hintergrund

gedrängt werden. Wollebs fragwürdiges Exempel hatte denn
auch für die Basler Richter keine Bedeutung. Der Basler Rat trat
im 18. Jahrhundert nicht mehr auf Hexereiverdächtigungen ein,
bestrafte hingegen die Verleumder.88

Wenn in der Forschung zu lesen ist, die Theologen seien in Basel

im Gegensatz zu den Juristen im 17. Jahrhundert für Strenge
eingetreten, weil sie Ex 22,18 immer wieder zitierten, so beruht das auf
einem Missverständnis von dessen Bedeutung. Von den Theologen
wurde erwartet, ein auf Bibelzitaten beruhendes Urteil abzugeben,
und das Tötungsgebot war bekannt. Sie konnten gar nicht darauf
verzichten, es zu zitieren. Sie musterten es indessen als nicht mehr

86 StABS, Criminalia 4,19, f. 5v (am Rande eingesetzter Absatz).

87 Ebd., f. 4v.

88 Vgl. Guggenbühl (wie Anm. 3), S. 149f.



174 Christine Christ-von Wedel

geltend, als historisch von Christi Liebesgebot überboten aus. Sie
forderten nicht, der Abergläubische sei durch den Scheiterhaufen aus
dem Gemeinwesen auszurotten, sondern der Aberglaube durch
Predigt, öffentliche Reue und durch gute Schulung. Dass Basel sich von
1519 an von Hexenhinrichtungen distanzierte, verdankt es nicht
zuletzt bedeutenden humanistisch gebildeten Theologen, die unter
dem Einfluss des erasmischen Bibelhumanismus den Teufel als

Versucher spiritualisierten, später Weyers Kampfschrift verbreiteten,
das alttestamentliche Tötungsgebot für Hexen als historisch abgetan

betrachteten und an der Tauglichkeit von Folter zur Rechtsfindung

zweifelten.
Dass die Diskreditierung der Folter die Hexenprozesse zurückband,

ist allgemein anerkannt, ob auch andernorts eine Spiritualisie-

rung des Teufels und eine historische Bibelauslegung ein Ende von
Hexenhinrichtungen förderte, wäre zu untersuchen.89

89 Für Zürichs Zurückhaltung, zwischen 1525 und 1570 Todesurteile gegen Hexen aus¬

zusprechen, konnte ich nur vage, aber immerhin vage entsprechende Hinweise finden.

Vgl. Christine Christ-von Wedel: Die Zürcher Hexenprozesse und die Reformatoren, in:

Zwingliana 48 (2021), S. 71-114.


	Basels Umgang mit dem Hexenwahn zwischen 1433 und 1696

