
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 120 (2020)

Artikel: Basler Leichenpredigten : Forschungsperspektiven auf einen
europäischen Sonderfall

Autor: Brunner, Benedikt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-954765

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-954765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Basler Leichenpredigten - Forschungsperspekti
ven auf einen europäischen Sonderfall

von Benedikt Brunner

1. Einleitung

Wie gelangt ein (Kirchen-) Historiker zu neuen Perspektiven und
Ansätzen in seiner Arbeit? Die ebenso trivial erscheinende wie profunde
Antwort lautet: Neue Quellen und neue Fragestellungen sind es, die
«Fortschritt» in der Geschichtswissenschaft hervorbringen können.1
Indes sind die Basler Leichenpredigten keine Quellengattung, die es

neu zu entdecken gilt, gibt es sie doch bis in die Gegenwart hinein.
Bei einem Besuch im Basler Staatsarchiv kann man sich die aktuellen
Kartons mit den Drucken der letzten Jahre zeigen lassen. Zudem hat
die Universitätsbibliothek Basel unzählige Bände an frühneuzeitlichen

Leichenpredigten aus Basel digitalisiert und auf e-rara.ch online
gestellt. Vor diesem Hintergrund ist das Missverhältnis, welches der

Forschungsstand hierzu darstellt, doch erstaunlich. Dies liegt
möglicherweise an dem etwas ungünstigen Image dieser Quellen, zumindest

im Hinblick auf nicht-genealogische Erkenntnisinteressen.
Oftmals werden sie allenfalls als prosopografische Steinbrüche verwendet,
die Predigten selbst gelten jedoch meist nur als Relikte der verknöcherten

Basler Orthodoxie, die mit den dynamischen humanistischen

und reformatorischen Aufbrüchen des 16. Jahrhunderts nicht
mehr viel gemein habe.2 Mit einem Fokus auf das 17. Jahrhundert
soll im Folgenden das grosse Potenzial dieser Quellen herausgearbeitet

werden, das sich mitnichten nur auf kirchen- und theologie-

1 Vgl. Thomas Grossbölting: Geschichtswissenschaft, in: Eva-Maria Engelen et al. (Hgg.):
Heureka — Evidenzkriterien in den Wissenschaften. Ein Kompendium für den

interdisziplinären Gebrauch, Heidelberg 2010, S. 76-90.
2 Vgl. Max Geiger: Die Basler Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodoxie,

Zollikon-Zürich 1952; auch dieses von Geiger so wirkmächtig formulierte Bild bedarf
einer weiteren Dekonstruktion und Differenzierung, wie es für die Erforschung der

sogenannten Orthodoxie im Reich in jüngster Zeit immer wieder gefordert worden ist; vgl.
auch Andreas Wendland: Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes. Geistliches

Amtsverständnis, Selbstwahrnehmung und Rhetorik im Basel des 17. Jahrhunderts,
in: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde (BZGA) 103 (2003), S. 51—83.



30 Benedikt Brunner

historische Bereiche beschränkt, auch wenn hier die Forschungslücken

nicht geringer ausfallen.3

Zunächst wird der lutherische «Idealtypus» dargestellt. Diese gat-
tungstypologischen Überlegungen dienen dazu, die Rede von der
Basler Leichenpredigt der Frühen Neuzeit auf eine sichere Grundlage
zu stellen.4 Im Anschluss daran werden vier Forschungsfelder präsentiert,

die besonders vielversprechend erscheinen und als Appell für
eine intensivere Auseinandersetzung mit diesen Quellen verstanden
werden wollen. Zunächst wird auf den Aspekt der Körperlichkeit
eingegangen, verbunden mit den Jenseitsvorstellungen, wie sie in den

Predigten formuliert worden sind.5 Zweitens soll ein Blick in die
frühneuzeitliche Kontingenzbewältigungspraxis gewagt werden: Wie
ging man mit Todesfällen im Einzelnen um, wie wurden sie
eingeordnet und welche Empfehlungen zur Trauer finden sich in den

Predigten? Drittens geraten die familiären und gemeinschaftlichen
Verhältnisse in den Blick, ehe viertens das Potenzial der Leichenpredigten
für die Politikgeschichte akzentuiert werden soll.

2. Die Basler Leichenpredigt - eine reformierte Predigtart

Wenn in geschichtswissenschaftlichen Abhandlungen das Stichwort
Leichenpredigt fällt, dann weckt das in der Regel Assoziationen mit
dem Luthertum. In diesem Fall ist das auch zutreffend, denn die hier
im Fokus stehende Quellengattung lässt sich tatsächlich aufzwei

Predigten von Martin Luther zurückführen. Anlässlich der Beerdigungen
der Kurfürsten Friedrich des Weisen 1525 bzw. Johann des Beständigen

1532 hielt Luther insgesamt vier Predigten «über der Leiche» des

jeweiligen Kurfürsten. Das Ziel dieser Predigten sah Luther darin,
dass Gott gepriesen und die Leute gebessert werden sollten.6 Doctrina
und consolatio werden bei ihm also auf charakteristische Weise mit-

3 Vgl. die wichtige Arbeit von Sebastian Leutert: Geschichten vom Tod. Tod und Sterben

in Deutschschweizer und oberdeutschen Selbstzeugnissen des 16. und 17. Jahrhunderts,
Basel 2007 (Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, 178).

4 Vgl. mit weiteren Literaturhinweisen Benedikt Brunner: Die gedruckte Leichenpredigt
als Erbauungsbuch - eine Erfolgsgeschichte des 17. Jahrhunderts, in: Medium Buch -
Wolfenbütteler interdisziplinäre Forschungen 1 (2019), S. 87-103.

3 Vgl. Benedikt Brunner: Was passiert mit dem «stinkenden Madensack»? Der Umgang mit
dem Tod als Lackmustest der reformatorischen Bestimmung von Leib und Seele, in:

Theologische Zeitschrift 76 (2020), S. 164-190.
6 Vgl. D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe Weimarer Ausgabe), Bd. 36,

Weimar 1909, hier S. 237 (Zeile 11).



Basler Leichenpredigten 31

einander verbunden.7 Ab 1545 liegen erste Sammlungen von
Leichenpredigten vor, die noch keine biografischen Daten enthalten und
wahrscheinlich die Funktion von Postillen fur die Predigt im Kontext
von Beerdigungen übernommen haben. Deutlich wird in ihnen aber

schon früh der Zusammenhang von einem christlich gelebten Leben,
das schliesslich zu einem seligen Tod führe, hervorgehoben.8 Zum
Ende des 16. Jahrhunderts, also in der Zeit, in der die Gattung auch
in Basel in gedruckter Form ihren Siegeszug antrat, kamen noch weitere

Elemente hinzu, die dann als die klassische Form der lutherischen

Leichenpredigt gelten können. Besonders einflussreich ist die Definition

von Rudolf Lenz, der in Deutschland zu den fuhrenden
Erforschern gehört und der ihr mit der Forschungsstelle fur Personalschriften,

die bis 2019 in Marburg bestand, auch einen institutionellen Ort
gab. Unter der Bezeichnung Leichenpredigt solle Lenz zufolge

«die Gesamtheit des literarischen Produkts verstanden werden. Es ist oft mehrteilig

und besteht dann aus der christlichen Leichenpredigt>, der Predigt, die der
Pfarrer oder Prediger am Grabe oder in der Kirche auf den Verstorbenen hielt,
meist aufgebaut auf einer Textstelle in der Heiligen Schrift, die der Abgeschiedene

selbst bestimmte oder die einen Bezug aufsein irdisches Tun hatte; sodann

aus dem <Ehrengedächtnis> oder dem Lebenslauf, der <Abdankungsrede>, häufig
im Trauerhaus gehalten; schließlich aus den <Epicedien>, Trauergedichten der

<Freundschaft>, Personen, mit denen der Verstorbene in näherer Verbindung
stand. Nicht vergessen werden darf, auf das Titelblatt hinzuweisen, das in vielen
Fällen ein Portrait - ein kunstvoller Kupferstich - des Verstorbenen ziert.»9

Alle grundlegenden Elemente einer solchen Druckschrift werden von
Lenz zutreffend zusammengefasst. Das terminologische Problem,
dass ein Teil der gedruckten Schrift, nämlich die tatsächlich gehaltene

Predigt, so bezeichnet wird wie die Gattung insgesamt, nämlich
als Leichenpredigt, wurde unlängst durch die Bezeichnung Funeral-
schrift für den Gesamtdruck überzeugend zu umgehen versucht.10

7 Vgl. Ulrich Nembach: Predigt des Evangeliums. Luther als Prediger, Pädagoge und Rhe¬

tor, Neukirchen-Vluyn 1972, S. 25-59; ferner Albrecht Beutel: Verdanktes Evangelium.
Das Leitmotiv in Luthers Predigtwerk, in: Lutherjahrbuch 74 (2007), S. 11-28.

8 Vgl. Irene Dingel: «Recht glauben, christlich leben und seliglich sterben.» Leichenpredigt
als evangelische Verkündigung im 16. Jahrhundert, in: RudolfLenz (Hg.): Leichenpredigten

als Quelle historischer Wissenschaften, Bd. 4, Stuttgart 2004, S. 9-36.
9 Vgl. Rudolf Lenz: Leichenpredigten - eine Quellengattung, in: Blätter fur deutsche Lan¬

desgeschichte 111 (1975), S. 15-30, hier S. 15; auch Rudolf Lenz: Leichenpredigten. Eine

bislang vernachlässigte Quellengattung, in: Archiv für Kulturgeschichte 56 (1974),
S. 296-312.

10 Zur Druckschrift, vgl. Helmut Hiller / Stephan Füssel: Wörterbuch des Buches, 6., grund¬

legend überarbeitete Aufl., Frankfurt a.M. 2002, S. 100; das Wörterbuch enthält bedau-



32 Benedikt Brunner

Blickt man auf die sozial- und buchhistorischen Rahmenbedingungen,

wird deutlich, dass die gedruckten Leichenpredigten auch
als Bücher zu verstehen sind, womit sich einerseits bestimmte

Implikationen etwa hinsichtlich des Adressatenkreises verbinden,
andererseits die Notwendigkeit der gemachten terminologischen
Unterscheidung deutlich wird. In erster Linie finden sich gedruckte
Leichenpredigten aufAdelige und wohlhabende Bürger, oftmals aus
dem städtischen Patriziat, «da der finanzielle Aufwand recht erheblich

gewesen ist, sieht man den Umfang und die prachtvolle
Ausgestaltung mancher Exemplare».11 Es gab eine ganze Reihe von
möglichen Anlässen für eine Drucklegung: So konnte sie vom
Verstorbenen testamentarisch verfügt worden sein, oder eine andere

Möglichkeit bestand darin, dass «die Nachkommen [...] ihrem Toten
neben dem Grabmal ein weiteres Denkmal» zu setzen wünschten.12

Eine dritte Möglichkeit bestand darin, dass die Motivation vom
Prediger selbst ausging, «der einerseits so seine theologischen und
rhetorischen Leistungen anerkannt sehen wollte und andererseits
das Druckwerk als Vehikel verwendete, um seine Fähigkeiten höheren

Orts bekannt zu machen und so in größere Pfarreien oder besser

dotierte Predigerstellen zu gelangen».13

Rudolf Lenz zufolge ist von einer Auflagenhöhe von 100 bis 300
Exemplaren auszugehen, die von der Grösse der Familie und des

Freundeskreises ebenso abhing wie von den finanziellen Möglichkeiten
der Hinterbliebenen.14 Funeralschriften hatten im 17. Jahrhun-

erlicherweise kein Lemma «Leichenpredigt»; zu der hier angerissenen terminologischen
Diskussion, vgl. Brunner (wie Anm. 4).

11 Vgl. Rudolf Lenz: De mortuis nil nise bene? Leichenpredigten als multidisziplinäre Quelle

unter besonderer Berücksichtigung der historischen Familienforschung, der Bildungsgeschichte

und der Literaturgeschichte, Sigmaringen 1990 (Marburger Personalschriften-

Forschungen, 10), S. 16. Dies schlug sich auch in der Entwicklung der Formate nieder, in
denen Leichenpredigten gedruckt wurden: «Beschied man sich in der Entstehungszeit des

Brauches noch mit zehn bis zwanzig Druckseiten im Oktav- oder Quartformat, so führten

Prachtliebe und Geltungssucht des ausgehenden 17. Jahrhunderts dahin, daß man
100, 200 und mehr Druckseiten nicht nur im Quart- und Folio-, sondern auch im
Großfolioformat benötigte, um dem Abgeschiedenen das ihm gebührende Ehrendenkmal zu
setzen» (ebd., S. 17). Lenz scheint hier allerdings gewissen Vorurteilen gegenüber dem
Barock zu erliegen, die nicht mehr den aktuellen Forschungsstand zu dieser Epoche

widerspiegeln. Überdies gilt es, die Formatpräferenzen auch noch im konfessionellen Vergleich

genauer zu erschliessen sowie zu berücksichtigen.
12 Ebd., S. 17.

13 Ebd.; über die konkreten Beweggründe in Basel wissen wir bislang noch nichts, hier
könnte eine Konsultation von Testamenten und brieflichen Überlieferungen erfolgsversprechend

sein.

14 Ebd.



Basler Leichenpredigten 33

dert durchaus ihren Markt, wie man anhand von Messekatalogen
nachweisen kann, denn: «Als Teil der damals vom literaten Publikum
bevorzugten Erbauungsliteratur waren sie nicht nur auf den Messen

in Leipzig und Frankfurt zu erwerben, sondern auch bei dem
Buchführer <um die Ecke>.»15 Ihre Blütezeit erlebten sie «zum einen in den

Jahrzehnten vor dem Dreißigjährigen Krieg, zum anderen schließlich
in übersteigerter Form in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts».16
Hinsichtlich ihrer geografischen Verbreitung konstatiert Lenz, dass

ein eindeutiger Schwerpunkt in Mitteldeutschland läge und sie

vornehmlich ein im Luthertum verbreitetes Phänomen gewesen sei.17

Ihren Niedergang habe sie im 18. Jahrhundert vor allem aufgrund
ihrer übersteigerten Form erleben müssen. Insbesondere hinsichtlich
der beiden letzten Aussagen sind gewisse Korrekturen nötig: Was

meint Lenz zum Beispiel mit übersteigerter Form? Werden hier nicht
aus der Gegenwart normative Vorstellungen über Predigten in die
Frühe Neuzeit hineingetragen, wohingegen die Zeitgenossen
vielmehr eine typische Predigt ihrer Zeit erlebt haben könnten?18 Zum
anderen hat Lenz' geografische Einordnung dazu geführt, dass man
sich in der deutschsprachigen Forschung nur sehr vereinzelt an die ja
durchaus existierenden nicht-lutherischen, nicht-mitteldeutschen
Quellen herangewagt hat.

Und damit kommen wir zu Basel, das, noch vor den englischen
und neuenglischen Beständen, das grösste und langlebigste Korpus
vorweisen kann.19 Indes wurden nicht alle Elemente, die bei Lenz ge-

15 Ebd.; Brunner (wie Anm. 4) (dort auch Ausführlicheres zu den gattungstypologischen Fra¬

gen).
16 Lenz (Anm. 11), S. 17.

17 Ebd.; auch Rudolf Lenz (Hg.): Leichenpredigten. Eine Bestandsaufnahme. Bibliographie
und Ergebnisse einer Umfrage, Marburg 1980 (Marburger Personalschriften-Forschungen,

3), worin auch die Zahl von ca. 250'000 Leichenpredigten, die es in deutschen

Bibliotheken noch zu finden gibt, genannt wird.
18 Die wichtige, frühe Studie von Eberhard Winkler: Die Leichenpredigt im deutschen Lu¬

thertum bis Spener, München 1967, krankt ebenfalls daran, dass die praktisch-theologischen

Präferenzen des Verfassers als Massstab für die frühneuzeitlichen Leichenpredigten

angewendet werden.

19 Zu den englischen und neuenglischen Quellen, vgl. Brunner (wie Anm. 5); Penny Prit-
chard: «Speaking Well of the Dead»: Characterization in the Early Modern Funeral

Sermon, in: Lisa Steinby / Aino Mäkikalli (Hgg.): Narrative Concepts in the Study of
Eighteenth-Century Literature, Amsterdam 2017, S. 249—268; Eric Josef Carlson: English
Funeral Sermons as Sources: The Example of Female Piety in Pre-1640 Sermons, in:
Albion 32 (2000), S. 367-597; Emory Elliott: The development of the puritan funeral

sermon and elegy: 1660-1750, in: Early American Literature 15 (1980), S. 151-164; Terry
Engebretsen: Being dead she yet lives: the rhetorical work of Americas first funeral

sermon, in: Michael Schuldiner (Hg.): Literary Calvinism and Nineteenth-Century American

Women Authors, Lewiston 1997, S. 25-43.



34 Benedikt Brunner

schildert werden, in die Basler Drucke übernommen. Woraus besteht

also eine Basler Leichenpredigt? Das Deckblatt bietet meistens einen

thematisch aussagekräftigen Titel, gibt das Datum der Predigt an und
ihren Ort sowie den konkreten Anlass. Zudem nennt es den Verstorbenen

und seine Funktion. Nur selten finden sich Dedikationsschrei-
ben oder längere Vorreden; wenn der Prediger sich dahingehend
äussern will, baut er dies meist in die Predigt selbst ein. Der Einstieg
erfolgt in der Regel direkt mit dem Bibelvers, über den gepredigt
wurde. Dieser wird zunächst erklärt bzw. ausgelegt - die Uberschriften

variieren hier —, am Ende dieser Erklärung formulieren die

Prediger einige Lehrpunkte, die sie im Folgenden dann traktieren wollen.

In seiner Leichenpredigt über Apg 24,15f. etwa legt Peter

Werenfels (1627-1703) zunächst den konkreten Vers aus, indem er

auf das gute Gewissen und den guten Namen, denen ein Mensch
nachstreben solle, eingeht.20 Er möchte sich in seiner Predigt auf das

gute Gewissen konzentrieren und führt dann drei Punkte an, die
leitend für die weitere Betrachtung sein sollen.

Den grössten Umfang in Basler Leichenpredigtdrucken nehmen
also die konkreten Predigten ein, wohingegen sie bislang, wie eingangs
erwähnt, die geringste Aufmerksamkeit von Seiten der Forschung
erfahren haben. Zum sich anschliessenden Abschnitt der Personalia, also

des — zum Teil auch autobiografisch verfassten — Lebenslaufs liegt
hingegen eine ältere Arbeit vor.21 Die Lebensläufe geben klassisch das

gesamte Leben von der Geburt bis zur Krankheit und dem Tod aufdem

Sterbebett wieder. Gelegentlich sind auch Basler Leichenpredigten
Trauergedichte angehängt, aber keineswegs so regelmässig und so

umfangreich, wie dies in lutherischen Drucken geschieht; Trauerlieder

sind selten.22 Bildliche oder emblematische Darstellungen finden sich

meines Wissens gar nicht, auch die paratextliche Ausgestaltung der

Drucke ist sehr schlicht gehalten. Eine Besonderheit und ein gewisses

Alleinstellungsmerkmal sind die jeweils nach dem Lebenslauf
abgedruckten, unterschiedlich ausfuhrlich geratenen Gebete. In ihnen wird

20 Peter Werenfels: Christliche Leich-predigt/ Von dem Guten Gewissen/ Gehalten Den

11. Junii, Anno 1672. bey St. Leonhard in Basel/ Bey Bestattung Des Ehrenvesten/ Frommen/

Fürnehmen/ Fürsichtigen vnd Weisen Herren Leonhard Felbers/ des Raths/ Dreyer-
Herren/ auch Eltesten der Kirchen bey St. Leonhard, [Basel] [1672].

21 Vgl. Rolf Hartmann: Das Autobiographische in der Basler Leichenrede, Basel/Stuttgart
1963 (Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, 90).

22 Für eines der wenigen Beispiele siehe Cyrillus Oesius: Ein Christliche Leichpredig/ Wel¬

che zu Basel [...] gehalten worden [...], Basel 1613, S. 10f.; zur Geschichte des Kirchengesangs

in Basel, vgl. Kenneth H. Marcus: Hymnody and Hymnais in Basel, 1326—1606,

in: Sixteenth Century Journal 32/3 (2001), S. 723—741.



Basler Leichenpredigten 35

die Kembotschaft der Predigt zusammengefasst, verbunden mit
Fürbitten für die Gemeinde und die Hinterbliebenen.

Diese reduzierte Form ist aber keinesfalls als defizitär anzusehen,
sondern stellt wohl eine bewusste Entscheidung dar, die ab den
1580er Jahren auch im konfessionell nicht so leicht zuzuordnenden
Basel salonfähig werden konnte.23 Aber auch nachdem unter Johann
Jakob Grynaeus (1540—1617) eine eindeutige Zuordnung zum Re-

formiertentum erfolgte, wurde die gedruckte Leichenpredigt nicht
abgeschafft.24 Die Fokussierung auf die eigentliche Predigt diente
nicht zuletzt der Abgrenzung gegenüber den Vorwürfen, sie sei ein

altgläubiges Relikt, das man ablehnen müsse. In vielen reformierten
Städten, vor allem in Genf, wurden Leichenpredigten dezidiert
abgelehnt, und dass sie im lutherischen Bereich so florierten, machte sie

aus reformierter Optik nicht gerade attraktiver.25 Ihre Form ist also

in gewisser Weise als Kompromiss zu verstehen und es ist naheliegend,

dass die Basler Bürger gerade aufgrund der Nähe zu lutherischen

Gebieten des Reichs - wie etwa Württemberg - die Möglichkeit,

Leichenpredigten zum Druck zu bringen, einforderten. Über
die Entstehung und Einfuhrung sind noch weitere Lorschungen von-
nöten, auch wenn man inzwischen weiss, dass sowohl Oswald My-
conius (1488-1552) als auch Simon Sulzer (1508-1585) solche

Predigten hielten, wenn auch nicht zum Druck brachten.26 Die erste mir
bekannte Basler Leichenpredigt, die als separate Funeralschrift
gedruckt wurde, erschien 1582 und war von Huldrich Koch (1525—

1585), einem engen Gefolgsmann Sulzers, verfasst worden.27 Es ist
bezeichnend, aber auch überraschend, dass sie sich sodann unter
Johann Jakob Grynaeus, der mit Antritt seines Antistitiums 1586 der
Basler Kirche ein eindeutiger reformiertes Profd geben wollte,
etablierte. Es liegt nahe, dass hier zum einen das städtische Bürgertum

23 Vgl. jetzt Daniel Abendschein: Simon Sulzer. Herkunft, Prägung und Profil des Basler An-
tistes und Reformators in Baden-Durlach, Stuttgart 2019 (Veröffentlichungen zur
badischen Kirchen- und Religionsgeschichte, 9).

24 Vgl. Kaspar von Greyerz: Basel im 16. und 17. Jahrhundert. Universität, Humanismus
und Wissenschaft, in: Martin Wallraff (Hg.): Gelehrte zwischen Humanismus und
Reformation. Kontexte der Universitätsgründung in Basel 1460, Berlin/Boston 2011, S. 73-93.

25 Vgl. aber Larissa J. Taylor: Funeral Sermons as Religious Propaganda in Sixteenth-Century
France, in: Bruce Gordon / Peter Marshall (Hgg.): The Place of the Dead. Death and
Remembrance in Late Medieval and Early Modern Europe, Cambridge 2000, S. 224—239.

26 Hier hilft die in Anm. 23 genannte Arbeit von Daniel Abendschein weiter, die auch eine

ausfuhrliche Liste von Sulzers Schriften enthält. Ich danke Daniel Abendschein für die

freundliche Auskunft über Simon Sulzer und dessen Leichenpredigten.
27 Huldrich Koch: Ein Predig/ Uber der Leich/ deß [...] Herrn/ Georg Mengerheusern [...],

[Basel] 1582.



36 Benedikt Brunner

und Patriziat den Wert dieser Drucke fur ihre eigene memoria zu
schätzen begonnen hatte und andererseits die Predigerschaft in ihr
eine nützliche theologische Ausdrucksform erkannte.

3. Konturen der Basler Leichenpredigten und ausgewählte
Forschungsfelder

Auch wenn also die Details der Entwicklungsgeschichte der Basler

Leichenpredigt hier nicht vollends aufgeklärt werden können, so liegt
ihr Wert als Quelle in vielfältiger Weise nahe. Es gibt im Grunde
keine andere Gattung, mit der sich die Basler Geistlichkeit so

regelmässig und umfassend zu Wort gemeldet hat. Von einigen Predigern
liegt, wenn überhaupt eine Publikation bekannt ist, eben eine Fune-
ralschrift vor, und viele andere haben unzählige solcher Publikationen

über ihre Schaffenszeit hinweg zum Druck gebracht, einige auch

in Sammlungen, die bislang ebenfalls eher als ein lutherisches

Phänomen gegolten haben.28

Leib und Seele

Wollte man ein theologisches Profil der Basler Geistlichkeit in der
Frühen Neuzeit entwickeln, müsste den gedruckten Leichenpredigten

eine hervorgehobene Rolle zukommen, meines Erachtens noch

vor den dissertationes an der Universität und gleichrangig mit den

dogmatischen und exegetischen Schriften, die aber nicht von jedem
Pfarrer vorliegen. Um zu trösten, griffen Prediger dieser Zeit häufig
auf die Perspektive des Jenseits zurück. Leib und Seele sollten dort
eine Veränderung erleben bis zur Auferstehung von den Toten am
Ende der Zeit. Heuristisch vermittelt über Aussagen zum Leib und
zur Seele möchte ich exemplarisch das theologiegeschichtliche Potenzial

der Leichenpredigten herausarbeiten. Zugleich kann hier ein Bei-

28 Eine Ausnahme ist die 1572 auf Latein verfasste Sammlung von Johann Brandmüller:

Conciones funebres centum ex vetere, et octogiginta ex novo Testamento, Basel 1572;
siehe dazu den wichtigen Aufsatz von Amy Nelson Burnett: «To Oblige My Brethren»:

The Reformed Funeral Sermons of Johann Brandmüller, in: Sixteenth Century Journal
36/1 (2005), S. 37-54; im 17. Jahrhundert wurden dann auch deutschsprachige

Leichenpredigt-Sammlungen vorgelegt, z.B. von Johannes Wolleb und Lucas Gernler, vgl. Georg
Decker (Hg.): Johannes Wolleb, Christenliche Leich= vnd Trost-Predigten/ Darinn allerhand

außerlesene Text heiliger Schrifft [...] grundlich erklärt/ nutzlich appliciert [...],
Basel 1657; Lucas Gernler: Hundert und Zehen Lehr= Trost= und Erinnerungs=reiche

Predigten [...], 2. Aufl., Basel 1685.



Basler Leichenpredigten 37

trag geleistet werden zur Erforschung von reformierter Körperlichkeit

in der Frühen Neuzeit.29

Aussagen über Leib und Seele sind nicht zufällig äusserst präsent
in den Funeralschriften — übrigens auch in den lutherischen -, denn
ein zentraler Eckpfeiler für den protestantischen Umgang mit Tod
und Sterben war die feste Floffnung auf die leibhaftige Auferstehung
von den Toten und die Verwandlung von Leib und Seele, die nach

dem Tod erfolge.30 In einer Leichenpredigt über Hiob 7,20, die
Johann Jakob Grynaeus 1587 über den in Basel verstorbenen
mecklenburgischen Junker Eugenius von Köln zu halten hatte, fordert er zur
Bereitschaft auf, den Leib «zum Opffer/ das da lebendig/ heilig vnnd
Gott wolgefellig sey», zu geben.31 Gott habe den Menschen alles

geschenkt für die kurze Zeit, die der Mensch auf Erden wandle.

Deswegen dürfe man sich bei einem Todesfall, auch wenn er sich plötzlich

ereigne, nicht beklagen. Die Seligkeit der Christen sei «treffenlich
vnd herlich/ weil sie (ob sie gleich Todes einmal verbleichen) theil
vnd gemeinschafft haben in der aufiferstehung der Gerechten».32 Bei
der Bewertung des Todes kommt es also auf die Perspektive an, die

man einnimmt. Entscheidend sei es, sich grundsätzlich in der
Gottseligkeit zu üben, denn «die Leibliche übung ist wenig nutz: Aber die

Gottseligkeit zu allen dingen nutz/ vnd hat die verheissung dieses

vnd des zukünfftigen Lebens.»33 Diese Aussage exemplifiziert
Grynaeus sodann am Leben des Verstorbenen. Diesem habe Gott einen

gesunden Geist in einem gesunden Körper gegeben. Als wichtiger
habe sich jedoch erwiesen, «dz ihn Gott ernewert hat nach dem inner-

29 Vgl. Kaspar von Greyerz: Religiöse Erfahrungsräume im Reformiertentum, in: Paul

Münch (Hg.): «Erfahrung» als Kategorie der Frühneuzeitgeschichte, München 2001
(Historische Zeitschrift. Beihefte, 31), S. 307-316; Mark Hengerer: Kontroverse Kategorie.
Eine Umschau in der geisteswissenschaftlichen Forschung zum Körper, in: Zeitschrift für
Historische Forschung 37 (2010), S. 219—247, vor allem S. 237—240; zur lutherischen

Sicht, vgl. Benedikt Brunner: Madensack oder Tempel Gottes? Lutherische Bewertungen
des Leibes im Angesicht des Todes, in: Ebernburg-Hefte (im Erscheinen).

30 Vgl. Erin Lambert: The Reformation and the Resurrection of the Dead, in: Sixteenth Cen¬

tury Journal 47 (2016), S. 351-370; ders.: Singing the Resurrection. Body, Community,
and Belief in Reformation Europe, Oxford/New York 2018; Tricia Ross: «das Christentum

stehet in hoffen und harren». Resurrection in Johannes Mathesius' Funeral Sermons,

in: Armin Kohnle / Irene Dingel (Hgg.): Johannes Mathesius (1504-1565). Rezeption
und Verbreitung der Wittenberger Reformation durch Predigt und Exegese, Leipzig 2017

(Leucorea-Studien zur Geschichte der Reformation und der Lutherischen Orthodoxie,

30), S. 307-315.
31 Johann Jakob Grynaeus: Leichpredig/ Die gehalten ist worden/ bey der Begrebdnuß/ wey-

land des [...] Eugenij von Cöln [...], Basel [1587], S. 22.

32 Ebd., S. 24.

33 Ebd.



38 Benedikt Brunner

lichen Menschen/ zu seinem Ebenbild/ in wahrer Heiligkeit vnd
Gerechtigkeit: vnnd ihn also regieret/ daß er auch seinen Leib/ nicht mit
Epicureischen Wollüsten verderbet/ sonder rein vnd vnbefleckt
bewahret hat.»34

Hier tut sich ein interessantes Spannungsfeld auf, dass man bis

auf die reformatorischen Grundsatzentscheidungen in der Anthropologie

zurückführen kann. Auch wenn das Leibeswohl von dezidiert
sekundärer Bedeutung ist, muss der Leib regiert werden, d.h. es muss
in christlich vorbildlicher Weise mit ihm umgegangen werden, was

im Falle von Grynaeus als Ausdruck der Heiligung verstanden werden

kann.35 Eine ähnliche Analogie zieht Cyrillus Oesius (1576-
1610) in einer 1602 gehaltenen und 1613 publizierten Leichenpredigt.

Die Kur des leiblichen Arztes habe nämlich keinen Bestand:

«Dann es kompt endtlichen der Reutter auf dem fahlen Pferd/ der Tod/

Apoc.6.v.7.8. der rennet vns Menschen an/ schlahet vns zu boden/ streckt vns/

daß vns der kalte schweiß ausßbricht/ daß sich der gantze leib entfärbet/ daß vns
die sinn vergehen/ das Hertz zerbricht/ vnd auch endtlichen die Seel außgehet/
da zerinnet aller Menschen hilff: Aber Christus/ der hochberümbte Artzt von
Israel/ ist vnd bleibt bey vns/ im leben vnd sterben/ nimmt vnsere Seelen auff/
bewahret vnsere leiber/ ja alle härlin/ beinlin/ vnd stäublin in der erden biß an letzten

tag/ da er vns aufferwecken wirdt/ vnd alle gläubigen mit dem ewigen Leben

begaaben.»36

Wiederum wird die grosse Bedeutung der Ausrichtung auf die

Auferstehung deutlich. Oesius zeigt dies durch die starke Kontrastierung
zwischen dem beschriebenen leidvollen Sterbeprozess, der ja nicht
zuletzt auch am Körper zu spüren ist, und dem bewahrenden Handeln

Gottes, der alles sicher verwahrt.
Der Tod wurde in dieser Zeit oftmals als Befreiung angesehen.

Im Hintergrund könnte das von Johannes Calvin aufgegriffene
platonische Bild vom Leib als Kerker der Seele stehen, auch wenn diese

Rezeption keineswegs nur in reformierten Kontexten anzutreffen
ist.37 Häufig erfolgte der Hinweis, dass der Leib mit Eintritt des zeit-

34 Ebd., S. 26.

35 Ähnlich Nicolaus Brombach: Ein Christliche Leichpredig/ Welche/ Bey der begräbnuß des

[...] Iohannis Waltheri [...] gehalten worden [...], Basel [1610], S. 9, der vom Menschen

selbst zugefugten Schaden durch Völlerei als Ursache für weitere Sünden bezeichnet; diese

Vorstellung findet sich aber auch bei Luther und in lutherischen Funeralschriften.

36 Oesius, Christliche Leichpredig (wie Anm. 22), S. 9; vgl. auch Andrew Cunningham /
Ole Peter Grell: The Four Horsemen of the Apocalypse. Religion, War, Famine and Death

in Reformation Europe, Cambridge 2000.

37 Vgl. Gerd Babelotzky: Platonische Bilder und Gedankengänge in Calvins Lehre vom
Menschen, Wiesbaden 1977, S. 114-122; Ueli Zahnd: Calvin, l'âme humaine et la phi-



Basler Leichenpredigten 39

lichen Todes «von allerley gebrechlichkeiten/ prästen vnd Schwachheiten/

durch den zeitlichen Tod/ befreyet wirdt/ also werde ihr Seel

im ewigen Leben wohl getröstet/ vnd alles läids ergötzet».38 Wann

genau der Tod eintrete, sei der göttlichen Vorsehung überlassen, der

man in Anbetracht dieser Perspektive aber getrost entgegensehen
könnte.39

Johannes Wolleb (1586-1629), der Nachfolger von Johann Jakob

Grynaeus im Amt des Antistes, plädierte in einer Leichenpredigt für
die Einnahme der richtigen Perspektive aufden Tod. Als Kontrastfolie
dienen ihm die antiken Philosophen, die den Tod als das «terribilium
terribilißimum» angesehen hätten.40 In der Natur liesse sich beobachten,

dass alle Kreaturen eine Abscheu gegenüber dem Tod hätten.
Dass die unvernünftigen Kreaturen, im Unterschied zu den
vernunftbegabten, sich so verhalten würden, sei aber nicht überraschend, da

für sie der Tod «ein gentzliche Zerstörung» bedeute.41 Als Christen
aber hätte man den Tod grundsätzlich anders zu betrachten: «Nicht
wie ein düren mageren scheutzlichen Cörper/ wie man denselbigen
pflegt zu mahlen. Nicht alß ein gentzliche Zerstörung des Leibs vnd
der Seelen», sondern als eine erwünschte Auflösung des Menschen

von allen diesseitigen Widrigkeiten.42 Diese Auflösung von Leib und
Seele beschreibt Wolleb in aufschlussreichen Analogien, oftmals nach
biblischen Vorbildern. So müsse der Leib für seine Auferstehung von
den Toten am Jüngsten Tag wie ein Weizenkorn in die Erde fallen,

um dort zu sterben und verwandelt zu werden; aus dem natürlichen
Leib entstünde sodann ein geistlicher.43 Die Trennung der Seele vom
Leib könne man sich so vorstellen, wie wenn zwei Freunde sich
voneinander verabschieden müssten. Da gehe es nicht ohne Beschwer-

losophie classique. Influences philosophiques sur la Psychopannychia, premier écrit
théologique de Calvin, Genf/Lausanne 2009.

38 Johann Georg Gross: Christliche Leiich-Predigt: Welche [...] gehalten worden [...] Alß
der [...] Jüngling/ Herr Andreas Güßler/ der jünger [...] zur Erden bestattet ward, Basel

[1625], S. 15f.

39 Ebd., S. 16.

40 Johannes Wolleb: Christliche Leichpredigt/ Von vnserer Seligen aufflösung vnd befiirde-

rung zu vnserem HERREN Jesu Christo. Gehalten [...] Bey der Bestattung Des [...] Peter

Ryssen [...], Basel [1629], S. 7; zur geschichtlichen Genese, vgl. Rainer Walz:

Seelenvorstellungen. Theorien über Geburt, Tod und Jenseits in einfachen Gesellschaften und in
Hochkulturen, Münster 2019.

41 Wolleb, Leichpredigt (wie Anm. 40), S. 7.

42 Ebd.

43 Ebd., S. 8, mit folgender Fortsetzung: «Ein Baursman/ ob er schon mit traurigkeit säet/

tröstet er sich doch der hoffnung/ daß er mit frewden wider eynernden werde. Weil wir
dann der herzlichen ernd versichert sind/ dz wir ein tausentmal besseren Leib bekomen

werden/ was wollten wir vns dann dieser aufflösung beschwären.»



40 Benedikt Brunner

den zu, aber «wann man bedenckt/ was für nutz die Seel darvon be-

kompt/ wann sie von dem Leib abgefordert wird/ hat man vrsach

sich darüber zu frewen/ dann zu bekümmeren».44 Neben dieser deutlich

tröstenden Intention verbindet sich für Wolleb aber noch ein

weiterer Aspekt mit dem Leib. Solange die Verbindung der Seele zum
Leib bestehe, sei der Mensch nämlich der Sündhaftigkeit unterworfen,

nach der Trennung hingegen «ist sie viel fertiger Gott zu
dienen».45 In der Summe intendiert der Basler Antistes mit diesen

Ausführungen zweierlei: Zum einen versucht er zu vermitteln, dass

es in dem Sinne etwas Gutes ist, zu sterben, als damit Leid und
Elend, wie es im Diesseits notwendigerweise erfahren wird, an sein

Ende kommt. Zum anderen verbindet sich damit der Appell, Mass

zu halten in der Trauer, was nicht mit einem Trauerverbot — das es im
Protestantismus sowieso nicht gegeben hat - zu verwechseln ist.

Beschreibungen von Leib und Seele haben also eine theologische
Doppelfunktion, die gattungstypisch ist. Auf der einen Seite soll die

eschatologische Einbettung der Beschreibungen trösten und eine
masslose Trauer «wie die der Heiden» verhindern. Zum anderen
finden sich in diesen Zusammenhängen — mal mehr, mal weniger explizit

ausbuchstabiert - auch ethisch-appellative Abschnitte, die zu
einem bestimmten Lebenswandel auffordern. Ähnliches gilt auch für
die zum Teil sehr ausführlichen Jenseitsbeschreibungen. Für die

Zeitgenossen war die Frage, was genau mit Leib und Seele nach dem Tod

passiert, eine überaus wichtige; nur so erklärt sich, warum die Prediger

— nicht nur in Basel — immer wieder auf diese Aspekte zu
sprechen kamen. Oftmals hatten solche Predigten eine Bibelstelle aus

dem Predigerbuch zum Ausgangspunkt, etwa Koh 12,7: «Der Staub
muß wider zur Erden komme/ wie er gewesen ist/ vnd der Geist
wider zu Gott/ der ihn gegeben hat.»46 Mitunter konnte dieser Vers

zu Reflexionen über das Wesen von Leib und Seele führen, wie etwa
die Beobachtung Theodor Zwingers (1597—1654), dass es keinen
Leib gebe - und der sei ja hier gemeint —, egal wie stark oder

wohlgeraten, der nicht schlussendlich sterben müsse. Der Ausdruck Geist
werde in der Bibel hingegen nicht eindeutig verwendet. Einerseits

gebe es den Antagonismus zwischen Geist und Fleisch; der Geist ist

44 Ebd., S. 9.

45 Ebd., mit folgender Fortsetzung: «Ein liecht welches in einer duncklen lucernen ist/
scheint viel häller/ wann es drauß genommen wird. Also wann die Seel auß dem Leib auß-

fahret/ wird sie mit viel vollkommnerer erkantnuß erleuchtet.»

46 Theodor Zwinger: Christliche Leich-Predigt/ Von dem zustand des Leibs vnd der Seelen

nach dem Tode: Gehalten [...] Bey der Bestattung des [...] Niclauß Passavants [...], Basel

[1633], S. 3.



Basler Leichenpredigten 41

etwas, dass dem wiedergeborenen Menschen innewohne. Es könne
aber auch wie im vorliegenden Fall die «vernünfftige Seele des

Menschen» gemeint sein.47

Bevor er auf den Zielort der Seele nach dem Tod zu sprechen
kommt, schickt Zwinger sich zunächst an, die Seele noch genauer zu
definieren. Die Natur der Seele sei «ein subtiler/ vnsichtbarer vnd
lebendiger Geist/ eines geistlichen wesens/ gleich wie auch die

Engel», als solche habe sie «keine leiblichen eygenschafften».48 Die
Seelen hätten ihren Ursprung allein in Gott. Und auch wenn der
Mensch in natürlicher Weise dem Leibe nach von seinen Eltern

gezeugt werde, «bleibet doch Gott/ einen weg/ alß den anderen/ ein
Schöpffer der Seelen».49 Zwinger tritt hier als ein Vertreter des

Kreatianismus auf. Gott werde darum auch der Vater der Geister

genannt, wie er mit Verweis auf Hebr 12,9 unterstrich. Aufgrund ihres

göttlichen Ursprungs seien die Seelen überdies auch unsterblich, was
schon Piaton erkannt habe. In ihrer Unsterblichkeit sei die Perspektive

auf ein Leben nach dem Tod begründet.
Auf Grundlage dieser Ausführungen wagt Zwinger sodann einen

Ausblick auf den Zustand der Seelen nach dem Tode des Menschen.
Er positioniert sich klar gegen die Vorstellung des Seelenschlafes,

denn Gott habe nicht gesagt, «daß der Geist nach dem Tode des

Menschen/ ohn alle empfindung des wolstands/ oder vbelstands/
schlaffe/ wie etliche Widertäuffer fürgeben».50 Stattdessen sei von
einem wirklichen Leben auszugehen, ähnlich wie schon die Träume
im Diesseits dies zeigen könnten, da Schlaf eben nicht Müssiggang
bedeute, «sondern [...] ihre actus, oder würckungen/ behaltet».51

Nach diesen Abgrenzungen gegen «täuferische» Ansichten, wie er es

nennt, erfolgt bei Zwinger auch eine gegenüber dem Katholizismus.
Die Heilige Schrift wisse nichts «von irgend einem Limbo, Vorhöll/
oder Fegfewer/ dahin die Seelen der Abgestorbenen verschoben werden/

wie die Päpstischen Märlin-krämer außgeben».52 Stattdessen sei

47 Ebd., S. 7.

48 Ebd.

49 Ebd.

50 Ebd., S. 9.

51 Ebd.

52 Ebd.; zum Fegefeuer siehe auch Johann Jacob Werenfels: Chrisdiche Leich-Predigt/ Waß

gestalten Ein Christ seine Seele/ an seinem Ende versorgen solle. Gehalten [...] Bey
Christlicher Bestattungdeß [...] Francisci Hentzgen [...], [Basel] [1638], S. 20£; Samuel

Grynaeus: Christliche Lehr= vnd Trost-Predigt/ Wie der Mensch/ weil er in dieser Welt
ist/ sich verhalten/ vnd was er allermeist suochen solle: Bey der Leüch-begängnuß des [...]
Johan Peter Wetzeis/ Burgers von Colmar [...], Basel [1633], S. 18; siehe im Unterschied

hierzu die Beschreibung der Hölle bei Bonaventura von Brunn: Christliche Leich=predigt/



42 Benedikt Brunner

die Sache ganz eindeutig. Die Gottlosen und Ungläubigen «kommen

[...] also-bald in die Hölle», denn wer nicht glaubt, der wird
verdammt.53 Die Gläubigen und Frommen hingegen kämen in den

Himmel, wo sie die himmlischen Freuden geniessen könnten, «biß

sie widerumb am jüngsten Tag mit dem Leibe werden vereiniget/ vnd
alßdann der volkommenen Seligkeit theilhafFtig gemachet werden».54

Wie eingangs erwähnt, führte genau diese Uberzeugung schon
bei Luther dazu, mit diesen Predigten, die sich an die Gemeinde der
Hinterbliebenen wendeten, Trost und Unterweisung zu vermitteln.55
Als Anwendungsbereiche wurden häufig die leiblichen Beschwerden

genannt, die in Anbetracht der Endlichkeit des Leibes weniger
schwer ins Gewicht fallen sollten. Ähnliches gelte auch für den

Christen, der Verfolgung erlebe oder an Schwermut leide. Vor allem
aber sollten die Ausführungen dem Tod seinen Schrecken nehmen.

Johann Jakob Grynaeus hatte an anderer Stelle erwähnt, dass es

gerade auf dem Sterbebett zu vielen harten Anfechtungen komme,
denen man «einen gewissen vnd satten Trost» entgegenstellen müsse.56

Daraufwird noch weiter einzugehen sein.
Insbesondere das Beispiel Zwingers zeigt, wie tiefgehend die

theologischen Ausführungen in diesen Predigten werden konnten, und es

handelt sich dabei keineswegs um einen Einzelfall. Sie sind dabei
oftmals dezidiert eingebettet in Abschnitte mit tröstender Absicht.
Ähnliches gilt auch für ein weiteres theologisches Thema, das häufig in
den Predigten begegnet: der Glaube an die Vorsehung und an das

souveräne Heilshandeln Gottes. Grynaeus etwa dachte im Rahmen
des Pestjahres 1610 über diese Dinge nach, um für das Handeln der
Basler Christinnen und Christen Orientierung zu geben. Es bestün-

Von der Kuertze/ und dem Zweck des menschlichen Lebens/ wie auch der Gewißheit des

Tods: [...] Bey Christlicher Bestattung Der [...] Susanna Milottin [...] Gehalten, [Basel]

[1686], S. 18-21; siehe auch die neue, interkonfessionell angelegte Studie von Sarah

Lehmann, die katholische und lutherische Leichenpredigten miteinander verglichen hat, vgl.
Sarah Lehmann: Jrdische Pilgrimschafft und Himmlische Burgerschafft. Leid und Trost

in frühneuzeitlichen Leichenpredigten, Göttingen 2019; ebenso den instruktiven Beitrag

von Sarah Lehmann / Sarah Stützinger: «Wir haben hier keine bleibende Stadt». Leid und
Trost in Leichenpredigten über den Hebräerbrief, in: Daphnis 45 (2017), S. 156-200.

53 Zwinger, Leich-Predigt (wie Anm. 46), S. 9.

54 Ebd.

55 So expressis verbis ebd., S. 10: «Nun wird von dem Nutz dieser betrachtung zu handien

seyn/ beydes zu vnserem Trost/ vnd vnderweisung des Lebens.»

56 Johann Jakob Grynaeus: Christliche Leüch-predigt/ Von dem wahren Trost/ wider den

zeitlichen Tod/ vnd ewige Verdamnuß. Bey der Bestattung des [...] Bartholomaei Gena-

thi [...] gehalten, Basel 1634, S. 4.



Basler Leichenpredigten 43

den nämlich mehrere Gründe, um nicht zu flüchten und Ruhe zu
bewahren:

«So durch Gottes vätterliche fursehung vnd sorg all vnser thun vnd lassen/ freud

vnd leid/ gesundheit vnd kranckheit/ leben vnd sterben/ verwaltet und regiert
wirdt: auch Gott der Herr in allem dem/ das er ihme fürgenommen hat/ richtig/

beständig/ allmächtig/ allwissendt/ gütig vnd gerecht erfunden wirdt/ vnnd
es ihm niergent nicht fahlen kann.»57

Im selben Jahr hielt Grynaeus die Leichenpredigt auf seinen
Pfarrkollegen Heinrich Just, der ebenfalls an der Pest verstorben war.
Zuvor, nämlich 1596, sei dieser durch die göttliche Vorsehung zwei
Mal bewahrt worden. Als er mit zwei Freunden einen neu gewölbten
Keller in dem Haus seiner Mutter besichtigen wollte, sei «das

Gewölb sampt einer Rigelwand vnversehens mit ihnen eyngefallen/ vnd
[man] sie [...] mit hauwen vnd schauflen wider hat müssen herfiir
graben».58 Ein anderes Mal, zehn Jahre später, habe er auf dem Dach
des Pfarrhauses St. Peter einer ehrlichen Arbeit beigewohnt und sei

dann «von dem Oesterig [Estrich] dery gmach hoch in den Hoff
hinab gefallen/ vnd ohn einige Verletzung erhalten worden/ das er
stracks die stägen hinauffgangen/ vnd der Kinderen jämerliches heulen

vnd wehklagen/ alß die jhren Vatter Tod zu sein vermeinten/
stillete».59 Gott selbst sei der Herr über den Tod und bestimme
seinen Zeitpunkt; er vermag also auch vor dem Tod zu bewahren, wenn
der entsprechende Zeitpunkt noch nicht gekommen ist. Gott regiert
über das ganze Leben der Menschen, von Anfang bis zum Ende.60

Das hartnäckige Vorurteil, dass der reformierte Vorsehungsglaube zu
fatalistischen Tendenzen im Umgang mit dem Tod geführt habe,

57 Johann Jakob Grynaeus: Ein Christliche Predig [...] Von der frag/ Ob man auch zur zeit

der einreissenden Pestilentz/ einanderen verlassen/ vnnd ein jeder ihm selbs erlauben

möge/ an andere ort sich zu begeben [...], Basel [1610], S. 8.

58 Johann Jakob Grynaeus: Christliche Leichpredigt/ Gehalten [...] Bey der bestattung/ des

[...] M. Henrici Justi [...], [Basel] [1610], S. 12.

59 Ebd.

60 Siehe auch Bonaventura von Brunn: Christliche Leich-predigt/ Von der Göttlichen Re¬

gierung vnsers gantzen Lebens/ vnd dem erfolgenden Ehrenstand der Kinderen Gottes.

Gehalten [...] Bey Chrisdicher Ehren-Bestattung Deß [...] M. Christophori Beckii [...],
[Basel] [1658]; dass Gott der Herr über die «issues ofdeath» sei, ist auch das Thema einer

Leichenpredigt von John Donne: Deaths Dvell, or, A Consolation of the Soule, against
the dying Life, and living Death of the Body. Deliuered in a Sermon at White-Hall [...],
London 1633 (siehe die neue Edition in David Colclough (Hg): The Oxford Edition of
the Sermons ofJohn Donne, Bd. 3: Sermons preached at the court of Charles I, Oxford
2013, S. 229-246).



44 Benedikt Brunner

bestätigt sich also im Falle Basels keineswegs.61 Die Beispiele sollten
deutlich werden lassen, dass die Diskussionen und theologischen
Positionierungen in Leichenpredigten eine wertvolle Quelle darstellen

können, wie dogmatische Uberzeugungen in der seelsorgerlichen
Praxis Anwendung finden konnten.

Krankheit und Tod begegnen: Die Normen der Basler

Kontingenzbewältigungspraxis

Die Idee, Leichenpredigten auch als medizingeschichtliche Quellen
zu nutzen, ist keinesfalls neu und wurde an lutherischen Beispielen
schon erprobt.62 Das Potenzial, das diese Quellen für eine historische

Erforschung von vormodernen Formen der Resilienz besitzen können,

wurde bislang noch nicht gesehen, zumal die moderne Resilienz-

forschung nur zurückhaltend historische Forschung zu integrieren
scheint.63 In diesem Abschnitt kann es nur darum gehen, aufzuzeigen,

dass diese Quellen etwas zur Frage beitragen können, welche

Strategien die frühneuzeitlichen Christen entwickelten, um
unvorhersehbaren Schicksalsschlägen und schweren Krankheiten sowie
schliesslich dem Verlauf ihres Todes zu begegnen. Denn sowohl die

Predigten selbst als auch die Lebensläufe — hier vor allem die
Sterbebettszenen - bieten zahlreiche Möglichkeiten, diesen Themen auf
den Grund zu gehen. Bislang nur vereinzelt untersucht worden sind
die Trauergedichte, die in Basler Funeralschriften immer wieder
vorkommen, wenn auch in erheblich geringerem Umfang als in lutherischen

Drucken.64

61 Vgl. auch Alexander Bitzel: Vom Trost der Erwählung. Wie calvinistische Theologen der

frühen Neuzeit vor dem Hintergrund der Lehre von der doppelten Prädestination

Seelsorge betrieben, in: Sigrid Lekebusch (Hg.): Historische Horizonte, Wuppertal 2002,
S. 159-169; es muss allerdings einschränkend konzediert werden, dass die Lehre von der

doppelten Prädestination sich in Basler Leichenpredigten nur selten finden lässt.

62 Vgl. etwa Otto Döhner: Krankheitsbegriff, Gesundheitsverhalten und Einstellung zum
Tod im 16. bis 18. Jahrhundert. Eine historisch-medizinsoziologische Untersuchung
anhand von gedruckten Leichenpredigten, Frankfurt a.M. 1986 (Marburger Schriften zur
Medizingeschichte, 17); Sonja Christine Seidel: Todesursachen in Ulmer Leichenpredigten

des 17. Jahrhunderts, Diss. Ulm 2006; Martin Roebel: Humanistische Medizin und

Kryptocalvinismus: Leben und medizinisches Werk des Wittenberger Medizinprofessors

Caspar Peucer (1525-1602), Herbolzheim 2012.

63 Zur Resilienzforschung, vgl. Ulrich Bröckling: Resilienz: Belastbar, flexibel, widerstands¬

fähig, in: Ulrich Bröckling: Gute Hirten fuhren sanft. Uber Menschenregierungskünste,
Frankfurt a.M. 2017, S. 113-139; Cornelia Richter (Hg.): Ohnmacht und Angst aushalten.

Kritik der Resilienz in Theologie und Philosophie, Stuttgart 2017.
64 Vgl. hierzu Elisabeth Weber-Reber: Trauer und Repräsentation. Der Rhein als poetische

Landschaft in Basels neulateinischen Epicedien des 17. Jahrhunderts, in: Carmen Cardelle



Basler Leichenpredigten 45

Damit wird auch ein Zusammenhang zum vorherigen Abschnitt
über die Bedeutung der Theologie in den Leichenpredigten deutlich.
Gerade die Ausführungen über Leib und Seele des Menschen sowie
die Aussicht auf die Auferstehung am Jüngsten Tag sollen den Christen

für das Erdulden von Krankheit und Tod rüsten. Hier lohnt es

sich, nochmals an die Leichenpredigt von Theodor Zwinger
anzuknüpfen, der wie oben erwähnt im Anschluss an seine Ausführungen
über Leib und Seele auf die tröstenden Funktionen zu sprechen
kommt, vor allem «Jn dem Tode», wie es in einer Allegation heisst.

Zunächst solle man nicht ungeduldig werden im Hinblick auf den

Tod; dieser sei unausweichlich, am Ende müsse gestorben werden:
«Ist es nicht heute/ so ist es morn.»65 Es folgt ein längerer Abschnitt
mit Ausführungen, wie man sich konkret beim herannahenden Tod

zu verhalten habe:

«Man sagt gemeinlich: Ferendum est, quod mutari non potest, Man solle das ley-
den/ das man nicht wenden kann. Ja/ freylich! Wann wir mit vngedult/ murren/
vnd viel hindersich sehen/ könten den Tod auffhalten/ were es wol eins. Aber es

ist ein vergebener handel. Der Tode ist vns zu starck: er trabet vns allen auff dem

fuoß nach; ja wir tragen ihn alle in dem buosen.»66

Was steckt dahinter? Der Tod sei nicht zu besiegen und darum sei es

ratsam, nicht mit ihm zu verhandeln und sich zu fügen. Die
biblischen Beispiele, die Zwinger im Anschluss anführt - Methusalem,
Samson, Absalom, Asahel und Salomon -, sollen dies nochmals
unterstreichen. Als zweiten Punkt greift er die schon zuvor ausgeführte
Tatsache auf, dass im Moment des Todes nur der Leib stürbe, «der

nichts ist dann Staub/ das ist/ eine staubechte/ irdische/ zerbrüchli-
che Natur».67 Die Meditation über die Zerbrechlichkeit des Leibes

soll dazu führen, dass man sich nicht zu sehr bekümmere.68 Drittens
führt der Prediger dann nochmals recht ausführlich vor Augen, dass

der Leib im Tode nicht endgültig vernichtet, sondern am Jüngsten
Tag wieder auferstehen werde. Zur Unterstreichung dieser Aussage
führt er antike Zitate an, zunächst von Caecilia von Rom, einer Mär-

de Hartmann / Ulrich Eigler (Hgg.): Latein am Rhein. Zur Kulturtopographie und

Literaturgeographie eines europäischen Stromes, Boston/New York 2017, S. 170-185.
65 Zwinger, Leich-Predigt (wie Anm. 46), S. 11.

66 Ebd., S. 12 (Hervorhebung im Original).
67 Ebd.

68 Ebd: «Wir pflegen ja nicht so vast vns zu bekümmeren/ wann ein Glaß zerbricht: dann

wir gedencken/ es seye dises sein art/ vnd zerbrüchlich. Weil vns nun auch die art vnd zer-

brüchlichkeit vnsers Leibs bekannt ist/ sollen wir vns vber dem Tode desselbigen nicht zu
sehr bekümmeren.»



46 Benedikt Brunner

tyrerin, dann von Augustinus und schliesslich ein längeres Gleichnis

von Johannes von Chrysostomos.69 Der Tenor der Zitate ist
identisch: Der Tod vernichtet nur die Gebrechlichkeit des Leibes, aber

nicht seine Natur.
Der vierte sowie fünfte Punkt heben dann wiederum die enorme

Bedeutung der Seele hervor. Die theologischen Ausführungen, die

im vorigen Abschnitt diskutiert worden sind, werden hier also für
eine fromme Affirmation aufbereitet: Die Seele «alß das gröste Guot/
bleibet».70 Mit dem Tod beginne für die Seele erst das richtige Leben,
der Tod sei das Ende der Gefangenschaft, die das zeitliche Leben
bedeute.71 Zwinger versichert seinen Zuhörern und Lesern, dass die
Seele nach dem Tod bei Gott sei und in einen allerglückseligsten
Zustand versetzt werde. Solche Versicherungen finden sich immer wieder

in den. Predigten, gerade auch wenn es zu plötzlichen Todesfällen

kam, die erklärungsbedürftig erschienen. Da sie nicht den Erwartungen

eines seligen Todes entsprachen, musste eine Auseinandersetzung
erfolgen, inwiefern auch unerwünschte Todesweisen das Heil des

jeweils Verstorbenen nicht gefährden würden.72
Es lassen sich viele Indizien dafür anführen, dass die gedruckten

Leichenpredigten Aufgaben der ars moriendi-Literatur des Mittelalters

sowie der Reformationszeit übernahmen. Zumindest äusserten
sie sich in vielfältiger Weise zum Modus des gelingenden Sterbens.

Ganz typisch dafür ist eine Leichenpredigt von Samuel Grynaeus
(1595-1658) auf seinen Amtskollegen Johannes Gross. Zwei zentrale
Punkte werden von ihm verhandelt, die klassischer kaum sein könnten:

«Erstlich; Wie der Mensch hie Christlich leben solle. Zum
andern; Wie derselbig auch seliglich sterben möge.»73 Der erste
Abschnitt ist nicht zufällig dem christlichen Sterben vorgestaltet. Es ist
manchmal ein schmaler Grat, wie weit das im Leben Vollbrachte eine

69 Zur Rezeption der Kirchenväter in Leichenpredigten, vgl. Benedikt Brunner: «wie Chry¬

sostomos schreibet». Die Kirchenväter als Quellen fiir Trauernormen in frühneuzeitlichen

Leichenpredigten nebst einem Ausblick auf die Herausforderungen und Potenziale der

Digital Humanities, in: Journal of Ethics in Antiquity and Christianity (im Druck).
70 Zwinger, Leich-Predigt (wie Anm. 46), S. 13.

71 Auch auf den Leib als Kerker der Seele wird explizit verwiesen (ebd., S. 14).

72 Siehe auch Leonhard Serin: Christliche Leich=Predigt von Unversehenen Todesfählen:

Gehalten [...] Bey Christlicher Bestattung Der [...] Salomea Kuenzin [...], Zürich
[1676]; der Basler Leonhard Serin war zeitlebens Pfarrer im Toggenburg in der

Ostschweiz, vgl. Hans Martin Stückelberger: Die evangelische Pfarrerschaft des Kantons
St. Gallen, St. Gallen 1971, S. 242.

73 Samuel Grynaeus: Christliche Lehr= vnd Trost-Predig: Wie der Mensch Christlich leben

vnd seliglich sterben könne: Bey der bestattung des [...] M. Johannis Grossii [...], Basel

[1629].



Basler Leichenpredigten 47

notwendige Vorbedingung für den gelingenden Tod darstellt. Das
Problem der Werkgerechtigkeit wird meist jedoch abgeschwächt
durch den wiederkehrenden Verweis auf die konstitutive Bedeutung
des Glaubens an Jesus Christus: «Wie der Mensch hie in so bösen Zeiten

sonderlich recht vnd Christlich leben solle; also nämlich/ daß er
sich der gedult/ des gehorsams gegen den Gebotten Gottes/ vnd des

glaubens an Jesum/ befleisse.»74

Selig stürbe man, wenn man im Herrn sterbe, wie Grynaeus im
Anschluss an Offb 14,13 unterstreicht. Seine Auslegung ermöglicht
dann den schrittweisen Nachvollzug der Botschaft des Verses. Im
Einzelnen seien als selig jene zu bezeichnen, die

«durch das band des Geistes mit ihme also vereiniget seind/ daß sie bein seind

von seinen gebeinen/ fleisch von seinem fleisch: die auch nicht jhrem fleisch vnd
bluot/ nicht der gottlosen Welt/ weniger dem laeidigen Satan/ sondern dem

Herren/ der sie erschaffen/ erloeßt vnd geheiliget hat/ leben vnd dienen; vnd
weder durch verheissung noch draewung/ noch den tod Selbsten von dem Herren

abgesoenderet werden.»75

Grynaeus stellt diese Gedanken weltlichen Uberlieferungen entgegen,

nach dem die Menschen glauben, dass erst dann der richtige
Zeitpunkt zum Sterben gekommen sei, «wann der Mensch fleischlicher

wolluosten/ zeitliches guts/ weltlicher ehren vnd dergleichen satt
ist».76 Die Erfahrung zeige, dass je länger ein Mensch lebt, desto länger

er weiterzuleben begehre. Oftmals trete auch die Meinung auf,
dass die, die von Tod und Krankheit oder anderem Leid geplagt werden,

dies auch so verdienten. Diese Herangehensweisen und Ansichten

lehnt Grynaeus ab. Rechtgläubig sei indes der, der ungeachtet
aller weltlichen Dinge willens sei, freudig zu sterben.

Theodor Zwinger führt in einer späteren Leichenpredigt vier
Punkte an, die zur Sterbekunst gehören und die durchaus nahe an
den Vorbildern der reformatorischen ars moriendi liegen. Diese hatte
schon, insbesondere bei Luther, mit Bildern argumentiert, die sich
der Sterbende vor Augen zu halten habe.77 Erstens sei es wichtig, so

74 Ebd., S.ll.
75 Ebd., S. 13.

76 Ebd., S. 14.

77 Vgl. Andreas Gössner: Krankheit und Sterben in der reformationszeitlichen Seelsorge, in:

Kerygma und Dogma 60 (2014), S. 75-91; zur ars moriendi bei Luther, vgl. etwa Werner
Goetz: Luthers «Ein Sermon von der Bereitung zum Sterben» und die spätmittelalterliche
ars moriendi, in: Lutherjahrbuch 48 (1981), S. 97-114; Berndt Hamm: Luthers Anleitung

zum seligen Sterben vor dem Hintergrund der spätmittelalterlichen Ars moriendi,
in: Jahrbuch für Biblische Theologie 19 (2004), S. 311-362; Volker Leppin: Schmerz und



48 Benedikt Brunner

Zwinger, rechtzeitig an den Tod zu denken und kontinuierlich über

ihn nachzudenken. Man dürfe das Ziel, auf das es wirklich
ankomme, nicht aus den Augen verlieren. Er unterstreicht diesen ersten

Punkt mit einer Reihe von historischen Beispielen. Zweitens sei

die Betrachtung des Todes Christi wichtig:

«Und das ist auch das allerbeste Mittel/ so zu der Sterbens-kunst gehöret/ daß

wir an das Leiden vnd Sterben Jesu Christi staetigs gedencken. Dann solche

Betrachtung wird vns alle forcht des Todes benemmen/ ja in vns eine begirde zu
sterben/ vnd die hoffnung des ewigen Lebens/ erwecken können.»78

Dabei sei zu beachten, dass Christus mit seinem Leiden und seinem

Tod das eigene Leiden und Sterben geheiligt habe und letzteres fortan
kein Schaden mehr sei, sondern vielmehr ein Gewinn. Polglich gelte:

«Wie können wir dann nun der sach besser thun/ dann wann wir in vnserem
Tod-bette Jesum Christum in die Arm vnsrs Glaubens fassen/ vnd gleichsam an

vnsser Hertz drucken/ vnd vns dessen trösten: Wann wir mit Jhm dulden/ so

werden wir mit ihm herrschen/ wann wir mit ihm sterben/ so werden wir mit
Jhm leben [2. Tim 2,1 lß\. Darum pflegen wir auch zu singen:
Mein Sünd mich werden kraencken sehr/

Mein Gewissen wird mich nagen:
Dann ihr sind viel wie Sand am Meer/
Doch will ich nicht verzagen.
Gedencken will ich an dein Tod/
Herr Jesu Christ/ dein Wunden roht
Die werden mich erhalten.»79

Interessanterweise verwendet Zwinger hier ein Lied, was in Basler

Leichenpredigten dieser Zeit eher selten vorgekommen ist. Es handelt

sich um eine Strophe aus einem Lied Nicolaus Hermans (?—

1561).80 Neben den Bildern, die sich der Sterbende vor Augen zu
halten habe, wird ein Lied verwendet, um die Perspektive des

Christenmenschen auch hörbar zu machen und auf diese Weise zu verinnerlichen.

Ein weiteres Mittel, die Sterbekunst zu erlernen, bestehe in
der Betrachtung des Begräbnisses Christi. Dieses sei ein Symbol
dafür, dass mit Christus alle Sünden des Menschen ebenfalls begra-

Trost. Beobachtungen zu Luthers Umgang mit dem Tod, in: Armin Kohnle (Hg.): Luthers

Tod. Ereignis und Wirkung, Leipzig 2019, S. 49-68.
78 Theodor Zwinger: Christliche Leich-predigt/ Von Der rechten Lebens vnd Sterbens-

Kunst. Gehalten [...] Bey [...] Bestattung/ Des [...] Niclaus Bischoffs [...], [Basel]

[1650], S. 24.

79 Ebd.

80 Zuweisung an Hermann durch Sigmund von Birken: Heiliger Sonntags-Handel und

Kirch-Wandel, Nürnberg 1681, S. 170.



Basler Leichenpredigten 49

ben worden seien. Die Sünden kämen also nicht mehr vor das Angesicht

Gottes, «vnd wir derenthalben in der Todes-angst nicht sollen

verzagen».81 Christus habe mit seinem Begräbnis «vnsere Gräber
geheiliget/ vnd gleichsam zu Ruh-bettlein gemacht/ in welcher vnser
Fleisch sicher liget».82 Dies solle man intensiv verinnerlichen, indem

man es in das Grab des eigenen Herzens einschliesse. Die vierte
Betrachtung gilt der Auferstehung Christi und der eigenen. Auf diese

Weise solle man sich vor Augen führen,

«daß Christi Versoehnopfer an dem Creutz Gott wol gefallen/ daß er fur alle

vnsere Sünden vollkommlich der Gerechtigkeit Gottes gnug gethan vnd bezahlet/

daß wir hiermit von den Sünden loß seyen/ vnd der Tode vns keinen schaden

mehr bringen moege.»83

Es ist kein Zufall, dass im Aufbau der Leichenpredigt auf diesen
Abschnitt sogleich der Lebensabschnitt folgt.

Pest, Krankheiten und unvorhergesehene Todesfälle wurden in
Leichenpredigten durchaus gesondert behandelt. Denn keineswegs

war für die Zeitgenossen jeder Todesfall gleich, immer wieder waren
die Prediger in besonderer Weise seelsorgerlich gefordert und brachten

dies in den gedruckten Predigten auch zum Ausdruck. Zwei
Beispiele mögen hier zum Abschluss dieses Abschnitts genügen. Peter

Werenfels hielt die Leichenpredigt für Joseph Socin, seines Zeichens
Schaffner am Basler Münster, der 1684 mit 39 Jahren nach einer

langwierigen Krankheit verstorben war. Die seelsorgerliche Programmatik

begann schon bei der Auswahl des Bibeltextes Mt 9,2: «Jesus

sprach zu dem Gicht=bruechigen: Sey gerost [sic\ mein Sohn/ deine
Sünde sind dir vergeben.»84 Werenfels steigt damit ein, dass die frommen

Kinder Gottes die Hand Gottes fühlen müssten, «sonderlich in
schweren Anfechtungen/ schmertzhafften oder langwierigen Kranck-
heiten vnd anderen Truebsalen».85 Am Ende der einführenden
Ausführungen kommt er auf das Schicksal des Verstorbenen zu sprechen:

«Wann nun mit eben diesen Worten der selig verstorbene/ dessen Leichnam

jetzt zur erden bestattet wird/ in seinem beschwaerlichen/ langwierigen vnd endlich

schmertzhafften Zustand viefaltig auffgerichtet worden/ ja sich selbs auffge-

81 Zwinger, Leich-predigt (wie Anm. 78), S. 25.

82 Ebd.

83 Ebd., S. 26; dies wird noch mit einem Tertullian-Zitat unterstrichen: «Quopraecessitglo¬

ria Capitis, eodem sequeturspes ipsa Corporis« (ebd.) (Hervorhebung im Original).
84 Peter Werenfels: Christliche Leich-predigt/ Uber die Wort des Herren Sey getrost/ mein

Sohn/ deine Suende sind dir vergeben [...]. Bey Bestattung Des [...] Joseph Socins [...],
[Basel] [1684], S. 3.

85 Ebd.



50 Benedikt Brunner

richtet hat/ hab ich mir fuergenommen/ dieselben bey gegenwaertiger Leich be-

gaengnuß mit E. L. zu bedencken.»86

Hier wird zunächst die Sorgfalt deutlich, mit der das Thema der

Leichenpredigt ganz gezielt für den spezifischen Fall ausgewählt wurde.
Dann wird auch das offensichtlich über ein normales Mass

hinausgehende Leid des Verstorbenen direkt zu Anfang erwähnt. Mehrfach
nimmt Werenfels Bezug auf den Umgang mit Krankheiten und
Leidenswegen. Im Hintergrund mögen hierbei Ansichten stehen, die
Krankheiten oder nicht-wünschenswerte Todesverläufe zum Anlass

nahmen, das Heil des Verstorbenen in Frage zu stellen. Dies musste

von Seiten der Prediger zu Reaktionen führen:

«Wie Kranckheiten vnd andere Truebsalen vns gar nicht scheiden von Gottes

Vatter-Liebe/ also heben sie auch die Gottes-Kindschafft nicht auff. Sie sind der

Gottes Kindschaft nicht zu wider. Vielmehr sind sie Fruechten vnd Kennzeichen

derselben.»87

Werenfels kehrt das Vorurteil also auf den Kopf. Mit seinen väterlichen

Züchtigungen straft Gott nicht, sondern drückt damit vielmehr
seine Zuneigung gegenüber den Menschen aus. Das müsse man
Kranken und anderen Notleidenden immer wieder einbläuen:

«Da soll nun Creutz-tragenden Hertzen gemelte Lehr wol eingebildet/ auch von
jhnen wol betrachtet werden/ daß nemlich/ wie Augustinus sagt/ Gott vnser
Vatter seye/ nicht nur wann er vns zaettlet/ sondern auch/ wann er vns zuechti-

get: daß Kranckheiten vnd andere Truebsalen vnsere Gottes-kindschafft keinen

Abbruch thueen/ sondern vielmehr derselben Zeugnueß geben.»88

In Analogie zur Anfechtung Jesu durch den Satan (Mk 1,12 par)
stellt Werenfels möglichen Versuchungen und negativen Gedanken
bzw. genauer gesagt: satanischen Einflüsterungen jeweils biblische

Aussagen entgegen.89 Zuletzt empfiehlt der Prediger das Gebet aus
Lk 15,21, die Aussage des verlorenen Sohnes bei der Rückkehr zu
seinem Vater: «Ach Vatter ich hab gesuendiget in Himmel vnd für dir/
vnd bin hinfort nicht mehr waerth/ daß ich dein Sohn heisse.»90 Auf

86 Ebd., S. 5.

87 Ebd., S. 7.

88 Ebd., S. 9.

89 Zum Beispiel ebd., S. 9f.: «Wenn dein eigen hertz dich verdammet/ so ist Gott größer als

dein Hertz. Der zeuget in seinem Wort/ du seyest sein Kind/ sein liebes Kind/ die Ruthen
die er dich fuehle lasse/ seye dessen ein Zeugnueß: ist eben so viel als wann er von Himmel

dich anredte vnd zu dir sagte; du bist mein Sohn»; durch eine Allegation am Textrand

wird auf die entsprechende Bibelstelle verwiesen, hier 1. Joh 3,20.

90 Ebd., S. 10.



Basler Leichenpredigten 51

dieses Gebet hin werde sich Gott in jedem Fall dem Kranken erbarmen.

Eine probate Strategie frühneuzeitlicher Trauerbewältigung
bestand darin, gegen das sprachlos machende Leid tröstende Worte zur
Sprache zu bringen. Dies zeigt das Beispiel der Leichenpredigt des

Johann Georg Gross (1591-1630). Ein besonders schweres und
scharfes «Hertzlaeid»91 bestand für die Zeitgenossen im vorzeitigen
Absterben von Kindern und jungen Menschen. Nachdem er das Leid
ausführlich geschildert hat, bietet der Prediger einige Vorschläge, wie
man es bewältigen könne. Interessanterweise wird als erstes «die
allweise/ vnd vaetterliche Fuersehung desselbigen» angeführt, «welche
es/ den Glaeubigen alles zum besten/ anordnen thut».92 Zunächst

gibt der Autor eine Reihe von biblischen Beispielen an, etwa Jakob
und David, die beide mit dem Verlust von Kindern umzugehen hatten.

Dann führt er weitere Beispiele aus jüngster Vergangenheit an,
die er selbst erlebt habe. Als unlängst ein Sohn im Sterben lag, wollte
der Vater das Kind vor seiner Bestattung noch einmal gesehen
haben - ob im Sinne einer Erscheinung oder aber vor dessen Ableben,

ist nicht eindeutig —, er habe zu seinem Sohn jedenfalls die
folgenden Worte gesprochen:

«Nun wolan/ mein lieber Sohn/ dein Seel/ welche nun mehr in Himmel auffge-
nommen/ wirdt meiner seelen ins kuenfftig ein trib vnd anloß seyn/ desto oeff-
ter/ mit gedancken vnd seufitzen/ zu dir/ in Himmel/ sich obsich zu schwingen/
vnd vor Gottes Angesicht eynzustellen.»93

Als jemand, der immer wieder mit sterbenden und trauernden
Menschen zu tun habe, stellt sich für den Prediger Gross die Frage, ob

man jemals ein tröstlicheres und himmlischeres Wort gehört habe.
Er führt noch ein zweites Beispiel an, das sich vor 20 Jahren ereignet
habe. Ein im Sterben liegender Sohn habe seiner Mutter tröstende
Worte zugesprochen.94 Gross führt noch weitere Beispiele an, so dass

ein Abgleich mit der Sammlung letzter Worte, die sein Bruder Johannes

91 Gross, Leiich-Predigt (wie Anm. 38), S. 3.

92 Ebd., S. 9; zur tröstenden Funktion der Prädestinationslehre, vgl. Bitzel (wie Anm. 61);
fiir das Luthertum, vgl. Anna Linton: Poetry and parental bereavement in early modern
Lutheran Germany, Oxford/New York 2008.

93 Gross, Leüch-Predigt (wie Anm. 38), S. 12.

94 Ebd., S. 13: «Nun wolhin/ liebe Muetter/ waeine nicht meinet wegen: gedencke/ daß der

Herr vnser Gott mich bißher dir nur hat leyhen woellen: woellest ihn deßwegen jetzun-
der sein laehen gern vnd gutwillig folgen lassen: weissestu nicht/ wie Abraham dem Herren

so gehorsam gewesen/ da er demselbigen/ seinen Sohn Jsaac/ schlachten vnd aufopfiferen
sollte.»



52 Benedikt Brunner

Gross (1582-1629) 1622 publizierte, interessant wäre.95 Dem «Rätsel

des Todes» stellten Basler Prediger also das souveräne Handeln Gottes

entgegen.96 In seiner Hand sei man sicher, auch in der Stunde des

Todes und über das diesseitige Leben hinaus. Die grosse Anzahl an

Predigten, die sich mit diesem Thema beschäftigten und diese

Botschaft in immer neuen Worten formulierten, zeigt das kontinuierliche

Bemühen, seelsorgerliche Unterstützung zu bieten.97

Der Aspekt der Meditation über diese Dinge darf nicht
unterschätzt werden, denn dies ist wohl mit «Betrachtung», wie es in Zwingers

Predigt heisst, gemeint. Die Romanistin Stephanie Wodianka hat
darauf hingewiesen, dass die «protestantische Meditatio mortis in
Lyrik und Prosa [...] nicht nur im Zeichen der Vanitaseinsicht und

Selbstverwerfung [steht\, sondern [...] ganz im Gegenteil ein
konstituierendes Potenzial für Identitätsbewusstsein» berge.98 Für die

Austarierung dieses Potenzials bieten die Leichenpredigten vielfältige
Möglichkeiten, die bei der historischen Aufarbeitung der Entdeckung des

Individuums noch weitgehend unberücksichtigt geblieben sind.99 In
eine ähnliche Richtung weisen auch die wiederkehrenden Aussagen

zur Mässigung der Traueremotionen, die von den Predigern immer
wieder unterstrichen worden sind. Diesen beiden Aspekten gilt es

noch weiter nachzugehen, vorzugsweise in vergleichender Perspektive.

Familie und städtische Gesellschaft

Wie eingangs erwähnt, wurden gedruckte Leichenpredigten oftmals

von den Familien selbst in Auftrag gegeben und bezahlt, auch wenn
wir über das konkrete Prozedere in Basel nur wenig wissen. Mit der

Einführung des Lebenslaufes in die gedruckte Predigt übernahmen
diese Schriften auch Funktionen der familiären memoria, vor allem in
Kreisen der Basler Oberschicht. Es ging nicht mehr um das Seelenheil

95 Johannes Gross: Morientium Apophthegmata, Geistlich Schwanengesang: Das ist: denck-

würdige Reden/ Welche allerley Standspersonen/ fiirnemlich aber die Gläubigen vor ihrem

End gebühret [...], Basel 1622.

96 Vgl. Eberhard Jüngel: Tod, Stuttgart/Berlin 1971, S. 9-74; ausserdem Dorothea Ugi: Den

Tod vor Augen. Systematisch-theologische Blicke auf thanatologische Entwürfe (im
Erscheinen).

97 Etwa Grynaeus, Leüch-predigt (wie Anm. 56).

98 Vgl. Stephanie Wodianka: Vergegenwärtigtet Tod und erinnerte Zukunft. Zeit und Iden¬

tität in der protestantischen Meditatio mortis des 17. Jahrhunderts, in: Joachim Eibach /
Marcus Sandl (Hgg.): Protestantische Identität und Erinnerung. Von der Reformation bis

zur Bürgerrechtsbewegung in der DDR, Göttingen 2003, S. 115-134, hier S. 118.

99 Vgl. Richard van Dülmen: Die Entdeckung des Individuums 1500—1800, Frankfurt a.M.

1997.



Basler Leichenpredigten 53

der Verstorbenen und nicht um die Verkürzung der Aufenthaltszeit
im Fegefeuer. Mit Bezug auf andere konfessionelle Zusammenhänge
wurden die gedruckten Leichenpredigten auch als «papierne
Denkmäler» bezeichnet und die dahintersteckenden Überlegungen wird
man auch für Basel in Anschlag bringen können.100 In Analogie zu
adeligen Strategien wurde durch den Druck die Erinnerung konkretisiert

und damit auch überhaupt erst hergestellt und festgehalten für
die Nachwelt.101

Ein prominenter Ort, an dem über familiäre und städtische

Angelegenheiten immer wieder berichtet wurde, war naheliegenderweise

der Lebenslauf. Bereits Rolf Hartmann hat in seiner Studie
über den autobiografischen Teil der Basler Leichenpredigt diese

Bedeutung hervorgehoben.102 Im Unterschied zu lutherischen
Leichenpredigten auf adelige Verstorbene ist der genealogische Teil des

Lebenslaufes vergleichsweise kurz gehalten. Die Lebensläufe sind
inhaltlich relativ statisch, wobei es bei Amtsträgern und Geistlichen
oft zu ausführlicheren Beschreibungen kommt. In der Leichenpredigt

für den ehemaligen Dreierherren Leonhard Felber wird zunächst
dessen familiäres Herkommen geschildert, allerdings recht kurz.103

Nach der Schilderung seiner Ausbildung werden seine beiden
Ehefrauen mit den entsprechenden Kindern genannt, die aus den beiden
Ehen entsprangen. Nach einem Überblick über die beruflichen
Tätigkeitsfelder des Verstorbenen folgt eine Aufzählung der städtischen
Ämter, die er innehatte, in diesem Fall bis zum Führungsamt eines
Dreierherren.104 Es folgt eine Charakterskizze, die den christlichen
Lebenswandel darstellt, woran sich die Sterbebettszene anschliesst.

Bei letzterer wird bisweilen auch die Anwesenheit und Unterstützung
der Familie erwähnt, allerdings erfolgt dies in reformierten
Leichenpredigten oft nur kursorisch.105

100 Vgl. Mara R. Wade: Paper Monuments and the creation of memory: The personal and

dynastic mourning of Princess Magdalena Sibylle of Saxony, in: Lynne Tatlock (Hg.):
Enduring Loss in Early Modern Germany. Cross Disciplinary Perspectives, Leiden/Boston

2010 (Studies in central European histories, 50), S. 161-186.
101 Vgl. Dominik Motz: Memoria im Duodezformat. Funeraldrucke des Hauses Waldeck als

Medien dynastischer Erinnerung, Stuttgart 2016 (Marburger Personalschriften-Forschungen,

57).

102 Vgl. Hartmann (wie Anm. 21), S. 85-117.
103 Werenfels, Leich-predigt (wie Anm. 20).
104 Zum politischen System Basels, vgl. Alfred Müller: Die Ratsverfassung der Stadt Basel von

1521 bis 1798, in: BZGA 53 (1954), S. 5-98; Susanna Burghartz: Die «durchgehende»

Reformation - Basler Mandate von 1529 bis 1780, in: BZGA 116 (2016), S. 89-111.
105 Etwa Johann Heinrich Brucker: Die Erwartung des Heils des Herrn: Zur Nachfolge vor¬

gestellt [...] bey [...] Leich=Bestattung des [...] Johann Robert Ritters [...], Basel



54 Benedikt Brunner

Ein häufig wiederkehrendes Motiv, das Einblicke in die zeitgenössische

Sicht auf die städtische Gesellschaft erlaubt, ist dasjenige des

Verlusts, welches das Ableben «nutzliche[r] Leuth» bedeutet.106 Dies
diente nicht nur der Reflexion über den «guten Herrscher», was im
folgenden Abschnitt besprochen wird, sondern lud auch zum
Nachdenken über die Basler Gesellschaft ein. Johannes Wolleb verweist in
einer Predigt ganz selbstverständlich auf die Drei-Stände-Lehre, wobei

er den Verlustgedanken beim Tod «nutzliche [r] Leuth» an allen drei
Ständen nachweist, nämlich beim «Nehr oder Haußstand», beim
«Lehr oder Kirchenstand» sowie beim «Wehr oder Regimentsstand».107

Ex negativo offenbart die Predigt also Einblicke in die Bewertung der

einzelnen Stände. Wolleb unterstreicht zunächst die Bedeutung des

Nährstandes, da durch diesen die Versorgung aller gewährleistet
werde. Dem geistlichen Stand falle die moralische Ermahnung und

geistliche Führung der Gemeinde zu. Den dritten Stand schliesslich,
den Wolleb ausfuhrlicher behandelt, nennt er «Ehren Regiment».108
Dieser habe sowohl in Friedens- wie auch in Kriegszeiten wichtige
Aufgaben zu übernehmen.109 In Kriegszeiten «bedarff man auch
solcher Leuthe/ welche des Kriegswesens wol erfahren seind/ vnd ein
rechten Heldenmuth haben».110 Nicht weniger wichtig seien gerechte
und rechtskundige Richter. Es zeigt sich hier also, warum der Tod
solcher gesellschaftlicher Säulen ein Krisenmoment darstellt. Mit ihnen
fiel etwas weg, was die städtische Gesellschaft Basels zusammenhielt,
und darum müssen die Todesfälle theologisch eingeordnet werden.

Hier lassen sich die Leichenpredigten für Mitglieder der Basler
Patrizierfamilien noch eingehender untersuchen.111

[1759], S. 27 («wie auch der sorgfältigsten und ohnermüdeten Wartung seiner nahen

Anverwandten [...]»).
106 Johannes Wolleb: Christliche Leichpredigt/ Von Gottes ernstlicher Heimbsuchung da er

seinem Volck nutzliche Leuth entzeucht. Gehalten [...] Bey der [...] Bestattung des [...]
Hans Heinrich Steiger [...], Basel [1624].

107 Ebd., S. 5; dieses Motiv war weit verbreitet, etwa auch in der neuen Welt, vgl. Azariah

Mather: A Discourse Concerning the Death of the Righteous; Had at Lyme, Occasiond

by the Decease of the Reverend Mr. Moses Noyes [...], New London 1731, S. 3.

108 Wolleb, Leichpredigt (wie Anm. 106), S. 7.

109 Ebd.: «Zun Friedenszeiten/ seind ja solche Maenner nithwendig/ welche dapffer ob der

gerechtigkeit halten/ sich fuer Gottes ehr unwaerth zu machen nicht scheuhen/ ja einem

die warheit rund vnd vnerschrocken vnders angesicht sagen doerffen.»

110 Ebd., S.7f.
111 Siehe etwa auch Lucas Gernler: Chrisdiche Leichpredigt: Von dem Tod vnd Aufferstehung

Christi/ vnd seiner Gliederen. [...] Bey Bestattung/ deß [...] Hanß Balthasar Burckhards

[...], Basel [1666]; andiskutiert wird auch die Rolle der Hausväter, die Verantwortung
übernehmen müssen, siehe Brombach, Leichpredig (wie Anm. 35), S. 18—20.



Basler Leichenpredigten 55

Zum Thema wird die Familie jedenfalls vor allem als Angesprochene,

sie stand im Zentrum der gemeinschaftlichen Trauer. Oftmals
wurde dies am Anfang der Predigt artikuliert:

«Dißmal sind wir auch in disem traurhauß versamlet/ bey Christlicher bestattung
einer ehren weibs=person/ nämlich der [...] Salomea Kuenzin/ des [...] Johannes

Heidelin/ Prediger bey dieser Evangelischen Gemeind/ gewesenen lieben

Haußfrauen/ da dann solche/ ihr nun hoechst=betruebter Eheherr/ traurende

Eltern/ weinende Geschwisterte/ und bekuemmerete ganze Ehrenfreundschaft/

herzlich betrauren. Andere aber vil/ zu letsten ehren/ der verstorbenen/ nun in
Gott ruhenden Frau Schwester sei. Dem betruebten Herrn und Freundschaft zu
trost/ mit ihrer ansehnlichen begleitung diese todtenleich/ ihr Christliches
mitleiden bezeuget.»112

Gelegentlich wurden die familiären Bande auch durch Trauergedichte

und die Uberlieferung letzter Worte den Lesern vor Augen
geführt. In der eben zitierten Predigt Leonhard Serins (1630—1697)
wird am Ende des Lebenslaufes noch ein Reimgebet angeführt, dass

die Verstorbene ihrem Gatten hinterlassen hatte.

«Du siehst mein herz. Lieb Ehgemahl
Daß ich hie lig in todesqual/
Und meinen geist muß bald aufgeben/
Dann mir nichts fristen kann mein leben/

Es hilft kein arzney mehr/ noch kunst/
All menschlich hilf ist nun umsunst.
Deßhalb so laß das weinen seyn/

Mach nicht grosser den schmerzen mein;
Gedenk ob ich schon jetzund stirb/
Daß ich darum nicht gar verdirb.»113

Auch andere Gedichte richten sich direkt an den Witwer und die
Trauernden und versuchen sie, in ihrer Trauer zu unterstützen. Das,

was Leichenpredigten über Basler Familien und das städtische Leben

in Basel zeigen können, bedarf noch einer weiteren, systematischen

Untersuchung. Wichtig ist an dieser Stelle aber, dass es ein
Forschungspotenzial für diese Fragen in diesen Quellen gibt.

112 Serin, Leich=Predigt (wie Anm. 72), S. 3.

113 Ebd., S. 20; dort auch der interessante Hinweis, wie dieses Gedicht gefunden wurde:

«Biß hieher auß angezognem gebett/ welche schrift sie under seine Schriften versteckt/

welche aber des andern tags nach ihrer begraebnuß/ in veraenderung derselben herauß

gefallen/ und also gefunden worden» (ebd.).



56 Benedikt Brunner

Politisches Handeln und Obrigkeit

Mit der Ausnahme von einigen Predigten des Antistes Lucas Gernler

(1625-1675), die dieser im Gefolge des Bauernkriegs 1653 hielt, sind

Predigten - Leichenpredigten zumal - nur selten als Quelle für
politikgeschichtliche Fragestellungen in Betracht gezogen worden. Allerdings

hat schon Thomas Maissen auf das Potenzial dieser Quellen
hingewiesen, gerade im Kontext von politischen Krisen in Basel.114

Denn in ihnen spiegelt sich das Bestreben der Basler Prediger,
diejenigen Normen zu artikulieren, die für die ihrer Ansicht nach richtige
Regentschaft, also für eine christliche Obrigkeit erforderlich seien.

Vorausgeschickt werden sollte zunächst jedoch, wie intensiv die

Leichenpredigten von ethischen Prämissen, die an die Hörer und
Leser weitergegeben werden, durchzogen sind. Dies gilt selbstverständlich

auch für das Feld des Politischen. In den 1630er Jahren,
während erneut die Pest in Basel wütete, formulierte Theodor Zwinger

in einer Leichenpredigt auf den verstorbenen Bürgermeister
Johann Friedrich Ryhiner Elemente einer politischen Ethik. Zu den
schädlichen Veränderungen, die einem Fürstentum oder Regiment
widerfahren könnte, gehöre es, wenn ihm seine frommen und tapferen

Regenten entzogen würden. Dies könne der menschlichen
Vernunft folgend auch nicht anders sein:

«Dann zu gleicherweiß/ wann das Haupt in dem menschlichen Leibe leydet vnd
kranck ist/ der Leib nicht gesund seyn kam also/ wann vnder den Regenten vnd

Haeupteren des Regiments/ auff eine oder die andere weise/ aenderungen sich

zutragen, muoß dessen ein gantz Regiment entgelten.»115

Zwinger führt sodann eine ganze Reihe von historischen Beispielen

an, um diese These zu unterstreichen, zuletzt kommt er dabei auf
Basel selbst zu sprechen. Denn auch die Basler wüssten,

«daß/ wann Gott fromme Regenten/ welche fuer Gottes Ehre geeypferet haben/

sein heiliges Wort hoch-gehalten vnd geliebet/ vnd/ hindangesetzt dem privatnutz/

allein auff den gemeinen wolstand vnsers Vatterlands in jhrer Regierung

gezielet/ wann/ sprich ich/ solche Regenten vns sind auß den äugen geruckten
worden/ allezeit schaedliche aenderungen darauff erfolget seyen.»116

114 Vgl. Thomas Maissen: Zum politischen Selbstverständnis der Basler Eliten, 1501-1798,
in: BZGA 100 (2000), S. 19-40, v.a. S. 30f. (zu Predigten von Theodor Zwinger und
Lucas Gernler).

115 Theodor Zwinger: Christliche Leich= vnd Wahrnungs-Predigt/ Von schaedlichen aende¬

rungen weltlicher Politien vnd Regimenten/ besonders durch entzuckung frommer vnd

dapfferer Regenten: Gehalten [...] Bey [...] Bestattung/ weyland des [...] Johann Fride-

rich Ryhiners [...], Basel [1634], S. 8.

116 Ebd., S. 12.



Basler Leichenpredigten 57

Der nächste Abschnitt der Predigt benennt dann die Ursachen von
schädlichen Änderungen. Zunächst versichert Zwinger seinen Zuhörern,

dass Gott «alß der obriste President aller Monarchien und
Politien»117 diese in der Hand seiner göttlichen Vorsehung halte und
nach Belieben Veränderungen herbeiführen könne. Zugleich seien es

aber die Sünden der Menschen, sowohl der Regenten als auch der

Untertanen, die schädliche Veränderungen herbeiführten. Gottlose

Regenten brächten am Ende sich selbst und das gesamte Volk um.
Fünf Regentensünden führt er im Einzelnen an: erstens Abgötterei,
Verachtung und Ungehorsam gegenüber dem göttlichen Wort,
zweitens Ungerechtigkeit, Gewalt, Geiz und Eigennutz, drittens die
«Dominandi libido, wann Fuersten und Herren wider Recht vnd
billichkeit ihre Landmacken woellen erweiteren»,118 viertens der
Hochmut und fünftens schliesslich eine allzu grosse überhebliche
Sicherheit über die eigene Lage.119

Das Volk mache sich vor allem dreier Arten von Sünden schuldig,
die schädliche Veränderungen im Gemeinwesen herbeiführten. Am
schwersten wögen die Sünden gegenüber Gott, die sich «fuernemlich
aber durch Verachtung/ vndanckbarkeit vnd vngehorsame gegen
seinem heiligen Wort/ vnd Dieneren» äusserten.120 Mit Unruhen und
Empörungen ist die zweite Sünde benannt, mit der sich das Volk

gegen seine Obrigkeit wendet. Schon im Alten Testament habe Gott
die Kinder Israels gestraft, weil sie sich auf diese Weise verhalten hätten.

Drittens schliesslich fuhrt er die Sünden des Volkes untereinander

an:

«Und wann diese suenden vberhand nemmen/ so folget also-bald darauff der

Vndergang/ wie es bißdaher die Erfahrung in den Bündten/ Teutschland/ vnd
anderen orten/ genugsam außgewiesen.»121

Auch gegenwärtig sei dies als Warnung ernst zu nehmen. Die
gegenwärtige moralische Verkommenheit des Menschen sei auf einem
neuen Höchststand. Zwinger stellt eine direkte Korrelation zwischen
dem Ausmass der Sünden in der städtischen Gesellschaft und dem
Sterben von führenden Persönlichkeiten:

117 Ebd.

118 Ebd., S. 14.

119 Hier wäre ein Abgleich mit frühneuzeitlichen Fürstenspiegeln interessant, vgl. Hans-Otto
Mühleisen / Theo Stammen (Hgg.): Politische Tugendlehre und Regierungskunst.
Studien zum Fürstenspiegel der Frühen Neuzeit, Tübingen 1990 (Studia Augustana, 2).

120 Zwinger, Leich= vnd Wahrnungs-Predigt (wie Anm. 115), S. 16.

121 Ebd., S. 17.



58 Benedikt Brunner

«So soll vns deßwegen nicht wundem nemmen/ wann etwan Gott schaedliche

aenderungen biß-daher in dem Regiment vnd anderen Staenden geschickt/
sonderlich durch entziehung nutzlicher Personen.»122

Abschliessend führt er Mittel an, mit denen man präventiv solche

negativen Veränderungen im Gemeinwesen verhüten könnte. Als erstes

sei es erforderlich, dass man Regenten habe, die sich weise verhalten.

Er will darunter aber nicht die «politische Welt-kluogheit»123 verstanden

wissen, sondern die geistliche Weisheit. Dazu gehöre auch, dass

man sich mit anderen weisen und gottesfürchtigen Räten und Amtsleuten

umgebe. Und schliesslich sei ein offenes Ohr erforderlich für
das, was die «weysen Leuthen vnd Eynwohneren des Landes» zu

sagen hätten.124 Auch hier geht es Zwinger nicht um irgendeine
Form der Weltweisheit, die von der Bevölkerung eingebracht werden

könne, sondern um «die rechte Weyßheit», die Gott von seinen

Untertanen durch sein heiliges Wort fordere.125 Diese bestehe darin,

«daß sie/ erstlich/ Gott foerchten/ seinem Dienst fleissig abwarten/ vnd in
seinem heiligen Gebotten unstraefflich eynher-wandlen. Demnach/ daß sie der

von Gott gesetzten Oberkeit vnderthan seyen/ vnd dero jhre gebürende forcht/
ehr/ liebe/ danckbarkeit/ guotthaetigkeit/ gehorsam/ vnd alle andere Schuldigkeit/

erzeigen. Vnd/ endlich/ daß sie vnder einanderen aller bruederlicher Liebe/

eintraechtigkeit/ auffrichtigkeit vnd guotthaetigkeit/ sich befleissen.»126

Interessanterweise werden etliche dieser Tugenden auch im Lebenslauf

des verstorbenen Bürgermeisters aufgegriffen. Solche Predigten,
wie die hier vorgestellte, wurden immer wieder gehalten und in
Druck gegeben, und es wäre noch zu überprüfen, ob sich hier auch

Ansichten verändert haben.127 Auf den ersten Blick scheinen die
konkreten Inhalte, die hier formuliert worden sind, nicht übermässig in-

122 Ebd.. S. 18f.

123 Ebd., S. 19.

124 Ebd., S. 22.

125 Ebd., S. 23.

126 Ebd.

127 Siehe etwa Lucas Gernler: Christliche Leich=predigt/ Von dem Regenten=Baum: Beydes

wie er/ mit schoenen Aesten geziert/ vnd mit reichen Fruechten beladen/ aufbrecht

stehet; vnd wie er vmbgehawen vnd gesellet wird. [...] Bey Bestattung des [...] Andreae

Burckhardts [...], [Basel] [1667]; Gernler, Leichpredigt (wieAnm. 111); Matthias Man-

goldt: Des Menschlichen Lebens Hinfaelligkeit [...]. Bey [...] Ehren=Bestattung/ Deß

[...] Lucas Burckhardten [...], Basel [1705]; Johannes Wolleb: Christliche Leich: vnd

Trost=Predigt/ Von der vaetterlichen liebe vnd fuersorg Gottes/ gegen vns seinen Kinde-

ren. Gehalten [...] Bey der bestattung des [...] Niclaus Löffel [...], Basel [1625]; Weren-

fels, Leich-Predigt (wie Anm. 20); Johann Rudolph Dietrich: Thanatologia, das ist, Ei-



Basler Leichenpredigten 59

novativ. Aber es verdient doch Aufmerksamkeit, dass diese Quellengattung

über politische Ethik Aussagen trifft, die einen Beitrag zur
frühneuzeitlichen Politikgeschichte darstellen.

U. Fazit und Ausblick

In Bern oder Zürich wurden nur sehr vereinzelt Leichenpredigten
gedruckt; aus Genf sind keine solche Drucke bekannt. Die Gründe
hierfür sind, wie eingangs erwähnt, vielfältig und theologisch
begründet. Dass es seit über 400 Jahren solche Drucke im reformierten
Basel gibt, ist in der Tat ein Sonderfall, sowohl aufgrund der langen
Dauer als auch aufgrund der konfessionellen Entwicklung in
Basel.128 Um deren inhaltlichem Profil näher zu kommen, sind vergleichende

Arbeiten, die Leichenpredigten zugrunde legen, erforderlich.
Erst auf diese Weise wird es möglich sein, inhaltliche Besonderheiten
herauszuschälen, da der Umgang mit dem Tod ja nicht im eigentlichen

Sinne ein Feld innerprotestantischer Auseinandersetzungen
gewesen ist.129

Ohne Anspruch auf Vollständigkeit hat dieser Beitrag versucht,
das vielfältige Erkenntnispotenzial dieser Quellengattung deutlich zu
machen. Gerade in theologiegeschichtlicher Hinsicht scheint mir
dieses Potenzial evident. Durch die Verbindung mit neueren
Fragestellungen wie etwa der Körpergeschichte geraten hier auch Perspektiven

in den Blick, die unser Verständnis darüber, wie man im
17. Jahrhundert die Körperlichkeit des Menschen gesehen hat,
vertiefen können. Mit Blick auf die Resilienz und die von den Predigern
artikulierten Kontingenzbewältigungsstrategien, aber auch hinsichtlich

der familiären und städtischen Ordnungsvorstellung wird deutlich,

wie wichtig Leichenpredigten sind, um die gesellschaftlichen,
kirchlichen und sozialen Normen, die ein Gemeinweisen zusammenhalten,

aufzudecken und wie bedeutsam sie zeitgenössisch für die

Vermittlung derselben gewesen sind.130 Stärker noch, als dies in die-

gentliche Betrachtung deß Zustands deß Leibes vnd der Seelen deß Menschens/ in vnd
nach dem Tod. [...] Bey [...] Bestattung deß [...] Johann-Jacob Imhoff [...], [Basel]

[1658]; Brucker, Erwartung (wie Anm. 105).

128 Eine spannende Frage ist deswegen auch, warum die Quellengattung im Unterschied zu
ihren lutherischen Konterparts in Basel das 18. Jh. überlebt hat; zu ersten Hinweisen,

vgl. Karl G. Götz: Die Geschichte der Basler Liturgie seit der Reformation, in:
Schweizerische Theologische Zeitschrift 25 (1908), S. 113-132 und 153—170, v.a. S. 131.

129 Vgl. hierzu Brunner (wie Anm. 5).

130 Vgl. die Hinweise von Hillard von Thiessen: Das Sterbebett als normative Schwelle. Der
Mensch in der Frühen Neuzeit zwischen irdischer Normenkonkurrenz und göttlichem
Gericht, in: Historische Zeitschrift 295 (2012), S. 625-659.



60 Benedikt Brunner

sem Beitrag geschehen ist, könnte man zudem den Aspekt der
Normenkonkurrenz ins Zentrum rücken, wofür sich eine vergleichende
Untersuchung von Leichenpredigten in unterschiedlichen
konfessionellen Kontexten und über einen längeren Zeitraum hinweg
zweifellos anbietet.131

131 Vgl. Brunner (wie Anm. 5); dies ist auch der Ansatz meines Habilitationsprojektes, bei

dem ich Basler Leichenpredigten im Vergleich zu solchen aus Nürnberg, London und

Boston in Neuengland untersuche; zur Normenkonkurrenz, vgl. Hillard von Thiessen /
Arne Karsten (Hgg.): Normenkonkurrenz in historischer Perspektive, Berlin 2015
(Zeitschrift für Historische Forschung. Beihefte, 50).


	Basler Leichenpredigten : Forschungsperspektiven auf einen europäischen Sonderfall

