Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 118 (2018)

Artikel: Drei Pforten zur Seligkeit : die Galluspforte als Mittlerin zwischen
Gegenwart und Jingstem Gericht

Autor: Regenass, Noah

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-954674

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-954674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Drei Pforten zur Seligkeit. Die Galluspforte als
Mittlerin zwischen Gegenwart und Jiingstem Gericht

von Noah Regenass

Obwohl die Galluspforte (Abb. 1)! nach mittlerweile tiber einem
Jahrhundert intensiver Forschung viele Geheimnisse preisgegeben
hat, lohnt sich die Frage nach ihrer Ausgestaltung weiterhin. Im fol-
genden Beitrag soll das Bildprogramm nochmals exakt untersucht
und mit theologischen Konzepten zur Welt- und Endzeit sowie mit
den Vorgingen des Jiingsten Gerichts verschrinkt werden. Die zen-
trale Frage hierzu ist: Wie passen die verschiedenen szenischen Dar-
stellungen des Portals in eine geschlossene, in sich stringente
Rahmenhandlung?? Gewiss, zahlreiche Autoren setzten bisher schon
einzelne Teile in Relation zueinander, wobei die Werke der Barm-
herzigkeit, das Gleichnis der klugen und térichten Jungfrauen so-
wie das Geschehen auf dem Tympanon-Feld aus naheliegenden
Griinden besondere Aufmerksamkeit erhielten, sind diese Szenen
doch nach Matthius 25 untrennbar miteinander verbunden.? Ge-
rade aufgrund dieser wichtigen Verbindung mag es nicht erstaunen,
dass man deshalb den Gesamtkontext des Portals als «Weltgericht»
tituliert hat.

Ziel des vorliegenden Aufsatzes ist es, einerseits zu zeigen, dass es
sich bei der Galluspforte nicht um ein Weltgerichtsportal, sondern
um ein Endzeitportal handelt; eine nicht unwichtige Nuance, der in

1 Es gilt an dieser Stelle mein besonderer Dank an Thomas Briitsch auszusprechen, der
samtliche Fotografien anfertigte.

2 Zur Forschunggliteratur und zum Forschungsiiberblick siehe Dorothea Schwinn Schiir-
mann: Bestand, Restaurierungs- und Forschungsgeschichte, in: Hans-Rudolf Meier /
Dorothea Schwinn Schiirmann (Hgg.): Schwelle zum Paradies. Die Galluspforte des
Basler Miinsters, Basel 2002, S. 28-30. Sieche zu den Portalen am Oberrhein Bruno
Boerner: Mittelalterliche Skulptur am Oberrhein und die Diskussion um die Kunstland-
schaft, in: Peter Kurmann / Thomas Zotz (Hgg.): Historische Landschaft — Kunstland-
schaft? Der Oberrhein im spiten Mittelalter, Ostfildern 2008 (Vortrige und Forschun-
gen, 68), S. 361-399, sowie Bruno Boerner: Bildwirkungen. Die kommunikative
Funktion mittelalterlicher Skulpturen, Berlin 2008, insbesondere S. 15-33. Als grund-
legender Aufsatz zur Bedeutung der Stifter siche Bruno Boerner: Uberlegungen zum
Programm der Basler Galluspforte, in: Kunst + Architektur in der Schweiz 45/3 (1994),
S. 238-246.

3  Siche generell Boerner, Uberlegungen zum Programm der Basler Galluspforte (wie
Anm. 2).



204 Noah Regenass

Abbildung 1
Galluspforte, Basler Miinster, 2. Hilfte 12. Jahrhundert (Foto: Thomas Briitsch).

der Forschung zu den romanischen* Tympana noch nicht geniigend
Beachtung geschenkt wurde.’ Andererseits bietet diese Neudeutung

4 Der Begriff «Romanik» soll hier als Hilfsbegriff fiir die Kunst vom 11. und 12. Jahrhun-
dert verwendet werden. Der Verfasser méchte hier keinesfalls den Eindruck erwecken,
den Begriff unreflektiert zu verwenden; vgl. hierzu Bruno Reudenbach: Die Kunst des
Mittelalters, Bd. 1: 800—1200, Miinchen 2008 (Beck’sche Reihe, 2554), S. 17-18.

5  Bereits Jacob Burckhardt bezeichnete die Galluspforte als Jiingstes Gericht, siehe Jacob
Burckhardt [offiziell anonym]: Beschreibung der Miinsterkirche und ihrer Merkwiirdig-



Drei Pforten zur Seligkeit 205

des Portals die Moglichkeit, alle Teile des Bildprogramms miteinan-
der zu verschrinken und mit den zu Beginn genannten theolo-
gischen Konzepten in Einklang zu bringen. Die Erkenntnis, dass es
sich bei der Galluspforte um eine singulire ikonographische Ge-
samtkomposition der christlichen Lehre handelt, die auf den finalen
Moment des Weltgerichts hinweist, ist gewiss nachvollziehbar.®
Dennoch beachtet dieser Ansatz, selbst jener von Bruno Boerner
mit Fokussierung des Gesamtprogramms auf den Stifter der Pforte,
die prizis gestaffelten temporalen Vorginge der Endzeit und des
Jiingsten Gerichts nur bedingt.” Ausgangspunkt fiir unsere Frage-
stellung soll Jochen Zinks Votum sein, dass die skulpturale Aus-
gestaltung der Kirchenportale im 12. Jahrhundert auf lokale

«[...] Begebenheiten, funktionale Aspekte und spezifische Interessen der Auf-
traggeber (durchaus auch hinsichtlich ihrer Selbstdarstellung) [hin] erfolgte.
Die bildhauerische Umsetzung des offenbar im Kreis der Auftraggeber konzi-
pierten Programms diirfte also in solchen Fillen von einem bis in die Details
hinein wohlkalkulierten theologischen Konzept ausgegangen sein, das die
grossen Leitthemen durch korrespondierende Nebenszenen erginzte (resp.
akzentuierte), welche die prinzipiell mehrdeutige Symbolik der Einzeldar-
stellungen eindeutiger zu bestimmen erlauben.»®

Das heisst fiir die Galluspforte konkret, dass keine Szene, kein noch
so winziges Detail zufillig ausgewihlt oder willkiirlich irgendwo
platziert wurde; dies natiirlich stets unter der Primisse, dass die Gal-
luspforte kein Flickwerk darstellt, sondern als Gesamtkonzept so
geplant und umgesetzt wurde.” Als Ausgangspunket fiir eine Analyse
des Gesamtprogramms bieten sich das Tympanon und die exakte
Definition von dessen Bildprogramm an, um so alle Figuren und
Szenen der Galluspforte verbinden zu kénnen. Die skulpturale Aus-

keiten in Basel, Basel 1842, S. 11; Schwinn Schiirmann schliesst sich diesem Votum an:
«Dass das Jiingste Gericht Hauptthema der Galluspforte sei, [...] blieb bis heute weitge-
hend unbestritten»: Schwinn Schiirmann (wie Anm. 2), S. 31; ebenso Jeannet Hommers:
Gehen und Sehen in Saint-Lazare in Autun. Bewegung — Betrachtung — Reliquienver-
ehrung, Kéln/Weimar/Wien 2015, S. 79.

6  Siehe hierzu bereits Joseph Gantner: Die Galluspforte am Basler Miinster. Beitrige zu
einer formalen Analyse, in: Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde
(BZGA) 36 (1937), S. 433-450.

7  Boerner, Uberlegungen zum Programm der Basler Galluspforte (wie Anm. 2).

8  Jochen Zink: Das Lazarusportal der Kathedrale von Saint-Lazare in Autun, in: Kunst in
Hauptwerken. Von der Akropolis zu Goya, Regensburg 1988 (Schriftenreihe der Univer-
sitit Regensburg, 15), S. 85-86.

9  Und selbst wenn die Galluspforte ein sogenanntes Flickwerk ist, sind die Einzelteile ge-
konnt ineinander verschrinkt!



206 Noah Regenass

gestaltung der Galluspforte ist, um der Forschung von Bruno Boerner
Tribut zu zollen,!® ohne Zweifel nicht einfach zu entschliisseln, doch
ein Faktum vermag die Lesung des Bildangebots in ein neues Licht
zu riicken: Nimlich die Konzeption der Zeit im 12. Jahrhundert
und die damit einhergehende Relation der ecclesia praesens zur Un-
endlichkeit beim Jiingsten Gericht.!! Insbesondere die Endzeit mit
dem Endgericht als finalem Akt ist dabei mit der Funktion des Por-
tals und der gesamten Architektur des Kathedral- und Kirchenbaus
aufs Engste verbunden. Doch das Ergebnis sei hier nicht gleich vor-
weggenommen. Erst soll der Forderung von Altmeister Emile Male
Beachtung geschenkt werden, indem zunichst «die unzihligen
Kunstwerke, welche die Kathedrale dem Studium darbietet, logisch»
geordnet dargestellt werden sollen.?

Die Wiederkehr Christi am Jiingsten Tag
Das Hauptfeld des Tympanons an der Galluspforte (Abb. 2) besticht

durch seine detailreich ausformulierten Skulpturen, wodurch das
Geschehen dem Betrachter noch heute in einer berithrenden Deut-
lichkeit vor Augen gefiihrt wird. In der Mitte sitzt Christus trium-
phierend auf einem Faldistolium. In seiner rechten Hand prasentiert
er die Siegesfahne, in seiner linken das aufgeschlagene Buch des Le-
bens."? Seine Haltung und die Gestik stammen aus der Bildtradition
der Majestas Domini und der Theophanie sowie aus der Gerichts-
darstellung selbst.!* Man denke hier insbesondere an das Tympanon
an der Kirche Saint-Trophime in Arles. Diese Tatsache ist insofern

10 Boerner, Uberlegungen zum Programm der Basler Galluspforte (wie Anm. 2), S. 238:
«Das Ensemble ist nicht nur eines der schonsten und interessantesten, sondern auch eines
der kompliziertesten Gebilde, welches die mittelalterliche Figurenportalgestaltung her-
vorgebracht hat.»

11 Siehe zu Zeitkonzepten im 12. Jahrhundert die Grundlagenwerke Fabian Schwarzbauer:
Geschichtszeit. Uber Zeitvorstellung in den Universalchroniken Frutolfs von Michels-
berg, Honorius' Augustodunensis und Ottos von Freising, Berlin 2005 (Orbis mediaeva-
lis — Vorstellungswelten des Mittelalters, 6); Hans-Werner Goetz: Endzeiterwartung und
Endzeitvorstellung im Rahmen des Geschichtsbildes des frithen 12. Jahrhunderts, in:
Werner Verbeke et al. (Hgg.): The Use and Abuse of Eschatology in the Middle Ages,
Lowen 1988 (Mediaevalia Lovaniensia, Serie 1, 15), S. 306-332; Hans-Werner Goetz:
Geschichtsschreibung und Geschichtsbewusstsein im hohen Mittelalter, Berlin 1999
(Orbis mediaevalis — Vorstellungswelten des Mittelalters, 1).

12 Emile Male: Die Gotik. Kirchliche Kunst des XIII. Jahrhunderts in Frankreich, Stuttgart
u.a. 1986, S. 47.

13 Siehe hierzu Hans Reinhardt: Das Basler Miinster, Basel 1939, S. 85.

14 Siehe Jean-Claude Bonne: Lart roman de face et de profil. Le tympanon de Conques,
Paris 1984, S. 78-85; ebenso Willibald Sauerlinder: Uber die Komposition des Welt-



Drei Pforten zur Seligkeit 207

Abbildung 2

Galluspforte, Detail, Tympanon, Basler Miinster, 2. Hilfte 12. Jahrhundert (Foto:
Thomas Briitsch).

interessant, als es sich bei der Majestas Domini und der Theophanie
um dargestellte Momente handelt, die durchwegs einen endzeit-
lichen Charakter aufweisen, sich aber stets parallel zum Diesseits
abspielen.'> Zieht man Mt 25,31 «Wenn der Menschensohn in
seiner Herrlichkeit kommt und alle Engel mit ihm, dann wird er
sich auf den Thron seiner Herrlichkeit setzen» als Textgrundlage bei,
dann wird deutlich, dass sich die Komposition auf dem Tympanon-
Hauptfeld vorwiegend auf Christus fokussiert, was die Bedeutung
des Stifterpaares jedoch nicht schmalert.

Das Stifterpaar wird durch Petrus und Paulus Christus getrennt
prasentiert. Hinter Petrus, der tiber seine zwei Schliissel ausgewiesen
ist, verharrt der Stifter demiitig in Proskynese, wihrend er das ge-
stiftete Portal in seinen Hénden tragend vorzeigt (Abb. 3). Interes-
sant ist dabei, dass die Tiir beim Stifter leicht gedffnet ist, worauf ich

gerichts-Tympanons in Autun, in: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 29 (1966), S. 261-
294, hier S. 268-270.

15 Vergleiche zur Majestas Domini die Konzeption der verschiedenen Weltalter, die Augus-
tinus entwarf: Neben den sechs Weltaltern existiert der Himmel bereits ausserhalb der
irdischen Zeitrechnung. Bei der Niederkunft zum Gericht findet sodann der Wechsel von
der historischen Endlichkeit der (Heils-)Geschichte zur Unendlichkeit statt. Siehe fiir
diese Konzeption das Schema von Goetz, Endzeiterwartung und Endzeitvorstellung (wie
Anm. 11), S. 314.



208 Noah Regenass

Abbildung 3
Galluspforte, Detail, Petrus und der Stifter, Basler Miinster, 2. Hilfte 12. Jahrhun-
dert (Foto: Thomas Briitsch).

Abbildung 4

Galluspforte, Detail, Paulus, die Stifterin und ein Engel, Basler Miinster, 2. Hilfte
12. Jahrhundert (Foto: Thomas Briitsch).



Drei Pforten zur Seligkeit 209

Abbildung 5

Galluspforte, Detail, Auferstehung der Toten (linke Seite), Basler Miinster,
2. Hilfte 12. Jahrhundert (Foto: Thomas Briitsch).

Abbildung 6

Galluspforte, Detail, Auferstehung der Toten (rechte Seite), Basler Miinster,
2. Hiilfte 12. Jahrhundert (Foto: Thomas Briitsch).



210 Noah Regenass

Abbildung 7
Sainte-Foy in Conques, Tympanon, Weltgericht, um 1120 (Foto: Thomas Briitsch).

noch zuriickkommen werde.'® Auf der gegeniiberliegenden Seite
fihrt der Apostel Paulus die Frau des Stifters vor den wiedergekehrten
Christus und zeigt demonstrativ auf sie, wihrend dahinter ein in
seine Flugel eingehiillter Engel die Hand auf ihre Schulter legt
(Abb. 4). Zur eben beschriebenen Szene gehort thematisch der Mo-
ment der Auferstehung, der unmittelbar oberhalb des Tympanons
auf dem Mauerband dargestellt ist (Abb. 5, 6). Die individuellen
Ausfithrungen der Auferstandenen gehéren nicht nur zu den sub-
limsten des gesamten Portals, sondern machen auch darauf auf-
merksam, dass die gesamte Menschheit am Jiingsten Tag aufersteht.
Die Korper, wieder mit den Seelen vereint, entsteigen ihren Gribern,
geweckt vom Posaunenklang der Engel, dargestellt in den Adikulen
daneben. Die ganze Menschheit versammelt sich vor dem Richter
und wird schliesslich von ihm ins Paradies erhoben oder zur ewigen
Pein verurteilt — so berichtet Mt 25,32.

Auf dem Tympanon hingegen ist Christus keinesfalls als Richter
inszeniert. Seine Haltung verweist vielmehr auf seine zweite trium-
phale Riickkehr zum Gericht, nicht auf jene des strengen iudex. Be-
sonders deutlich wird diese Interpretation, wenn die Darstellung
Christi auf der Galluspforte mit der Armbewegung des hochsten
Richters am Gerichtsportal der Kirche von Sainte-Foy in Conques

16 Siehe zur Bedeutung der Stifterfigur Boerner, Uberlegungen zum Programm der Basler
Galluspforte (wie Anm. 2). Vergleiche hierzu auch Carola Jiggi: «Hac pro structura
peccata deus mea cura». chrlcgungen zu Stifterdarstellungen an romanischen Portalen,
in: Hans-Rudolf Meier / Dorothea Schwinn Schiirmann (Hgg.): Schwelle zum Paradies.
Die Galluspforte des Basler Miinsters, Basel 2002, S. 104-113.



Drei Pforten zur Seligkeit 211

Abbildung 8

Saint-Lazare in Autun, Tympanon, Weltgericht, zwischen 1130 und 1145 (Foto:
Thomas Briitsch).

gegeniibergestellt wird (Abb. 7).77 Selbst die Darstellung am Ge-
richtsportal von Saint-Lazare in Autun, wo die Haltung Christi
noch immer Fragen aufwirft, deutet zumindest auf die Pole Himmel
und Hélle hin (Abb. 8).!® Keine Bewegung Christi auf der Gallus-
pforte weist hingegen auf einen richterlichen Akt hin, lediglich das
Buch des Lebens, das er prisentiert, macht deutlich, dass sich die
Menschheit gemiss der Offenbarung des Johannes am Ende aller
Tage befindet."”” Auch die Stifter, so scheint es, sind noch nicht bei

17 Siehe zur Darstellung Christi am Portal von Sainte-Foy in Conques noch immer die ein-
dringliche Beschreibung von Willibald Sauerlinder: «Omnes perversi sic sunt in tartara
mersi». Skulptur als Bildpredigt. Das Weltgerichtstympanon von Sainte-Foy in Conques,
in: Jahrbuch der Akademie der Wissenschaften in Gottingen 84 (1979), S. 3347, hier
S. 40. Siehe zur Darstellung Christi auch Bonne (wie Anm. 14), S. 69-85.

18 Siehe zur Figur Christi und seiner Haltung Jean-Claude Bonne: Depicted gestures,
named gestures. Postures of the Christ on the Autun Tympanon, in: History and An-
thropology 1, Teil 1 (1984), S. 77-94; ebenso Silke Biittner: Die Kérper verweben. Sinn-
produktion in der franzésischen Bildhauerei des 12. Jahrhunderts, Bielefeld 2010 (Stu-
dien zur visuellen Kultur, 13), S. 60.

19 Off 20,11-15: «Dann sah ich einen grossen weissen Thron und den, der auf ihm sass;
vor seinem Anblick flohen Erde und Himmel und es gab keinen Platz mehr fiir sie. Ich
sah die Toten vor dem Thron stehen, die Grossen und die Kleinen. [...] Und das Meer
gab die Toten heraus, die in ihm waren; und der Tod und die Unterwelt gaben ihre Toten
heraus, die in ihnen waren. Sie wurden gerichtet, jeder nach seinen Werken. [...] Wer
nicht im Buch des Lebens verzeichnet war, wurde in den Feuersee geworfen.»



212 Noah Regenass

der Seelenwigung, sondern werden erst vor den Richter gefiihrt, was
besonders deutlich bei der Frau des Stifters sichtbar ist, wobei der
Griff des Paulus um das Handgelenk der Stifterin stark an den Er-
16sungsgrift der Verdammten bei der Anastasis erinnert. Ein weite-
res Indiz, dass die Stifter noch nicht bei ihrer Aburteilung durch den
héchsten Richter angelangt sind, markiert das Fehlen der Seelen-
waage, wodurch die Szene unmissverstindlich als Gericht ausge-
wiesen wire.

Erst auf dem Tiirsturz wird die Handlung fortgefithrt und dabei
nicht der Gerichtsakt per se dem Betrachter vor Augen gefiihrt, son-
dern ein Sinnbild des Jiingsten Gerichts: Die klugen und torichten
Jungfrauen werden hier gemiss Mt 25,1-13 voneinander getrennt.?
Dass man die Trennung der Leiber, meist gepaart mit der Aufer-
stehung, auf dem Tirsturz darstellt, ist kein Einzelfall. Gehen
wir von einer Entstehung der Galluspforte im letzten Drittel des
12. Jahrhunderts aus, sind verschiedene Vergleichsbeispiele vor-
handen. Erneut konnen wir das Gerichtsportal von Saint-Lazare in
Autun (Abb. 8) beiziehen.?! Gislebertus und seine Werkstatt haben
auf dem Tiirsturz von Saint-Lazare in Autun die Scheidung zusam-
men mit Auferstandenen nach Joh 5,24-29 am Tiirsturz spektaku-
lir in Szene gesetzt: Die Leiber entsteigen den Gribern und werden
von einem Engel mit gezogenem Schwert auseinandergetrieben.
Wihrend die Gliickseligen dem Richter hoffnungsvoll entgegen-
blicken, winden, zieren, grimen und kriimmen sich die gegeniiber-
liegenden Auferstandenen vor Angst, beim Gericht nicht zu be-
stehen. Andere wiederum werden direkt in den Héllenschlund
verbannt. Ahnliches ist auf dem Gerichtsportal von Sainte-Foy in
Conques im Zentrum auf dem Tiirsturz zu beobachten (Abb. 7):
Die Seelen entsteigen ihren Gribern, treten sogleich zur Seelen-
wigung an und werden schliesslich getrennt.

Nicht nur die Platzierung der Auferstehung der Leiber oberhalb
des Tympanons ist bei der Galluspforte einzigartig, sondern auch die

20 Hannelore Sachs: Jungfrauen, Kluge und Térichte, in: Lexikon der christlichen Tkono-
graphie, Bd. 2, Rom u.a. 1994, Sp. 458-463.

21 Werckmeister hat als erster iiberzeugend auf den Umstand hingewiesen, dass Gislebertus
in seiner Darstellung dem Evangelisten Johannes (Joh 5,21-29) folgt. Somit ziehen die-
jenigen auf der linken Sturzhilfte direkt in den Himmel ein, wihrend jene auf der rech-
ten Sturzhilfte noch zum Gerichr schreiten miissen oder direkt verbannt werden, siche
Otto Werckmeister: Die Auferstehung der Toten am Westportal in Autun, in: Friih-
mittelalterliche Studien 16 (1982), S. 208-236. Zur Theologie siehe zusitzlich Jochen
Zink: Zur Tkonographie der Portalskulptur der Kathedrale Saint-Lazare in Autun, in:
Jahrbuch des Zentralinstitutes fiir Kunstgeschichte 5 (1990), S. 78-104.



Drei Pforten zur Seligkeit 213

Abbildung 9

Galluspforte, Detail, kluge und torichte Jungfrauen, Basler Miinster, 2. Hilfte
12. Jahrhundert (Foto: Thomas Briitsch).

Darstellung der Scheidung. Wihrend die genannten Portale dem
Betrachter die Trennung am Jiingsten Tag in ihrer vollen Schreck-
lichkeit vor Augen fithren, hat man auf der Galluspforte erneut eine
genuin eigene Losung gefunden, die in Verbindung mit der dariiber
liegenden Szene meines Wissens bei der Portalskulptur kein Ver-
gleichsbeispiel kennt. Einerseits ist die Auferstehung von der Tren-
nung riumlich separiert, andererseits finden Trennung und Richt-
spruch nicht am Tag des Jiingsten Gerichts selbst statt, sondern
werden «verschliisselt» iiber die Parabel der klugen und térichten
Jungfrauen fiir jedermann sichtbar gemacht (Mt 25,1-13) (Abb. 9).
Wieso verschliisselt? Die Szene am Tursturz fithrt den Erzahlstrang
auf dem Tympanon-Hauptfeld dusserst geschickt fort, aber ohne
dem eigentlichen richterlichen Akt samt Verbannung und Erhebung
der auferstandenen Leiber am Ende der Zeit selber Sichtbarkeit zu
verleihen. Erzihltechnisch wird die Geschichte also iiber ein Gleich-
nis, nimlich das der klugen und torichten Jungfrauen, fortgefiihrt.
Die eigentliche Handlung bleibt jedoch auf dem Zeitstrahl am
Juingsten Tag bei der Prisentation des Stifterehepaars und der zwei-
ten triumphalen Riickkehr Christi stehen. Zwei temporal unter-
schiedliche Momente, aber nur mit einem Handlungsstrang. Es
kann sich hierbei nicht um einen Zufall handeln, denn diese Kom-
position lisst einzig den Schluss zu, dass gezielt und bewusst darauf
verzichtet worden ist, Christi bei der Rechtsprechung am Tag seiner
Wiederkehr zu zeigen. Nichtsdestotrotz verschreibt sich das Portal
aber weiterhin der literarischen Vorgabe nach Matthaus 25. Fiir die
Anbringung des Gleichnisses am Tiirsturz spricht, dass man eine
dem Weltgericht thematisch verwandte und zugleich populire Text-
stelle so nahtlos in das Portalprogramm einbauen konnte. Die Para-
bel der Jungfrauen, und dies scheint eine mogliche Begriindung fiir
die Anbringung dieses Bildthemas gewesen zu sein, fihrt die Zeit



214 Noah Regenass

tiber Vergangenheit und Gegenwart hinweg bis hin zum Ende aller
Tage beim Jiingsten Tag. Der Ausspruch in Mt 25,13 untermauert
diese Interpretation mit seinem Gegenwartsbezug: «Seid also wach-
sam! Denn ihr wisst weder den Tag noch die Stunde.»

Haben wir es nun, nach all den Ausfithrungen, mit einer Dar-
stellung des Jiingsten Gerichts zu tun? Beat Brenk erldutert in sei-
nem noch heute iiber weite Teile grundlegenden Werk zur Genese
der Weltgerichtsdarstellung, dass erst durch die Darstellung be-
stimmter Figuren und Handlungen eine Szene als finales Welt-

gericht zihlen kann:

«Der richtende Christus ist zweifellos die Zentralfigur. [...] Sodann interessiert
das Urteil des Richters: die eigentliche Trennung der Guten von den Bésen.
[...] An die Stelle der Gerechten konnen gelegentlich Auferstehende treten.
Der minimalste Umfang einer Weltgerichtsdarstellung beschrinke sich also auf
den richtenden Christus und zwei deutlich voneinander geschiedene Men-
schengruppen. Zur Rechten Christi warten die benedicti, zur Linken die
maledicti.»?2

Yves Christe zihlt in seiner Untersuchung zum Weltgericht zusitz-
lich noch die Auferstehung der Leiber hinzu.??* Gemiss dieser Merk-
male wird definitiv deutlich, dass auf der Galluspforte elementare
Bestandteile nicht vorhanden sind, um die Darstellung als genuinen
Gerichtsakt zu bezeichnen: Das Fehlen des Richtmoments, sonst
hervorgehoben durch eine charakteristische Richter-Gestik und
spezifische Insignien wie die Seelenwaage sowie durch die explizite
Trennung zweier Menschengruppen am Ende der Zeit, wiegt dabei
besonders schwer.

Offensichtlich hat der Auftraggeber der Galluspforte sich be-
wusst gegen eine unmittelbare Visualisierung des finalen Moments
der Heilsgeschichte entschieden, und dennoch sollte nicht ginzlich
darauf verzichtet werden. Deshalb wurde die Scheidung mittels der
Parabel der klugen und torichten Jungfrauen am Tiirsturz ange-
bracht und so eine Verbindung zur Gegenwart (d.h. der zweiten
triumphalen Riickkehr Christi) geschaffen. Entscheidend fiir meine

weiteren Ausfithrungen ist, dass eine Parabel nicht real stattfindet,

22 Beat Brenk: Tradition und Neuerung in der christlichen Kunst des ersten Jahrtausends.
Studien zur Geschichte des Weltgerichtbildes, Wien 1966 (Wiener byzantinistische
Studien, 3), S. 35-36.

23 Yves Christe: Das Jiingste Gericht, Regensburg 2001, S. 93: «Ich sehe nur ein einziges
wirklich konstantes Motiv [Anmerkung des Verfassers: gemeint sind die Weltgerichts-
darstellungen], namlich die Auferstehung kleiner nackter, in wenigen Fillen auch beklei-
deter Menschen [...].»



Drei Pforten zur Seligkeit 213

sondern als bildhafte und moralische Geschichte ein Ereignis in der
Zukunft beschreibt, dessen Auftakt genau dariiber stattfindet. Wir
haben also eine doppelte Verschrinkung zwischen Tiirsturz und
dem Tympanon-Hauptfeld: Das Gleichnis zeigt einerseits die zu-
kiinftige Trennung, verschliesst sich ihr aber zugleich. Doch was ist
nun auf dem Tympanon dargestellt, wenn das richtende Momen-
tum fehle?

Der Ablauf des Jiingsten Gerichts in der Theologie
des 12. Jahrhunderts

Um die Frage zu kliren, was auf dem Tympanon-Hauptfeld der
Galluspforte dargestellt ist, lohnt sich der Blick auf die eschatolo-
gischen Konzepte des 12. Jahrhunderts.?* Insbesondere die Aus-
fithrungen des Honorius Augustodunensis sind aufschlussreich, da
seine Schriften in ganz Europa zirkulierten, weshalb man ihn neben
Petrus Lombardus, Bernhard von Clairvaux oder Hugo von Sankt-
Viktor zu den prigenden Gestalten dieser Zeit zihlen muss.? Als
die beiden massgeblichen, neutestamentarischen Passagen zum
Jiingsten Gericht gelten dabei Mt 25,31-46 und Joh 5,24-29; die
Rolle der Apokalypse bleibt im Zusammenhang mit der End-
gerichtsrezeption im 12. Jahrhundert noch erstaunlich marginal.
Gemein ist allen genannten Scholaren, dass keiner einen konkre-
ten Termin fiir diese kosmischen Ereignisse nennt. Die Angabe, dass
der Weltuntergang und das Gericht mitten in der Nacht vonstatten-
gehen, deutet Petrus Lombardus als Metapher fiir das unerwartete
Momentum, nicht als zeitliche Referenz.?® Otto von Freising stellt
dem 8. Buch seiner Chronik, das sich mit dem Weltenende beschif-

24 Siche als Grundlagenwerk noch immer Ludwig Ortt: Eschatologie in der Scholastik. Aus
dem Nachlass bearbeitet von Erich Naab, Freiburg i.Br. u.a. 1990.

25 Das Werk Elucidarium des Honorius Augustodunensis gilt es an dieser Stelle besonders
hervorzuheben. Es erfuhr eine ausserordentliche Verbreitung sowie eine weitreichende
Rezeption, die sich schnell in Visionen und Predigten niederschlug. Siehe zur Bedeutung
des Elucidarium fiir die Visionsliteratur Claude Carozzi: Faire Croire. Modalités de la dif-
fusion et de la réception des messages religieux du XII¢ au XV* siecles, Rom 1981 (Col-
lection de I’école francaise de Rome, 51), S. 223-234. Die neuste Arbeit zum Elucidarium
sowie zur Person des Honorius stammt von Dagmar Gottschall, worin sie auch die volks-
sprachliche Rezeption behandelt: Das «Elucidarium» des Honorius Augustodunensis.
Untersuchungen zu seiner Rezeptionsgeschichte im deutschsprachigen Raum mit Aus-
gabe der niederdeutschen Ubersetzung, Tiibingen 1992 (Texte und Textgeschichte, 33).

26 Petrus Lombardus, Sentenzen, VI, XLIII, 3, Patrologia Latina (= PL) 192, Sp. 944. Da-
gegen fasst Honorius die Angaben als zeitliches Moment auf — auf die Frage des Schiilers,
zu welcher Stunde der Richter erscheint, antwortet der Meister: «Media nocte, qua hora
angelus Aegyptum devastavit, et Dominus inferno spoliavit, ea hora electos suos de hoc



216 Noah Regenass

tigt, gar eine Rechtfertigung voraus, um sich gegen eine allfillige
Anschuldigung einer exakten Terminierung abzusichern.”” Doch
trotz aller Unbestimmtheit: Wichtig fiir die weiteren Uberlegungen
ist die Tatsache, dass das Weltgericht nicht in einem kosmischen
Chaos alles Irdische einfach verschlingt, sondern exake geregelten
Abliufen folgt. Diese variieren nur leicht von Autor zu Autor.

So erheben sich nach Honorius Augustodunensis beim Erschal-
len der Trompeten zuerst die Toten aus ihren Gribern,”® darauf
kehrt Christus beim Klang der letzten Posaune auf die Erde zuriick,
um das Gericht zu eréffnen.?? Christus erscheint bei seiner finalen
Riickkehr in Menschengestalt, so Otto von Freising, «damit die
Welt in ausgleichender Gerechtigkeit in ihm, den sie frither, als er
im Fleisch in niedriger Gestalt erschien, hochmiitigen Sinnes ver-
achtet hatte, nun den strengen Richter erkennt».?* Honorius be-
schreibt ihn als gekronten Imperator, der von Engelschéren umge-
ben ist.3! Erst nachdem die Toten auferstanden sind und Christus
— um Gericht zu halten — Platz genommen hat, beginnt der eigent-
liche juristische Akt des Gottesgerichts, das die Menschheit in Gut
und Boése unterteilt; die einen werden durch die visio Dei beatifica
das hochste Gliick erfahren, die anderen fiir immer in den Flammen
des Infernos leiden. Auf das Jiingste Gericht folgt schliesslich der
Weltenbrand, der die Erde in einem Flammenmeer verschlingt und
verzehrt.?? Die Eroffnung des Gerichtsaktes wird dabei unweigerlich

mundo liberabiv»: Honorius Augustodunensis, Elucidarium III, 12, PL 172, Sp. 1165b—
1165c.

27 Ouwo von Freising, Chronica, VIII, Prologus: «Nunc eis respondendum videtur, qui forte
hunc nostrum laborem tamquam inutilem evacuare conabuntur, quasi tot alternantium
malorum historicis narrationibus tam ardua et archana scripturarum documenta non
digne commisceamus. [...] Non ergo delinquere nos arbitramur, si enumeratis presentis
vitae miseriis de eterna sanctorum quiete tamquam de luce post tenebras, quantum Deus
permiserit, tractare conabimur.»

28 Siche hierzu exemplarisch die Aussage von Honorius Augustodunensis, Elucidarium III,
11, PL 172, Sp. 1164b: «Sicut duae sunt mortes, ita sunt duae resurrectiones: una ani-
marum, altera corporum.»

29 Ebenso Hugo von Sankt-Viktor, De sacramentis, II, 17, De qualiter persone iudici; Otto
von Freising, Chronica, VIII, 15: «His consummatis ad iudicium et utriusque civitatis
ultimam discussionem Dominu venire non dubium est.»

30 Otro von Freising, Chronica, VIII, 15: «[...] ut equa lance mundus eum severum discre-
torem inveniat, quem in carne humiliter venientem elata prius mente contempserat.»

31 Honorius Augustodunensis, Elucidarium III, 12, PL 172, Sp. 1165¢: «[...] cum ingres-
surus est civitatem, corona ejus, et alia insigina praeferuntur, per quae adventus ejus
cognoscitur [...].»

32 Siehe hier sehr ausfithrlich Honorius Augustodunensis, Elucidarium III, 15, PL 172,
Sp. 1168b-1168d: «D(iscipulus]: Quid postea de mundo erit? M{[agister]: Conflagrabi-
tur. Sicut enim olim aqua diluvii mundo praevaluti, et super montes omnes cubitis quin-



Drei Pforten zur Seligkeit 217

und unwiderruflich das Ende der irdischen Welt als Konsequenz mit
sich bringen.

Die zweite Wiederkehr Christi, der sogenannte secundus adven-
tus, ist mit der Auferstehung ein eigenstindiges Moment und gilt als
Auftakt zum Gericht — nicht aber als Akt der Rechtsprechung selbst
und somit nicht als eigentlicher Teil des Jiingsten Gerichts. Was dem
Betrachter auf dem Tympanon-Hauptfeld der Galluspforte nun pri-
sentiert wird, kdnnen wir nach den eben zitierten Passagen keines-
falls als Gerichtsszene charakterisieren, sondern als Abschluss des
secundus adventus, der zweiten und finalen Wiederkehr Christi als
Richter. Dass der secundus adventus als Priludium des Jiingsten Ge-
richts gewertet werden kann, ist nicht zu leugnen. Dennoch handelt
es sich bei der Differenzierung zwischen Jiingstem Gericht und se-
cundus adventus nicht um eine zu vernachlissigende akademische
Spitzfindigkeit, sondern um eine Unterscheidung von weitreichen-
der Bedeutung. Denn auch wenn damals bei den Konzeptionen des
Weltenendes und der letzten Tage dieser irdischen Welt, des Jiings-
ten Gerichts sowie des Lebens nach dem individuellen Tod Plurali-
tit herrschte, wie Peter Jezler zu Recht darlegt, so wird der secundus
adventus als eigenstindiger, finaler Moment vor der Gerichtser-
offnung von den Exegeten stets strike beriicksichtige.®

decim excrevit, ita tunc ignis praevalens super omnes ontes quindecim cubitis altius
ardebit. [...] Terra, quae in gremio suo Domini corpus confovit, tota erit ut paradisus.»

33 Zum secundus adventus siche auch Ott (wie Anm. 24), S. 33—48. Siehe hier Petrus Lom-
bardus, Sentenzen, IV, XLIII, 2, PL 192, Sp. 944 (basierend auf Joh 5,28-29).

34 Peter Jezler: Jenseitsmodelle und Jenseitsvorsorge. Eine Einfiihrung, in: Himmel, Hélle,
Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter, Ausstellungskatalog, Ziirich 1994, S. 13-15. Hugo
von Sankt-Viktor, Otto von Freising sowie Honorius Augustodunensis weisen bereits
grundlegende Gemeinsamkeiten in ihrer Systematik zur Endzeit und zum Jiingsten Ge-
richt auf. In ihrer Nachwirkung uniibertroffen sind schliesslich die Sentenzen des Petrus
Lombardus; auch Luther wird sich damit auseinandersetzten. Zur Eschatologie im
12. Jahrhundert siehe Jacques Le Goff: Die Geburt des Fegefeuers. Vom Wandel des
Weltbildes im Mittelalter, Miinchen 1990, S. 162-181. Zur Wirkung von Petrus Lom-
bardus siehe Volker Leppin: Wilhelm von Ockham. Gelehrter, Streiter, Bettelménch,
2. akeual. Aufl., Darmstadt 2012, S. 35-41, sowie Herbert Vorgrimler: Geschichte der
Holle, Miinchen 1993, S. 196. Als Ubersichtswerk zur Endzeiterwartung siehe auch
Christian Stettler: Das letzte Gericht. Studien zur Endgerichtserwartung von den Schrift-
propheten bis zu Jesus, Tiibingen 2011 (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen
Testament, Reihe 2, 299).



218 Noah Regenass

Von der Zeit der ecclesia praesens bis zum finalen Weltalter

Die Darstellung des secundus adventus am Tympanon der Gallus-
pforte ist keine singulire Erscheinung — im Gegenteil. Auf Ver-
gleichsbeispielen aus der Frithzeit der Portalskulptur in Stidfrank-
reich und im Burgund dominieren meiner Meinung nach zwei
Themen das Tympanon-Hauptfeld: Der secundus adventus und die
Darstellung der Majestas Domini. Darstellungen des secundus ad-
ventus werden dabei regelmissig als Weltgerichtsportale interpre-
tiert, was nach den oben genannten Uberlegungen einer Prizisie-
rung bedarf. Prominente Beispiele sind die Portale von Saint-Pierre
in Beaulieu-sur-Dordogne (Abb. 10)*°, Vieux Saint-Vincent in
Macon (Abb. 11)3¢ oder das weniger bekannte Portal Saint-Maur in
Martel (Abb. 12) — die grosse Ausnahme bilden die bereits genann-
ten Portale von Saint-Lazare in Autun und jenes von Sainte-Foy in
Conques (Abb. 6, 7), auf die hier aus Platzgriinden nicht weiter
eingegangen werden kann.

Doch warum sollte, so stellt sich unweigerlich die Frage, der Ge-
richtsmoment, der doch so oft und gerne als das Damoklesschwert
tiber dem Haupt eines jeden Menschen beschworen wurde, nicht
dargestellt werden? Als Ausgangspunkt fiir eine mogliche Losung
des Problems sei noch einmal das Gleichnis der klugen und térich-
ten Jungfrauen in Erinnerung gerufen. Die Parabel ist untrennbar
mit dem Jiingsten Gericht verbunden und wird bei Matthdus als
Metapher fiir die Trennung der Auferstandenen am Jiingsten Tag
verwendet. Es wird also in dieser Darstellungsweise ein eschatolo-
gisches Voranschreiten deutlich, die der Funktion Christi als Herr-
scher und zugleich als kommendem Richter Beachtung schenkt.

35 Siche zum Tympanon von Saint-Pierre und die Relation zur Endzeit Peter Klein: Pro-
grammes eschatologiques, fonction et réception historiques des portails du XII¢ s.:
Moissac — Beaulieu — Saint Denis, in: Cahier Civilisation Médievale 33 (1990), S. 317—
349. Siehe zum Verhiltnis der Tympana von Beaulieu, Moissac und Charlieu Jochen
Zink: Moissac, Beaulieu, Charlieu. Zur ikonographischen Koherinz romanischer Skulp-
turenprogramme im Stidwesten Frankreichs und im Burgund, in: Aachener Kunstblitter
56/57 (1988/89), S. 72—-182.

36 Siehe zu Mécon Sauerlinder (wie Anm. 14), S. 273-276. Die wichtigste kunsthistorische
Arbeit iiber das Tympanon von Vieux Saint-Vincent in Méacon — mit zahlreichen Hypo-
thesen — legte bisher Marcel Angheben vor: Liconographie du portail de I'ancienne
cathédrale de Macon. Une vision synchronique du jugement individuel et du jugement
dernier, in: Naissance et renaissance de la ville 4 'époque romane, Codalet 2002 (Les
cahiers de Saint-Michel de Cuxa, 33), S. 73-87. In einer neuen Monographie iiber das
Individualgericht ist ein Kapitel ebenfalls Vieux Saint-Vincent gewidmet, siche Marcel
Angheben: D’un jugement a l'autre. La représentation du jugement immédiat dans les
jugements dernier frangais 1100-1250, Turnhout 2013 (Culture et société médievales,

25), S. 164-186.



Drei Pforten zur Seligkeit .219

Abbildung 10

Saint-Pierre in Beaulieu-sur-Dordogne, Tympanon, um 1130 (Foto: Thomas
Briitsch).

Abbildung 11

Vieux Saint-Vincent in Méicon, Tympanon, um 1115 (Foto: Thomas Briitsch).



220 Noah Regenass

Abbildung 12
Saint-Maur in Martel, um 1130 (Foto: Thomas Briitsch).

Damit wird gemiss der mittelalterlichen Zeitkonzeption der Uber-
gang von der temporalen Gegenwart hin zum finalen Moment der
Endzeit mit dem secundus adventus und dem Richtakt offengelegt.
Zugleich wird die eigentliche konkrete Handlung beim Gericht
selbst sowie der Einblick in den Himmel und in die Holle am Ende
der Zeit nicht vorweggenommen. Diese Weigerung, das Jiingste Ge-
richt darzustellen, lisst die mysteriosen, kiinftigen Geschehnisse des
Jiingsten Gerichts bewusst im Dunkeln. Dass in Kiirze aber der Auf-
takt des Endes beginnen sollte, stand damals ausser Frage.?”

Das Bildprogramm der Galluspforte fokussiert somit auf die
knappe Zeitspanne von der aktuellen Gegenwart bis zum letzten

37 Die Vorwarnung auf das kommende Weltende zieht sich wie ein Topos durch die Predig-
ten und (vorwiegend) monastischen Schriften des Mittelalters. Besonders eindringlich
warnt etwa Bernhard von Cluny in seinem Werk De Contemptu mundi, 1, 1-6: «Die
letzte Stunde, die schrecklichste Zeit, ist gekommen — seid wachsam! / Siche da, die
drohende Ankunft des Richters steht bevor. / Er droht zu kommen, um das Bése zu be-
enden, das Gerechte zu kronen, / Das Gute zu belohnen, die Angstlichen zu erlésen und
die Ewigkeit zu geben; / Die von Miihsal und Hirte schwer beladene Last der Sinne weg-
zutragen, / Die Bescheidenen zu beschiitzen, Hochmut zu bestrafen; beides in gerechter
Art.» Die Portale nehmen diese Rhetorik auf, besonders eindringlich warnt ein Titulus
am Portal von Sainte-Foy in Conques: «Oh ihr Siinder, wenn ihr euer Betragen nicht
dndert, wisst, dass Euch ein hartes Gericht bevorsteht» (zitiert und iibersetzt nach Sauer-

linder [wie Anm. 17], S. 39).



Drei Pforten zur Seligkeit 221

Moment vor dem Jingsten Gericht, also dem secundus adventus,
wodurch die Wirkungszeit der Kirche als Heilsvermittlerin hervor-
gehoben wird. Nur die gegenwirtige Kirche, die ecclesia praesens,
kann die Menschen zum immerwihrenden Heil im Paradies ge-
leiten; eine Belohnung, die sie «selbst verkiindet und auch re-
prisentiert».®® Die ecclesia praesens bietet auf der Galluspforte auch
klare Handlungsanweisungen fir den Glaubigen, um das Gericht
am kommenden Jingsten Tag bestehen zu konnen: Nur wer die
Werke der Barmbherzigkeit beachtet, die als Siulenfiguren den
eigentlichen Durchgang hinein in den sakralen Raum zusammen
mit den vier Evangelisten, die als Zeugen fiir die Ankunft des Er-
l6sers zu interpretieren sind, flankieren (Abb. 1), kann das Gericht
bestehen und in das Himmelreich einziechen. Diese Anweisungen
scheinen im letzten, gegenwirtigen Zeitalter vor dem kommenden
Gericht nétiger denn je, denn es tobt der stete Kampf um jede Seele.
Und die barmherzigen Taten sind zwingend zu Lebzeiten zu voll-
bringen, ansonsten kann nur noch die Fiirbitte die reuigen, nicht
ganz so verdorbenen Siinder aus der ewigen Pein retten. Am Ende
der Zeit, vor dem hochsten Richter, ist es schliesslich zu spat. Und
die Zeit dringt — der Tod lauert tiberall, das Jiingste Gericht kann
tdglich iiber die Menschheit hereinbrechen. Bernhard von Clairvaux
warnt in gewohnt eindringlicher Manier:

«Meint nicht, der Tod sei weit weg, und moge er nicht den iiberraschen, der
darauf nicht vorbereitet ist. Das Leben, von dem ihr erwartet, dass es lange
dauere, verldsst euch plotzlich schlecht vorbereitet, wie geschrieben steht: Wih-
rend die Menschen sagten: Friede und Sicherheit! Da kam plétzlich das Ver-
derben iiber sie wie die Wehen iiber eine schwangere Frau, und es gibt kein
Entrinnen (1. Thess 5,3). Lebet wohl!»*

Wieso der Stifter den secundus adventus auf dem Tympanon-Feld
lokal oberhalb des Tiirsturzes mit dem Gleichnis der klugen und
torichten Jungfrauen allegorisch als Portalprogramm darstellen liess,
liegt nun auf der Hand: Die Heilszeit endet am Jiingsten Tag beim
Gericht und die Kirche gibt ihr Primat als Heilsvermittlerin an den

38 Wolfgang Beinert: Die Kirche, Gottes Heil in der Welt. Die Lehre von der Kirche nach
den Schriften des Rupert von Deutz, Honorius Augustodunensis und Gerhoch von Rei-
chersberg. Ein Beitrag zur Ekklesiologie des 12. Jahrhunderts, Miinster 1973 (Beitrige
zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters, N.E. 13), S. 320.

39 Bernhard von Clairvaux, Epistola LXIV, 3: «Ne mors longe esse putetur et pracoccupet
improvidum, et vita, dum longa exspectatur, cito desert male conscium, sicut scriptum
est: Cum dixerit: pax et securitas, tunc subitaneus superveniet interitus, tamquam in
utero habenti, et non effugient. Valete.»



222 Noah Regenass

héchsten Richter zuriick. Es ist zugleich auch das Zeitkontingent,
wann die Fiirbitte dem Stifter zusitzlich helfen kann, fiir seine
Stinden Vergebung zu finden. Die noch gegenwirtige Heilszeit er-
fahrt durch diesen Ablauf eine intensive dramatische Steigerung in
doppelter Form. Einerseits reprisentiert sie dasjenige Zeitkontin-
gent, das dem Individuum noch verbleibt, um seine Siinden zu
tilgen und der Holle zu entflichen. Andererseits ist die Funktion der
Kirche auf die Heilszeit beschrinkt: Die Vermittlerrolle der ecclesia
praesens als Stellvertreterin Christi, wie das Himmelreich erreicht
werden kann, endet bei der Gerichtseréffnung, womit das Heils-
primat zuriick an Christus geht.

Bei den Darstellungen des secundus adventus aus der Frithzeit der
Portalskulptur steht somit die als knapp gedachte Zeitspanne von
der aktuellen Gegenwart bis hin zum Jiingsten Gericht im Mittel-
punkt. Die Frage nach der unmittelbaren Bedrohung des Indivi-
duums im Hinblick auf das Ende wird tiber Antitypen und Meta-
phern beantwortet, die auf den steten Kampf um die Seelen im
Diesseits wie auch im Jenseits anspielen, wie das Gleichnis der
klugen und torichten Jungfrauen exemplarisch zeigt. Dazu gesellen
sich Momente der moglichen Siindenvergebung, dargeboten in
Bildprogrammen der Portalzone, die als Kontrapunkt zu den Siin-
denmomenten inszeniert werden. Auf der Galluspforte sind es die
Werke der Barmherzigkeit.

Der Weg ins Paradies

Es wird somit deutlich, dass die Galluspforte die Funktion der Kir-
che als Heilsstifterin und Heilsvermittlerin in Szene setzt und vom
Betrachter aktives Handeln zur Siindenvergebung verlangt. Doch
die ecclesia praesens ist nicht nur Heilsvermittlerin, der geweihte
Boden des Kirchenraumes antizipiert bereits in der Gegenwart die
Herrlichkeit im Himmel gemiss Gerhoch von Reichersberg.® Hugo
von Sankt-Viktor beschreibt den Kirchenraum als Leib Christi und
als Arche, die den Gliubigen iiber die Stiirme der Heilszeit geleitet
und vor der Flut, sprich der Verdammnis, retten kann.*! Rettung ist,
wie oben dargelegt, nur bis zum Jiingsten Gericht méglich, jene

40 Siehe Beinert (wie Anm. 38), S. 350. Beachte auch Gerhoch von Reichersberg, Com-
mentarius in Psalmos, PL 194, Sp. 357.

41 Joachim Ehlers: Hugo von Sanke-Viktor. Studien zum Geschichtsdenken und zur
Geschichtsschreibung des 12. Jahrhunderts, Wiesbaden 1973 (Frankfurter historische
Abhandlungen, 7),), S. 121.



Drei Pforten zur Seligkeit 223

Zeitspanne, in welcher Christus in seiner Herrlichkeit iiber allem
thront und sein Leib die Kirche selbst reprasentiert.? Denn Ger-
hoch von Reichersberg wird noch deutlicher: Die ecclesia praesens
selbst ist der Corpus Christi. Sie ist die neue Schépfung und gegen-
wirtiges Abbild des Himmels, «denn was die ecclesia ist, soll der
mundus werden: das Haus Gottes».®® Einzig die Kirche als Leib
Christi hat die Macht, den Menschen das Heil zu bringen und sie
auf das finale Ziel hinzufiihren: die Erlésung am Ende der Zeit mit
dem Untergang alles Irdischen und dem Einzug der Seligen ins Pa-
radies. Auch Honorius Augustodunensis greift die Kérperlichkeit
der Kirche auf. Er erldutert, dass Christus zwar die vollkommene
Freude geniesst, diese jedoch selbst bei ihm nicht korperlich sei —
denn sein Kérper bilde ja die Kirche selbst.*

Das Kirchengebiude nimmt dabei diese Korpermetaphorik auf,
die sich gleichzeitig in die zeitliche Konzeption der Heilsgeschichte
einfligt.* Die Zeitspanne von der Kreuzigung Christi bis zum secun-
dus adventus ist die Ara der Kirche und zugleich jene Zeitspanne, in
der die ecclesia praesens das Seelenheil ermoglicht. Beim Jiingsten
Gericht wird sodann die Herrschaft der Kirche, der ecclesia praesens,
und ihre Funktion als Heilsvermittlerin beendet. Das Heilsprimat
geht an den gottlichen Richter zuriick, der die Unendlichkeit offen-
legt. Die Reprisentation des Kirchenraumes als Abbild des Para-
dieses sowie die Korpermetaphorik des physischen Kirchenbaus
werden dadurch beim Gericht hinfillig. Somit zielt alles auf den
finalen Moment hin: das Jiingste Gericht — ohne aber diesen selbst
zZu zeigen.

Ist der sakrale Bereich nichts anderes als das Abbild des himm-
lischen Jerusalems und somit die Vergegenwirtigung des Paradieses,
kommt der Pforte eine ganz besondere Funktion zu.“® Die Pforte

42 Hugo von Sankt-Viktor, De arca Noe mystica, I, 2, PL 176, Sp. 625¢—625d: «Restat
enim ut postquam ostendimus quid sibi vult, quod caput domini, et pedes eius nobis
abscondita esse leguntur, etiam quid de reliquo corpore cogitandum sit demonstremus.
Si ergo caput Dei dicimus esse quod fuit ante constitutionem huius mundi, et pedes eius
futurum est post consummationem saeculi, recte longitudinem corporis eius accipimus,
quod inter principium et finem medium est spatium temporis. Caput ergo et pedes
teguntur, quia prima et novissima investigare non possumus.»

43 Zitiert nach Beinert (wie Anm. 38), S. 320.

44 Honorius Augustodunensis, Elucidarium I, 25, PL 172, Sp. 1128a; siche auch Honorius
Augustodunensis, Gemma animae, XXXII, PL 172, Sp. 554c-554d.

45 Siehe Calvin B. Kendall: The Allegory of the Church. Romanesque Portals and their
Verse Inscriptions, Toronto 1998, S. 15.

46 Siche Werner Roemer: Kirchenarchitektur als Abbild des Himmels. Zur Theologie des
Kirchengebiudes, Kevelaer 1997, S. 35-36.



224 Noah Regenass

kann den Weg ins Kircheninnere freigeben und zugleich den Zu-
gang zum Heil verwehren. Mit dieser Reprisentation wird deutlich,
dass die Kirche das Paradies nicht nur in ihren geweihten Rdumen
prifiguriert, sondern den Gldubigen auf seinem Weg durch die
Pforte begleitet. Die Pforte markiert den Ubertritt ins Paradies oder
in die Verdammnis; sie ist ein Ort, der eine moralische Hinter-
fragung fordert.

Die Symbolik der Kirche kulminiert also am Portal.#” Tina Baw-
den hat zu Recht darauf hingewiesen, dass die Schwellenposition
der Pforte stets eine eschatologische Bedeutung aufweist, weil der
Ubergang ins Jenseits durch das Durchschreiten einer Pforte ge-
dacht wird.*® Im Neuen Testament ist die Pforte nicht nur eine
Metapher der Endzeit, sondern wird auch als Allegorie Christi ver-
standen, der dabei stets seine richterliche Funktion behilt.#’ Deut-
lich wird dies besonders bei Joh 10,9 «Ich bin die Tiir, wer durch
mich hineingeht, wird gerettet werden». Da Christus sich selbst als
Tiir bezeichnet, ist die Pforte nicht nur Metapher, also Sinnbild,
sondern ganz konkret die allegorische Verkorperung Christi und zu-
gleich des Richtvorgangs. Diese Tiirallegorie steht auch in Zusam-
menhang mit Joh 14,6, wo festgehalten wird, dass allein tiber Chris-
tus der Durchgang zum Vater offen ist.>® Auch im Lukasevangelium
(Lk 13,24) wird in aller Form auf die Schwierigkeit, das Gericht zu
passieren und durch die Paradiespforte zu schreiten, hingewiesen:
«Bemiiht euch mit allen Kriften, durch die enge Tiir zu gelangen;
denn viele, sage ich euch, werden versuchen hineinzukommen, aber
es wird ihnen nicht gelingen.» Wer das Portal durchquert und ins
Kircheninnere gelangt, muss sich von seinen Stinden reinigen; die
draussen Gebliebenen aber wird Gott richten (1 Kor 5,13). Selbst-

47 Kendall hat der Allegorie der Kirche eine nicht ganz unproblematische Monographie
gewidmet. Es werden darin verschiedene Zusammenhinge nur ansatzweise aufgezeigt,
wie unter anderem die Text-Bild-Relation. Dennoch widmet Kendall der Symbolik und
Bedeutung der Kirche als einziger eine moderne Monographie (wie Anm. 45). Die Sym-
bolik des Kirchengebiudes im 12. Jahrhundert hat Joseph Sauer zu Beginn des letzten
Jahrhunderts aufgearbeitet. Bis heute hat sich kein neueres Werk iiber das 12. Jahrhun-
dert damit derart intensiv auseinandergesetzt: Symbolik des Kirchengebdudes und seiner
Ausstattung in der Auffassung des Mittelalters. Mit Beriicksichtigung von Honorius
Augustodunensis, Sicardus und Durandus, Freiburg i.Br. 1902 (fiir die Portalsymbolik
siehe insbesondere S. 119-121).

48 Siehe zur eschatologischen Bedeutung der Tiir das Standardwerk von Tina Bawden: Die
Schwelle im Mittelalter. Bildmotiv und Bildort, Koln 2014 (Sensus, 4), hier insbesondere
S. 33-42.

49  So auch Thorsten Droste zum Portal in Moissac: Die Skulpturen von Moissac. Gestalt
und Funktion romanischer Bauplastik, Miinchen 1996, hier S. 195-198.

50 So auch Sauer (wie Anm. 47), S. 119.



Drei Pforten zur Seligkeit 225

redend, dass auch im Gleichnis der klugen und torichten Jung-
frauen (Mt 25,1-13) Christus als Tirsymbol auftritt.”! Aufgrund
dieser biblischen Aufladung erstaunt nicht, dass bereits die frithen
Skulpturen an Portalen diese Schwellenposition mit eschatolo-
gischen und abschreckend-dimonischen Motiven auskleideten.

Auch damalige Scholaren greifen diese Symbolik der Pforte in
ihren Texten auf, darunter Hugo von Fouilloy, der die Kirche als
Allegorie der Paradiespforte subsumiert, wihrend die Worte des
Teufels das Héllentor symbolisieren.’? Honorius Augustodunensis
widmet in seiner Schrift Gemma animae der Pforte mehrere Ab-
schnitte, in denen er deutlich macht, dass den Ungldubigen der Weg
ins Paradies versperrt ist, den Gliaubigen hingegen das Himmelreich
offenbart wird. Ebenso setzt er die Pforte mit Christus gleich. Die
Turofinung ist fiir Honorius, wie auch fiir Hugo von Fouilloy, eine
contradictio: Die Pforte zum Tod sind Laster und Siinde — die Pforte
zum Leben sind Glaube, Taufe und gute Werke. Die erste Pforte ist
jene der Hélle, die zweite jene zum Himmel. Die Himmelspforte
wurde durch die Passion Christi gedffnet; wer ihm folgt, wird in der
Auferstehung den Frieden finden.*?

Die Tiirsymbolik beschreibt auch Beda Venerabilis im Zusam-
menhang der Allegorie der Kirche im Laufe der Zeit in seinem Apo-

51 So auch Bawden (wie Anm. 48), S. 35.

52 Hugonis de Folieto, De claustro animae, IV, IX, PL 176, Sp. 1145a—1145b: «Habet
etiam Hierusalem portas, exhortationes videlicet sanctorum Patrum discretas, per quas
ingredimur in Ecclesiam et egredimur ad aeternam vitam. Attollite, inquit, portas prin-
cipes vestras, et elevamini portae aeternales, et introibit Rex gloriae (Psal. XXIII). [...]
Malorum portae sunt perversae suggestiones; bonorum vero sanctae exhortationes. Per
istas itur in coelum, per illas descenditur ad infernum. Istae gravantur, illae elevantur.
Istae aeternales sunt, quia ad aeternitatem perpetuae felicitatis ducunt; illae sunt portae
mortis, quia perducunt ad abyssum perpetuae damnationis. Per istas introibit rex gloriae,
per illas diabolus rex superbiae.»

53 Honorius Augustodunensis, Gemma animae, I, 138, PL 172, Sp. 587c-591c: «Ostium

ab obstando vel ostendendo dicitur. Ostium quod inimicis obstat, et amicis aditum in-
troeundi ostendit, est Christus qui per justitiam obstans infideles a domo sua arcet, et
fideles aditum ostendendo per fidem introducit. [...] portas mortis ab Ecclesia tollant,
portae vero aeternales, id est coelestes, eleventur, et justi ad vitam ingrediantur.
CAP CLII De portis. Portae quippe mortis sunt vitia et peccata. Portae vitae sunt fides,
baptisma, operatio. Per eum, qui intus respondet, diabolus intelligitur, qui de domo Ec-
clesiae expellitur. Ipse quippe quasi fortis armatus atrium suum custodivit, dum hunc
mundum quasi jure possedit. Sed fortior superveniens eum expulit, spolia ejus distribuit
(Matth. XII; Lk XI); dum Christus eum passione vicit, et Ecclesiam ab ejus jure eripuit.
Mox ostium aperitur, et episcopus ingreditur, quia Ecclesia ostium fidei Christo aperuit,
et eum intra se devote recepit. Episcopus ingrediens Pax huic domui dicit, quia Christus
mundum ingrediens, pacem hominibus contulit, quam resurgens a mortuis suis praebuit:
Pax, inquit, vobis (Joh XX).»



226 Noah Regenass

kalypsen-Kommentar: Johannes aus der Apokalypse steigt empor,
wo er passenderweise die Himmelstiir erblickt — er, dem die erhabe-
nen Mysterien offenbart zu werden versprochen sind: «Und weil die
Tiir Christus ist, steigt in den Himmel auf, wer jenen fiir den Ge-
borenen und Gelittenen hilt. Das heisst, er wird geistlich umge-
staltet die Erhabenheit der Kirche sehen, wie er sagt.»*

Die gesamte Portalzone der Galluspforte, allem voran das Tym-
panon, nimmt dieses hochemotionale Momentum der Pforte auf
und erweitert die Thematik, indem die Schwellenposition mit visu-
ellen Inhalten gefiille wird. Die Allegorie des Portals gewinnt da-
durch noch an Bedeutung. Es versteht sich, dass sie zusammen mit
den Darstellungen eine besondere Betrachtung verdient, was sich
auch an unzihligen Vergleichsbeispielen zeigt.>> Thorsten Droste
weist darauf hin, dass die Allegorie der Tiir im Alten Testament iiber
dreihundert Mal vorkommt.’¢ Es sind auch Tituli am Portal selbst,
die immer wieder auf diese Schwellenmetaphorik hinweisen. Am
deutlichsten wird dies an der Pforte von Saint-Marcel-1és-Sauzet in
der Provence demonstriert: «Ihr, die ihr hier hindurch geht und
kommt, eure Siinden zu beweinen, geht durch mich ein, denn ich
bin die Tiir zum Leben, ja ich bin das Tor des Lebens, ich will euch
vergeben, ich rufe euch zu: kommt.»*’

Dass die Galluspforte den secundus adventus auf dem Tympanon
in Szene setzt, hingt somit auch mit der Funktion des Portals als
symbolischem Gericht zusammen. Der finale Akt des Gerichts ist
als individuelle Handlung zwar nicht mehr visualisiert, wird aber als
aktive Gewissenserkundung und Gewissenspriifung von jedem, der
das Gotteshaus betritt, gefordert. Das in Stein gehauene Bild-
programm des Portals ist somit nicht nur Dekor fiir den Eingangs-
bereich, sondern vermittelt geradezu virtuos die oben ausgefiihrten
Bedeutungsebenen des Portals. In allegorischer Form wird an der

54 Hier zur Verstindlichkeit die ganze Passage bei Beda Venerabilis, Explanatio Apocalyp-
sis, PL 93, Sp. 142d-143a: «Post haec vidi, et ecce ostium apertum in coelo. Descriptis
Ecclesiae operibus, quae et qualis futura esset, recapitulat a Christi nativitate, eadem ali-
ter dicturus. Totum enim tempus Ecclesiae variis in hoc libro figuris repetit. Ecce, inquit,
ostium apertum in coelo. Convenienter ostium coeleste ascensurus aspicit, cui celsa mys-
teria pandi promittuntur. Vel quia ostium Christus est, qui illum crediderit natum et pas-
sum, conscendit coelum, id est, Ecclesiae altitudinem, et videt futura spiritualis effectus
sicut dicit.»

55 Kendall (wie Anm. 45), S. 7-15, ebenso S. 50-61. Siehe auch Droste (wie Anm, 49),
S. 154-159.

56 Droste (wie Anm. 49), S. 155.

57 Ubersetzt nach Droste (wie Anm. 49), S. 158: «Vos qui transitis, qui crimina flere venitis
per me transite, quoniam sum janua vite, janua sum vite, volo parcere, cl(amo) venite.»



Drei Pforten zur Seligkeit 227

Galluspforte die Gerichtsimmanenz, die Bedrohung und die Not-
wendigkeit, Handlungsstrukturen zu rezipieren, um die Kirche, den
Corpus Christi, zu betreten und das Himmelreich zu erlangen, de-
monstriert. Die Galluspforte greift mit ihrem Bildprogramm hinaus

in die siindige Welt und sucht die mogliche Begegnung mit jedem,
der die Kirche betritt.8

Drei Pforten zur Seligkeit

Es wurde deutlich, dass dem Betrachter auf der Galluspforte ver-
schiedene Wege und Moglichkeiten gezeigt werden, wie der ge-
strenge Richter am Jiingsten Tag milde gestimmt werden kann. Es
sind dies die Werke der Barmherzigkeit, die Werke und Taten
Christi gemiss den Evangelien sowie Stiftungen; fiir das Stifterpaar
riickt dabei noch die Fiirbitte in den Fokus. Als unmittelbare War-
nung vor dem Gerichtstag dient insbesondere das Gleichnis der
klugen und torichten Jungfrauen.

Wer die «Anleitungy auf der Galluspforte befolgt, so die zentrale
Botschaft, kann womaglich das Gottesgericht bestehen. Dass der
eigentliche Gerichtsakt eo ipso nicht dargestellt wird, soll das Heils-
primat der Kirche untermauern, denn erst bei der Eroffnung des
Jiingsten Gerichts wird es an Christi zuriickgegeben. Somit betont
das Portal die Wirkungsmacht der Kirche, da es diese Zeitspanne,
also die Zeit sub gratia bis zum secundus adventus, abdeckt. Das Bild-
programm der Galluspforte riickt die gegenwiirtige Rolle der Kirche
als Heilsvermittlerin unweigerlich ins Zentrum. Dem Gliubigen
werden iiber die Darstellungen am Portal Handlungsstrukturen
angeboten, damit er die Himmelspforte durchschreiten kann. Die
Figuren von Johannes dem Téufer sowie von Johannes, dem Autor
der Apokalypse, stehen ebenfalls fiir das genannte Zeitkontingent.
Beide Figuren flankieren das Tympanon und unterstreichen noch-
mals die zentrale Handlung oberhalb der Pforte: Erkennt Johannes
der Tdufer Christus als Erloser, was das Zeitalter sub gratia markiert,
weist Johannes mit seiner Apokalypse auf das Weltende hin.*

58 Siche Bawden (wie Anm. 48), insbesondere S. 34—37 sowie S. 64.

59 Zu den beiden Johannes an der Galluspforte siehe Sibylle Walther: Die beiden Johannes
an der Galluspforte, in: Hans-Rudolf Meier / Dorothea Schwinn Schiirmann (Hgg.):
Schwelle zum Paradies. Die Galluspforte des Basler Miinsters, Basel 2002, S. 64-73. Zur
Figur des Johannes, des Verfassers der Apokalypse, siche Christe (wie Anm. 23), ebenso
Yves Christe: The Apocalypse in the Monumental Art of the Eleventh through Thir-
teenth Centuries, in: Richard E. Emmerson / Bernard McGinn (Hgg.): The Apocalypse
in the Middle Ages, New York 1992, S. 234258, hier S. 237-238: «What would thus



228 Noah Regenass

Setzen wir das Portal in einen eschatologisch-zeitlichen Kontext,
wird vor allem die Parallelitit zwischen der Heilsfunktion der Kir-
che und der Herrlichkeit Christi im Himmel (bis zur Wiederkehr)
akzentuiert. Christus markiert auf dem Tympanon das Ende der
Heilszeit, wihrend der aktuelle Kampf um die Seelen iiber die
Werke der Barmherzigkeit in die Seitenreliefs verschoben ist. Die
prisente Kirche als Leib Christi in seiner Herrlichkeit weist den Weg
ins Paradies und ist als Abbild des himmlischen Jerusalems zu ver-
stehen.®®

Die Annahme, dass wir auf der Galluspforte ein Weltgericht
sehen, wird somit hinfillig. Es handelt sich vielmehr um den letzten
Moment davor, um den secundus adventus, womit zugleich der finale
Moment fiir die ecclesia praesens markiert wird. Dass sich dieses Zeit-
alter der Kirche dem Ende zuneigt und das Gottesgericht bald iiber
die Menschheit hereinbrechen wird, wurde in Predigten und Trak-
taten immer und immer wieder rekapituliert. So sind die guten
Taten, die dem Betrachter auf der Galluspforte prisentiert werden,
nicht nur wihrend seines Lebens zu vollbringen, sondern auch
bevor das Jiingste Gericht eroffnet wird. Vor dem héchsten Richeer
wird es zu spit sein fiir Busse. Wer gute Taten vollbringt, dem wird
die Tiir ins Paradies wohl einen kleinen Spalt offenstehen.

Auf der Galluspforte werden dem Betrachter, abgesehen von den
einzelnen Darstellungen bei den Werken der Barmherzigkeit, drei
Portale prisentiert: Jenes, das der Stifter in seinen Hinden hilt, das-
jenige beim Gleichnis der klugen und térichten Jungfrauen und der
eigentliche Durchgang hinein in den Sakralraum. Fiir die klugen
Jungfrauen steht die Tiir offen, ebenso ist die Pforte in den Hénden
des Stifters einen kleinen Spalt aufgestossen!

Schliesslich bleibt der physische Durchgang zum geweihten
Boden iibrig. Es handelt sich um den entscheidenden Durchgang,
der von jedem Passierenden selbst eine individuelle moralische Prii-

seem to be a rule of medieval iconography is, hoewer, challenged by the fact that in the
exegetic tradition from the end of antiquitiy until at least the twelfth century, the Apo-
calypse is only rarely understood in eschatological terms, as a record of the history of the
church, of Augustinian millenium, of the time between the first and the secund Advents
of Christ.» Siehe auch Peter Klein: Medieval apocalypse cycles and eschatological expec-
tations, in: Rossana E. Guglielmetti (Hg.): UApocalisse nel Medioevo, Florenz 2011
(Millenio medievale, 90), S. 265-301, hier S. 272-273: «[...] one has to recall the sim-
ple fact that from the early Christianity until the Hight Middle Ages only a small part of
the text of the Apokalypse had been referred to the end of times, while other parts were
related to the past and present time or were used as a source for crucial Christian images
of God, Christ and heaven.»
60 Ehlers (wie Anm. 41), S. 121, ebenso Beinert (wie Anm. 38), S. 319-321.



Drei Pforten zur Seligkeit 229

fung abfordert. Der Durchgang prifiguriert das Jiingste Gericht, ist
Schwellenmoment und symbolisiert Christus zugleich als Richter,
der den Eingang in das irdische Abbild des himmlischen Jerusalems
iiberwacht.®! Nur wer reinen Gewissens ist, kann diese Schwelle
passieren und den sakralen Raum betreten. Hervorzuheben ist zum
Abschluss, dass die Galluspforte keinesfalls den richenden und
schrecklichen Herrscher am Ende der Zeit inszeniert, sondern viel-
mehr Wege und Moglichkeiten aufzeigt, wie das Jiingste Gericht
bestanden werden kann — auch wenn sich dieser finale Akt selbst der
Sichtbarkeit entzieht.

Damit vereint die Galluspforte in ihrem Bildprogramm nicht
nur Zeitkonzeptionen, sondern auch theologische Auseinanderset-
zungen sowie Vorstellungen iiber den physischen Kirchenbau. Jen-
seits aller Interpretationen und Theorien ist sie aber nicht nur ein
Schmuckstiick, sondern ebenso eine grossartige Leistung der Stein-
metze. Es handelt sich im wortlichen Sinn um ein eigenstindiges
Portal, das die Vorstellungswelt des 12. Jahrhunderts in sich kulmi-
niert und sich in vielerlei Hinsicht von allen Vergleichsbeispielen
abhebt. Henri Focillon prizisierte, indem er iiber die generelle Be-
deutung des Kirchenportals im Mittelalter meinte: «Elle est I'image
du monde®, et non seulement de la création entiére, mais d’un cycle
historique, d’une société, d’'une maniére de vivre, de sentir et de
penser. Elle contient probablement le Moyen Age tout entier.»®
Betrachten wir die Galluspforte, so kénnen wir dem Votum von
Focillon nur zustimmen.

61 Siehe hier besonders Honorius Augustodunensis, Gemma animae, I, 138, PL 172,
Sp. 587c.

62 «Image du monde» ist hierbei als Abbild der gesamten Welt zu tibersetzen.

63 Zitiert nach Peter Dinzelbacher: Monster und Dimonen am Kirchenbau, in: Ulrich
Miiller / Werner Wunderlich (Hgg.): Dimonen, Monster, Fabelwesen, St. Gallen 1999
(Mittelalter-Mythen, 2), S. 103.






	Drei Pforten zur Seligkeit : die Galluspforte als Mittlerin zwischen Gegenwart und Jüngstem Gericht

