
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 118 (2018)

Artikel: Drei Pforten zur Seligkeit : die Galluspforte als Mittlerin zwischen
Gegenwart und Jüngstem Gericht

Autor: Regenass, Noah

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-954674

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-954674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Drei Pforten zur Seligkeit. Die Galluspforte als
Mittlerin zwischen Gegenwart und Jüngstem Gericht

von Noah Regenass

Obwohl die Galluspforte (Abb. I)1 nach mittlerweile über einem
Jahrhundert intensiver Forschung viele Geheimnisse preisgegeben
hat, lohnt sich die Frage nach ihrer Ausgestaltung weiterhin. Im
folgenden Beitrag soll das Bildprogramm nochmals exakt untersucht
und mit theologischen Konzepten zur Welt- und Endzeit sowie mit
den Vorgängen des Jüngsten Gerichts verschränkt werden. Die
zentrale Frage hierzu ist: Wie passen die verschiedenen szenischen

Darstellungen des Portals in eine geschlossene, in sich stringente
Rahmenhandlung?2 Gewiss, zahlreiche Autoren setzten bisher schon
einzelne Teile in Relation zueinander, wobei die Werke der
Barmherzigkeit, das Gleichnis der klugen und törichten Jungfrauen
sowie das Geschehen auf dem Tympanon-Feld aus naheliegenden
Gründen besondere Aufmerksamkeit erhielten, sind diese Szenen

doch nach Matthäus 25 untrennbar miteinander verbunden.3
Gerade aufgrund dieser wichtigen Verbindung mag es nicht erstaunen,
dass man deshalb den Gesamtkontext des Portals als «Weltgericht»
tituliert hat.

Ziel des vorliegenden Aufsatzes ist es, einerseits zu zeigen, dass es

sich bei der Galluspforte nicht um ein Weltgerichtsportal, sondern

um ein Endzeitportal handelt; eine nicht unwichtige Nuance, der in

1 Es gilt an dieser Stelle mein besonderer Dank an Thomas Brütsch auszusprechen, der

sämtliche Fotografien anfertigte.
2 Zur Forschungsliteratur und zum Forschungsüberblick siehe Dorothea Schwinn Schür¬

mann: Bestand, Restaurierungs- und Forschungsgeschichte, in: Hans-Rudolf Meier /
Dorothea Schwinn Schürmann (Hgg.): Schwelle zum Paradies. Die Galluspforte des

Basler Münsters, Basel 2002, S. 28-30. Siehe zu den Portalen am Oberrhein Bruno
Boerner: Mittelalterliche Skulptur am Oberrhein und die Diskussion um die Kunstlandschaft,

in: Peter Kurmann / Thomas Zotz (Hgg.): Historische Landschaft - Kunstlandschaft?

Der Oberrhein im späten Mittelalter, Ostfildern 2008 (Vorträge und Forschungen,

68), S. 361-399, sowie Bruno Boerner: Bildwirkungen. Die kommunikative
Funktion mittelalterlicher Skulpturen, Berlin 2008, insbesondere S. 15-33. Als

grundlegender Aufsatz zur Bedeutung der Stifter siehe Bruno Boerner: Überlegungen zum

Programm der Basler Galluspforte, in: Kunst + Architektur in der Schweiz 45/3 (1994),
S. 238-246.

3 Siehe generell Boerner, Überlegungen zum Programm der Basler Galluspforte (wie

Anm. 2).



204 Noah Regenass

Abbildung 1

Galluspforte, Basler Münster, 2. Hälfte 12. Jahrhundert (Foto: Thomas Brütsch).

der Forschung zu den romanischen4 Tympana noch nicht genügend
Beachtung geschenkt wurde.5 Andererseits bietet diese Neudeutung

4 Der Begriff «Romanik» soll hier als Hilfsbegriff für die Kunst vom 11. und 12. Jahrhun¬

dert verwendet werden. Der Verfasser möchte hier keinesfalls den Eindruck erwecken,

den Begriff unreflektiert zu verwenden; vgl. hierzu Bruno Reudenbach: Die Kunst des

Mittelalters, Bd. 1: 800-1200, München 2008 (Becksche Reihe, 2554), S. 17—18.

5 Bereits Jacob Burckhardt bezeichnete die Galluspforte als Jüngstes Gericht, siehe Jacob

Burckhardt [offiziell anonym] : Beschreibung der Münsterkirche und ihrer Merkwürdig-



Drei Pforten zur Seligkeit 205

des Portals die Möglichkeit, alle Teile des Bildprogramms miteinander

zu verschränken und mit den zu Beginn genannten
theologischen Konzepten in Einklang zu bringen. Die Erkenntnis, dass es

sich bei der Galluspforte um eine singuläre ikonographische
Gesamtkomposition der christlichen Lehre handelt, die auf den finalen
Moment des Weltgerichts hinweist, ist gewiss nachvollziehbar.6
Dennoch beachtet dieser Ansatz, selbst jener von Bruno Boerner

mit Fokussierung des Gesamtprogramms auf den Stifter der Pforte,
die präzis gestaffelten temporalen Vorgänge der Endzeit und des

Jüngsten Gerichts nur bedingt.7 Ausgangspunkt für unsere
Fragestellung soll Jochen Zinks Votum sein, dass die skulpturale
Ausgestaltung der Kirchenportale im 12. Jahrhundert auf lokale

«[...] Begebenheiten, funktionale Aspekte und spezifische Interessen der

Auftraggeber (durchaus auch hinsichtlich ihrer Selbstdarstellung) [hin] erfolgte.
Die bildhauerische Umsetzung des offenbar im Kreis der Auftraggeber
konzipierten Programms dürfte also in solchen Fällen von einem bis in die Details

hinein wohlkalkulierten theologischen Konzept ausgegangen sein, das die

grossen Leitthemen durch korrespondierende Nebenszenen ergänzte (resp.

akzentuierte), welche die prinzipiell mehrdeutige Symbolik der

Einzeldarstellungen eindeutiger zu bestimmen erlauben.»8

Das heisst für die Galluspforte konkret, dass keine Szene, kein noch

so winziges Detail zufällig ausgewählt oder willkürlich irgendwo
platziert wurde; dies natürlich stets unter der Prämisse, dass die

Galluspforte kein Flickwerk darstellt, sondern als Gesamtkonzept so

geplant und umgesetzt wurde.9 Als Ausgangspunkt für eine Analyse
des Gesamtprogramms bieten sich das Tympanon und die exakte

Definition von dessen Bildprogramm an, um so alle Figuren und
Szenen der Galluspforte verbinden zu können. Die skulpturale Aus-

keiten in Basel, Basel 1842, S. 11; Schwinn Schürmann schliesst sich diesem Votum an:

«Dass das Jüngste Gericht Hauptthema der Galluspforte sei, [...] blieb bis heute weitgehend

unbestritten»: Schwinn Schürmann (wie Anm. 2), S. 31; ebenso Jeannet Hommers:

Gehen und Sehen in Saint-Lazare in Autun. Bewegung - Betrachtung - Reliquienverehrung,

Köln/Weimar/Wien 2015, S. 79.
6 Siehe hierzu bereits Joseph Gantner: Die Galluspforte am Basler Münster. Beiträge zu

einer formalen Analyse, in: Basler Zeitschrift ftir Geschichte und Altertumskunde

(BZGA) 36 (1937), S. 433-450.
7 Boerner, Überlegungen zum Programm der Basler Galluspforte (wie Anm. 2).
8 Jochen Zink: Das Lazarusportal der Kathedrale von Saint-Lazare in Autun, in: Kunst in

Hauptwerken. Von der Akropolis zu Goya, Regensburg 1988 (Schriftenreihe der Universität

Regensburg, 15), S. 85-86.
9 Und selbst wenn die Galluspforte ein sogenanntes Flickwerk ist, sind die Einzelteile ge¬

konnt ineinander verschränkt!



206 Noah Regenass

gestaltung der Galluspforte ist, um der Forschung von Bruno Boerner
Tribut zu zollen,10 ohne Zweifel nicht einfach zu entschlüsseln, doch
ein Faktum vermag die Lesung des Bildangebots in ein neues Licht
zu rücken: Nämlich die Konzeption der Zeit im 12. Jahrhundert
und die damit einhergehende Relation der ecclesia praesens zur
Unendlichkeit beim Jüngsten Gericht.11 Insbesondere die Endzeit mit
dem Endgericht als finalem Akt ist dabei mit der Funktion des Portals

und der gesamten Architektur des Kathedral- und Kirchenbaus
aufs Engste verbunden. Doch das Ergebnis sei hier nicht gleich

vorweggenommen. Erst soll der Forderung von Altmeister Emile Mâle
Beachtung geschenkt werden, indem zunächst «die unzähligen
Kunstwerke, welche die Kathedrale dem Studium darbietet, logisch»
geordnet dargestellt werden sollen.12

Die Wiederkehr Christi am Jüngsten Tag

Das Hauptfeld des Tympanons an der Galluspforte (Abb. 2) besticht
durch seine detailreich ausformulierten Skulpturen, wodurch das

Geschehen dem Betrachter noch heute in einer berührenden
Deutlichkeit vor Augen geführt wird. In der Mitte sitzt Christus
triumphierend auf einem Faldistolium. In seiner rechten Hand präsentiert
er die Siegesfahne, in seiner linken das aufgeschlagene Buch des
Lebens.13 Seine Haltung und die Gestik stammen aus der Bildtradition
der Majestas Domini und der Theophanie sowie aus der
Gerichtsdarstellung selbst.14 Man denke hier insbesondere an das Tympanon
an der Kirche Saint-Trophime in Arles. Diese Tatsache ist insofern

10 Boerner, Überlegungen zum Programm der Basler Galluspforte (wie Anm. 2), S. 238:
«Das Ensemble ist nicht nur eines der schönsten und interessantesten, sondern auch eines

der kompliziertesten Gebilde, welches die mittelalterliche Figurenportalgestaltung
hervorgebracht hat.»

11 Siehe zu Zeitkonzepten im 12. Jahrhundert die Grundlagenwerke Fabian Schwarzbauer:

Geschichtszeit. Über Zeitvorstellung in den Universalchroniken Frutolfs von Michelsberg,

Honorius' Augustodunensis und Ottos von Freising, Berlin 2005 (Orbis mediaeva-

lis - Vorstellungswelten des Mittelalters, 6); Hans-Werner Goetz: Endzeiterwartung und

Endzeitvorstellung im Rahmen des Geschichtsbildes des frühen 12. Jahrhunderts, in:
Werner Verbeke et al. (Hgg.): The Use and Abuse of Eschatology in the Middle Ages,

Löwen 1988 (Mediaevalia Lovaniensia, Serie 1, 15), S. 306-332; Hans-Werner Goetz:

Geschichtsschreibung und Geschichtsbewusstsein im hohen Mittelalter, Berlin 1999

(Orbis mediaevalis - Vorstellungswelten des Mittelalters, 1).

12 Emile Mâle: Die Gotik. Kirchliche Kunst des XIII. Jahrhunderts in Frankreich, Stuttgart
u.a. 1986, S. 47.

13 Siehe hierzu Hans Reinhardt: Das Basler Münster, Basel 1939, S. 85.

14 Siehe Jean-Claude Bonne: L'art roman de face et de profil. Le tympanon de Conques,
Paris 1984, S. 78-85; ebenso Willibald Sauerländer: Über die Komposition des Welt-



Drei Pforten zur Seligkeit 207

Abbildung 2

Galluspforte, Detail, Tympanon, Basler Münster, 2. Hälfte 12. Jahrhundert (Foto:
Thomas Brütsch).

interessant, als es sich bei der Majestas Domini und der Theophanie
um dargestellte Momente handelt, die durchwegs einen endzeitlichen

Charakter aufweisen, sich aber stets parallel zum Diesseits

abspielen.15 Zieht man Mt 25,31 «Wenn der Menschensohn in
seiner Herrlichkeit kommt und alle Engel mit ihm, dann wird er
sich auf den Thron seiner Herrlichkeit setzen» als Textgrundlage bei,
dann wird deutlich, dass sich die Komposition auf dem Tympanon-
Hauptfeld vorwiegend auf Christus fokussiert, was die Bedeutung
des Stifterpaares jedoch nicht schmälert.

Das Stifterpaar wird durch Petrus und Paulus Christus getrennt
präsentiert. Hinter Petrus, der über seine zwei Schlüssel ausgewiesen
ist, verharrt der Stifter demütig in Proskynese, während er das

gestiftete Portal in seinen Händen tragend vorzeigt (Abb. 3). Interessant

ist dabei, dass die Tür beim Stifter leicht geöffnet ist, worauf ich

gerichts-Tympanons in Autun, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 29 (1966), S. 261—

294, hier S. 268-270.
15 Vergleiche zur Majestas Domini die Konzeption der verschiedenen Weltalter, die Augus¬

tinus entwarf: Neben den sechs Weltaltern existiert der Himmel bereits ausserhalb der

irdischen Zeitrechnung. Bei der Niederkunft zum Gericht findet sodann der Wechsel von
der historischen Endlichkeit der (Heils-)Geschichte zur Unendlichkeit statt. Siehe für
diese Konzeption das Schema von Goetz, Endzeiterwartung und Endzeitvorstellung (wie
Anm. 11), S. 314.



208 Noah Regenass

Abbildung 3

Galluspforte, Detail, Petrus und der Stifter, Basler Münster, 2. Hälfte 12. Jahrhundert

(Foto: Thomas Brütsch).

Abbildung 4

Galluspforte, Detail, Paulus, die Stifterin und ein Engel, Basler Münster, 2. Hälfte
12. Jahrhundert (Foto: Thomas Brütsch).



Drei Pforten zur Seligkeit 209

Abbildung 5

Galluspforte, Detail, Auferstehung der Toten (linke Seite), Basler Münster,
2. Hälfte 12. Jahrhundert (Foto: Thomas Brütsch).

Abbildung 6

Galluspforte, Detail, Auferstehung der Toten (rechte Seite), Basler Münster,
2. Hälfte 12. Jahrhundert (Foto: Thomas Brütsch).



210 Noah Regenass

Abbildung 7

Sainte-Foy in Conques, Tympanon, Weltgericht, um 1120 (Foto: Thomas Brütsch).

noch zurückkommen werde.16 Auf der gegenüberliegenden Seite

führt der Apostel Paulus die Frau des Stifters vor den wiedergekehrten
Christus und zeigt demonstrativ auf sie, während dahinter ein in
seine Flügel eingehüllter Engel die Hand auf ihre Schulter legt
(Abb. 4). Zur eben beschriebenen Szene gehört thematisch der
Moment der Auferstehung, der unmittelbar oberhalb des Tympanons
auf dem Mauerband dargestellt ist (Abb. 5, 6). Die individuellen
Ausführungen der Auferstandenen gehören nicht nur zu den
sublimsten des gesamten Portals, sondern machen auch darauf
aufmerksam, dass die gesamte Menschheit am Jüngsten Tag aufersteht.

Die Körper, wieder mit den Seelen vereint, entsteigen ihren Gräbern,

geweckt vom Posaunenklang der Engel, dargestellt in den Ädikulen
daneben. Die ganze Menschheit versammelt sich vor dem Richter
und wird schliesslich von ihm ins Paradies erhoben oder zur ewigen
Pein verurteilt - so berichtet Mt 25,32.

Auf dem Tympanon hingegen ist Christus keinesfalls als Richter
inszeniert. Seine Haltung verweist vielmehr auf seine zweite triumphale

Rückkehr zum Gericht, nicht auf jene des strengen iudex.
Besonders deutlich wird diese Interpretation, wenn die Darstellung
Christi auf der Galluspforte mit der Armbewegung des höchsten
Richters am Gerichtsportal der Kirche von Sainte-Foy in Conques

16 Siehe zur Bedeutung der Stifterfigur Boerner, Überlegungen zum Programm der Basler

Galluspforte (wie Anm. 2). Vergleiche hierzu auch Carola Jäggi: «Hac pro structura

peccata deus mea cura». Überlegungen zu Stifterdarstellungen an romanischen Portalen,

in: Hans-Rudolf Meier / Dorothea Schwinn Schürmann (Hgg.): Schwelle zum Paradies.

Die Galluspforte des Basler Münsters, Basel 2002, S. 104—113.



Drei Pforten zur Seligkeit 211

Abbildung 8

Saint-Lazare in Autun, Tympanon, Weltgericht, zwischen 1130 und 1145 (Foto:
Thomas Brütsch).

gegenübergestellt wird (Abb. 7).17 Selbst die Darstellung am
Gerichtsportal von Saint-Lazare in Autun, wo die Haltung Christi
noch immer Fragen aufwirft, deutet zumindest auf die Pole Himmel
und Hölle hin (Abb. 8).18 Keine Bewegung Christi auf der Galluspforte

weist hingegen auf einen richterlichen Akt hin, lediglich das

Buch des Lebens, das er präsentiert, macht deutlich, dass sich die
Menschheit gemäss der Offenbarung des Johannes am Ende aller

Tage befindet.19 Auch die Stifter, so scheint es, sind noch nicht bei

17 Siehe zur Darstellung Christi am Portal von Sainte-Foy in Conques noch immer die ein¬

dringliche Beschreibung von Willibald Sauerländer: «Omnes perversi sie sunt in tartara
mersi». Skulptur als Bildpredigt. Das Weltgerichtstympanon von Sainte-Foy in Conques,
in: Jahrbuch der Akademie der Wissenschaften in Göttingen 84 (1979), S. 33-47, hier
S. 40. Siehe zur Darstellung Christi auch Bonne (wie Anm. 14), S. 69-85.

18 Siehe zur Figur Christi und seiner Haltung Jean-Claude Bonne: Depicted gestures,
named gestures. Postures of the Christ on the Autun Tympanon, in: History and

Anthropology 1, Teil 1 (1984), S. 77-94; ebenso Silke Büttner: Die Körper verweben.

Sinnproduktion in der französischen Bildhauerei des 12. Jahrhunderts, Bielefeld 2010 (Studien

zur visuellen Kultur, 13), S. 60.

19 Off 20,11-15: «Dann sah ich einen grossen weissen Thron und den, der auf ihm sass;

vor seinem Anblick flohen Erde und Himmel und es gab keinen Platz mehr fiir sie. Ich
sah die Toten vor dem Thron stehen, die Grossen und die Kleinen. [...] Und das Meer

gab die Toten heraus, die in ihm waren; und der Tod und die Unterwelt gaben ihre Toten

heraus, die in ihnen waren. Sie wurden gerichtet, jeder nach seinen Werken. [...] Wer
nicht im Buch des Lebens verzeichnet war, wurde in den Feuersee geworfen.»



212 Noah Regenass

der Seelenwägung, sondern werden erst vor den Richter geführt, was
besonders deutlich bei der Frau des Stifters sichtbar ist, wobei der

Griff des Paulus um das Handgelenk der Stifterin stark an den

Erlösungsgriff der Verdammten bei der Anastasis erinnert. Ein weiteres

Indiz, dass die Stifter noch nicht bei ihrer Aburteilung durch den
höchsten Richter angelangt sind, markiert das Fehlen der Seelenwaage,

wodurch die Szene unmissverständlich als Gericht
ausgewiesen wäre.

Erst auf dem Türsturz wird die Handlung fortgeführt und dabei

nicht der Gerichtsakt per se dem Betrachter vor Augen geführt,
sondern ein Sinnbild des Jüngsten Gerichts: Die klugen und törichten
Jungfrauen werden hier gemäss Mt 25,1—13 voneinander getrennt.20
Dass man die Trennung der Leiber, meist gepaart mit der

Auferstehung, auf dem Türsturz darstellt, ist kein Einzelfall. Gehen

wir von einer Entstehung der Galluspforte im letzten Drittel des

12. Jahrhunderts aus, sind verschiedene Vergleichsbeispiele
vorhanden. Erneut können wir das Gerichtsportal von Saint-Lazare in
Autun (Abb. 8) beiziehen.21 Gislebertus und seine Werkstatt haben

auf dem Türsturz von Saint-Lazare in Autun die Scheidung zusammen

mit Auferstandenen nach Joh 5,24-29 am Türsturz spektakulär

in Szene gesetzt: Die Leiber entsteigen den Gräbern und werden

von einem Engel mit gezogenem Schwert auseinandergetrieben.
Während die Glückseligen dem Richter hoffnungsvoll entgegenblicken,

winden, zieren, grämen und krümmen sich die gegenüberliegenden

Auferstandenen vor Angst, beim Gericht nicht zu
bestehen. Andere wiederum werden direkt in den Höllenschlund
verbannt. Ähnliches ist auf dem Gerichtsportal von Sainte-Foy in
Conques im Zentrum auf dem Türsturz zu beobachten (Abb. 7):
Die Seelen entsteigen ihren Gräbern, treten sogleich zur Seelen-

wägung an und werden schliesslich getrennt.
Nicht nur die Platzierung der Auferstehung der Leiber oberhalb

des Tympanons ist bei der Galluspforte einzigartig, sondern auch die

20 Hannelore Sachs: Jungfrauen, Kluge und Törichte, in: Lexikon der christlichen Ikono¬

graphie, Bd. 2, Rom u.a. 1994, Sp. 458-463.
21 Werckmeister hat als erster überzeugend auf den Umstand hingewiesen, dass Gislebertus

in seiner Darstellung dem Evangelisten Johannes (Joh 5,21-29) folgt. Somit ziehen

diejenigen auf der linken Sturzhälfte direkt in den Himmel ein, während jene auf der rechten

Sturzhälfte noch zum Gericht schreiten müssen oder direkt verbannt werden, siehe

Otto Werckmeister: Die Auferstehung der Toten am Westportal in Autun, in:
Frühmittelalterliche Studien 16 (1982), S. 208-236. Zur Theologie siehe zusätzlich Jochen

Zink: Zur Ikonographie der Portalskulptur der Kathedrale Saint-Lazare in Autun, in:

Jahrbuch des Zentralinstitutes für Kunstgeschichte 5 (1990), S. 78-104.



Drei Pforten zur Seligkeit 213

Abbildung 9

Galluspforte, Detail, kluge und törichte Jungfrauen, Basler Münster, 2. Hälfte
12. Jahrhundert (Foto: Thomas Brütsch).

Darstellung der Scheidung. Wahrend die genannten Portale dem
Betrachter die Trennung am Jüngsten Tag in ihrer vollen Schrecklichkeit

vor Augen führen, hat man auf der Galluspforte erneut eine

genuin eigene Lösung gefunden, die in Verbindung mit der darüber

liegenden Szene meines Wissens bei der Portalskulptur kein
Vergleichsbeispiel kennt. Einerseits ist die Auferstehung von der Trennung

räumlich separiert, andererseits finden Trennung und
Richtspruch nicht am Tag des Jüngsten Gerichts selbst statt, sondern
werden «verschlüsselt» über die Parabel der klugen und törichten
Jungfrauen für jedermann sichtbar gemacht (Mt 25,1-13) (Abb. 9).
Wieso verschlüsselt? Die Szene am Türsturz führt den Erzählstrang
auf dem Tympanon-Hauptfeld äusserst geschickt fort, aber ohne
dem eigentlichen richterlichen Akt samt Verbannung und Erhebung
der auferstandenen Leiber am Ende der Zeit selber Sichtbarkeit zu
verleihen. Erzähltechnisch wird die Geschichte also über ein Gleichnis,

nämlich das der klugen und törichten Jungfrauen, fortgeführt.
Die eigentliche Elandlung bleibt jedoch auf dem Zeitstrahl am
Jüngsten Tag bei der Präsentation des Stifterehepaars und der zweiten

triumphalen Rückkehr Christi stehen. Zwei temporal
unterschiedliche Momente, aber nur mit einem Handlungsstrang. Es

kann sich hierbei nicht um einen Zufall handeln, denn diese

Komposition lässt einzig den Schluss zu, dass gezielt und bewusst darauf
verzichtet worden ist, Christi bei der Rechtsprechung am Tag seiner
Wiederkehr zu zeigen. Nichtsdestotrotz verschreibt sich das Portal
aber weiterhin der literarischen Vorgabe nach Matthäus 25. Für die

Anbringung des Gleichnisses am Türsturz spricht, dass man eine
dem Weltgericht thematisch verwandte und zugleich populäre Textstelle

so nahtlos in das Portalprogramm einbauen konnte. Die Parabel

der Jungfrauen, und dies scheint eine mögliche Begründung für
die Anbringung dieses Bildthemas gewesen zu sein, führt die Zeit



214 Noah Regenass

über Vergangenheit und Gegenwart hinweg bis hin zum Ende aller

Tage beim Jüngsten Tag. Der Ausspruch in Mt 25,13 untermauert
diese Interpretation mit seinem Gegenwartsbezug: «Seid also wachsam!

Denn ihr wisst weder den Tag noch die Stunde.»
Haben wir es nun, nach all den Ausführungen, mit einer

Darstellung des Jüngsten Gerichts zu tun? Beat Brenk erläutert in
seinem noch heute über weite Teile grundlegenden Werk zur Genese

der Weltgerichtsdarstellung, dass erst durch die Darstellung
bestimmter Figuren und Handlungen eine Szene als finales
Weltgericht zählen kann:

«Der richtende Christus ist zweifellos die Zentralfigur. [...] Sodann interessiert
das Urteil des Richters: die eigentliche Trennung der Guten von den Bösen.

[...] An die Stelle der Gerechten können gelegentlich Auferstehende treten.
Der minimalste Umfang einer Weltgerichtsdarstellung beschränkt sich also auf
den richtenden Christus und zwei deutlich voneinander geschiedene

Menschengruppen. Zur Rechten Christi warten die benedicti, zur Linken die

maledicti.»22

Yves Christe zählt in seiner Untersuchung zum Weltgericht zusätzlich

noch die Auferstehung der Leiber hinzu.23 Gemäss dieser Merkmale

wird definitiv deutlich, dass auf der Galluspforte elementare
Bestandteile nicht vorhanden sind, um die Darstellung als genuinen
Gerichtsakt zu bezeichnen: Das Fehlen des Richtmoments, sonst
hervorgehoben durch eine charakteristische Richter-Gestik und
spezifische Insignien wie die Seelenwaage sowie durch die explizite
Trennung zweier Menschengruppen am Ende der Zeit, wiegt dabei
besonders schwer.

Offensichtlich hat der Auftraggeber der Galluspforte sich be-

wusst gegen eine unmittelbare Visualisierung des finalen Moments
der Heilsgeschichte entschieden, und dennoch sollte nicht gänzlich
darauf verzichtet werden. Deshalb wurde die Scheidung mittels der
Parabel der klugen und törichten Jungfrauen am Türsturz
angebracht und so eine Verbindung zur Gegenwart (d.h. der zweiten

triumphalen Rückkehr Christi) geschaffen. Entscheidend für meine
weiteren Ausführungen ist, dass eine Parabel nicht real stattfindet,

22 Beat Brenk: Tradition und Neuerung in der christlichen Kunst des ersten Jahrtausends.

Studien zur Geschichte des Weltgerichtbildes, Wien 1966 (Wiener byzantinistische
Studien, 3), S. 33-36.

23 Yves Christe: Das Jüngste Gericht, Regensburg 2001, S. 93: «Ich sehe nur ein einziges
wirklich konstantes Motiv [Anmerkung des Verfassers: gemeint sind die

Weltgerichtsdarstellungen], nämlich die Auferstehung kleiner nackter, in wenigen Fällen auch bekleideter

Menschen [...].»



Drei Pforten zur Seligkeit 215

sondern als bildhafte und moralische Geschichte ein Ereignis in der
Zukunft beschreibt, dessen Auftakt genau darüber stattfindet. Wir
haben also eine doppelte Verschränkung zwischen Türsturz und
dem Tympanon-Hauptfeld: Das Gleichnis zeigt einerseits die

zukünftige Trennung, verschliesst sich ihr aber zugleich. Doch was ist

nun auf dem Tympanon dargestellt, wenn das richtende Momentum

fehlt?

Der Ablauf des Jüngsten Gerichts in der Theologie
des 12. Jahrhunderts

Um die Frage zu klären, was auf dem Tympanon-Hauptfeld der

Galluspforte dargestellt ist, lohnt sich der Blick auf die eschatolo-

gischen Konzepte des 12. Jahrhunderts.24 Insbesondere die

Ausführungen des Honorius Augustodunensis sind aufschlussreich, da

seine Schriften in ganz Europa zirkulierten, weshalb man ihn neben
Petrus Lombardus, Bernhard von Clairvaux oder Hugo von Sankt-
Viktor zu den prägenden Gestalten dieser Zeit zählen muss.25 Als
die beiden massgeblichen, neutestamentarischen Passagen zum
Jüngsten Gericht gelten dabei Mt 25,31—46 und Joh 5,24—29; die
Rolle der Apokalypse bleibt im Zusammenhang mit der
Endgerichtsrezeption im 12. Jahrhundert noch erstaunlich marginal.

Gemein ist allen genannten Scholaren, dass keiner einen konkreten

Termin für diese kosmischen Ereignisse nennt. Die Angabe, dass

der Weltuntergang und das Gericht mitten in der Nacht vonstatten-
gehen, deutet Petrus Lombardus als Metapher für das unerwartete
Momentum, nicht als zeitliche Referenz.26 Otto von Freising stellt
dem 8. Buch seiner Chronik, das sich mit dem Weltenende beschäf-

24 Siehe als Grundlagenwerk noch immer Ludwig Ott: Eschatologie in der Scholastik. Aus

dem Nachlass bearbeitet von Erich Naab, Freiburg i.Br. u.a. 1990.

25 Das Werk Elucidarium des Honorius Augustodunensis gilt es an dieser Stelle besonders

hervorzuheben. Es erfuhr eine ausserordentliche Verbreitung sowie eine weitreichende

Rezeption, die sich schnell in Visionen und Predigten niederschlug. Siehe zur Bedeutung
des Elucidarium für die Visionsliteratur Claude Carozzi: Faire Croire. Modalités de la

diffusion et de la réception des messages religieux du XIIe au XVe siècles, Rom 1981
(Collection de l'école française de Rome, 51), S. 223-234. Die neuste Arbeit zum Elucidarium

sowie zur Person des Honorius stammt von Dagmar Gottschall, worin sie auch die

volkssprachliche Rezeption behandelt: Das «Elucidarium» des Honorius Augustodunensis.

Untersuchungen zu seiner Rezeptionsgeschichte im deutschsprachigen Raum mit Ausgabe

der niederdeutschen Übersetzung, Tübingen 1992 (Texte und Textgeschichte, 33).
26 Petrus Lombardus, Sentenzen, VI, XLIII, 3, Patrologia Latina PL) 192, Sp. 944. Da¬

gegen fasst Honorius die Angaben als zeitliches Moment auf- auf die Frage des Schülers,

zu welcher Stunde der Richter erscheint, antwortet der Meister: «Media nocte, qua hora

angelus Aegyptum devastavit, et Dominus inferno spoliavit, ea hora electos suos de hoc



216 Noah Regenass

tigt, gar eine Rechtfertigung voraus, um sich gegen eine allfällige
Anschuldigung einer exakten Terminierung abzusichern.27 Doch
trotz aller Unbestimmtheit: Wichtig für die weiteren Überlegungen
ist die Tatsache, dass das Weltgericht nicht in einem kosmischen
Chaos alles Irdische einfach verschlingt, sondern exakt geregelten
Abläufen folgt. Diese variieren nur leicht von Autor zu Autor.

So erheben sich nach Honorius Augustodunensis beim Erschallen

der Trompeten zuerst die Toten aus ihren Gräbern,28 darauf
kehrt Christus beim Klang der letzten Posaune auf die Erde zurück,
um das Gericht zu eröffnen.29 Christus erscheint bei seiner finalen
Rückkehr in Menschengestalt, so Otto von Freising, «damit die
Welt in ausgleichender Gerechtigkeit in ihm, den sie früher, als er
im Fleisch in niedriger Gestalt erschien, hochmütigen Sinnes
verachtet hatte, nun den strengen Richter erkennt».30 Honorius
beschreibt ihn als gekrönten Imperator, der von Engelschören umgeben

ist.31 Erst nachdem die Toten auferstanden sind und Christus
— um Gericht zu halten — Platz genommen hat, beginnt der eigentliche

juristische Akt des Gottesgerichts, das die Menschheit in Gut
und Böse unterteilt; die einen werden durch die visio Dei beatifica
das höchste Glück erfahren, die anderen für immer in den Flammen
des Infernos leiden. Auf das Jüngste Gericht folgt schliesslich der
Weltenbrand, der die Erde in einem Flammenmeer verschlingt und
verzehrt.32 Die Eröffnung des Gerichtsaktes wird dabei unweigerlich

mundo liberabit»: Honorius Augustodunensis, Elucidarium III, 12, PL 172, Sp. 1165b—

1165c.

27 Otto von Freising, Chronica, VIII, Prologus: «Nunc eis respondendum videtur, qui forte

hunc nostrum laborem tamquam inutilem evacuare conabuntur, quasi tot alternantium
malorum historicis narrationibus tarn ardua et archana scripturarum documenta non
digne commisceamus. [...] Non ergo delinquere nos arbitramur, si enumeratis presentis
vitae miseriis de eterna sanctorum quiete tamquam de luce post tenebras, quantum Deus

permiserit, tractare conabimur.»

28 Siehe hierzu exemplarisch die Aussage von Honorius Augustodunensis, Elucidarium III,
11, PL 172, Sp. 1164b: «Sicut duae sunt mortes, ita sunt duae resurrectiones: una ani-

marum, altera corporum.»
29 Ebenso Hugo von Sankt-Viktor, De sacramentis, II, 17, De qualiter persone iudici; Otto

von Freising, Chronica, VIII, 15: «His consummatis ad iudicium et utriusque civitatis
ultimam discussionem Dominu venire non dubium est.»

30 Otto von Freising, Chronica, VIII, 15: «[•••] ut equa lance mundus eum severum discre-

torem inveniat, quem in carne humiliter venientem elata prius mente contempserat.»
31 Honorius Augustodunensis, Elucidarium III, 12, PL 172, Sp. 1165c: «[...] cum ingres-

surus est civitatem, corona ejus, et alia insigina praeferuntur, per quae adventus ejus

cognoscitur [...].»
32 Siehe hier sehr ausführlich Honorius Augustodunensis, Elucidarium III, 15, PL 172,

Sp. 1168b—1168d: «D[iscipulusj: Quid postea de mundo erit? M [agister]: Conflagrabi-
tur. Sicut enim olim aqua diluvii mundo praevaluti, et super montes omnes cubitis quin-



Drei Pforten zur Seligkeit 217

und unwiderruflich das Ende der irdischen Welt als Konsequenz mit
sich bringen.33

Die zweite Wiederkehr Christi, der sogenannte secundus adventus,

ist mit der Auferstehung ein eigenständiges Moment und gilt als

Auftakt zum Gericht - nicht aber als Akt der Rechtsprechung selbst

und somit nicht als eigentlicher Teil des Jüngsten Gerichts. Was dem
Betrachter auf dem Tympanon-Hauptfeld der Galluspforte nun
präsentiert wird, können wir nach den eben zitierten Passagen keinesfalls

als Gerichtsszene charakterisieren, sondern als Abschluss des

secundus adventus, der zweiten und finalen Wiederkehr Christi als

Richter. Dass der secundus adventus als Präludium des Jüngsten
Gerichts gewertet werden kann, ist nicht zu leugnen. Dennoch handelt
es sich bei der Differenzierung zwischen Jüngstem Gericht und
secundus adventus nicht um eine zu vernachlässigende akademische

Spitzfindigkeit, sondern um eine Unterscheidung von weitreichender

Bedeutung. Denn auch wenn damals bei den Konzeptionen des

Weltenendes und der letzten Tage dieser irdischen Welt, des Jüngsten

Gerichts sowie des Lebens nach dem individuellen Tod Plurali-
tät herrschte, wie Peter Jezler zu Recht darlegt, so wird der secundus

adventus als eigenständiger, finaler Moment vor der Gerichtseröffnung

von den Exegeten stets strikt berücksichtigt.34

decim excrevit, ita tunc ignis praevalens super omnes ontes quindecim cubitis altius

ardebit. [...] Terra, quae in gremio suo Domini corpus confovit, tota erit ut paradisus.»

33 Zum secundus adventus siehe auch Ott (wie Anm. 24), S. 33-48. Siehe hier Petrus Lom-
bardus, Sentenzen, IV, XLIII, 2, PL 192, Sp. 944 (basierend aufJoh 5,28-29).

34 Peter Jezler: Jenseitsmodelle und Jenseitsvorsorge. Eine Einführung, in: Himmel, Hölle,
Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter, Ausstellungskatalog, Zürich 1994, S. 13—15. Hugo

von Sankt-Viktor, Otto von Freising sowie Honorius Augustodunensis weisen bereits

grundlegende Gemeinsamkeiten in ihrer Systematik zur Endzeit und zum Jüngsten
Gericht auf. In ihrer Nachwirkung unübertroffen sind schliesslich die Sentenzen des Petrus

Lombardus; auch Luther wird sich damit auseinandersetzten. Zur Eschatologie im
12. Jahrhundert siehe Jacques Le Goff: Die Geburt des Fegefeuers. Vom Wandel des

Weltbildes im Mittelalter, München 1990, S. 162-181. Zur Wirkung von Petrus

Lombardus siehe Volker Leppin: Wilhelm von Ockham. Gelehrter, Streiter, Bettelmönch,
2. aktual. Aufl., Darmstadt 2012, S. 35-41, sowie Herbert Vorgrimler: Geschichte der

Hölle, München 1993, S. 196. Als Übersichtswerk zur Endzeiterwartung siehe auch

Christian Stettier: Das letzte Gericht. Studien zur Endgerichtserwartung von den

Schriftpropheten bis zu Jesus, Tübingen 2011 (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen

Testament, Reihe 2, 299).



218 Noah Regenass

Von der Zeit der ecclesia praesens bis zum finalen Weltalter

Die Darstellung des secundus adventus am Tympanon der Galluspforte

ist keine singuläre Erscheinung — im Gegenteil. Auf
Vergleichsbeispielen aus der Frühzeit der Portalskulptur in Südfrankreich

und im Burgund dominieren meiner Meinung nach zwei
Themen das Tympanon-Hauptfeld: Der secundus adventus und die

Darstellung der Majestas Domini. Darstellungen des secundus

adventus werden dabei regelmässig als Weltgerichtsportale interpretiert,

was nach den oben genannten Überlegungen einer Präzisierung

bedarf. Prominente Beispiele sind die Portale von Saint-Pierre
in Beaulieu-sur-Dordogne (Abb. 10)35, Vieux Saint-Vincent in
Mâcon (Abb. 11)36 oder das weniger bekannte Portal Saint-Maur in
Martel (Abb. 12) — die grosse Ausnahme bilden die bereits genannten

Portale von Saint-Lazare in Autun und jenes von Sainte-Foy in
Conques (Abb. 6, 7), auf die hier aus Platzgründen nicht weiter
eingegangen werden kann.

Doch warum sollte, so stellt sich unweigerlich die Frage, der
Gerichtsmoment, der doch so oft und gerne als das Damoklesschwert
über dem Haupt eines jeden Menschen beschworen wurde, nicht
dargestellt werden? Als Ausgangspunkt für eine mögliche Lösung
des Problems sei noch einmal das Gleichnis der klugen und törichten

Jungfrauen in Erinnerung gerufen. Die Parabel ist untrennbar
mit dem Jüngsten Gericht verbunden und wird bei Matthäus als

Metapher für die Trennung der Auferstandenen am Jüngsten Tag
verwendet. Es wird also in dieser Darstellungsweise ein eschatolo-

gisches Voranschreiten deutlich, die der Funktion Christi als Herrscher

und zugleich als kommendem Richter Beachtung schenkt.

35 Siehe zum Tympanon von Saint-Pierre und die Relation zur Endzeit Peter Klein: Pro¬

grammes eschatologiques, fonction et réception historiques des portails du XIIe s.:

Moissac - Beaulieu - Saint Denis, in: Cahier Civilisation Médiévale 33 (1990), S. 317—

349. Siehe zum Verhältnis der Tympana von Beaulieu, Moissac und Charlieu Jochen

Zink: Moissac, Beaulieu, Charlieu. Zur ikonographischen Koheränz romanischer

Skulpturenprogramme im Südwesten Frankreichs und im Burgund, in: Aachener Kunstblätter

56/57 (1988/89), S. 72-182.
36 Siehe zu Mâcon Sauerländer (wie Anm. 14), S. 273-276. Die wichtigste kunsthistorische

Arbeit über das Tympanon von Vieux Saint-Vincent in Mâcon - mit zahlreichen Hypothesen

— legte bisher Marcel Angheben vor: L'iconographie du portail de l'ancienne
cathédrale de Mâcon. Une vision synchronique du jugement individuel et du jugement
dernier, in: Naissance et renaissance de la ville à l'époque romane, Codalet 2002 (Les

cahiers de Saint-Michel de Cuxa, 33), S. 73-87. In einer neuen Monographie über das

Individualgericht ist ein Kapitel ebenfalls Vieux Saint-Vincent gewidmet, siehe Marcel

Angheben: D'un jugement à l'autre. La représentation du jugement immédiat dans les

jugements dernier français 1100-1250, Turnhout 2013 (Culture et société médiévales,

25), S. 164-186.



Drei Pforten zur Seligkeit 219

Abbildung 10

Saint-Pierre in Beaulieu-sur-Dordogne, Tympanon, um 1130 (Foto: Thomas
Brütsch).

Abbildung 11

Vieux Saint-Vincent in Mâcon, Tympanon, um 1115 (Foto: Thomas Brütsch).



220 Noah Regenass

Abbildung 12

Saint-Maur in Martel, um 1130 (Foto: Thomas Brütsch).

Damit wird gemäss der mittelalterlichen Zeitkonzeption der Ubergang

von der temporalen Gegenwart hin zum finalen Moment der
Endzeit mit dem secundus adventus und dem Richtakt offengelegt.
Zugleich wird die eigentliche konkrete Handlung beim Gericht
selbst sowie der Einblick in den Himmel und in die Hölle am Ende
der Zeit nicht vorweggenommen. Diese Weigerung, das Jüngste
Gericht darzustellen, lässt die mysteriösen, künftigen Geschehnisse des

Jüngsten Gerichts bewusst im Dunkeln. Dass in Kürze aber der Auftakt

des Endes beginnen sollte, stand damals ausser Frage.37

Das Bildprogramm der Galluspforte fokussiert somit auf die

knappe Zeitspanne von der aktuellen Gegenwart bis zum letzten

37 Die Vorwarnung auf das kommende Weltende zieht sich wie ein Topos durch die Predig¬

ten und (vorwiegend) monastischen Schriften des Mittelalters. Besonders eindringlich
warnt etwa Bernhard von Cluny in seinem Werk De Contemptu mundi, I, 1—6: «Die
letzte Stunde, die schrecklichste Zeit, ist gekommen - seid wachsam! / Siehe da, die

drohende Ankunft des Richters steht bevor. / Er droht zu kommen, um das Böse zu
beenden, das Gerechte zu krönen, / Das Gute zu belohnen, die Ängstlichen zu erlösen und
die Ewigkeit zu geben; / Die von Mühsal und Härte schwer beladene Last der Sinne

wegzutragen, / Die Bescheidenen zu beschützen, Hochmut zu bestrafen; beides in gerechter
Art.» Die Portale nehmen diese Rhetorik auf, besonders eindringlich warnt ein Titulus

am Portal von Sainte-Foy in Conques: «Oh ihr Sünder, wenn ihr euer Betragen nicht
ändert, wisst, dass Euch ein hartes Gericht bevorsteht» (zitiert und übersetzt nach
Sauerländer [wie Anm. 17], S. 39).



Drei Pforten zur Seligkeit 221

Moment vor dem Jüngsten Gericht, also dem secundus adventus,
wodurch die Wirkungszeit der Kirche als Heilsvermittlerin
hervorgehoben wird. Nur die gegenwärtige Kirche, die ecclesia praesens,
kann die Menschen zum immerwährenden Heil im Paradies

geleiten; eine Belohnung, die sie «selbst verkündet und auch

repräsentiert».38 Die ecclesia praesens bietet auf der Galluspforte auch
klare Handlungsanweisungen für den Gläubigen, um das Gericht
am kommenden Jüngsten Tag bestehen zu können: Nur wer die
Werke der Barmherzigkeit beachtet, die als Säulenfiguren den

eigentlichen Durchgang hinein in den sakralen Raum zusammen
mit den vier Evangelisten, die als Zeugen für die Ankunft des

Erlösers zu interpretieren sind, flankieren (Abb. 1), kann das Gericht
bestehen und in das Himmelreich einziehen. Diese Anweisungen
scheinen im letzten, gegenwärtigen Zeitalter vor dem kommenden
Gericht nötiger denn je, denn es tobt der stete Kampf um jede Seele.

Und die barmherzigen Taten sind zwingend zu Lebzeiten zu
vollbringen, ansonsten kann nur noch die Fürbitte die reuigen, nicht

ganz so verdorbenen Sünder aus der ewigen Pein retten. Am Ende
der Zeit, vor dem höchsten Richter, ist es schliesslich zu spät. Und
die Zeit drängt - der Tod lauert überall, das Jüngste Gericht kann

täglich über die Menschheit hereinbrechen. Bernhard von Clairvaux

warnt in gewohnt eindringlicher Manier:

«Meint nicht, der Tod sei weit weg, und möge er nicht den überraschen, der

darauf nicht vorbereitet ist. Das Leben, von dem ihr erwartet, dass es lange
dauere, verlässt euch plötzlich schlecht vorbereitet, wie geschrieben steht: Während

die Menschen sagten: Friede und Sicherheit! Da kam plötzlich das

Verderben über sie wie die Wehen über eine schwangere Frau, und es gibt kein

Entrinnen (1. Thess 5,3). Lebet wohl!»39

Wieso der Stifter den secundus adventus auf dem Tympanon-Feld
lokal oberhalb des Türsturzes mit dem Gleichnis der klugen und
törichten Jungfrauen allegorisch als Portalprogramm darstellen liess,

liegt nun auf der Hand: Die Heilszeit endet am Jüngsten Tag beim
Gericht und die Kirche gibt ihr Primat als Heilsvermittlerin an den

38 Wolfgang Beinert: Die Kirche, Gottes Heil in der Welt. Die Lehre von der Kirche nach

den Schriften des Rupert von Deutz, Honorius Augustodunensis und Gerhoch von
Reichersberg. Ein Beitrag zur Ekklesiologie des 12. Jahrhunderts, Münster 1973 (Beiträge

zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters, N.E 13), S. 320.

39 Bernhard von Clairvaux, Epistola LXIV, 3: «Ne mors longe esse putetur et praeoccupet
improvidum, et vita, dum longa exspectatur, cito desert male conscium, sicut scriptum
est: Cum dixerit: pax et securitas, tunc subitaneus superveniet interitus, tamquam in

utero habend, et non effugient. Valete.»



222 Noah Regenass

höchsten Richter zurück. Es ist zugleich auch das Zeitkontingent,
wann die Fürbitte dem Stifter zusätzlich helfen kann, für seine

Sünden Vergebung zu finden. Die noch gegenwärtige Heilszeit
erfährt durch diesen Ablauf eine intensive dramatische Steigerung in
doppelter Form. Einerseits repräsentiert sie dasjenige Zeitkontingent,

das dem Individuum noch verbleibt, um seine Sünden zu
tilgen und der Hölle zu entfliehen. Andererseits ist die Funktion der
Kirche auf die Heilszeit beschränkt: Die Vermittlerrolle der ecclesia

praesens als Stellvertreterin Christi, wie das Himmelreich erreicht
werden kann, endet bei der Gerichtseröffnung, womit das

Heilsprimat zurück an Christus geht.
Bei den Darstellungen des secundus adventus aus der Frühzeit der

Portalskulptur steht somit die als knapp gedachte Zeitspanne von
der aktuellen Gegenwart bis hin zum Jüngsten Gericht im Mittelpunkt.

Die Frage nach der unmittelbaren Bedrohung des

Individuums im Hinblick auf das Ende wird über Antitypen und Metaphern

beantwortet, die auf den steten Kampf um die Seelen im
Diesseits wie auch im Jenseits anspielen, wie das Gleichnis der

klugen und törichten Jungfrauen exemplarisch zeigt. Dazu gesellen
sich Momente der möglichen Sündenvergebung, dargeboten in
Bildprogrammen der Portalzone, die als Kontrapunkt zu den
Sündenmomenten inszeniert werden. Auf der Galluspforte sind es die
Werke der Barmherzigkeit.

Der Weg ins Paradies

Es wird somit deutlich, dass die Galluspforte die Funktion der Kirche

als Heilsstifterin und Heilsvermittlerin in Szene setzt und vom
Betrachter aktives Handeln zur Sündenvergebung verlangt. Doch
die ecclesia praesens ist nicht nur Heilsvermittlerin, der geweihte
Boden des Kirchenraumes antizipiert bereits in der Gegenwart die
Herrlichkeit im Himmel gemäss Gerhoch von Reichersberg.40 Hugo
von Sankt-Viktor beschreibt den Kirchenraum als Leib Christi und
als Arche, die den Gläubigen über die Stürme der Heilszeit geleitet
und vor der Flut, sprich der Verdammnis, retten kann.41 Rettung ist,
wie oben dargelegt, nur bis zum Jüngsten Gericht möglich, jene

40 Siehe Beinert (wie Anm. 38), S. 350. Beachte auch Gerhoch von Reichersberg, Com-
mentarius in Psalmos, PL 194, Sp. 357.

41 Joachim Ehlers: Hugo von Sankt-Viktor. Studien zum Geschichtsdenken und zur
Geschichtsschreibung des 12. Jahrhunderts, Wiesbaden 1973 (Frankfurter historische

Abhandlungen, 7),), S. 121.



Drei Pforten zur Seligkeit 223

Zeitspanne, in welcher Christus in seiner Herrlichkeit über allem
thront und sein Leib die Kirche selbst repräsentiert.42 Denn
Gerhoch von Reichersberg wird noch deutlicher: Die ecclesia praesens
selbst ist der Corpus Christi. Sie ist die neue Schöpfung und
gegenwärtiges Abbild des Himmels, «denn was die ecclesia ist, soll der
mundus werden: das Haus Gottes».43 Einzig die Kirche als Leib
Christi hat die Macht, den Menschen das Heil zu bringen und sie

auf das finale Ziel hinzuführen: die Erlösung am Ende der Zeit mit
dem Untergang alles Irdischen und dem Einzug der Seligen ins
Paradies. Auch Honorius Augustodunensis greift die Körperlichkeit
der Kirche auf. Er erläutert, dass Christus zwar die vollkommene
Freude geniesst, diese jedoch selbst bei ihm nicht körperlich sei —

denn sein Körper bilde ja die Kirche selbst.44

Das Kirchengebäude nimmt dabei diese Körpermetaphorik auf,
die sich gleichzeitig in die zeitliche Konzeption der Heilsgeschichte
einfügt.45 Die Zeitspanne von der Kreuzigung Christi bis zum secun-
dus adventus ist die Ära der Kirche und zugleich jene Zeitspanne, in
der die ecclesia praesens das Seelenheil ermöglicht. Beim Jüngsten
Gericht wird sodann die Herrschaft der Kirche, der ecclesia praesens,
und ihre Funktion als Heilsvermittlerin beendet. Das Heilsprimat
geht an den göttlichen Richter zurück, der die Unendlichkeit offenlegt.

Die Repräsentation des Kirchenraumes als Abbild des
Paradieses sowie die Körpermetaphorik des physischen Kirchenbaus
werden dadurch beim Gericht hinfällig. Somit zielt alles auf den
finalen Moment hin: das Jüngste Gericht — ohne aber diesen selbst

zu zeigen.
Ist der sakrale Bereich nichts anderes als das Abbild des himmlischen

Jerusalems und somit die Vergegenwärtigung des Paradieses,

kommt der Pforte eine ganz besondere Funktion zu.46 Die Pforte

42 Hugo von Sankt-Viktor, De area Noe mystica, I, 2, PL 176, Sp. 625c—625d: «Restât

enim ut postquam ostendimus quid sibi vult, quod caput domini, et pedes eius nobis

abscondita esse leguntur, etiam quid de reliquo corpore cogitandum sit demonstremus.

Si ergo caput Dei dieimus esse quod fuit ante Constitutionen! huius mundi, et pedes eius

futurum est post consummationem saeculi, recte longitudinem corporis eius aeeipimus,

quod inter prineipium et finem medium est spatium temporis. Caput ergo et pedes

teguntur, quia prima et novissima investigare non possumus.»
43 Zitiert nach Beinert (wie Anm. 38), S. 320.
44 Honorius Augustodunensis, Elucidarium I, 25, PL 172, Sp. 1128a; siehe auch Honorius

Augustodunensis, Gemma animae, XXXII, PL 172, Sp. 554c-554d.
45 Siehe Calvin B. Kendall: The Allegory of the Church. Romanesque Portals and their

Verse Inscriptions, Toronto 1998, S. 15.

46 Siehe Werner Roemer: Kirchenarchitektur als Abbild des Himmels. Zur Theologie des

Kirchengebäudes, Kevelaer 1997, S. 35-36.



224 Noah Regenass

kann den Weg ins Kircheninnere freigeben und zugleich den

Zugang zum Heil verwehren. Mit dieser Repräsentation wird deutlich,
dass die Kirche das Paradies nicht nur in ihren geweihten Räumen

präfiguriert, sondern den Gläubigen auf seinem Weg durch die
Pforte begleitet. Die Pforte markiert den Ubertritt ins Paradies oder

in die Verdammnis; sie ist ein Ort, der eine moralische Hinter-
fragung fordert.

Die Symbolik der Kirche kulminiert also am Portal.47 Tina Baw-
den hat zu Recht darauf hingewiesen, dass die Schwellenposition
der Pforte stets eine eschatologische Bedeutung aufweist, weil der

Übergang ins Jenseits durch das Durchschreiten einer Pforte
gedacht wird.48 Im Neuen Testament ist die Pforte nicht nur eine

Metapher der Endzeit, sondern wird auch als Allegorie Christi
verstanden, der dabei stets seine richterliche Funktion behält.49 Deutlich

wird dies besonders bei Joh 10,9 «Ich bin die Tür, wer durch
mich hineingeht, wird gerettet werden». Da Christus sich selbst als

Tür bezeichnet, ist die Pforte nicht nur Metapher, also Sinnbild,
sondern ganz konkret die allegorische Verkörperung Christi und
zugleich des Richtvorgangs. Diese Türallegorie steht auch in
Zusammenhang mit Joh 14,6, wo festgehalten wird, dass allein über Christus

der Durchgang zum Vater offen ist.50 Auch im Lukasevangelium
(Lk 13,24) wird in aller Form auf die Schwierigkeit, das Gericht zu
passieren und durch die Paradiespforte zu schreiten, hingewiesen:
«Bemüht euch mit allen Kräften, durch die enge Tür zu gelangen;
denn viele, sage ich euch, werden versuchen hineinzukommen, aber

es wird ihnen nicht gelingen.» Wer das Portal durchquert und ins
Kircheninnere gelangt, muss sich von seinen Sünden reinigen; die
draussen Gebliebenen aber wird Gott richten (1 Kor 5,13). Selbst-

47 Kendali hat der Allegorie der Kirche eine nicht ganz unproblematische Monographie

gewidmet. Es werden darin verschiedene Zusammenhänge nur ansatzweise aufgezeigt,

wie unter anderem die Text-Bild-Relation. Dennoch widmet Kendali der Symbolik und

Bedeutung der Kirche als einziger eine moderne Monographie (wie Anm. 45). Die
Symbolik des Kirchengebäudes im 12. Jahrhundert hat Joseph Sauer zu Beginn des letzten

Jahrhunderts aufgearbeitet. Bis heute hat sich kein neueres Werk über das 12. Jahrhundert

damit derart intensiv auseinandergesetzt: Symbolik des Kirchengebäudes und seiner

Ausstattung in der Auffassung des Mittelalters. Mit Berücksichtigung von Honorius

Augustodunensis, Sicardus und Durandus, Freiburg i.Br. 1902 (für die Portalsymbolik
siehe insbesondere S. 119-121).

48 Siehe zur eschatologischen Bedeutung der Tür das Standardwerk von Tina Bawden: Die
Schwelle im Mittelalter. Bildmotiv und Bildort, Köln 2014 (Sensus, 4), hier insbesondere

S. 33-42.
49 So auch Thorsten Droste zum Portal in Moissac: Die Skulpturen von Moissac. Gestalt

und Funktion romanischer Bauplastik, München 1996, hier S. 195—198.

50 So auch Sauer (wie Anm. 47), S. 119.



Drei Pforten zur Seligkeit 225

redend, dass auch im Gleichnis der klugen und törichten
Jungfrauen (Mt 25,1-13) Christus als Türsymbol auftritt.51 Aufgrund
dieser biblischen Aufladung erstaunt nicht, dass bereits die frühen
Skulpturen an Portalen diese Schwellenposition mit eschatolo-

gischen und abschreckend-dämonischen Motiven auskleideten.
Auch damalige Scholaren greifen diese Symbolik der Pforte in

ihren Texten auf, darunter Hugo von Fouilloy, der die Kirche als

Allegorie der Paradiespforte subsumiert, während die Worte des

Teufels das Höllentor symbolisieren.52 Honorius Augustodunensis
widmet in seiner Schrift Gemma animae der Pforte mehrere
Abschnitte, in denen er deutlich macht, dass den Ungläubigen der Weg
ins Paradies versperrt ist, den Gläubigen hingegen das Himmelreich
offenbart wird. Ebenso setzt er die Pforte mit Christus gleich. Die
Türöffnung ist für Honorius, wie auch für Hugo von Fouilloy, eine
contradictio: Die Pforte zum Tod sind Laster und Sünde — die Pforte

zum Leben sind Glaube, Taufe und gute Werke. Die erste Pforte ist

jene der Hölle, die zweite jene zum Himmel. Die Himmelspforte
wurde durch die Passion Christi geöffnet; wer ihm folgt, wird in der

Auferstehung den Frieden finden.53

Die Türsymbolik beschreibt auch Beda Venerabiiis im
Zusammenhang der Allegorie der Kirche im Laufe der Zeit in seinem Apo-

51 So auch Bawden (wie Anm. 48), S. 35.
52 Hugonis de Folieto, De claustro animae, IV, IX, PL 176, Sp. 1145a—1145b: «Habet

etiam Hierusalem portas, exhortationes videlicet sanctorum Patrum discretas, per quas

ingredimur in Ecclesiam et egredimur ad aeternam vitam. Attollite, inquit, portas principes

vestras, et elevamini portae aeternales, et introibit Rex gloriae (Psal. XXIII). [...]
Malorum portae sunt perversae suggestiones; bonorum vero sanctae exhortationes. Per

istas itur in coelum, per illas descenditur ad infernum. Istae gravantur, illae elevantur.

Istae aeternales sunt, quia ad aeternitatem perpetuae felicitatis ducunt; illae sunt portae
mortis, quia perducunt ad abyssum perpetuae damnationis. Per istas introibit rex gloriae,

per illas diabolus rex superbiae.»

53 Honorius Augustodunensis, Gemma animae, I, 138, PL 172, Sp. 587c—591c: «Ostium
ab obstando vel ostendendo dicitur. Ostium quod inimicis obstat, et amicis aditum in-
troeundi ostendit, est Christus qui per justitiam obstans infidèles a domo sua arcet, et
fideles aditum ostendendo per fidem introducit. [...] portas mortis ab Ecclesia tollant,

portae vero aeternales, id est coelestes, eleventur, et justi ad vitam ingrediantur.
CAP. CLII De portis. Portae quippe mortis sunt vitia et peccata. Portae vitae sunt fides,

baptisma, operatio. Per eum, qui intus respondet, diabolus intelligitur, qui de domo Ec-
clesiae expellitur. Ipse quippe quasi fortis armatus atrium suum custodivit, dum hunc
mundum quasi jure possedit. Sed fortior superveniens eum expulit, spolia ejus distribuit
(Matth. XII; Lk XI); dum Christus eum passione vicit, et Ecclesiam ab ejus jure eripuit.
Mox ostium aperitur, et episcopus ingreditur, quia Ecclesia ostium fidei Christo aperuit,
et eum intra se devote recepit. Episcopus ingrediens Pax huic domui dicit, quia Christus
mundum ingrediens, pacem hominibus contulit, quam resurgens a mortuis suis praebuit:
Pax, inquit, vobis (Joh XX).»



226 Noah Regenass

kalypsen-Kommentar: Johannes aus der Apokalypse steigt empor,
wo er passenderweise die Himmelstür erblickt — er, dem die erhabenen

Mysterien offenbart zu werden versprochen sind: «Und weil die

Tür Christus ist, steigt in den Himmel auf, wer jenen für den
Geborenen und Gelittenen hält. Das heisst, er wird geistlich umgestaltet

die Erhabenheit der Kirche sehen, wie er sagt.»54

Die gesamte Portalzone der Galluspforte, allem voran das Tym-

panon, nimmt dieses hochemotionale Momentum der Pforte auf
und erweitert die Thematik, indem die Schwellenposition mit
visuellen Inhalten gefüllt wird. Die Allegorie des Portals gewinnt
dadurch noch an Bedeutung. Es versteht sich, dass sie zusammen mit
den Darstellungen eine besondere Betrachtung verdient, was sich
auch an unzähligen Vergleichsbeispielen zeigt.55 Thorsten Droste
weist darauf hin, dass die Allegorie der Tür im Alten Testament über
dreihundert Mal vorkommt.56 Es sind auch Tituli am Portal selbst,

die immer wieder auf diese Schwellenmetaphorik hinweisen. Am
deutlichsten wird dies an der Pforte von Saint-Marcel-lès-Sauzet in
der Provence demonstriert: «Ihr, die ihr hier hindurch geht und
kommt, eure Sünden zu beweinen, geht durch mich ein, denn ich
bin die Tür zum Leben, ja ich bin das Tor des Lebens, ich will euch

vergeben, ich rufe euch zu: kommt.»57
Dass die Galluspforte den secundus adventus auf dem Tympanon

in Szene setzt, hängt somit auch mit der Funktion des Portals als

symbolischem Gericht zusammen. Der finale Akt des Gerichts ist
als individuelle Handlung zwar nicht mehr visualisiert, wird aber als

aktive Gewissenserkundung und Gewissensprüfung von jedem, der
das Gotteshaus betritt, gefordert. Das in Stein gehauene

Bildprogramm des Portals ist somit nicht nur Dekor für den Eingangsbereich,

sondern vermittelt geradezu virtuos die oben ausgeführten
Bedeutungsebenen des Portals. In allegorischer Form wird an der

54 Hier zur Verständlichkeit die ganze Passage bei Beda Venerabiiis, Explanatio Apocalyp-
sis, PL 93, Sp. I42d-l43a: «Post haec vidi, et ecce ostium apertum in coelo. Descriptis
Ecclesiae operibus, quae et qualis futura esset, récapitulât a Christi nativitate, eadem aliter

dicturus. Totum enim tempus Ecclesiae variis in hoc libro figuris repetit. Ecce, inquit,
ostium apertum in coelo. Convenienter ostium coeleste ascensurus aspicit, cui celsa mys-
teria pandi promittuntur. Vel quia ostium Christus est, qui ilium crediderit natum et pas-

sum, conscendit coelum, id est, Ecclesiae altitudinem, et videt futura spiritualis effectus

sicut dicit.»

55 Kendall (wie Anm. 45), S. 7-15, ebenso S. 50-61. Siehe auch Droste (wie Anm. 49),
S. 154-159.

56 Droste (wie Anm. 49), S. 155.

57 Übersetzt nach Droste (wie Anm. 49), S. 158: «Vos qui transitis, qui crimina flere venitis

per me transite, quoniam sum janua vite, janua sum vite, volo parcere, cl(amo) venite.»



Drei Pforten zur Seligkeit 227

Galluspforte die Gerichtsimmanenz, die Bedrohung und die

Notwendigkeit, Handlungsstrukturen zu rezipieren, um die Kirche, den

Corpus Christi, zu betreten und das Himmelreich zu erlangen,
demonstriert. Die Galluspforte greift: mit ihrem Bildprogramm hinaus
in die sündige Welt und sucht die mögliche Begegnung mit jedem,
der die Kirche betritt.58

Drei Pforten zur Seligkeit
Es wurde deutlich, dass dem Betrachter auf der Galluspforte
verschiedene Wege und Möglichkeiten gezeigt werden, wie der

gestrenge Richter am Jüngsten Tag milde gestimmt werden kann. Es

sind dies die Werke der Barmherzigkeit, die Werke und Taten
Christi gemäss den Evangelien sowie Stiftungen; für das Stifterpaar
rückt dabei noch die Fürbitte in den Fokus. Als unmittelbare
Warnung vor dem Gerichtstag dient insbesondere das Gleichnis der

klugen und törichten Jungfrauen.
Wer die «Anleitung» auf der Galluspforte befolgt, so die zentrale

Botschaft, kann womöglich das Gottesgericht bestehen. Dass der

eigentliche Gerichtsakt eo ipso nicht dargestellt wird, soll das

Heilsprimat der Kirche untermauern, denn erst bei der Eröffnung des

Jüngsten Gerichts wird es an Christi zurückgegeben. Somit betont
das Portal die Wirkungsmacht der Kirche, da es diese Zeitspanne,
also die Zeit sub gratia bis zum secundus adventus, abdeckt. Das

Bildprogramm der Galluspforte rückt die gegenwärtige Rolle der Kirche
als Heilsvermittlerin unweigerlich ins Zentrum. Dem Gläubigen
werden über die Darstellungen am Portal Handlungsstrukturen
angeboten, damit er die Himmelspforte durchschreiten kann. Die
Figuren von Johannes dem Täufer sowie von Johannes, dem Autor
der Apokalypse, stehen ebenfalls für das genannte Zeitkontingent.
Beide Figuren flankieren das Tympanon und unterstreichen nochmals

die zentrale Handlung oberhalb der Pforte: Erkennt Johannes
der Täufer Christus als Erlöser, was das Zeitalter sub gratia markiert,
weist Johannes mit seiner Apokalypse auf das Weltende hin.59

58 Siehe Bawden (wie Anm. 48), insbesondere S. 34—37 sowie S. 64.

59 Zu den beiden Johannes an der Galluspforte siehe Sibylle Walther: Die beiden Johannes

an der Galluspforte, in: Hans-Rudolf Meier / Dorothea Schwinn Schürmann (Hgg.):
Schwelle zum Paradies. Die Galluspforte des Basler Münsters, Basel 2002, S. 64—73. Zur
Figur des Johannes, des Verfassers der Apokalypse, siehe Christe (wie Anm. 23), ebenso

Yves Christe: The Apocalypse in the Monumental Art of the Eleventh through
Thirteenth Centuries, in: Richard E. Emmerson / Bernard McGinn (Hgg.): The Apocalypse
in the Middle Ages, New York 1992, S. 234—258, hier S. 237—238: «What would thus



228 Noah Regenass

Setzen wir das Portal in einen eschatologisch-zeitlichen Kontext,
wird vor allem die Parallelität zwischen der Heilsfunktion der Kirche

und der Herrlichkeit Christi im Himmel (bis zur Wiederkehr)
akzentuiert. Christus markiert auf dem Tympanon das Ende der
Heilszeit, während der aktuelle Kampf um die Seelen über die
Werke der Barmherzigkeit in die Seitenreliefs verschoben ist. Die
präsente Kirche als Leib Christi in seiner Herrlichkeit weist den Weg
ins Paradies und ist als Abbild des himmlischen Jerusalems zu
verstehen.60

Die Annahme, dass wir auf der Galluspforte ein Weltgericht
sehen, wird somit hinfällig. Es handelt sich vielmehr um den letzten
Moment davor, um den secundus adventus, womit zugleich der finale
Moment für die ecclesia praesens markiert wird. Dass sich dieses Zeitalter

der Kirche dem Ende zuneigt und das Gottesgericht bald über
die Menschheit hereinbrechen wird, wurde in Predigten und Traktaten

immer und immer wieder rekapituliert. So sind die guten
Taten, die dem Betrachter auf der Galluspforte präsentiert werden,
nicht nur während seines Lebens zu vollbringen, sondern auch
bevor das Jüngste Gericht eröffnet wird. Vor dem höchsten Richter
wird es zu spät sein für Busse. Wer gute Taten vollbringt, dem wird
die Tür ins Paradies wohl einen kleinen Spalt offenstehen.

Auf der Galluspforte werden dem Betrachter, abgesehen von den
einzelnen Darstellungen bei den Werken der Barmherzigkeit, drei
Portale präsentiert: Jenes, das der Stifter in seinen Händen hält,
dasjenige beim Gleichnis der klugen und törichten Jungfrauen und der

eigentliche Durchgang hinein in den Sakralraum. Für die klugen
Jungfrauen steht die Tür offen, ebenso ist die Pforte in den Händen
des Stifters einen kleinen Spalt aufgestossen!

Schliesslich bleibt der physische Durchgang zum geweihten
Boden übrig. Es handelt sich um den entscheidenden Durchgang,
der von jedem Passierenden selbst eine individuelle moralische Prü-

seem to be a rule of medieval iconography is, hoewer, challenged by the fact that in the

exegetic tradition from the end of antiquitiy until at least the twelfth century, the

Apocalypse is only rarely understood in eschatological terms, as a record of the history of the

church, ofAugustinian <millenium>, of the time between the first and the secund Advents

of Christ.» Siehe auch Peter Klein: Medieval apocalypse cycles and eschatological
expectations, in: Rossana E. Guglielmetti (Hg.): L'Apocalisse nel Medioevo, Florenz 2011

(Millenio medievale, 90), S. 265-301, hier S. 272-273: «[...] one has to recall the simple

fact that from the early Christianity until the Hight Middle Ages only a small part of
the text of the Apokalypse had been referred to the end of times, while other parts were
related to the past and present time or were used as a source for crucial Christian images

of God, Christ and heaven.»

60 Ehlers (wie Anm. 41), S. 121, ebenso Beinert (wie Anm. 38), S. 319—321.



Drei Pforten zur Seligkeit 229

fung abfordert. Der Durchgang präfiguriert das Jüngste Gericht, ist
Schwellenmoment und symbolisiert Christus zugleich als Richter,
der den Eingang in das irdische Abbild des himmlischen Jerusalems
überwacht.61 Nur wer reinen Gewissens ist, kann diese Schwelle

passieren und den sakralen Raum betreten. Hervorzuheben ist zum
Abschluss, dass die Galluspforte keinesfalls den rächenden und
schrecklichen Herrscher am Ende der Zeit inszeniert, sondern
vielmehr Wege und Möglichkeiten aufzeigt, wie das Jüngste Gericht
bestanden werden kann — auch wenn sich dieser finale Akt selbst der
Sichtbarkeit entzieht.

Damit vereint die Galluspforte in ihrem Bildprogramm nicht
nur Zeitkonzeptionen, sondern auch theologische Auseinandersetzungen

sowie Vorstellungen über den physischen Kirchenbau. Jenseits

aller Interpretationen und Theorien ist sie aber nicht nur ein
Schmuckstück, sondern ebenso eine grossartige Leistung der
Steinmetze. Es handelt sich im wörtlichen Sinn um ein eigenständiges
Portal, das die Vorstellungswelt des 12. Jahrhunderts in sich kulminiert

und sich in vielerlei Hinsicht von allen Vergleichsbeispielen
abhebt. Henri Focillon präzisierte, indem er über die generelle
Bedeutung des Kirchenportals im Mittelalter meinte: «Elle est l'image
du monde62, et non seulement de la création entière, mais d'un cycle

historique, d'une société, d'une manière de vivre, de sentir et de

penser. Elle contient probablement le Moyen Age tout entier.»63

Betrachten wir die Galluspforte, so können wir dem Votum von
Focillon nur zustimmen.

61 Siehe hier besonders Honorius Augustodunensis, Gemma animae, I, 138, PL 172,

Sp. 587c.
62 «Image du monde» ist hierbei als Abbild der gesamten Welt zu übersetzen.

63 Zitiert nach Peter Dinzelbacher: Monster und Dämonen am Kirchenbau, in: Ulrich
Müller / Werner Wunderlich (Hgg.): Dämonen, Monster, Fabelwesen, St. Gallen 1999

(Mittelalter-Mythen, 2), S. 103.




	Drei Pforten zur Seligkeit : die Galluspforte als Mittlerin zwischen Gegenwart und Jüngstem Gericht

