
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 116 (2016)

Artikel: Maria im Wochenbett : ein verschwundenes Bildwerk des Baslers
Münster

Autor: Schwinn Schürmann, Dorothea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maria im Wochenbett. Ein verschwundenes
Bildwerk des Basler Münsters

von Dorothea Schwinn Schürmann

Die Reformation von 1529 in Basel wirkte sich unter anderem auch
auf die Innenraumausstattung des Basler Münsters, der damaligen
Bischofskirche, aus. Anschliessend an den Bildersturm vom 8./9.
Februar 1529, mit dem die Reformation in Basel zum Durchbruch
kam, erfolgte der grösste Umbruch in der Raumausstattung der
Kathedrale. Immobilia und Mobilia, das heisst über 60 Altäre mit
ihren Altarbildern, unzählige Bildwerke (wie Heiligen- und
Bischofsstatuen, Apostelfiguren im Langhaus und Standfiguren im
Chor, Kruzifixe) und Kleinarchitektur (wie Sakramentshäuschen,

Olberg, Heiliges Grab, Mariä Wochenbett und auch einzelne Bi-
schofsgrabmäler) wurden - im Sinne der neuen Konfession und
ihrer Konzentration auf das Wort statt auf das Bild - abgebaut, aus
dem Kirchenraum entfernt und weitgehend zerstört. Deshalb sind
zahlreiche Ausstattungsstücke heute nur noch durch Schriftquellen
überliefert, nicht mehr jedoch durch Bildquellen, die im Falle des

Basler Münsters erst 1650 mit der Gesamtansicht des Innenraums
von Sixt Ringle einsetzen. Für die Zeit vor der Reformation steht

nur die Kopie eines Gemäldes von Konrad Witz, um 1450, zur
Verfügung, bei welcher der dargestellte Innenraum in diversen Einzelheiten

für eine Identifizierung mit dem Basler Münster spricht,
dieser aber teilweise ohne spätmittelalterliche Ausstattung
wiedergegeben ist (Abb. 1).

Ein untergegangenes Bildwerk

Im Basler Münster befand sich im Spätmittelalter, spätestens seit
dem 15. Jahrhundert, ein grösseres Bildwerk, das Maria mit dem
Christuskind im Wochenbett zeigte (Mariä Wochenbett, Mariä
Kindbett, Maria an der Krippe, lateinisch puerperium). Weil es

anlässlich der Reformation aus der Kirche entfernt wurde und nur
durch Schriftquellen überliefert ist, wissen wir nicht genau, wie es

aussah. Das Puerperium stellt deshalb ein Beispiel von verloren

gegangener Ausstattung eines Sakralbaus dar. Es dürfte im oder direkt
nach dem Bildersturm von 1529 beseitigt worden sein, denn der
Stadtchronist Christian Wurstisen (1544-1588) hat es bereits nicht
mehr mit eigenen Augen gesehen. Er erwähnt es in den 1580er Jah-



144 Dorothea Schwinn Schürmann

ren in seiner «Beschreibung des Basler Münsters und seiner
Umgebung» folgendermassen: «Beyseits an der maur, da etwan unser
frauwen kindbette gstanden, ist die begrebde her Henrich Reichen,
ritters, Bürgermeisters zu Basel»,1 und er belegt damit, dass es sich

um ein stehendes Werk, keine Malerei, gehandelt haben muss. Daniel

Albert Fechter spricht in seiner Münsterbeschreibung von 1850

von «geschnitzten Figuren»,2 sodass man mit Vorsicht auf ein
Holzbildwerk, andernfalls auf ein Steinbildwerk schliessen kann. Dieses

muss eine gewisse Grösse gehabt haben, denn es diente laut dem Ce-

remoniale Basiliensis Episcopatus, in dem um 1517 die liturgischen
Gewohnheiten des Basler Domstifts festgehalten wurden, als

Fixpunkt in der Beschreibung von Prozessionswegen. So stellt der Sub-

kustos, wenn das Domkapitel in feierlicher Prozession eine Leiche

zur Bestattung ins Münster holt, «beim Bild der <seligen Jungfrau an
der Krippe> die langen Kerzen bereit und bestimmt die Ministranten,

die sie zu tragen haben».3 Am Karfreitag «verlässt der Dormen-
tarius mit sechs oder acht Paaren von Domschülern, gefolgt vom
Kantor und vier Chorsängern, den Chor auf der rechten Seite,
indem er beim Bild <Maria an der Krippe> in die Krypta hinabsteigt».4
Die deutsche Ubersetzung nennt das Bildwerk nicht ganz korrekt
«Maria an der Krippe», entsprechend dem lateinischen Originaltext
(«Puerperium») müsste es «Kindbett/Wochenbett» lauten. Es muss
sich jedenfalls um eine eigenständige Figurengruppe gehandelt
haben, nicht um ein zu einem Altar gehöriges Bild, denn ein Ge-
burts- oder Wochenbett-Altar ist im Basler Münster nicht
überliefert.

Weil die «Maria im Wochenbett» ein Holzbildwerk gewesen sein

dürfte, war dieses auch einfacher zu beseitigen als eine Steinskulptur.

Zudem ist belegt, dass im Bildersturm Holzbildwerke in sechs

Holzstössen auf dem Münsterplatz verbrannt wurden.5 Wohl auch
deshalb haben sich keinerlei Fragmente erhalten, im Gegensatz etwa

1 Christian Wurstisen: Beschreibung des Basler Münsters und seiner Umgebung, hrsg. von
Rudolf Wackernagel, in: Beiträge zur vaterländischen Geschichte 12, N.F., Bd. 2, Basel

1888, S. 399-522, hierS. 458.
2 Daniel Albert Fechter: Das Münster zu Basel, Basel 1850, S. 1-146, hier S. 29.

3 Hieronymus Brilinger: Ceremoniale Basiliensis Episcopatus, in: Konrad W. Hieronimus:
Das Hochstift Basel im ausgehenden Mittelalter (Quellen und Forschungen), Basel 1938,
S. 97-320, hier S. 260. Die deutsche Übersetzung des lateinischen Textes stammt von
Konrad W. Hieronimus.

4 Brilinger (wie Anm. 3), S. 172.

5 Paul Roth (Hg.): Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in den Jahren

1519 bis Anfang 1534, Bd. 3: 1528 bis Juni 1529, Basel 1937, Nr. 375, S. 278; Rudolf
Wackernagel: Geschichte der Stadt Basel, Bd. 3, Basel 1924, S. 516.



Maria im Wochenbett 145

Abbildung 1

Die Heilige Familie mit den Hll. Barbara und Katharina in einem Kirchenraum,

Kopie nach Konrad Witz, um 1450 (Neapel, Museo e Gallerie Nazionali di Capo-
dimonte, Inv.-Nr. Q4). Der Innenraum ist anhand zahlreicher stimmiger Einzelheiten

(Chorfenster, Lettner mit Brüstungsmasswerk, Gewölbe, Langhausaufriss),

wenn auch mit einigen Abweichungen, als jener des Basler Münsters zu identifizieren

(Foto: Bpk/Alinari Archives/Bencini, Raffaello).



146 Dorothea Schwinn Schürmann

zum zerschlagenen steinernen Sakramentshäuschen, das einst an der
Nordseite des Hochchors stand und von dem 1947 Bruchstücke in
einer Altarnische der Nikiauskapelle im Basler Münsterkreuzgang
aufgefunden wurden.6 Die Geschichte der verschwundenen
Bildwerke des Basler Münsters ist noch nicht geschrieben, doch lässt sich

feststellen, dass die Schriftquellen ausser dem Wochenbett Mariens
weitere szenische Ausstattungsstücke nennen, die vor der
Reformation der Andacht und der liturgischen Nutzung dienten: das

Heiliggrab,7 das auf der Nordseite des Chors beim Abgang zur
Krypta angeordnet war, und der Olberg,8 der zwischen dem ersten
und zweiten nördlichen Langhauspfeiler gestanden haben dürfte.
Auch diese Andachtsbilder9 wurden nach der Reformation aus dem
Kirchenraum entfernt und gingen unter, sodass wir heute keine
Vorstellung ihres Aussehens mehr besitzen.

Definition Wochenbett

Nach Definition des ab 1854 erschienenen Deutschen Wörterbuchs

von Jacob und Wilhelm Grimm bezeichnet das «Wochenbett» (auch
Kindbett, Sechswochenbett) «[...] das bett, in dem die Wöchnerin
niederkommt und in dem sie sich, um sich zu schonen, in der zeit
nach der geburt ganz oder vorwiegend aufhält. Die frauenweit
pflegte die Wöchnerin zu besuchen, daher wurde das Wochenbett als

augenblicklicher mittelpunkt des hauswesens reich verziert und aus-

6 Rudolf Riggenbach: Die Funde in der Nikiauskapelle des Münsters, in: Basler Staats¬

kalender 1949, S. 13, 15.

7 Hieronimus (wie Anm. 3), S. 581 («sepulchrum»); Daniel Albert Fechter: Topographie
mit Berücksichtigung der Cultur- und Sittengeschichte, in: Basel im vierzehnten
Jahrhundert. Geschichtliche Darstellungen zur fünften Säcularfeier des Erdbebens am
S. Lucastage 1356, Basel 1856, S. 1-146, hier S. 13; Bernhard Harms: Der Stadthaushalt
Basels im ausgehenden Mittelalter. Quellen und Studien zur Basler Finanzgeschichte,
1. Abteilung, Bd. 2, Tübingen 1910, S. 470, 478, 487.

8 Hieronimus (wie Anm. 3), S. 550 («mons oliveti»).
9 Zur Problematik dieses Begriffs siehe Karl Schade: Andachtsbild. Die Geschichte eines

kunsthistorischen Begriffs, Weimar 1996; Frank Matthias Kammel: Imago pro domo.
Private religiöse Bilder und ihre Benutzung im Spätmittelalter, in: Spiegel der Seligkeit.
Privates Bild und Frömmigkeit im Spätmittelalter, Ausstellungskatalog Germanisches

Nationalmuseum Nürnberg, 31. Mai bis 8. Oktober 2000, Nürnberg 2000, S. 10-33,
hier S. 15" 17; Carola Jäggi: «Sy bettet och gewonlich vor unser frowen bild ...».
Überlegungen zur Funktion von Kunstwerken in spätmittelalterlichen Frauenklöstern, in:
Femmes, art et religion au Moyen Âge, Strasbourg 2004, S. 62-86, hier S. 63, 73; Carola

Jäggi: Frauenklöster im Spätmittelalter. Die Kirchen der Klarissen und Dominikanerinnen

im 13. und 14. Jahrhundert (Studien zur Internationalen Architektur- und
Kunstgeschichte 34), Petersberg 2006, S. 279; Bruno Boerner: Bildwirkungen. Die kommunikative

Funktion mittelalterlicher Skulpturen, Berlin 2008, S. 220f.



Maria im Wochenbett 147

gestattet [...]».10 Als übliche Dauer nennt das Lexikon des Mittelalters

eine Woche,11 während das Deutsche Wörterbuch auf sechs

Wochen anspielt. Dort finden sich die weiteren Stichworte
«Kindbettfieber» (Infektionskrankheit mit häufiger Todesfolge),
«Kindbetthof» (Fest zur Feier des glücklich überstandenen Wochenbetts)
und «Kindbettschmaus» (Festessen zum Abschluss des Wochenbetts).

Sie verweisen auf die Gefährdung, der die Wöchnerin in den

ersten Wochen nach der Geburt ausgesetzt war, und auf die besondere

Pflege und Zuwendung, deren die Kindbetterin nach der
Geburt bedurfte. Dies galt in speziellem Masse auch für die Zeit des

Mittelalters. Maria als puerpera (Wöchnerin) hatte unter den
Wöchnerinnen der christlichen Welt den höchsten Rang, galt sie doch seit
dem Konzil von Ephesus 431 n. Chr. als theotôkos, als Gottes-

gebärerin. Von den gewöhnlichen Wöchnerinnen unterschied sie

sich dadurch, dass sie - gemäss verbreiteter Auffassung — den
Gottessohn ohne Schmerzen geboren hatte.12

Das Bildmotiv «Maria im Wochenbett»

Dargestellt war Maria in einem langen Bett liegend oder halb
aufgerichtet, neben sich oder im Arm das Jesuskind haltend. Es ist
somit eine Szene, die aus der Geburt Christi, bei der die komplette
Heilige Familie im Stall mit Ochs und Esel im Zentrum steht,
extrahiert ist.13 Da sie auf Maria und das Christuskind beschränkt ist

- Joseph ist bei diesem Bildtypus normalerweise abwesend -, betont
sie die enge Beziehung zwischen Mutter und Kind. Auch war sie im
Sinne der mittelalterlichen Mystik verdichtetes Abbild und Prototyp
der Gottesgeburt im Menschen. Durch Versenkung und Kontemplation

vor dem Bildwerk konnte der oder die Betrachtende die

mystische Erfahrung der «Geburt und Mutterschaft Gottes in sich
selbst»14 machen.

10 Jacob und Wilhelm Grimm: Deutsches Wörterbuch, Bd. 30, Sp. 935, online http://
woerterbuchnetz.de/DWB/ (3.1.2016).

11 Lexikon des Mittelalters, Bd. 9, 9. Aufl., München 1998, S. 290f.
12 Brigitte Zierhut-Bösch: Ikonographie der Mutterschaftsmystik. Interdependenzen zwi¬

schen Andachtsbild und Spiritualität im Kontext spätmittelalterlicher Frauenmystik,

Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2008, S. 59; Peter Keller: Die Wiege des Christuskindes. Ein

Haushaltsgerät in Kunst und Kult (Manuskripte zur Kunstwissenschaft 54), Worms
1998, S. 182.

13 Josef Schewe: Unserer Lieben Frauen Kindbett. Ikonographische Studien zur Marien¬

minne des Mittelalters, Diss. Kiel 1958, 2 Bde., hier Textband, S. 7.

14 Zierhut-Bösch (wie Anm. 12), S. 58.



148 Dorothea Schwinn Schürmann

Abbildung 2

Am Türsturz des Hauptportals des Basler Münsters (um 1270/1285) haben sich

nach dem Abschlagen der Tympanonreliefs Skulpturenreste erhalten. So ist in der

linken Hälfte der rechten Türsturzhälfte der am Boden aufstossende Faltenwurf des

Betttuchs erkennbar (Foto: Stiftung Basler Münsterbauhütte, Andreas Hindemann).

Das Bildmotiv «Maria im Wochenbett» entstand aus den Ge-

burt-Christi-Darstellungen, bei denen Maria auf einem Kissen oder
im Bett liegend wiedergegeben ist.15 Dies war in der frühchristlichen,

karolingischen, byzantinischen, romanischen und gotischen
Kunst bis Ende des 14. Jahrhunderts die Regel. Am Basler Münster,
am Hauptportal von 1270/1285, war innerhalb des Geburts- und
Passionszyklus Christi im Tympanon zur Illustrierung der Geburt
ebenfalls bereits eine Bettstatt Mariens skulptiert.16 Da das Tympanon

infolge der Reformation von 1529 unterging, ist das genaue
Aussehen der Geburtsdarstellung nicht überliefert. Doch belegen
die Skulpturenreste am Türsturz eindeutig, dass es sich um ein Bett

15 Adolf Reinle: Die Ausstattung deutscher Kirchen im Mittelalter, Darmstadt 1988,
S. 205.

16 Im Gewölbe des östlichsten Langhausjochs wurde im frühen 15. Jahrhundert ebenfalls

eine Geburtsszene aufgemalt, als Bestandteil eines Bildzyklus zu Maria und Christus. Da
der Zyklus nach der Reformation abgeschabt und übertüncht wurde und heute nur auf
UV-Aufnahmen fragmentarisch sichtbar ist, ist auch die mutmassliche Geburt Christi

nur schemenhaft zu erkennen; die Dekorfläche lässt sich jedoch als Bettstatt deuten, vgl.
Carola Jäggi: Von blossem Auge unsichtbar - Neuentdeckte Gewölbemalereien des frühen

15. Jahrhunderts im Basler Münster, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Archäologie
und Kunstgeschichte, Bd. 56 (1999), S. 245-264, hier S. 249 und Abb. 5.



Maria im Wochenbett 149

Abbildung 3

Geburt Christi aus dem Tympanon der Portalvorhalle des Münsters von Freiburg
i. Br., 1285/1290 (Foto: Erzbischöfliches Ordinariat Freiburg i. Br., Frei_MULF_
1514_b 12).

mit Stoffbehang handelte (Abb. 2). Die Szene dürfte sehr ähnlich
ausgesehen haben wie am Bogenfeld des Westportals des Freiburger
Münsters, das etwas später und in Anlehnung an den Tympanon-
zyklus des Basler Münsters entstand (1285/1290, Abb. 3).17 Wie am
Basler Münster gerade noch erkennbar, ist auch das Bett in Freiburg
mit der Längsseite parallel zum Türsturz angeordnet und mit einem
bodenlangen Leintuch ausgestattet. Die auf ein Kissen gebettete
und mit einem Betttuch zugedeckte Gottesmutter liebkost das

Jesuskindlein. Dieses liegt - in Windeln gewickelt - in der Krippe, aus

der Ochs und Esel Eleu fressen. Das Bett wird flankiert von einem
Leuchterengel und vom sitzenden Joseph. Etwa so dürfte die Geburt
Christi auch am Basler Tympanon ausgesehen haben. Auch am
Dom von Augsburg, der Frauenkirche in Esslingen, der Lorenzkirche

und der Frauenkirche in Nürnberg, dem Ulmer und dem
Thanner Münster erscheinen an den Portaltympana in der zweiten

17 Die Abfolge der Geburts- und Passionsszenen, die am Türsturz des Basler Münsters noch
erkennbar sind, stimmen mit den Szenen am untersten Register des Freiburger Münster-

tympanons weitgehend überein, siehe Bruno Boerner: Ikonographie und Deutung des

Portalprogramms, in: Hans-Rudolf Meier / Dorothea Schwinn Schürmann (Hgg.):
Himmelstür. Das Hauptportal des Basler Münsters, Basel 2013, S. 111-115.



150 Dorothea Schwinn Schürmann

Hälfte des 14. Jahrhunderts Geburtsszenen mit der Liegestatt
Mariens.

Das spezifische Bildmotiv «Maria im Wochenbett» entwickelte
sich in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts und ist vor allem im
südwestdeutschen, alemannischen Gebiet belegt.18 Mit der christlichen

Mystik entstanden zu jener Zeit, ausgehend von den
Frauenklöstern, neue Andachtsbilder aus den Viten Christi und Mariens
wie das Christuskindlein, Christkindwiegen, Maria wiegt das

Christkind, der Schmerzensmann, Maria mit dem toten Christus
im Schoss (Vesperbild, Pietà), Johannes an der Brust Christi ruhend,
die Heimsuchung (die schwangere Maria besucht die schwangere
Elisabeth) und Maria im Wochenbett.19 Sie dienten der Andacht
und der Verinnerlichung der im Bildwerk dargestellten Beziehungen.

Sie besassen «appellativen Charakter» und wandten sich «mit
einem ihnen eigenen Pathos des Ausdrucks stärker als zuvor an die
Gefühle des Betrachters».20 In den Visionsberichten von
Frauenklöstern wird deutlich, dass derartige, von den Nonnen betrachtete
Bildwerke off Auslöser von Visionen waren.21 Hin und wieder werden

darin auch Visionen des Wochenbetts Mariens geschildert, etwa
in den Viten der Dominikanerinnen des Unterlindenklosters in
Colmar: Von Schwester Gertrud von Rheinfelden ist ein
entsprechendes, just in der nächtlichen Weihnachtsmesse erfolgtes Erlebnis

18 Schewe (wie Anm. 13), Textband, S. 27.

19 Heinz Stafski: Maria im Wochenbett, in: Germanisches Nationalmuseum Nürnberg,
Führer durch die Sammlungen, 3. Aufl., München 1985, S. 46; Ilse Futterer: Gotische

Bildwerke der deutschen Schweiz 1220-1440, Augsburg 1930, S. 60; «Krone und
Schleier». Kunst aus mittelalterlichen Frauenklöstern, Ausstellungskatalog Ruhrlandmuseum

Essen, Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland Bonn,
München 2005, S. 454f. - Ausser dem Wochenbett Mariens gab es im Spätmittelalter
auch Darstellungen des Wochenbetts der hl. Anna mit der neugeborenen Maria, etwas

seltener der Elisabeth mit dem neugeborenen Johannes dem Täufer, vgl. Friedrich von
Zglinicki: Geburt und Kindbett im Spiegel der Kunst und Geschichte, Aachen 1990,
S. 162-176. Anna im Wochenbett, der ihr neugeborenes Kind Maria gereicht wird, ist

in der Basler Münsterkrypta als Deckenmalerei im Südgewölbe dargestellt (um 1400).

20 Frank Matthias Kammel: Andachtsbild und Formenvielfalt: Skulptur, in: Mittelalter.
Kunst und Kultur von der Spätantike bis zum 15. Jahrhundert, Germanisches Nationalmuseum,

Nürnberg 2007, S. 276-289, hier S. 283.
21 Ruth Meyer: Das «St. Katharinentaler Schwesternbuch». Untersuchung, Edition, Kom¬

mentar, Tübingen 1995, S. 122f., 139; Frank Matthias Kammel: Bild und Vision. Das

Bild als Dialogpartner, in: Spiegel der Seligkeit. Privates Bild und Frömmigkeit im
Spätmittelalter, Ausstellungskatalog Germanisches Nationalmuseum Nürnberg, 31. Mai bis

8. Oktober 2000, Nürnberg 2000, S. 173f., hier S. 173; Johannes Tripps: Das handelnde

Bildwerk in der Gotik. Forschungen zu den Bedeutungsschichten und der Funktion des

Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der Hoch- und Spätgotik, Berlin 1996,
S. 67.



Maria im Wochenbett 151

überliefert: Gertrud begann «[...] mit einem Male ein sehr schönes

Bett zu sehen, das mitten in den Chor gestellt wurde und mit dem
besten Schmuckwerk verziert war. - Darauf lag jene einzigartige
Kindbetterin und glänzte in solcher Schönheit und ihr Antlitz und
ihre Gewänder strahlten in solcher Klarheit, dass von dem Glänze,
der von ihr ausging, der ganze Chor wunderbar schimmerte. Auf
ihrem Schosse liebkoste sie ihren Kleinen, der mit kindlichen Windeln

umwickelt war».22

Im Katharinentaler Schwesternbuch des Dominikanerinnenklosters

bei Diessenhofen (Kanton Thurgau, 14. Jahrhundert) erscheint
vielfach das Jesuskind den Nonnen und spricht und spielt mit
ihnen.23 Bei Schwester Anne von Ramschwag liegt es im Bett und
liebkost sie, wie von einer an Annes Bett tretenden Schwester
geschildert wird: «Sie sah ein Kindlein an ihrem Arm liegen, das umfing

sie minniglich und zog es zärtlich an ihr Herz.»24 Die geschilderte

Szene entspricht den Wochenbett-Bildwerken sehr deutlich,
wobei hier die Nonne nicht visionär ein Wochenbett Mariens vor
sich sieht, sondern Mariens Platz im Bett selber einnimmt und so
dem göttlichen Kind selbst fürsorgliche Mutter ist. So wurde - im
Sinne der Imitatio Mariae - «(...] die Geburt und Mutterschaft
Gottes in sich selbst»25 erlebt. «Maria war als [...] leibliche Gebäre-

rin und Mutter Jesu [...] Vorbild für diese Gnadenerfahrung der

<Gottesgeburt>, die von jeder begnadeten Seele vollzogen werden
konnte [.. .]».26 Ein die Vision auslösendes, reales Wochenbett-Bildwerk

wird bei Anne von Ramschwag nicht genannt, doch ist belegt,
dass ein solches etwa im Frauenkloster Schönensteinbach in der
Adventszeit aufgestellt wurde als «gemeinschaftliches, weihnachtliches
Andachtsbild der Klosterschwestern».27

Einige überlieferte Wochenbett-Darstellungen bezeugen den neu
entstandenen Bildtypus: Als frühestes erhaltenes Beispiel gilt ein
Wochenbett aus dem schwäbischen Damenstift Buchau aus der Zeit
um 1330 im Landesmuseum Württemberg in Stuttgart.28 Es hatte
mit einer Breite von 1,09 und einer Höhe von 0,67 Metern eine be-

22 Zierhut-Bösch (wie Anm. 12), S. 60.

23 Meyer (wie Anm. 21), S. 104, 107, 109.

24 Zitiert nach Zierhut-Bösch (wie Anm. 12), S. 60.

25 Ebd., S. 58.

26 Hugo Rahner: Die Gottesgeburt. Die Lehre der Kirchenväter von der Geburt Christi im
Herzen der Gläubigen, in: Zeitschrift für Katholische Theologie Bd. 59, Wien 1935,
S. 333-418, zitiert nach Zierhut-Bösch (wie Anm. 12), S. 58.

27 Zierhut-Bösch (wie Anm. 12), S. 61.

28 Schewe (wie Anm. 13), Textband, S. 57.



152 Dorothea Schwinn Schürmann

Abbildung 4

Maria im Wochenbett, um 1340, Eichenholz, bemalt, Köln (Germanisches
Nationalmuseum Nürnberg, Inv. Pl.O.18). Das Bildwerk hat eine Höhe von 53 cm, eine

Breite von 60 cm und eine Tiefe von 20 cm (Foto: Germanisches Nationalmuseum

Nürnberg, P1_0_18_1317730179439_k3).

trächtliche Grösse. Repräsentativer ist das Exemplar aus dem
Germanischen Nationalmuseum in Nürnberg (um 1340, Abb. 4), das

verdeutlicht, dass die Bildwerke meist aus Holz gefertigt,29 farbig
bemalt und von mittlerer Grösse (meist ca. 0,5 Meter breit) waren.

Es zeigt denselben Darstellungstypus wie die Geburtsszene im
Tympanon des Freiburger Münsters (Abb. 3): eine Längsansicht des

Bettes, in dem Maria halb aufgerichtet liegt, nun aber das nackte
Christuskind auf dem Schoss hält. Das Bayerische Nationalmuseum
in München besitzt ein Wochenbett, dessen Herkunft aus dem
schwäbischen Zisterzienserinnenkloster Heggbach belegt ist.30

Ebenfalls einem Frauenkloster, dem Benediktinerinnenkloster
Oesede bei Osnabrück, entstammt eine weitere Wochenbett-Skulptur

(um 1350, Abb. 5). Sie zeigt eine seltene motivische Variation,

29 Aus Ton oder Alabaster sind nur vereinzelte Beispiele überliefert, siehe Schewe (wie

Anm. 13), Bildband, Nr. 48, 61; Zierhut-Bösch (wie Anm. 12), S. 71, Abb. 14.

30 Julius Baum: Deutsche Bildwerke des 10. bis 18. Jahrhunderts, Kataloge der Kgl. Alter¬

tümersammlung in Stuttgart, Bd. 3, Stuttgart 1917, S. 20.



Maria im Wochenbett 153

Abbildung 5

Maria im Wochenbett, aus dem Benediktinerinnenkloster Oesede bei Osnabrück,

um 1350, Eichen- und Lindenholz, bemalt, Breite 40 cm (Kloster Oesede,

Johanneskirche) (Foto: Heinz Hußmann, Georgsmarienhütte).

indem Maria ihrem mit einem weissen Hemdchen bekleideten Kind
die Brust reicht.

Von unbekannter Herkunft ist ein kleineres Kindbett im
Schweizerischen Landesmuseum Zürich (Abb. 6).31 Stimmt die Datierung,
um 1300/1325, so wäre es noch vor dem Buchauer Beispiel
entstanden. Das Kind sitzt aufrecht auf Mariens Schoss und ist dabei
frontal dem Betrachter zugewandt. Maria stützt es am Rücken ab

und hält sein rechtes Füsschen.

Insgesamt sind nur wenige Dutzend Darstellungen der Maria im
Wochenbett erhalten, wohl auch, weil es weitgehend mobile Werke

aus vergänglichem Holz waren. Im süddeutschen, oberrheinischen
Raum waren sie besonders verbreitet, und dies besonders im
14. Jahrhundert. Bis zur Reformation entstanden aber weiterhin
vereinzelt Darstellungen, so zum Beispiel in der Liebfrauenkirche
Bamberg, um 1520, wo eine skulptierte Wochenbettszene inklusive

31 Dione Flühler-Kreis / Peter Wyss: Die Holzskulpturen des Mittelalters, Katalog der

Sammlung des Schweizerischen Landesmuseums Zürich, Bd. 1, Zürich 2007, S. 267,

270f.



154 Dorothea Schwinn Schürmann

Abbildung 6

Maria im Wochenbett, um 1300/1325, Pappelholz, bemalt, Breite 29,5 cm (Landesmuseum

Zürich, LM 13065) (Foto: Schweizerisches Nationalmuseum, LM 13065).

Engelschor und hl. Joseph in einer Wandnische erscheint. In den
Klöstern dürften die Kindbett-Plastiken - wie weitere Bildwerke
(Kruzifixe, Maria mit Kind, Johannes an der Brust Christi) - in den

gemeinschaftlich genutzten Räumen (Kirche, Refektorium, Kapitelsaal,

Dormitorium) oder auch in den Nonnenzellen aufgestellt
gewesen sein.32

Abgesehen von den Wochenbett-Bildwerken gab es an und in
Kirchen auch Kindbett-Portale und -Altäre: Am Berner Münster
wurde ein ins Südseitenschiff führendes, spätestens 1448 vollendetes

Portal seit dem 15. Jahrhundert «Kindbetterinnentür» genannt.33
Alle Wöchnerinnen hatten — da sie gemäss Altem Testament durch
die Geburt als unrein galten - sechs Wochen nach der Geburt, nach
Abschluss des Wochenbetts, das Münster durch dieses Portal34 zu

32 Jefferey F. Hamburger: Die Zellen. Alltag, Andacht und Vision, in: «Krone und Schleier».

Kunst aus mittelalterlichen Frauenklöstern, Ausstellungskatalog Ruhrlandmuseum Essen,

Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland Bonn, München 2005,
S. 434f.

33 Luc Mojon: Das Berner Münster (Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern, Bd. 4), Basel

1960, S. 85; Christoph Schläppi [et al.]: «Machs na!». Das Berner Münster mit Vergangenheit

und Zukunft, Bd. 1, Bern 1993, S. 20.

34 Christoph Schläppi [et al.]: Das Berner Münster (Schweizerische Kunstführer GSK),
Bern 1993, S. 13.



Maria im Wochenbett 155

betreten, um eingesegnet und damit wieder rein zu werden. Bei dieser

Einsegnung wurde von den Frauen nachvollzogen, was
prototypisch mit dem liturgischen Marienfest «Purificatio Mariae» (auch
«Mariä Lichtmess») am 2. Februar begangen wurde: die «Reinigung»
Mariens nach dem Gebären des Gottessohns. Die Berner Kind-
betterinnentür selbst war aber nicht mit einer Wochenbett-Darstellung

ausgestattet, sondern mit einem kleinen Vera-Icon-Relief
(Schweisstuch der hl. Veronika). Schon etwas früher, ab 1421, gab
es am Berner Münster als Zugang zum Nordseitenschiff und zur
Taufkapelle die sogenannte «Hebammentür»,35 durch welche die
Hebammen die Kinder zur Taufe gebracht haben dürften.36 Auch
wenn es am Basler Münster keine Portale mit derartigen
Funktionsbezeichnungen gab, stellt sich die Frage, ob Wöchnerinnen bei ihrer
Einsegnung nicht auch vor das Kindbett-Bildwerk traten, sie also

die Hauptrezipientinnen dieser Figurengruppe waren.37 Belegt ist
dies etwa für Biberach in Schwaben, wo noch in der Neuzeit die
Mütter nach Beendigung des Wochenbetts zu «Unnser Lieben Fra-

wen in der Khindtbeth» gingen, dort kniend beteten und nach

Möglichkeit eine Gabe niederlegten.38
In der Benediktinerinnenabtei Fraumünster in Zürich gab es bis

zur Reformation einen «Kindbetti»-Altar.39 Er dürfte Reliquien des

Kindbettes enthalten haben, wie etwa der Altar der Benediktinerabtei

St. Emmeram in Regensburg, der Reliquien «de lecto in quo
[Dominus] natus est» barg.40 Ein Reliquiar in Sant' Antonio in Padua

(um 1400) wurde für die Aufnahme von Partikeln des Marienbettes

angefertigt. Dem angelsächsischen Pilger Saewulf (11. Jahrhundert)
wurde in Jerusalem das «lectum beatae Mariae» gezeigt.41 Die
Kindbett-Reliquien und -Bildwerke zogen auch Bräuche nach sich. So

wurden Kindbett-Bildwerke besonders in der Weihnachtszeit häufig
besucht, etwa in Biberach, wo an jenen Festtagen «vil Gang zue
Unnser Lieben Frawen in der Kindbeth gesein und viel Liechtlen
bröndt».42 Andernorts entstanden Wallfahrten, so im schwäbischen

35 Mojon (wie Anm. 33), S. 81; Schläppi (wie Anm. 33), S. 243.

36 Zur Nottaufe durch die Hebammen siehe Historisches Lexikon der Schweiz, Bd. 12,

Basel 2013, S. 208f. (Stichwort «Taufe»).

37 «<Maria im Wochenbett) war ausserdem als Identifikationsfigur Gegenstand der Ver¬

ehrung der Wöchnerinnen» (Keller [wie Anm. 12], S. 180).

38 Keller (wie Anm. 12), S. 184.

39 Schewe (wie Anm. 13), Textband, S. 27; Konrad Escher: Stadt Zürich (Die Kunstdenk¬

mäler des Kantons Zürich, Neue Ausgabe, Bd. 4), Basel 1939, S. 173.

40 Keller (wie Anm. 12), S. 180.

41 Ebd.

42 Zitiert nach Keller, ebd., S. 184.



Dorothea Schwinn Schürmann

Amberg, wo eine Gräfin 1435 anlässlich ihrer glücklichen Niederkunft

ein Wochenbett-Bild stiftete.43 Schliesslich war das (Kind-)
Bett Mariens oft auch in liturgischen Spielen enthalten, etwa im
Sterzinger Weihnachtsspiel von 1511 : Dort begibt sich «Maria» in
eine Bettstatt, worauf sich ein Bub als Christkind zu ihr legt und
anfängt zu weinen.44

In die kunsthistorische Forschung fand das Bildmotiv «Maria im
Wochenbett» Anfang des 20. Jahrhunderts Eingang.45 Die
überschaubare Literatur verweist darauf, dass es bis heute ein wenig
behandeltes Thema ist. Zum Puerperium des Basler Münsters äusserten
sich zunächst Wurstisen 1580 (wieAnm. 1), Hieronymus Falkeisen46

1788 sowie Fechter 1850 (wie Anm. 2) und 1856 (wie Anm. 7).
1938 folgte Hieronimus (wie Anm. 3), und in jüngster Zeit erwähnten

es Röthinger/Signori47 2009 und Meier/Schwarz48 2013.

Standort im Basler Münster

Die Basler Maria im Wochenbett belegt, dass Bildwerke, die sich

primär an Frauen wandten, nicht nur in Frauenklöstern, sondern
auch in Bischofskirchen, im städtischen Kontext, vorkamen. Maria
war Hauptpatronin des Münsters, das deshalb «unser frouwen
münster ze Basel»49 genannt wurde. Wer das Wochenbett stiftete, ist
nicht dokumentiert, doch könnte es sich — angesichts der frauen-

43 Ebd.

44 Schewe (wieAnm. 13), Textband, S. 13; Keller (wieAnm. 12), S. 180. - Allgemein zum

geistlichen Schauspiel siehe Tripps (wieAnm. 21), S. 119f.

45 Robert Müllerheim: Die Wochenstube in der Kunst. Eine kulturhistorische Studie, Stutt¬

gart 1904; Baum (wieAnm. 30), S. 20, 79f.; Otto Schmitt: Oberrheinische Plastik im
ausgehenden Mittelalter, Freiburg i.Br. 1924, S. 6.; Futterer (wieAnm. 19), S. 63.; bis

heute am eingehendsten Schewe (wie Anm. 13); Lexikon der christlichen Ikonographie,
Bd. 4, Freiburg [etc.] 1972, Sp. 535f. («Wochenbett Mariens»); Germanisches Nationalmuseum.

Führer durch die Sammlungen, 3. Aufl., München/Nürnberg 1985, S. 29;
Mittelalter. Kunst und Kultur von der Spätantike bis zum 15. Jahrhundert, hrsg. vom
Germanischen Nationalmuseum, Nürnberg 2007, S. 283; Reinle (wie Anm. 15),
S. 205f.; Zglinicki (wieAnm. 19); Keller (wieAnm. 12), S. 180-185; Flühler-Kreis/Wyss

(wieAnm. 31); Zierhut-Bösch (wieAnm. 12).

46 [Hieronymus Falkeisen]: Beschreibung der Münsters-Kirche zu Basel, samt einem
Grundrisse von derselben, Basel 1788, S. 87.

47 Lisa Röthinger / Gabriela Signori (Hgg.): Das Gräberbuch des Basler Domstifts (Quel¬
len und Forschungen zur Basler Geschichte [16]), Basel 2009, S. 36.

48 Hans-RudolfMeier / Peter-Andrew Schwarz (Hgg.): Die Grabfunde des 12. bis 19. Jahr¬

hunderts aus dem Basler Münster. Repräsentation im Tod und kultureller Wandel im
Spiegel der materiellen Kultur (Materialhefte zur Archäologie in Basel, Heft 23), Basel

2013, S. 71.
49 Hieronimus (wie Anm. 3), S. 353, 356.



Maria im Wochenbett 157

Abbildung 7

Der mutmassliche Standort des Bildwerks Maria im Wochenbett befand sich am
südlichen Krypta-Abgang (Wand mit Balustrade am linken Bildrand) oder im
Südquerhaus (z.B. Wand am rechten Bildrand). Hinter der Apsis (Bildmitte) befindet
sich die Tür zur Kreuzganghalle (Foto: Stiftung Basler Münsterbauhütte, Andreas

Hindemann).

spezifischen Thematik - um eine Auftraggeberin gehandelt haben.

Mit letzter Sicherheit lässt sich der genaue Standort nicht mehr
angeben, doch könnte das Wochenbett beim südlichen Abgang in die

Krypta, im Vorjoch des Chorumgangs, gestanden haben (Abb. 7).50

Dorthin gelangte man, wenn man das Südquerhaus Richtung Osten
durchschritt und dann rechterhand durch die sogenannte Kanonikertür

in den Kreuzgang abbog oder Richtung Osten die Treppen in
den südlichen Chorumgang hochsteigen oder in die Krypta
hinabsteigen wollte; oder vom Chorumgang herabstieg, wie dies die
Domherren taten, wenn sie bei Prozessionen, etwa am Palmsonntag51

oder am Tag des wundertätigen Blutes Christi am 19. Juni,52
in den Kreuzgang zogen. An besagtem Ort könnte das Bildwerk an
der Wand gegenüber der Kanonikertür gestanden haben, welche
einen direkten Zugang zur Figurengruppe ermöglichte. Die beiden
ebenfalls in Frage kommenden Bündelpfeiler neben der Tür schei-

50 Ebd., S. 571; Röthinger/Signori (wie Anm. 47), S. 36.
51 Brilinger (wie Anm. 3), S. 151.

52 Ebd., S. 226.



158 Dorothea Schwinn Schürmann

den aus, weil sie mit drei Altären besetzt waren.53 Als Standort ebenfalls

nicht ganz auszuschliessen ist das Südquerhaus, möglicherweise
stand das Puerperium an dessen Südwand, in der Nähe des Stepha-
nus-Altars, der sich in der Apsis der Ostwand befand.54 Das gesamte
Südquerhaus war belegt mit Bodengräbern, wie es der Grundrissplan

des Münsters mit eingetragenen Grabstätten dokumentiert,55
doch im Wandbereich könnte das Puerperium Platz gehabt haben.

Der genannte Bereich des südlichen Krypta-Abgangs bzw. des

Südquerhauses mit insgesamt vier Altären dürfte im Spätmittelalter
den Laien zugänglich gewesen sein, während der Vierungs- und
Chorbereich durch Lettner und mutmassliche Chorschranken

abgetrennt und den Domherren sowie dem Bischof vorbehalten war.
An die Laien richtete sich die Holzskulptur «Mariä Wochenbett»

primär, die damit kein privat verehrtes, sondern ein «öffentlich
benutztes Bild»56 darstellt.

Mariä Wochenbett in den Rechnungsbüchlein
der Basler Münsterbauhütte

Die Rechnungsbüchlein (Fabrikbüchlein) der vom Domkapitel
verwalteten Münsterbauhütte (fabrica, Münsterfabrik), die für die Jahre

1399 bis 1487 mit einigen Lücken die Einnahmen und Ausgaben
der mittelalterlichen Münsterbauhütte festhalten, führen
regelmässig Einnahmen im Zusammenhang mit dem Wochenbett auf:

Denn vor dem Bildwerk stand ein Opferstock, in den die
hinzutretenden Gläubigen Geldmünzen einlegten. Das Bildwerk diente
also nicht nur der religiösen Betrachtung und Kommunikation,
sondern generierte Einkünfte für das Domstift. Besonders an
Marienfesten wie Mariä Verkündigung am 25. März und Mariä
Himmelfahrt am 15. August wurde beim Wochenbett-Bildwerk
grosszügig gespendet,57 entsprechend der grossen Verehrung, die

Maria beim Volk genoss. «Ihr wurde bei den Kollekten langzeitlich
das Zehnfache alles Sonstigen geopfert.»58

53 Es waren dies der Simon- und Judas-Altar, der Jodokus-Altar sowie der Dreifaltigkeits¬
altar, Illustration dazu bei Hieronimus (wie Anm. 3), Anhang zu S. 484.

54 [Hieronymus Falkeisen] (wie Anm. 46), S. 87; Meier/Schwarz (wie Anm. 48), S. 71, ver¬

muten den Standort in der Südwestecke.

55 Gräberplan abgebildet bei Meier/Schwarz (wie Anm. 48), S. 50.

56 Kammel (wie Anm. 9), S. 17.

57 Staatsarchiv Basel-Stadt (StABS), Domstift NN 1474/1475, p. 1 (Mariä Verkündigung,
Annunciatio); Domstift NN 1467/1468, p. 4 (Mariä Himmelfahrt, Assumptio).

58 Beat von Scarpatetti: Die Rechnungsbüchlein der Basler Münsterfabrik im Spätmittel¬
alter, in: Jahresbericht Freunde der Basler Münsterbauhütte 2015, Basel 2016, S. 44-53.



Maria im Wochenbett 159

In den Rechnungsbüchlein werden Opferstöcke am häufigsten
mit «pixis» (Behälter),59 aber auch «truncus» (Opferbüchse)60 oder
«stock»61 bezeichnet, während das Wochenbett-Bildwerk «Puerperium»,

hin und wieder auch «unser frowen kintbet» genannt wird.
Aufgeführt wird das Bildwerk erstmals 1421/22, wobei es auch
bereits etwas früher geschaffen worden sein kann, da die Jahrgänge
1415 bis 1421 der Büchlein verloren sind. Es war die Zeit, als der
Innenraum des Münsters nach dem Erdbeben von 1356 schon

länger wiederhergestellt war, am Aussenbau die Freigeschosse des

nördlichen Fassadenturms (Georgsturm) nach dem Einsturz neu
errichtet wurden und im Anschluss daran der Grosse Kreuzgang
erneuert wurde. Unter den Einnahmen des 4. Sonntags nach
Weihnachten, im Januar 1422, notiert der Fabrikmeister im Rechnungsbüchlein:

«Habeo extipe beate virginis in puerperio ij lb. xvj den.»62

(«Ich habe aus den Gaben beim Wochenbett der seligen Jungfrau
2 Pfund 16 Pfennige erhalten»). Dies ist ein beträchtlicher Betrag,
der da an einem Sonntag zusammenkam. Unter den Ausgaben steht

im gleichen Jahrgang: «Jtem pictori nostro pro diuersis vij Ib. iij sol.

von den gewelben vnd vnser frowen kintbet [...] et montis oliueti
[.. .]»63 («Ebenso unserem Maler für Verschiedenes 6,5 Pfund 3 Schilling

von den Gewölben und unserer Frauen Kindbett [...] und dem

Olberg [...]»). Der nicht namentlich überlieferte Maler64 der
Münsterbauhütte scheint also das Kindbett Mariens damals bemalt zu
haben, sei es, weil es erst gerade fertiggestellt worden war oder weil
es bereits wieder zur Ausbesserung übermalt wurde. Letzteres könnte

59 Zahlreich genannt, z.B. in StABS, Domstift NN 1472/1473, p. 8.

60 StABS, Domstift NN 1485/1486, p. 64.

61 StABS, Domstift NN 1441/1442, p. 14.

62 StABS, Domstift NN 1421/1422, p. 29.

63 StABS, Domstift NN 1421/1422, p. 98.

64 Im früheren Jahrgang, StABS, Domstift NN 1405/1406, p. 72, wird ein «nicholao pic-
tor» erwähnt, 1414/1415, p. 33, an zweiter Stelle unter den Mitarbeitern der Bauhütte
ebenfalls ein «nicolao», ohne Funktionsbezeichnung; 1421/1422, p. 74-76, erscheint

unter den Mitarbeitern der Bauhütte zweimal einen «nicolaus pollender» ebenfalls

ohne Spezifizierung. Dass es sich hier um den gleichen Nikolaus, den Maler, handelt,
kann nicht belegt werden. Allenfalls könnte mit «nicholao pictor» Claus/Clewi Sideler

aus Tübingen gemeint sein, der 1363-1412 in Basel tätig war (vgl. Hans Rott: Quellen
und Forschungen zur südwestdeutschen und schweizerischen Kunstgeschichte im XV.

und XVI. Jahrhundert, III: Der Oberrhein, Quellen II, Stuttgart 1936, S. 3), oder

Nikiaus Ruesch, genannt Lawelin, aus Tübingen (vgl. Alfred Stange: Deutsche Malerei
der Gotik. Südwestdeutschland in der Zeit von 1400 bis 1450, München 1951, S. 45)
oder Claus/Clewi Rapp, genannt Schnetzer (t 1420/21) (vgl. Rott [wie Anm. 64], S. 5).

Ab 1426/1427 erscheint mehrfach Hans Stocker als Maler, siehe StABS, Domstift NN
1426/1427, p. 22.



160 Dorothea Schwinn Schürmann

wegen der kultischen Berührung durch die Gläubigen notwendig
geworden sein. Ein Jahr später, im Januar 1423, heisst es unter den

Ausgaben kryptisch: «Jtem iiij sol. vmb hentschuoch gen mülhussen

von vnser frowen bett wegen»65 («4 Schilling um Handschuhe nach
Mülhausen wegen unserer Frauen Kindbett»). Ob die Handschuhe
aus Mülhausen mit einer allfälligen Bekleidung der Marienfigur zu
tun haben, ist nicht zu eruieren, doch bekräftigt deren erneute
Nennung ihre Nutzung als Spendenquelle.

Es würde zu weit führen, die zahlreichen weiteren Stellen in den
Fabrikbüchlein zu nennen. Es fällt aber auf, dass vor allem ab den
1440er Jahren das Wochenbett Mariens mit seiner Sammelbüchse
immer häufiger erscheint, teilweise zwei- bis dreimal pro Woche.
1444/1445 bemalte erneut ein Maler das Bildwerk («dem maier von
der kintbet [?] vnd von der orglen xx lb.» [«Dem Maler vom Kindbett

und von der Orgel 20 Pfund»]).66 Bis zum letzten erhaltenen

Jahrgang 1486/1487 findet sich die häufige Nennung des Wochenbetts

in den Fabrikbüchlein, und zwar immer öfter im Zusammenhang

mit weiteren Opferstöcken, die vor anderen Bildwerken des

Münsters standen. Dies deshalb, weil der mit dem Amt des magister
fabricae (Fabrikmeister, Verwalter der Münsterfabrik des Domstifts)
betraute Kaplan, zusammen mit einem Domherrn des Domstifts,
jeweils einen Rundgang machte, um alle Sammelbüchsen des Münsters

zu leeren. Dabei kamen beachtliche Summen zusammen, die

zur grossen wirtschaftlichen Potenz des Domstifts beitrugen. Ausser

am Wochenbett Mariens standen im Spätmittelalter im Münster
fünfweitere Opferstöcke: vor dem Hauptportal,67 am Kruzifix beim

Hauptportal (vermutlich an der Innenseite des Hauptportals),68 vor
dem Lettner, das heisst mittig vor dem Treppenaufgang zum Hochchor

(bezogen auf den Marienaltar im nördlichen Lettnergewölbe,
sogenannte «Bitt»),69 bei einem nicht lokalisierbaren Standbild des

hl. Ludwig (Ludwig der Heilige, Saint-Louis)70 und vor dem
Marienbild im Kreuzgang (beim späteren Marienaltar im Eckjoch
des Ost- und Südflügels des Grossen Kreuzgangs).71

65 StABS, Domstift NN 1422/1423, p. 64.

66 StABS, Domstift NN 1444/1445, p. 27.

67 «truncum ante foras ecclesie» (StABS, Domstift NN 1486/1487, p. 55).
68 «circa crucem maioris Janue» (StABS, Domstift NN 1472/1473, p. 8).

69 «truncum magnum ante peticionem matricis» (StABS, Domstift NN 1481/ 1482b,

p. 47). Zu dieser sogenannten «Bitt» siehe Hieronimus (wie Anm. 3), S. 562 («petitio»).
70 StABS, Domstift NN 1473/1474, p. 3., Zeile 14.

71 «ante ymaginem beate virginis in ambitu» (SABS, Domstift NN I481/l482b, p. 32).
Zum 1514 von Maria Zscheckenbürlin gestifteten Marienaltar siehe Hieronimus (wie
Anm. 3), S. 422.



Maria im Wochenbett 161

1485/1486 erhielt der Münsterfabrik-Maler Johannes Balduff/
Baioff gar 7 Pfund 12 Schilling für die Bemalung von 33
Opferstöcken. Offenbar hatte er also auch die vielen auswärtigen Sammelbüchsen

des Domstifts in den Kirchen des Basler Umlands neu zu
bemalen.72

Zwei Planzeichnungen des Wochenbetts des Basler Münsters?

Im Kupferstichkabinett des Kunstmuseums Basel befinden sich

331 Goldschmiederisse aus dem Basler Amerbach-Kabinett,73 die
alle Anfang des 16. Jahrhunderts in Basel oder am Oberrhein
gezeichnet wurden. Wie Bôker/Brehm/Hanschke/Sauvé in ihrem
monumentalen Bestandeskatalog mittelalterlicher Architekturzeichnungen

der Rheinlande darlegen, könnten zwei dieser spätgotischen
Risszeichnungen74 für das Basler Münster bestimmt gewesen sein.75

Die beiden Zeichnungen (Abb. 8, 9) bilden Aufriss und Grundriss
einer Kleinarchitektur ab.

Diese besteht aus einem aus zwei Seiten- und zwei Mittelpfosten
gebildeten Gehäuse mit eingeschobener Plattform und bekrönendem,

verziertem Kielbogen (Abb. 8). Die Plattform bildet die Standfläche

für die - nicht eingezeichnete - Hauptszene. Uber dem
Kielbogen erhebt sich — wie bei einem spätgotischen Schnitzaltar — ein
sehr hohes, filigranes Gesprenge: Dabei wird ein mittiger Hauptturm

aus Säulchen, Wimpergkränzen und Fialen von zwei kleineren
Türmchen mit aufgesetzten Fialen flankiert. Als verbindendes
Element erscheinen dazwischen Rippenbögen mit gekrümmten Fialen.
Das Gesprenge enthält als zentrale Bildszene die Verkündigung
mit Maria (links) und Erzengel Gabriel (rechts). Darüber schweben
die Heiliggeisttaube sowie Gottvater auf einem Wolkenband.
Unterhalb dieser Gruppe knien seitlich zwei recht grosse, musizierende

Engel, flankiert von zwei kleinen Putten mit leeren Wappenschilden.

Im gebauten Bildwerk waren hier wohl die Wappen der Stifter

72 «mgro. johanni balduff pictori pro xxxiij pixidibus vij lb. xij sol.» (StABS, Domstift NN
1485/1486, p. 48).

73 Tilman Falk: Katalog der Zeichnungen des 15. und 16. Jahrhunderts im Kupferstich¬
kabinett Basel, Teil 1, Basel 1979, S. 116.

74 Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett, Basler Goldschmiederisse Inv.-Nr. U.XIII.91
und Inv.-Nr. U.XII.122.

75 Johann Josef Böker / Anne-Christine Brehm / Julian Hanschke / Jean-Sébastien Sauvé:

Architektur der Gotik, Rheinlande. Ein Bestandskatalog der mittelalterlichen
Architekturzeichnungen mit einem Beitrag von Peter Völkle über die Zeichentechnik der Gotik,
Salzburg/Wien 2013, S. 39.



162 Dorothea Schwinn Schürmann

Abbildung 8

Aufriss eines Bildwerks aus der Sammlung der Basler Goldschmiederisse

(Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett, Inv.-Nr. U.XIII.91) (Foto aus: Böker et al.

[wie Anm. 75], S. 38).



Maria im Wochenbett 163

Abbildung 9

Grundriss aus der Sammlung der Basler Goldschmiederisse (Kunstmuseum Basel,

Kupferstichkabinett, Inv.-Nr. U.XI.122) (Foto aus: Böker et al. [wie Anm. 75],
S. 39).

abgebildet. Die zweiteilige Grundrisszeichnung (Abb. 9) gibt das

langgestreckte Gehäuse mit den beiden Nischen für die

Verkündigungsstatuetten wieder, ergänzt mit dem — separat aufgezeichneten -
dreiteiligen Rippengewölbe des Kielbogens. Nicht eingezeichnet ist
das Gesprenge, weshalb auch der Grundriss nicht vollständig ist.

Zu Recht beurteilte Jacob Burckhardt 1864 die beiden Risse als

zusammengehörig.76 Allerdings ordnete er sie einer Heiliggrab- oder

Marientod-Darstellung zu. Dazu passen aber keinesfalls die im
Gesprenge dargestellte, von Gottvater bekrönte Verkündigungsszene
und die beiden musizierenden Engel. Falk konstatierte dies bereits

1979 und schlug für den Aufriss einen Altaraufsatz (Retabel) und
nur allenfalls ein Heiliggrab vor.77 Er stellte die Zusammengehörigkeit

der Risse in Frage und rechnete den Grundrissplan allgemein
einem «Gehäuse oder Schrein» zu.78 In der Tat gibt es andernorts
einen derartigen Schnitzaltar mit Stützengehäuse und mehrtürmi-

76 Jacob Burckhardt: Über die Goldschmiederisse der öffentlichen Kunstsammlung zu
Basel, in: Basler Taschenbuch XII, Basel 1864, S. 113.

77 Falk (wie Anm. 73), S. 156, Nr. 670.

78 Falk (wie Anm. 73), S. 131, Nr. 488. Falk schlägt den Grundriss nicht eindeutig dem
Aufriss zu, weil in der Grundrisszeichnung nur das Hauptgeschoss mit Wimpergkranz
(Kielbogen) erscheint, nicht aber der Baldachinturm (Hauptturm).



Dorothea Schwinn Schürmann

Abbildung 10

Maria-Schlaf-Altar von 1434 im Bartholomäus-Dom in Frankfurt a.M. (Foto:
Bildarchiv Foto Marburg/Rödel, Volker).



Maria im Wochenbett 165

gem Gesprenge: den Maria-Schlaf-Altar von 1438 im Dom von
Frankfurt a. M. (Abb. 10).

Deshalb ist auch beim Basler Riss eine Bestimmung als Altar
nicht ganz auszuschliessen. Doch spricht das Ziermasswerk unter der

Plattform (Abb. 8) dagegen, dass hier ein Altar vorgeblendet war,
und fur das Basler Münster ist auch kein Kindbett-Altar überliefert.
Böker et al. bekräftigten schliesslich 2013 die Zusammengehörigkeit
der beiden Zeichnungen und interpretierten den Aufriss als Heiliggrab

oder Marientod und den Grundriss als Heiliggrab.79
Will man - mit aller gebotenen Vorsicht - den Zusammenhang

zum Basler Münster weiterdenken, passt allerdings ikonographisch
eine Bestimmung als Wochenbett Mariens besser zu den beiden Rissen.

Denn der Wochenbett-Szene geht die Verkündigung an Maria
durch den Engel Gabriel unmittelbar voraus. Bekräftigen lässt sich
diese These mit dem Hinweis, dass musizierende Engel
ikonographisch nicht zur Verkündigungs-, sondern zur Geburtsszene

gehören. Sie sind im Riss tatsächlich zwischen Hauptszene und
Verkündigung platziert. Zudem ist in den Schrift- und Bildquellen
zum Basler Münster keinerlei Marientod-Darstellung belegt, sodass

diese Variante ausscheidet. Auch mit dem Marientod, mit weiteren
Marien-Szenen wie der Krönung Mariens oder mit einem Heiliggrab

ist die Verkündigung ikonographisch nicht verknüpft.
Die Frage, warum die eigentliche Hauptszene, das Kindbett,

nicht im Riss figuriert, lässt mehrere Antworten zu. Zunächst ist
festzuhalten, dass dies bei mittelalterlichen Rissen hin und wieder
vorkommt,80 etwa auch bei einem weiteren Aufriss aus den Basler

Goldschmiederissen, der zuletzt als Heiliggrab interpretiert wurde
und keinerlei Figuren, sondern nur den Architekturrahmen
enthält.81 Daraus lässt sich folgern, dass zwei Zeichner an einem Riss

arbeiteten: Ein Steinmetzmeister entwarf das Architekturgehäuse, in
das ein Bildhauer dann die Figuren einzeichnete.82 Da beim allfälligen

Wochenbett-Riss die oberen Figuren bereits eingetragen sind,
die unteren hingegen nicht, könnte die Zeichnung auch unvollendet

sein. Oder es gab einen weiteren separaten Riss zur Hauptszene,
der in der Bettstatt ruhenden Maria mit Kind. Ganz schlüssig lässt

sich die Frage also vorläufig nicht beantworten.

79 Böker et al. (wie Anm. 75), S. 38f.

80 Ebd., S. 40.

81 Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett, Basler Goldschmiederisse Inv.-Nr. U.XIII.93.
82 Ich danke Anne-Christine Brehm für diesen Hinweis.



166 Dorothea Schwinn Schürmann

Abbildung 11

Riss einer Olberg-Szene für das Ulmer
Münster, 1474, von Matthäus Böblinger
(Stadtarchiv Ulm, Depositum der Evangelischen

Gesamtkirchengemeinde Ulm)
(Foto: Stadtarchiv Ulm).

Der Aufrissplan lässt sich anhand des Wasserzeichens des

verwendeten Papiers (Ochsenkopf mit Schlangenstab) vorläufig in die
Zeit um 1510 datieren,83 doch könnte hier eine spezifischere Analyse

möglicherweise eine genauere Datierung und Lokalisierung
erbringen. Die stilistischen Eigenheiten der Risse wie die gekrümmten
Fialen und das rankende Astwerk passen in die Zeit ab den 1480er
Jahren.84 Damit würden die Risse dasjenige Wochenbett Mariens
abbilden, das um 1517 im Ceremoniale Basiliensis Episcopatus des

Domherrn Hieronymus Brilinger mehrfach genannt wird. Leider

geben uns die Rechnungsbüchlein der Münster-Fabrica dazu keine
Auskunft mehr, da sie nur bis 1487 erhalten sind. Geht man von

83 Böker et al. (wie Anm. 75), S. 39.
84 Diese Elemente kommen auch an der auf i486 datierten Kanzel des Basler Münsters vor.



Maria im Wochenbett 167

Abbildung 12

Riss eines Opferstock-Bildwerks für den Frankfurter Dom, Marienbaldachin,
2. Hälfte 15. Jahrhundert (Historisches Museum Frankfurt a.M., Domriss, alte

Nr. 9). Der hoch aufragende Opferstock mit Turmbaldachin wurde erst im 19.

Jahrhundert realisiert, allerdings ohne Opferstock (Foto: Historisches Museum Frankfurt

a.M., Horst Ziegenfusz).



168 Dorothea Schwinn Schürmann

einem Riss-Massstab von 1:20 aus, hätte das Bildwerk umgerechnet
eine Breite von 2,10 Metern, eine Höhe von 6,60 Metern und eine

Figurengrösse von 1,20 Metern auf Plattformhöhe gehabt. Damit
würde es zu den grossen Beispielen gehören, dessen Figurengruppe
noch etwas über das 1,09 Meter breite und 0,67 Meter hohe
Wochenbett im Württembergischen Landesmuseum Stuttgart
hinausginge.85

Allerdings muss einschränkend darauf verwiesen werden, dass

keine aus Holz gebauten Gehäuse mit der Wochenbett-Ikonographie

überliefert sind, wie sie die beiden Risse darstellen. Doch
gab es Ende des 15. Jahrhunderts im Ulmer Münster ein aus Holz
angefertigtes, szenisches Ölberg-Bildwerk (1807 zerstört), das von
einem ähnlichen Masswerkgehäuse überfangen war. So zeigt es ein
erhaltener Riss des Ulmer Münsterwerkmeisters Matthäus Böblin-

ger (Abb. 11).
Weiter bildet eine Aufrisszeichnung aus dem Historischen

Museum in Frankfurt a.M. (zweite Hälfte 15. Jahrhundert, Abb. 12)
eine Marienfigur unter einem turmhohen Masswerkbaldachin ab,

kombiniert mit einem Opferstock am Sockel der Kleinarchitektur.86
Die für die Zeichnung verwendete Kohle spricht für eine geplante
Ausführung in Holz, da Kohle damals öfter für Visierungen von
Holzarbeiten als von Steinobjekten verwendet wurde.87 Die im
19. Jahrhundert leicht abgeändert gebaute Version steht im
Südquerschiff des Frankfurter Doms und stellt ein Beispiel für ein
mittelalterliches Opferstock-Bildwerk mit Masswerkbekrönung dar, wie
sie auch das Basler Münster mehrfach besessen haben dürfte, etwa
in Form des Puerperiums. Der mutmassliche Werkstoff Holz des

Marienpfeilers belegt, dass derartige komplexe Ausstattungsstücke
aus Holz — wie eben auch das Basler Kindbett - nicht ungewöhnlich
waren.

Zusammenfassung

Im Basler Münster gab es spätestens seit den 1420er Jahren ein
Bildwerk «Maria im Wochenbett». Es fungierte als Andachtsbild für die

Gläubigen und zusätzlich, durch seine Bestückung mit einem
Opferstock, als Einnahmequelle des Domstifts. Dies zeigen die

unzähligen Einträge in den Rechnungsbüchlein der vom Domstift

85 Das Beispiel Stuttgart wird erwähnt bei Reinle (wie Anm. 15), S. 205.
86 Böker et al. (wie Anm. 75), S. 321, Mitte.
87 Ebd., S. 321.



Maria im Wochenbett 169

verwalteten Basler Münsterbaufabrik. In Anbetracht seiner häufigen
Nennung muss es ein oft besuchtes Ausstattungsstück gewesen sein.
Es war ein Marien-Bildwerk, das durch seinen szenischen Charakter
und durch seinen alltagsnahen Inhalt (Bettstatt, Mutter und Kind)
die Gläubigen besonders angesprochen haben dürfte. Grosse

Wirkung dürfte es auf Frauen gehabt haben, stellte es doch die weibliche

Urerfahrung des Gebärens und des - damals sehr bedrohlichen -
Wochenbettes dar. So darf auch angenommen werden, dass es

besonders von Wöchnerinnen nach Abschluss ihres Kindbettes
besucht wurde, wie dies an anderen Orten bezeugt ist. Mit der
Reformation wurde das Kindbett aus dem Münster verbannt und
vermutlich zerstört. Deshalb steht es exemplarisch für die vielen

untergegangenen Andachtsbilder des Münsters. Durch Schriftquellen
lässt sich der einstige Standort des Wochenbetts am südlichen

Krypta-Abgang oder im Südquerhaus rekonstruieren. Will man mit
Böker et al. die beiden zusammengehörigen spätgotischen
Planzeichnungen aus dem Kupferstichkabinett des Kunstmuseums Basel

mit dem Basler Münster in Zusammenhang bringen, dann dürften
sie eher dem Kindbett-Bildwerk als dem Heiliggrab oder einer im
Basler Münster gar nicht belegten Marientod-Szenerie zuzuordnen
sein. Eine im Bett liegende Maria mit Kind, in der Art der erhaltenen

Beispiele, hätte dann die vom Gehäuse umfangene, bühnenartige

Plattform geschmückt. Entstanden die Risse tatsächlich erst
am Anfang des 16. Jahrhunderts, so hatte man sich vielleicht
aufgrund des grossen Erfolgs des Andachtsbildes für eine grössere,
schönere Erneuerung entschieden. Zwei Wappenschilder weisen

jedenfalls auf eine Stiftung der Figurengruppe hin. Die eingezeichnete

Verkündigung samt musizierenden Engeln spricht für eine

Interpretation als Wochenbett Mariens. Die Besonderheit des Basler
Wochenbetts liegt darin, dass es als frauenspezifisches Bildwerk hier
nicht im klösterlichen, sondern im städtischen Kontext, in einer -
freilich Maria geweihten - Bischofskirche, in Erscheinung trat. Es

diente nicht der Privatandacht wie die Exemplare aus den Klöstern,
sondern der Verehrung durch die Öffentlichkeit.




	Maria im Wochenbett : ein verschwundenes Bildwerk des Baslers Münster

