Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 116 (2016)

Artikel: Reformation als Perspektive : Bedeutungsproduktion in den
Zeichnungen von Urs Graf

Autor: Christadler, Maike

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813326

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reformation als Perspektive. Bedeutungs-
produktion in den Zeichnungen von Urs Graf

von Maike Christadler

Urs Grafs Zeichnungen sind in der Kunstgeschichte eigentlich nicht
fiir ihren Zusammenhang mit der Reformation berithmt — obwohl
sie zwischen ca. 1510 und 1528 entstanden sind. Damit gehéren sie
historisch sehr wohl in den Kontext des religiésen Umbruchs, auch
wenn sie aus der Basler Perspektive die Einsetzung des reformierten
Rates 1529 in der Stadt nicht mehr begleitet haben. Bertihmt sind
die Zeichnungen dagegen fiir ihre Lebendigkeit und den Eindruck
von Spontaneitit, den sie vermitteln, ebenso wie fiir ihren originel-
len Blick auf das Personal des schweizerischen Reislaufs, das uns
Graf vor allem als werbende Reisliufer und umworbene Trossdirnen
vor Augen stellt.! Das Geschlechterverhiltnis ist eines der zentralen
Themen seiner Zeichnungen, und er nutzt es, um soziale und mo-
ralische Debatten seiner Zeit zu reflektieren und zu konstruieren.
Einige dieser Blatter zeigen Graf durchaus als kritischen Kommen-
tator seiner Zeit. Im Folgenden soll deshalb der Versuch gemacht
werden, verschiedene Arbeiten Urs Grafs im Kontext der reforma-
torischen Bilderpolitik zu analysieren, um so die Mechanismen von
visueller Bedeutungsproduktion, von Bedeutungszuschreibungen
und -wahrnehmung (nach)zuvollzichen. Fragt man 500 Jahre nach
einem Ereignis nach dessen Bedeutung, wird eines auf jeden Fall
schnell klar: Wir konnen nie direkt zuriickblicken, sondern miissen
immer durch das Dickicht der Geschichte blinzeln — und noch dazu
von einer Position aus, die schon weiss, wie die Geschichte aus-
gegangen ist. Deshalb ist es besonders schwierig, nach dem Einfluss
der Reformation zu ﬁ‘agen, wenn die Bilder, um die es geht, in den
Jahrzehnten vor dem eigentlichen (Durchbruch> derselben entstan-
den sind. Im Bewusstsein des historischen Hiatus soll die Annihe-
rung an die Zeichnungen Grafs iiber Lektiirevorschlige erfolgen, die
die mogliche Wahrnehmung und die Schreiberinnenposition glei-
chermassen im Blick behalten. Zwei Modelle von Bedeutungserzeu-
gung werden exemplarisch vorgefiihrt: Eines funktioniert tiber Bild-
vergleiche, das andere iiber den Einsatz eines Bild-Zeichens.

1  Eine kurze Gesamtdarstellung von Grafs Leben und Werk bietet Christiane Andersson:
Urs Graf, in: Sikart online, 1998/2011, http://www.sikart.ch/KuenstlerInnen.aspx?id=
4022809&Ing=de (7.7.2016).



30 Maike Christadler

Reformation — Medien - Bilder

Wo immer nach einem Zusammenhang von Kunst und Reforma-
tion gefragt wird, sind zweierlei Antworten schnell zur Hand: Die
Bewegung sei gegen die Bilderverehrung gerichtet gewesen und
habe deshalb zum Bildersturm — und im Anschluss daran zu Bild-
abstinenz — gefiihrt.? Und: die reformatorische Propaganda habe
sich des Flugblattes als eines ihrer wichtigsten Kampfmittel be-
dient.?

Im Folgenden wird nicht die Zerst6rung von Bildern im Mittel-
punke stehen, sondern deren Produktion und Zirkulation. Basel war
als Zentrum des (humanistischen) Buchdrucks (neben Stidten wie
Strassburg, Augsburg, Niirnberg oder Wittenberg) aktiv beteiligt am
Druck von Flugblittern und anderen kontrovers-religiosen Pam-
phleten, deren Ziel meist darin bestand, die religiosen Gegner mog-
lichst grundlegend zu delegitimieren. Diese Flugblitter dienten der
Meinungsbildung und Verstindigung, sie waren hiufig tagesaktuell
und richteten sich an eine Offentlichkeit, die auch in anderen
Medien — wie dem Lied oder der Predigt — tiber reformatorische Er-
eignisse informiert wurde. Das Flugblatt ragt aus diesem Informa-
tionsreigen heraus, insofern es iiber seine spezifische Kombination
von Text und Bild eine besondere Wirkung entfalten konnte. So eta-
bliert sich mit den reformatorischen Flugschriften die Satire als ein
wichtiges Moment medialer Kommunikation: Aus der Entwicklung
bzw. massenhaften Nutzung des Buchdrucks und dem Wunsch nach
Vermittlung von politisch-religiésen Inhalten entsteht quasi ein
neues Genre, das auch neue Seh- und Lesegewohnheiten aktiviert
bzw. diese zwei bis dahin eher getrennten Wahrnehmungsmechanis-
men miteinander in Verbindung setzt. Auch inhaltlich fliessen im
Flugblatt verschiedene Vorlagen zusammen, mit der Bestrebung, die

2 Zum Bildersturm vgl. u.a. Robert W. Scribner (Hg.): Bilder und Bildersturm im Spit-
mittelalter und in der frithen Neuzeit, Wiesbaden 1990 (Wolfenbiitteler Forschungen,
46), und Norbert Schnitzler: Tkonoklasmus — Bildersturm. Theologischer Bilderstreit
und ikonoklastisches Handeln wihrend des 15. und 16. Jahrhunderts, Miinchen 1996.
Zum Flugblatt siehe weiter unten.

3 Vgl. Birgit Ulrike Miinch: «Viel scharpffe Gemelde» und «lesterliche Figuren». Cranach
und seine Zeitgenossen auf dem «Schlachtfeld» druckgrafischer Fehden, in: Bild und
Botschaft. Cranach im Dienst von Hof und Reformation. Ausstellungskatalog Herzog-
liches Museum Gotha, Heidelberg 2015, S. 7281, bes. S. 72-74; Wolfgang Harms:
Ilustrierte Flugblitter aus den Jahrhunderten der Reformation und der Glaubenskimpfe.
Ausstellungskatalog Veste Coburg, Coburg 1983, S. VII-XI; Harry Oelke: Die Konfes-
sionsbildung des 16. Jahrhunderts im Spiegel illustrierter Flugblitter, Berlin/New York
1992 (Arbeiten zur Kirchengeschichte, 57).

4 Oelke, Konfessionsbildung (wie Anm. 3), S. 223-225.



Reformation als Perspektive 31

Aussage auch tatsichlich verstindlich zu machen. So treffen geliu-
fige biblische Gleichnisse auf Vorstellungen, die z.B. in der Kultur
des Karnevals verbreitet waren und bereits als Satiren verstanden
wurden (so die Bilder der «verkehrten Welt» oder des Narren, der in
Literatur und Volkskultur seinen festen Platz hatte).’

Das Flugblatt entsteht also aus seiner kommunikativen Aufgabe
heraus und greift entsprechend Vorlagen auf, die sein Publikum wie-
dererkennen und verstehen konnte; es prigt zugleich eine spezi-
fische Wahrnehmung, von der im Nachhinein schwer zu abstra-
hieren ist. Dennoch wird es im Folgenden darum gehen, einen Blick
auf die Bildproduktion etwa zwischen 1510 und 1525 zu werfen
und zu sehen, welche Bildmodelle bereits abrufbar waren und wie
sie sich verandert haben. Die Bildpublizistik der Reformation wird
dabei als Folie dienen, die erstens unsere Wahrnehmung von Bildern
grundlegend geprigt hat und die zweitens bereits bestehende Bild-
modelle tiberformt und zugespitzt hat. Das bedeutet, dass uns der
Blick zuriick helfen kann, Bildbedeutungen zu erkennen, es bedeu-
tet aber zugleich, dass wir auch fritheren Bildern leicht Bedeutungen
zuschreiben, die sie erst in der Reformation (und ihrer Rezeption)
erhalten haben — die Betrachter arbeiten also immer mit an der Be-
deutungsproduktion der Bilder.

Bildstrategien

Um zunichst tiberhaupt eine Vorstellung davon zu bekommen, wel-
che Bildstrategien die Reformationspublizistik aktiviert hat, blicken
wir einen Moment auf eine der zentralen Formen der von Lucas
Cranach lancierten Bildpolitik. Unter dem Titel «Gesetz und
Gnade» haben Cranach und seine Werkstatt von den spiten 20er bis
in die 50er Jahre des 16. Jahrhunderts an der typologischen Gegen-
tiberstellung von Verdammnis und Erlésung gearbeitet (Abb. 1).6 In
zwei durch den Baum des Lebens klar voneinander getrennten

5  Vgl. Franz-Heinrich Beyer: Eigenart und Wirkung des reformatorisch-polemischen Flug-
blatts im Zusammenhang der Publizistik der Reformationszeit, Frankfurt a. M. [etc.]
1994 (Mikrokosmos, 39), besonders Kap. IV (Das reformatorisch-polemische Flugblatt
im zeitgeschichtlichen Kontext); Konrad Hoffmann: Das Bild als Herrschaftskritik, in:
Funkkolleg Kunst, hrsg. vom DIFF, Weinheim/Basel 1985 (Studienbegleitbrief, 8),
S. 11-42, besonders S. 21-24; Robert W. Scribner: Ritual and Reformation, in: ders.:
Popular Culture and Popular Movements in Reformation Germany, London/Ronceverte
1987, S. 103-122.

6  Vgl. zum Motiv von Gesetz und Gnade Heimo Reinitzer: Gesetz und Evangelium. Uber
ein reformatorisches Bildthema, seine Tradition, Funktion und Wirkungsgeschichte,
2 Bde., Hamburg 2006.



a2 Maike Christadler

Bildhilften erzihlt die linke Seite die alttestamentarische Geschichte
vom Siindenfall, von der Vertreibung aus dem Paradies und dem
Sturz in die Hoélle. Moses weist die Gesetzestafeln vor. Die rechte
Bildhilfte visualisiert in einer komplexen Bilderziahlung vom Opfer-
tod Christi die Erlosung der Menschheit von der Siinde. Chronolo-
gisch von oben nach unten sind die Verkiindigung an Maria, die
Kreuzigung und die Auferstehung Christi dargestellt. Johannes der
Taufer, zu einem nackten Mann links von ihm gewendet, zeigt auf
das Kruzifix, dessen Erlosung spendendes Blut auf den nackten
Mann — Sinnbild fiir den gldubigen Christen — fillt: ein Aufrufen
des Abendmabhls. Typologisch entsprechen sich der von Teufeln in
die Holle getriebene Nackte (Adam) und der durch das Blut Christi
erloste Nackte (der Gliubige). Die Flammen des Hollenschlundes
stehen den durch Christus tiberwundenen Todesmonstern gegen-
iiber, und der mit verschiedenen Aufgaben betraute Heilige Geist ist
dem auf der Weltkugel sitzenden richtenden Gottessohn parallel ge-
stellt. Die beiden Bildhilften sind so sehr genau aufeinander bezo-
gen, sie verwandeln theologische Positionen in ein visuelles Narra-
tiv. Die Methode, das Alte Testament als Prifiguration des Neuen
Testaments zu interpretieren, ist ein Grundprinzip der Exegese und
insofern keine Neuerung der Reformationszeit. Doch die Antithese
war eine der zentralen Formen der protestantischen Bildpolemik,
und sie war vor allem durch ihre Ubertragung der Heilsgeschichte
auf die Gegenwart im Konfessionskampf aktuell.” Vorausgesetzt ist
hier eine Kenntnis der biblischen Erzihlungen, die typologisch auf
aktuelle Ereignisse tibertragen werden kénnen — eine Kompetenz,
die durch die Forderung der eigenen Lektiire und des Vorlesens re-
ligioser Schriften besonders beférdert wurde. Neben der lutheri-
schen Bildsatire, die den Reformator christologisch tiberhéht, ist es
vor allem die Gegeniiberstellung von Papst und Christus, die in der
Bildpublizistik mit Cranachs «Passional Christi und Antichristi»
eine zentrale Stellung erhilt.® Gerade an diesem Beispiel ldsst sich
deutlich machen, dass der antithetisch-typologische Lektiireschliissel

7  Vgl. Konrad Hoffmann: Typologie, Exemplarik und reformatorische Bildsatire, in: Josef
Nolte [et al.] (Hgg.): Kontinuitit und Umbruch. Theologie und Frommigkeit in Flug-
schriften und Kleinliteratur an der Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert, Stuttgart 1978
(Spdtmittelalter und Friihe Neuzeit, 2), S. 189-210, hier S. 191.

8 Ebd., S. 191; zur Antithese als Strukturprinzip siehe Herbert Zschelletzschky: Das Pas-
sional Christi und Antichristi, in: Lucas Cranach. 1472-1553, Ausstellungskatalog
Schlossmuseum Weimar, Weimar 1972, S. 139—147, besonders S. 140f., und Miinch
(wie Anm. 3), S. 72-81, besonders S. 74-77; Hans-Jiirgen Goertz: Antiklerikalismus
und Reformation. Sozialgeschichtliche Untersuchungen, Géttingen 1995, S. 83-88.



Reformation als Perspektive 6 6o

der Bilder jedoch nur einen Aspekt der Bildsprache zu erschliessen
vermag: Blickt man auf das letzte Gegensatzpaar des Passionals, wird
im Vergleich deutlich, dass der Hollensturz des Papstes formalbild-
lich an Martin Schongauers Versuchung des HI. Antonius ausge-
richtet ist (Abb. 2 und 3).” Keineswegs ist hier eine bilderfeindliche
Einstellung zu beobachten, vielmehr gehort zum betrachtenden
Spiel auch eine fundierte Bilderkenntnis, die den Erkennenseffekt
fir ein erweitertes Verstindnis nutzt, ohne dass die Bildaussage
davon beeintrichtigt wiirde, wire das Modell unbekannt.

Bildlektiire: schlagende Frauen, gestiirzte Manner

Sebald Beham wihlt in seinem Holzschnitt einer Allegorie auf
das Monchtum einen allegorischen Reprisentationsmodus (1521,
Abb. 4): Ein Ménch und ein Bauer stehen einander gegeniiber. Der
Bauer hat den Monch am Haarschopf gepackt und hilt ihm mit der
anderen Hand ein aufgeschlagenes Buch vor den Mund. Der Ménch
wird von drei hinter ihm stehenden Frauen an einem Schal festge-
halten, als sei er eingespannt. Hinter dem Bauern steht die vierte
Frau und schligt auf ihn ein. Damit die Betrachter des Bildes besser
verstehen, was sie sehen, hat der Kiinstler die Frauen bezeichnet:
hinter dem Ménch sind Superbia, Luxuria und Avaritia, wihrend
auf den Bauer die Paupertas einschligt. Das Blatt gehért also dem
weiten Feld der Kritik am Klerus an, der hier — als Ménch — in den
Fesseln von Hochmut, Unkeuschheit und Geiz liegt. Vom Bauern
dagegen wird er auf seine Pflichten hingewiesen, nimlich fiir das
Seelenheil des gemeinen Mannes zu sorgen, der damit in einer «ver-
kehrten Welt: zum Vertreter des Wortes Gottes wird. Polemisch ge-
fasst verweist das zu fressende Buch natiirlich zugleich auf die den
Mbonchen unterstellte Fresssucht. Der Bauer ist selber aber auch
unter der Knute der Frau hinter ihm: sein Movens ist die Armut.'°
Damit ist die Handlungsebene des Bildes im Rahmen der antikleri-
kalen Konfessionspolemik erfasst.!!

Doch blicken wir noch einen Moment auf die formale Gestal-
tung des Blattes und damit auf die Bedeutungen, die der visuellen

9 Vgl. Hoffmann (wie Anm. 7), S. 208.

10 Vgl. C. Scott Dixon: The Reformation in Germany, Oxford 2002, S. 62f.; Goertz (wie
Anm. 8), S. 76.

11 Zum Antiklerikalismus siche Goertz (wie Anm. 8), und ders.: Pfaffenhass und gross Ge-
schrei. Die reformatorischen Bewegungen in Deutschland 1517-1529, Miinchen 1987
(zur Bildpolemik besonders S. 54-57); dazu auch Oelke, Konfessionsbildung (wie
Anm. 3), besonders Kapitel II.1.c. (Kritik an Papst, Klerus und Ménchtum), S. 239-247.




34 Maike Christadler

Qualitit des Bildes eingeschrieben sind. Die vier allegorischen Frau-
enfiguren sind je sehr spezifisch prisentiert: Der Hochmut in einem
prachtvoll-kostbaren, die Unkeuschheit dagegen in einem weit sich
bauschenden Gewand, das Schultern und Beine anziiglich freilegt.
Der Geiz hat die Kopfbedeckung einer Alten, die einen unordent-
lichen Eindruck macht — was die Armut mit ihren zerrissenen Klei-
dern und wehenden Haaren noch steigert. Mit den Bezeichnungen
werden also auch ganz konkrete Bilder verbunden, so dass der
didaktische Effekt entsteht, andere Bilder mit dhnlichen Frauen-
gestalten vor dieser allegorischen Folie zu interpretieren. Das ist
umso eingingiger, als der Kiinstler «realistischer Figuren geschaften
hat, denen die Méglichkeit ihrer Wirklichkeit eingeschrieben ist.
Sucht man entsprechend nach formal dhnlichen Bildmotiven, ver-
wandelt sich die allegorische Dreiergruppe unversehens in die
Gruppe der drei Grazien oder, konkreter, in die Géttinnen Venus,
Juno und Athene, die von Paris das Urteil dariiber verlangen, wer
von ihnen die Schonste sei. Das Paris-Urteil ist in der Kunst und
besonders in der Kunst der ersten Jahrzehnte des 16. Jahrhunderts
relativ verbreitet, und es finden sich zwei mogliche Reprisenta-
tionsmuster: Die Gottinnen sind praktisch nackt gezeigt, um ihre
Vorziige unverschleiert vorzufiihren, oder sie zeigen sich in verfiih-
rerischen Gewindern.!? Jedenfalls sind die Frauen gewohnlich nicht
nur dem (manchmal gar schlafenden) Paris zugewandt, sondern vor
allem dem Betrachter, der immer als der Auswihlende mitgedacht
ist. Vor diesem Hintergrund erhilt das Blatt Behams eine ginzlich
andere Qualitit: Der Monch wird von schénen Frauen am Gingel-
band gefiihrt, was den Spott des Betrachters hervorruft, der seiner-
seits von dem Anblick profitieren kann. Dagegen ist der Bauer, der
ja eigentlich das Wort Gottes vertritt, aus dieser Perspektive tatsich-
lich ein armer Schlucker: die ihm zugeordnete Frau evoziert eher
eine furchteinflossende Minade.

Fiir das Betrachten bedeutet das, dass man den Blick auf das Bild
kippen lassen kann zwischen einer (per Bezeichnung vorgegebenen)
religios-allegorischen und einer (iiber Bilderkenntnis erschliess-
baren) dsthetisch-erotischen Ebene, wobei jedoch nie die eine ohne
die andere wahrnehmbar ist.

Blicken wir vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen auf eine
ebenfalls im Jahr 1521 entstandene Zeichnung Urs Grafs (Abb. 5):

Hier wird einem Ordensmann iibel mitgespielt: Er kniet auf dem

12 Zum Paris-Urteil vgl. Inge El-Himoud-Spetlich: Das Urteil des Paris. Studien zur Bild-
tradition des Themas im 16. Jahrhundert, Diss. Miinchen 1977.



Reformation als Perspektive 35

Boden und wird von zwei Frauen michtig verpriigelt. Eine reisst an
seinem Haar und Gewand, die andere hat ihm ein Knie auf die
Schulter gerammt und hilt in ihrer erhobenen Hand einen Schliis-
selbund, mit dem sie den Monch traktieren wird. Dieser scheint sich
mit seinem Beutelbuch verteidigen zu wollen, aber sein schmerzver-
zerrtes Gesicht und der zum Schrei gedffnete Mund lassen keine
grossen Krifte mehr vermuten. Die Figurengruppe ist mit Feder
detailreich ausgefiihrt, in den wilden Falten der Frauengewinder, in
ihren fliegenden Locken und in der schwungvollen Haltung liegt
eine eindrucksvolle Dynamik, die den tiberfallenen Ménch umso
schwicher wirken ldsst. Entfernt im Hintergrund ist skizzenhaft
eine Kapelle erkennbar, die im weitesten Sinne dem Ménch zuge-
ordnet ist. Die Szene wirke ausgesprochen genrehaft und konfron-
tiert uns Betrachter mit einem zunichst unerklirlichen Uberfall.
Aber wir haben ja gerade bei Beham schon einen Monch in den
Fingen dreier Frauen gesehen, und so, wie sich dort mithilfe von
Bildvergleichen Bedeutungsebenen erschlossen haben, stecken auch
in Grafs Zeichnung vielfiltige Bildaussagen.

Hatte auf Behams Holzschnitt die Paupertas mit ihren fliegen-
den Haaren noch auf den Bauer eingeschlagen, so verwendet Grafs
rechte Frauenfigur ihre Energie jetzt direkt auf den Ménch. Und sie
ist in dem Kleid mit weitem Ausschnitt und mit ihrem nackten Fuss
cher Superbia und Luxuria nachempfunden als der zerrissenen
Armut, deren Geste sie ausfiihrt. Sie schligt mit einem grossen
Schliisselbund, und auch ihre Kollegin ist iiber einen gut gefiillten
Geldbeutel, ein am Giirtel hingendes Messer und iiber die Schliis-
sel markiert: Schliissel zu besitzen, ist fiir Frauen in der Frithen Neu-
zeit ein Zeichen ihrer Macht.!® Und tatsichlich finden sich Frauen,
die auf ihre Minner einschlagen, im Rahmen der Bilder zur Weiber-
macht und dem Kampf um die Hosen. So ist Israel van Meckenems
«Boses Weib» (Abb. 6) eine vom Teufel angestachelte Furie, die mit
ihrem Spinnrocken auf den bereits gefallenen Mann einschligt. Vor
ihm auf dem Boden die Hosen, um die der Streit geht. Die Weiber-
machtzyklen sind Teil des Topos der «verkehrten Welo, in der (bose
Weiber» Hand an die ihnen nach gesellschaftlichem Verstindnis als
tiberlegen angesehenen Minner legen. Dieses Bildmotiv der Weiber-
macht zitiert Graf in seiner Zeichnung. Aber nicht nur das: Eine

13 Vgl. Heide Wunder: «Er ist die Sonn, sie ist der Mond». Frauen in der Frithen Neuzeit,
Miinchen 1992, Vorsatzblatt; Susan Marti: Die Jungfrau, die Hure und die Kindstte-
rin. Frauendarstellungen auf drei spitgotischen Weltgerichtsbildern, in: Unsere Kunst-

denkmiiler 44 (1993), S. 333-342, hier S. 342, Anm. 15.



36 Maike Christadler

berithmte Bildformulierung, in der zwei Frauen auf einen Mann
einpriigeln, ist Diirers Zeichnung vom Tod des Orpheus (1494,
Abb. 7). Der antike Singer wird von den Minaden dafiir bestraft,
dass er sich vom weiblichen Geschlecht ginzlich abgewandt hatte.
Orpheus wird so als unminnlicher Mann vorgefiihrt (es ist sicher
kein Zufall, dass Orpheus und der auf van Meckenems Stich trak-
tierte Ehemann dieselbe Haltung haben!).! Grafs Frauen gehoren
also der «verkehrten Welt> an — und sie stehen als antike Minaden
mit den Michten der Passion und Gewalt in Verbindung. Zugleich
wird auch der Monch charakterisiert: Er wird in die Rolle des
unterlegenen, unminnlichen Mannes gebracht und kann als ein
Hinweis auf die Vorstellungen der Geistlichen als eines dritten Ge-
schlechts gesehen werden: nicht wirklich Minner (weil dem Zolibat
verpflichtet), aber dennoch liistern, unkeusch und eine Konkurrenz
fiir die Minner der Gesellschaft. In dieser Aussage ist das Blatt fest
in der antiklerikalen Polemik verankert, die in der Reformation auf
die Spitze getrieben wurde.

Die Typisierung der «realistischen» Akteure in Grafs Zeichnung
6ffnet sie aber auch fiir eine allegorisierende Lektiire: Schon 1972
hat Konrad Hoffmann auf den Kontext der Psychomachie, also den
Kampf zwischen Tugenden und Lastern, fiir das Blatt hingewiesen.
Sowohl Lucas Cranach («Frauen iiberfallen Geistliche», um 1540,
Zeichnungen, Abb. 9a/b) als auch Erhard Schén («Jagd auf Monche
und Pfaffen», Holzschnitt, 1525, Abb. 10) haben Bilder der Verfol-
gung von Monchen durch Frauen/Nonnen/Teufel in die Tradition
des Tugendkampfes gestellt, um so die Laster der Ordensleute anzu-
klagen. Hoffmann sieht in den Szenen der unter den Schligen der
Frauen zusammenbrechenden Geistlichen ein Nebeneinander von
Psychomachie, als mehrfiguriger Kampfszene, und als Ehesatire (vgl.
van Meckenems bdses Weib») in den Einzelgruppen. Diese Ambi-
valenz, so Hoffmann, mache sich Cranach in seinen Zeichnungen
zunutze.'” Vor diesem Hintergrund liegt der besondere Bildwitz von
Grafs Zeichnung im Aufrufen auch der reformatorischen Diskus-

14 Christian Miiller verweist darauf, dass Graf den Stich méglicherweise gekannt habe: «Urs
Graf. Offentliche Kunstsammlung Basel, Kupferstichkabinett: Katalog der Zeichnungen
des 15. und 16. Jahrhunderts», Teil 2B, Basel 2001, S. 207; zu Diirers Orpheus-Zeich-
nung siche Helmut Puff: «Orfeuf8 der Erst puseran»: Eine Zeichnung Albrecht Diirers
im Kontext der Orpheustradition, in: Sven Limbeck/Lev Mordechai Thoma (Hgg.):
«Die siinde, der sich der tiuvel schamet in der helle»: Homosexualitit in der Kultur des
Mittelalters und der Frithen Neuzeit, Sigmaringen 2009, S. 155-184.

15 Vgl. Konrad Hoffmann: Cranachs Zeichnungen «Frauen iiberfallen Geistliche», in: Zeit-
schrift des deutschen Vereins fiir Kunstwissenschaft 26 (1972), S. 3—14, hier S. 5.




Reformation als Perspektive 37

sion um das Zolibat und die Heirat von Geistlichen, die von den
Reformatoren eingefordert wurde (denn die bése Ehefraw schligt
hier ausgerechnet einen Mdnch). Der Gepriigelte fillt so zugleich
als Ehemann und als Ménch den Frauen zum Opfer — die aber iiber
die potentielle <Ehe> mit einem Geistlichen ihrerseits als Dirnen
identifiziert werden konnen.!®

Die formale Komposition von Grafs Blatt verrit aber noch wei-
tere bildliche Uberblendungen: So kauert der Ménch in hnlicher
Position wie Christus bei der Kreuztragung, was ihn zu einem direk-
ten Nachfolger Christi macht!” (mit der kauernden Position ruft
Graf gleichzeitig die Christus-Figur und van Meckenems verpriigel-
ten Ehemann auf — womit Christi Leiden als Kampf um die Hose
ins Licherliche gezogen wiirde!). Und in der Tat ldsst sich der
Ménch typologisch lesen: Einer der Urviter des Monchtums, der
Hl. Antonius, der in Luthers Schriften zugleich Modell fiir die
falsche Weltabgewandtheit der Ordensleute und trotzdem Vorbild
fiir den Glauben ist,'® ist seit den 70er Jahren des 15. Jahrhunderts
fester Teil des oberrheinischen Bildrepertoires.!” Dabei interessierte
die Kiinstler besonders, dass der Heilige in der Wiiste, in die er sich
zuriickgezogen hatte, allerlei Versuchungen ausgesetzt war. Darun-
ter ist die Versuchung durch eine Schar héllischer Monster, so bild-
prigend bei Schongauer (um 1470/75, Abb. 3), und auf Matthias
Griinewalds Isenheimer Altar (um 1510/15); aber auch die Versu-
chung durch den Teufel in der Gestalt einer schonen Frau hart die
kiinstlerische Einbildungskraft inspiriert (Niklaus Manuel Deutsch
1518/20 auf dem Antonius-Retabel fiir die Antoniterkirche in Bern
und auf einer ebenfalls um 1520 datierten Zeichnung).

In einer typologischen Lektiire des Monchs auf Grafs Zeichnung
haben wir den HI. Antonius als Nachfolger Christi vor uns — zusam-

mengebrochen unter dem Kreuz. Und da, wo die Marter Christi im
Auf-sich-Nehmen des Kreuzes liegt, sind die Qualen des HI. Anto-

16 Zur Diskussion um die Priesterehe vgl. Susanna Burghartz: Das starke Geschlecht und
das schwache Fleisch. Erasmus und Zwingli zur Priesterehe, in: Michael Erbe [et al.]
(Hgg.): Querdenken — Dissens und Toleranz im Wandel der Geschichte. Festschrift fiir
Hans Rudolf Guggisberg, Mannheim 1996, S. 89-106; dies.: Zeiten der Reinheit — Orte
der Unzucht: Ehe und Sexualitit in Basel wihrend der frithen Neuzeit, Paderborn 1999,
besonders Kap. 2 (Pflichtzolibat — Hurerei — Priesterehe).

17 Vgl. Miiller (wie Anm. 14), S. 208.

18 Vgl. Peter Gemeinhardt: Antonius, der erste Ménch. Leben — Lehre — Legende, Miin-
chen 2013, S. 166.

19 Ebd., S. 178f; vgl. auch Sandra Uhrig: Die Versuchung des Heiligen Antonius. Eine
Vision des ausgehenden Mittelalters, Diss. Miinchen 1998, S. 51-59 (zum Kupferstich
Martin Schongauers).



38 Maike Christadler

nius die Hollenkreaturen und die weiblichen Reize, die ihn ver-
suchen. Denn der Kiinstler scheint die zwei Versuchungsszenen des
Antonius (die Quilereien durch die Hollenmonster und die weib-
liche Versuchung) in eine einzige Szene zusammengefasst zu haben:
Der Gefallene ist der Tortur durch aufreizende Frauen ausgeliefert
— die damit zu Héllentieren oder zumindest zu Teufeln in Frauen-
gestalt werden. Ein um 1450 in Italien entstandenes Bild der Ver-
suchung des Antonius zeigt genau diese Priigelszene des Heiligen
durch zwei Teufelsfiguren (Abb. 8).2° Selbst das Setting des Bildes
hat eine auffillige Ubereinstimmung mit Grafs Zeichnung — bis hin
zur landschaftlichen Verortung und der Prisenz der Kapelle. Nur
dass bei Graf die Teufel durch Frauen ersetzt sind, denen damit
ihrerseits etwas Dimonisches zugeschrieben wird, wiederum nicht
unihnlich dem Kupferstich van Meckenems mit dem bosen Weib
(Abb. 6).

Verfolgt man nun schliesslich die formale Herkunft der schla-
genden Frau, wird ein Bildmodell sichtbar, das Graf auch fiir andere
Zeichnungen benutzt hat: Andrea Mantegnas Kupferstich mit der
Schlacht der Seegotter (um 1470, Abb. 11). Der auf der rechten
Seite des Stichs mit erhobener Hand kimpfende Triton ist deutlich
die formale Vorlage fiir die Zuschlagende auf Grafs Zeichnung.?!
Doch vielleicht hat Graf auch hier eine Uberblendung vorgenom-
men. Denn am linken Bildrand ragt eine Frauenfigur mit flattern-
dem Haar ins Geschehen: eine Personifikation der Invidia — was die
Zeichnung nochmals fiir eine allegorische Lektiire 6ffnen wiirde.
Vor allem aber fiihrt diese visuelle Spur, wie schon mit Diirers Or-
pheus, zu an der Antike orientierten Vorlagen, was Grafs Schlagende
als antike Minade bestitigt. Und {iber Mantegnas Seegotter schliesst
sich auch der Bedeutungskreis der Tugenden- und Laster-Ikono-
graphie: Denn Patricia Emison konnte zeigen, dass diese mythische
Seeschlacht bei Mantegna ebenfalls im Zeichen der Psychomachie
steht.?2

Urs Grafs Zeichnung der Frauen, die einen Ménch schlagen, er-
schliesst also einen vielschichtigen Bedeutungshorizont, der iiber

20 Uhrig (wie Anm. 19), S. 71.

21 Vgl. Miiller (wie Anm. 14), S. 207.

22 Vgl. Patricia Emison: The Raucousness of Mantegna’s Mythological Engravings, in:
Gazette des Beaux Arts 124 (1994), S. 159-176, hier S. 162f.; zur Hexenikonographie,
die sich aus denselben Vorlagen speist, siche Judith Venjakob: Albrecht Diirers «Die
Hexe», um 1500, in: @KIH-eSkript. Interdisziplinire Hexenforschung online 4 (2012),
Heft 4, Sp. 46-78, in: historicum.net, URL: https://www.historicum.net/purl/2y7zmf/
(7.7.2016).



Reformation als Perspektive 39

Bedeutungseinlagerungen in die visuelle Gestalt der Zeichnung ab-
rufbar ist. Uber das Bildvokabular wird deutlich, dass der Kiinstler
aus dem zeitgendssischen (reformatorischen) Antiklerikalismus
ebenso schopft wie aus spitmittelalterlichen Darstellungen des Hl.
Antonius. Grafs Leistung ist es, die Ebenen zu verschmelzen und
tiber das Motiv der Weibermacht satirisch aufzuladen — und gleich-
zeitig einen begehrenden und einen furchtsamen Blick auf die Frau-
enfiguren zu werfen. Letztlich liegt es dann an der Bilder-Bildung
der Betrachter, welche dieser Angebote wahrgenommen werden —
sicher ist jedoch, dass die Konfessionsdebatte massgeblich mithilfe
von Bildern zugespitzt werden konnte, weil Bilderkenntnis abrufbar
war.

Bildlektiire: Zeichen alten oder neuen Glaubens?

Lag bei der Lektiire der schlagenden Frauen und gestiirzten Manner
der Schwerpunkt auf dem Bildvergleich und auf der Uberblendung
verschiedener Bildprigungen, geht die folgende Lektiire von der
Identifikation eines Zeichens aus und fragt nach dessen Bedeutun-
gen und Bedeutungszuschreibungen im Bild. Es geht um den Ro-
senkranz, der als Objekt, als Bild und als Diskussionsgegenstand in
den Jahren vor und wihrend der Reformation als Zeichen gelesen
werden kann. Uber die historische Entstehung und Nutzung des
Gegenstandes und seine Verortung im Diskurs der Reformation soll
seine Bedeutung im Bild-Zusammenhang rekonstruiert werden, um
so die Bild-Aussage ermessen zu kénnen.

In der Berner Chronik des Valerius Anshelm ist fiir das Jahr
1528 vermerkt: «Item dass man kein paternoster me tragen so(e)lte,
so doch me zu(e) uberflissiger zierd der wehenfrowen, dan zu(e)m
ba(e)t getragen, von kostlichem holz, gebein, stein, petlin, silber,
gold, rosenkra(e)nz und psalter gemacht wurden. Da ward erst ein
partisch trazzeichen daruss, also dass etlich; ouch des rats, [...] und
die, so vorhin um andachts willen eins kum angeriert ha(e)ten,
ieztan, wo sie giengen und stu(e)nden, grobe vornen tru(e)gen, unso
dass 10 pfund bu(e)ss daruf gesezt, vil, und etlich me dan einmal
gebu(e)est wurden. Aber disem verbot entgegen wurdens bi den un-
luterschen Eidgenossen so werd und gmein, dass ieder eins am hals
tragen, an d’a(e)rmel und hosen inschniden oder anheften wolt.»?

23 Berner Chronik des Valerius Anshelm, hrsg. vom Historischen Verein des Kantons Bern,
Bd. 5, Bern 1896, S. 251.



40 Maike Christadler

Die reformatorische Polemik der Passage ist im Hinweis darauf,
dass der Rosenkranz den Hebammen zur Zierde gedient habe, so-
gleich greifbar. Der Paternoster wird als Schmuckstiick beschrieben,
das fiir das Gebet iiberfliissig sei und vor allem der Eitelkeit diene.
Und als solches benutzen es die Altglaubigen umgehend, kaum ist
das Verbot ausgesprochen. Ja es scheint, als habe das Verbot aus der
Gebetskette einen Verkaufsschlager gemacht. Man kann also zu-
nichst getrost davon ausgehen, dass in den 30er Jahren des 16. Jahr-
hunderts der Paternoster ein konfessionelles Zeichen war: seine
Ostentation charakeerisierte die Altgldubigen, seine Abwesenheit
liess auf eine reformatorische Einstellung schliessen.?* Aber welche
Rolle spielte der Rosenkranz in den Jahren vor seinem Verbot? In
welcher Funktion wird er in Bildern eingesetzt — und ist er als Zei-
chen tatsichlich immer so eindeutig?

In der spitmittelalterlichen Frommigkeitskultur, vor allem seit
den 70er Jahren des 15. Jahrhunderts, hatte das Rosenkranzgebet
einen enormen Aufschwung genommen.?” Die Paternosterschnur
war eigentlich eine Gedéchtnisstiitze zum Aufsagen des «Vaterunser
und des «Ave Maria» und war damit ein Zeichen fiir Andacht und
Frommigkeit.? Doch um 1500 war die Rosenkranzkette fast zu
einem Modeartikel fiir alle Gesellschaftsschichten geworden, und
grosse gedruckte Rosenkrinze entstanden im Zusammenhang mit
dem Ablasswesen, denn mit dem Rosenkranzgebet war der Gewinn
von Ablass verbunden.” Zusammen mit anderen Frommigkeitsfor-
men und Formalismen der kirchlichen Riten wie z. B. dem Fasten
geriet auch der Rosenkranz in die Kritik der Reformatoren. Um das
mechanische <Herunterbeten> des Rosenkranzes zu charakterisieren
und zu kritisieren, schrieb Luther 1520 in «Von den guten Werken»:
«Da klappern die Steinn [...] und das Maul plappert.» Mit der Ein-
fiihrung der Reformation kulminierte — wie wir gesehen haben — die
reformierte Kritik am Rosenkranzgebet in Bern im Verbot des Ge-
bets und des Tragens der Gebetskette, sodass der Rosenkranz nach
1530 zu einem Parteizeichen> der Altgliubigen geworden war.?®

24 Vgl. Gabriel Meier: Der Rosenkranz in der Reformationszeit, in: Zeitschrift fiir Schwei-
zerische Kirchengeschichte 7 (1913), S. 296-303.

25 Vgl. Harry Oelke: «Da klappern die Stein ... und das Maul plappert». Der Rosenkranz
im Zeitalter der Reformation, in: Urs-Beat Frei/ Fredy Biihler (Hgg.): Der Rosenkranz.
Andacht, Geschichte, Kunst, Bern 2003, S. 107-117, hier S. 107.

26 Vgl. Gabriela Signori: Riume, Gesten, Andachtsformen. Geschlecht, Konflikt und reli-
gidse Kultur im europiischen Mittelalter, Ostfildern 2005, S. 141.

27 Vgl. Oelke, Rosenkranz (wie Anm. 25), S. 108.

28 Ebd., S. 113.



Reformation als Perspektive 41

Rosenkrinze sind als Teil der spatmittelalterlichen Frommigkeit
auch in den bildenden Kiinsten hiufig anzutreffen. Sie sind Zeichen
besonderer Marienverehrung, werden aber auch ganz allgemein zur
Charakterisierung des gottgefilligen Lebens einer Figur bei-
gegeben.?” Aber in dem Moment, in dem der Rosenkranz zu einem
umstrittenen Zeichen wurde, hat ihn auch die Kunst eingesetzt, um
Zugehorigkeiten zu definieren. Dabei ist die konfessionelle Seman-
tisierung des Rosenkranzes oft erst im weiteren Bildkontext zu er-
schliessen — hinzu kommt, dass unsere moderne Betrachterposition
immer im Nachhinein auf einen Zustand blickt, der zur Ent-
stehungszeit der Darstellungen noch keineswegs als sicher gelten
konnte.

1529 erscheint ein von Georg Pencz illustriertes und von Hans
Sachs mit einem Text versehenes Flugblatt mit dem Titel «Inhalt
zweierley predig / yede in gemein in einer kurtzen summ begriffen»
(Abb. 12). Das Bild funktioniert wiederum getreu der von Cranach
etablierten antithetischen Gegeniiberstellung: Das Bildfeld ist in
eine linke und eine rechte Hilfte unterteilt, links wird den Betrach-
tern eine reformierte Predigt vorgefiihrt, rechts eine katholische.
Der schlanke reformierte Prediger liest auf seiner schmucklosen
Kanzel das Wort Gottes — wihrend der feiste katholische Priester auf
einer verzierten Kanzel steht und ohne die Heilige Schrift aus-
kommt. Diese systematische Unterscheidung wird im dargestellten
Publikum fortgefiihrt: Die schlichter bekleideten Neugldubigen sind
aufmerksam auf den Prediger konzentriert und lesen z.T. selber in
der Bibel. Die Altgliubigen dagegen tragen eher prachtvolle Klei-
dung, und die Gruppe von Frauen am Fuss der Kanzel ist offenbar
dabei, mithilfe von langen, schweren Paternosterschniiren ihren Ro-
senkranz zu beten. Die Blicke der ménnlichen Predigtbesucher sind
eher auf dieses hiibsch anzusehende Spektakel gerichtet als auf den
Priester. Die Moral der Geschichte ist unschwer zu entziffern: Die
Reformierten fiihren ein «evangelischess Leben, wihrend die Katho-
lischen sich an zeichenhaftem Tand orientieren. Diese Lesart wird
durch den Text weiter entfaltet.?°

Blicken wir nun in das Basel der 20er Jahre des 16. Jahrhunderts,
nimmt ein Rosenkranz eine bedeutende Position in einem der be-
rithmtesten Gemilde der Zeit ein: auf Hans Holbeins Darmstidter
Madonna (1526/28, Abb. 13). Hier hat sich der erste ziinftige Biir-

29 In Signori (wie Anm. 26) sind zahlreiche entsprechende Abbildungen zu finden.
30 Vgl. Oelke, Konfessionsbildung (wie Anm. 25), S. 260-262; Signori (wie Anm. 26),
S. 12-14.




42 Maike Christadler

germeister Basels, Jakob Meyer zum Hasen, mit seiner Familie unter
dem Schutz der Madonna zeigen lassen. Das Bild ist — auch unab-
hingig von seinem akrtuellen politischen Schicksal®® — Gegenstand
interessanter Deutungen gewesen. So hat Pascal Griener die Darm-
stidter Madonna in den Diskussionen um die konfessionelle Zu-
gehorigkeit Holbeins verortet, und Jiirgen Miiller hat das Bild als
katholisches Manifest gedeutet.?? Ein wichtiges Element der Posi-
tionierung Meyers in der Reformationsdebatte ist die Abbildung des
Rosenkranzes. Es sind die Tochter Anna und Ehefrau Dorothea
Kannengiesser, die einen Rosenkranz in ihren Hinden halten, wobei
derjenige Annas in deutliche farbliche Analogie zum Giirtel Mariens
gesetzt ist. Mit dem Rot-Ton verweist Holbein auf die Passion und
damit auf den schmerzensreichen Rosenkranz. Anna hat zudem ge-
rade das an der Gebetsschnur hingende Kreuz in ihrer Hand und
bekennt sich damit in einer Zeit, die bereits starke reformatorische
Tendenzen kennt, zum romischen Glauben.??

Fiir das Familienbild Jakob Meyers zum Hasen gibt es weitere
archivalische Evidenz, die Aufschluss iiber die Stellung des ersten
ziinftigen Biirgermeisters in den konfessionellen Auseinandersetzun-
gen in den 1520er Jahren in Basel gibt. Uber seine mehrfach doku-
mentierte Zugehorigkeit zur Fraktion der Alegliubigen lisst sich
auch der Rosenkranz in der Darmstidter Madonna als ein <Partei-
zeichen> lesen.

Welche Bedeutung gibt jedoch Urs Graf dem Rosenkranz in
seinen Zeichnungen? Ist hier die konfessionelle Positionierung so
klar zu erkennen? 1521 zeichnet Urs Graf eine «Heilige Familie»
(Abb. 14), die sich auf den ersten Blick in die traditionellen Formen
des Motivs einschreibt. Im Freien auf einer Rasenbank sitzend, lieb-
kost die Madonna ihren kleinen Sohn. Graf zeigt jedoch nicht nur
die Mutter mit Kind, sondern fiigt den Nihrvater Josef hinzu. Die-
ser kauert, auf einen Stein gelehnt, am Boden. Mit greisenhaftem
Gesicht und einem zum Grinsen verzogenen Mund betrachtet er die

31 Zur kriminalesken Geschichte um den Verbleib des Gemaldes siche: http://www.faz.net/
akeuell/feuilleton/kunst/holbein-madonna-deutschlands-teuerstes-kunstwerk-12823.
html (26.07.2016).

32 Vgl. Pascal Griener: Holbein 1 la croisée des religions, in: De la puissance de I'image. Les
artistes du Nord face 4 la réforme, Paris 2002, S. 104f; Jiirgen Miiller: «Herr, du siehst
und du hast Augen». Ein Beitrag zur Bildtheologie von Hans Holbeins «Darmstidter
Madonnay, in: Margit Kern (Hg.): Geschichte und Asthetik. Festschrift fir Werner
Busch zum 60. Geburtstag, Miinchen 2004, S. 19-31.

33 Vgl. Oskar Bitschmann/Pascal Griener: Hans Holbein d. ]. Die Darmstidter Madonna.
Original gegen Filschung, Frankfurt a. M. 1998, S. 44f.



Reformation als Perspektive 43

Szene in Untersicht. Von rechts oben schwebt ein Putto heran, der
eine Krone fiir die Muttergottes herbeitrigt — und einen Rosen-
kranz. Der Putto hat nun seinerseits einen Giirtel um den Bauch ge-
schlungen, der wiederum eine Analogie zum Rosenkranz bildet —
und die Konstellation von Holbeins Darmstidter Madonna in der
Analogie von Giirtel und Rosenkranz aufnimmt. Fliigel und ein
grosses Gewandbauschen geben dem Engelchen einen theatra-
lischen Auftritt — der auch den HI. Josef einbezieht, denn auf ihn ist
der Blick des Putto gerichtet.

Gabriela Signori hat darauf hingewiesen, dass Graf die Physio-
gnomie Josefs an den Alten der wingleichen Paare) angeglichen hat.
Bei diesem Bildtyp wird — mit satirischer Absicht — ein Liebespaar
mit grossem Altersunterschied gezeigt. Meist ist bei dem Austausch
von Zirtlichkeiten zwischen diesen ungleichen Partnern Geld im
Spiel, was durch prominent ins Bild gesetzte Borsen und das
Weiterreichen von Miinzen sichtbar gemacht wird.>> Und oft ist
dem alten Freier sein Begehren ins Gesicht geschrieben — wo er
nicht direkt Hand anlegt. Tatsichlich geben auf Grafs Zeichnung
der Blick des Josef und sein offener Mund ihm ein liisternes Ausse-
hen, das von der frischen Jugendlichkeit der Mutter Gottes kontras-
tierend hervorgehoben wird. Die Lilie neben Maria steht fiir ihre
Reinheit und Jungfriulichkeit — das Blumenbouquet dagegen ist
eher dem Bedeutungshorizont der Fruchtbarkeit zuzuordnen. Die
Vase, in der die Blumen aufgestellt sind, symbolisiert Maria als das
reine Gefiss Gottes, findet sich aber auch in der Venus-Tkonogra-
phie als corpus quasi vas, die aus der Vorstellung des Frauenleibs als
Gefiss fiir den minnlichen Samen entstanden ist.*® Dieser Anklang
an eine fast blasphemische Erotisierung Marias wird in der Liistern-

34 Zu den folgenden Ausfithrungen tiber Josef als senex stultus siche Gabriela Signori: Die
verlorene Ehre des Heiligen Joseph oder Mannlichkeit im Spannungsfeld spitmittelalter-
licher Altersstereotypen. Zur Genese von Urs Grafs «Heiliger Familie» (1521), in: Klaus
Schreiner/ Gerd Schwerhoff (Hgg.): Verletzte Ehre. Ehrkonflikte in Gesellschaften des
Mittelalters und der Frithen Neuzeit, Kéln [etc.] 1995 (Norm und Struktur, 5), S. 183—
213.

35 Vgl. Ursula Rautenberg: Altersungleiche Paare in Bild und Text, Folge II: Druckgraphik
und illustrierte Einblattdrucke vom Hausbuchmeister bis Hans Sachs, in: Bérsenblatt fiir
den Deutschen Buchhandel 60 (29. Juli 1997), A367-A372.

36 Zur Marien-Tkonographie siche Sven Liiken: Die Verkiindigung an Maria im 15. und
friihen 16. Jahrhundert: historische und kunsthistorische Untersuchungen, Géttingen
2000 (Rekonstruktion der Kiinste, 2), S. 30; zur Idee des Frauenkérpers als Gefiss siehe
Elke Frietsch: Corpus quasi vas. Ein Motiv im historisch-medialen Wandel, in: Susanne
von Falkenhausen [et al.] (Hgg.): Medien der Kunst. Geschlecht, Metapher, Code, Mar-
burg 2004, S. 228-241.




44 Maike Christadler

heit des Alten aufgenommen.’” Besonders aber symbolisiert der
Baumstumpf, unter den Blumen platziert, die himmlische Beteili-
gung an der Dreiecksbeziehung: Der alte Josef, dessen Beitrag zu
Marias Leibesfrucht in der biblischen Geschichte geleugnet wird, ist
nicht nur liistern, seine Minnlichkeit ist <beschnittens, und er ist po-
tentiell auch der betrogene Ehemann.

Graf hat das Thema der Madonna mit Kind und Josef 1521
noch in einer zweiten Zeichnung behandelt, die wahrscheinlich als
Scheibenriss und damit als Vorlage fiir eine Glasmalerei gedient hat
(Abb. 15).% Auch hier zeigt der Kiinstler Josef als einen senilen
Alten, mit zahnlosem Mund, schiitterem Haar, altersschwachem
Grinsen, einer Kriicke — und einem Rosenkranz. Josef bildet das
bildnerische Pendant zur Blumenvase, die Graf wiederum auf
Mariens rechter Seite platziert hat. Josef wird so zum unmoralischen
Gegeniiber von Reinheit und Unberiihrtheit, kommt fiir Liistern-
heit und sexuelle Befleckung zu stehen. Ausser dieser direkten Ge-
geniiberstellung, die iiber die satirische Physiognomie des Alten mit
Bedeutung aufgeladen wird, steht auch die Taube, als Zeichen des
Heiligen Geistes, der Marias Mutterschaft «veranlassv, fiir die Nicht-
Vaterschaft Josefs.?

Der Status des Josef war schon vor dem 16. Jahrhundert — selbst
in der theologischen Diskussion — problematisch: Er wurde als alter
Ehemann einer jungen Frau immer wieder mit der Tradition des
senex stultus oder des senex amans in Verbindung gebracht, von wo
auch die Einschreibung in die Darstellung der <Ungleichen Paare
herrithrt. Josefs Alter galt fiir seine Vermihlung mit Maria als
Widernatiirlichkeit, die phantasiereich ausgeschmiickt wurde. Vom
Standpunkt minnlicher Ehre musste er als gehornter Ehemann
und/oder als Pantoffelheld gelten, der seine Ehre nicht verteidigte.
Das Alter Josefs — das der apokryphen Erzihlung entstammt — war
immerhin so problematisch, dass Jean Gerson im 15. Jahrhundert
und in seiner Nachfolge auch Geiler von Kaysersberg versuchten,
Josef als jungen Mann zu konstruieren.®’ Vor der Folie einer histo-
risch bestimmten Vorstellung von mannlicher Ehre kann Josef also
als ein liisterner und betrogener Alter gesehen werden, der sich von
seiner Frau hat zum Narren machen lassen. Im Bildmodell des un-
gleichen Paares wird jedoch weniger die Ehrabschneidung zu sehen

37 Vgl. Signori (wie Anm. 34), S. 184.
38 Vgl. Miiller (wie Anm. 14), S. 212.

39 Ebd.

40 Vgl. Signori (wie Anm. 34), S. 189f.



Reformation als Perspektive 45

gegeben, als vielmehr das nirrische Begehren des alten Liistlings.
Diese Konstellation hat Urs Graf gleich in verschiedenen Zeich-
nungen thematisiert. In dieser noch unfertigen Variante (um 1518,
ADbb. 16) legen der Gesichtsausdruck und die begierig verkrampften
Finger, die der Alte an das Hinterteil der Koketten legt, ebenso wie
die dramatische Gegeniiberstellung von Jugend und Alter, von Fiille
und Fleischlosigkeit das triebhafte Begehren des Alten bloss. Dieser
hat seinerseits teufelsihnliche oder zumindest satyrhafte Ziige, die
in ihrer Umrisshaftigkeit auch als eine personifizierte Besessenheiv
der sexuell erregten Dame gelesen werden konnten.?! Formal lisst
sich eine Zeichnung zum Vergleich heranziehen, die einen Gldubi-
gen am Opferstock zwischen Engel und Teufel zeigt (um 1450,
Abb. 18): Hin und her gerissen zwischen Gut (der Engel weist an,
Geld in den Opferstock zu legen) und Bése (der Teufel versucht,
diese Handlung zu verhindern), ist der Glaubige diesen kontriren
Kriften ausgesetzt, die sein Inneres symbolisieren. Doch er wendet
sich dem Engel zu und hat auch schon die Hand in seine Borse
gesteckt — es scheint, als habe das Gute gesiegt. Daran nicht un-
beteiligt ist vielleicht auch der Rosenkranz, den der Mann in der
Hand hilt, die gegen den Teufel gerichtet ist: Frommigkeit und
Gebet, so der Tenor, schiitzen vor der Versuchung durch das Bose
(wie es das Vaterunser lehrt).

Doch, wiederum bei Graf, scheint der Rosenkranz nicht immer
gegen die Versuchung zu helfen: Auf seiner Zeichnung eines Bettel-
monchs mit Teufel (1512, Abb. 17) hilt Ersterer einen iiberdimen-
sionierten Rosenkranz in der einen, seinen Stab mit Kruzifix in der
anderen Hand. Der Monch, dessen Gesicht unter einer grossen Ka-
puze verschwindet, lduft nach links durch eine Landschaft und
scheint das Teufelswesen hinter seinem Riicken nicht zu bemerken.
Wie in der Versuchung des Gliubigen oder auch bei dem unglei-
chen Paar ist der Teufel eine Verkorperung der Laster des Monchs:
seine Horner, sein von hinten durch seine Beine sich heraufkrin-
gelnder Schwanz, sein satyrhaft erigiertes Glied und sein Holzbein
verweisen allesamt auf die sexuelle Triebhaftigkeit des Ordensman-
nes, der praktisch von dem Teufel durch das Bild dirigiert wird.

Im Gegensatz zum Moénch selber, dessen Gesicht unter seiner
Kapuze versteckt ist, blickt das Teufelswesen auf den Betrachter, als
wolle es den Monch vorfithren. Denn als Geistlicher ist dieser nur
durch iussere Attribute vorgestellt (Rosenkranz, Kruzifix), der Teu-
fel dagegen prisentiert seinen «wahren Kern». Kutte und Rosenkranz

41 Vgl. Miiller (wie Anm. 14), S. 179.



46 Maike Christadler

als Attribute sind um 1500 z. B. auch Reineke Fuchs in Illustratio-
nen zur Episode «Der Fuchs als Ménch vor dem Hahn» beigegeben,
um seine Tiicke und Falschheit zu charakterisieren (Abb. 19).42 In
diesem Zusammenhang ist der Rosenkranz also ein Zeichen vor-
getduschter Frommigkeit — womit die Zeichnung wiederum dem
Kontext des Antiklerikalismus zuzurechnen ist, der schon den von
zwei Frauen verpriigelten Monch charakeerisiert hatte.

Die vorgestellten Blitter scheinen den Rosenkranz als Zeichen
unterschiedlich zu instrumentalisieren — doch wie funktioniert diese
Bedeutungsaufladung? Und welche Bedeutung kommt nun dem
auffilligen Rosenkranz zu, mit dem Josef in dem Scheibenriss aus-
gestattet ist? Widerspricht der Paternoster als «wahres» Frommig-
keitssignal der unkeuschen Aufladung des Josef? Die Gebetsschnur,
die Graf uns in dieser «Heiligen Familie» zeigt, ist jedoch fast so
«zahnlos» wie der Mund des Josef. Im Vergleich mit den anderen
Darstellungen sind die Perlen auf dieser Schnur sehr spirlich — was
eine satirische Quantifizierung der Frommigkeit Josefs zuliesse?
Ausserdem hat Gabriela Signori zeigen koénnen, dass Rosenkrinze
hiufig mit weiblicher Frommigkeit in Verbindung gebracht wurden
— was den Alten nochmals als «weibisch> charakterisieren wiirde.®3

Wie lisst sich die Bedeutung des Rosenkranzes einfangen? Auf
dem Flugblatt Pencz’ war das Attribut der Gebetskette eindeutig der
«plappernden> Alrgliubigkeit zugewiesen, eine «uberflissige zierd».
Und doch: selbst die Reformationspublizistik ist ambivalent. Denn
die Flugschrift des Diepold Peringer tiber die Auslegung des Vater-
unsers von 1522 trigt in verschiedenen Ausgaben eine Titelillustra-
tion, die einen Bauern mit Rosenkranz zeigt (Abb. 20). Hier steht
er fiir unverfilschte Frommigkeit, fiir den «wahren Christeny, der
sogar selbst das Wort Gottes predigt.** Formal ist der Josef unserer
Zeichnung mit diesem Bauern zu vergleichen (oder auch mit dem
Bauern auf Behams Holzschnitt, der als Vertreter des Wortes Gottes
aufgefasst ist), sodass der Rosenkranz doch ein Zeichen seiner wah-
ren Frommigkeit wire.

Halten wir fiir einen Moment fest: Der Rosenkranz, der zum
Auftakt des Kapitels ein eindeutig lesbares Zeichen konfessioneller
Zugehorigkeit zu sein schien, ldsst sich allein nicht als eine klare

42 Vgl. Beatrix Zumbiilt: Die europiischen Illustrationen des «Reineke Fuchs» bis zum
16. Jahrhundert, 2 Bde., Miinster 2011 (Wissenschaftliche Schriften der WWU Miins-
ter, Reihe 10, 8), hier Bd. 2, z.B. S. 311 und S. 494.

43 Vgl. Signori (wie Anm. 34), S. 142.

44 Vgl. Beyer (wie Anm. 5), S. 48f.



Reformation als Perspektive 47

Parteinahme verstehen. Die beiden Blitter Grafs sind in einer Zeit
entstanden, als der Rosenkranz sowohl fiir Frommigkeit als auch fiir
falsche Frommigkeit stehen konnte. Damit ist das Zeichen polysem,
es stellt Bedeutungsoffenheit her, bedarf eines Kontextes und eines
Schliissels, die den Betrachtern zusitzliche Hinweise geben kénnen.
Blickt man mit einem satirischen Lektiireschliissel auf das Blatt,
wird Josef sowohl als Mann als auch als Heiliger einer kritischen
Reperspektivierung unterzogen: Dem Mann wird als Hahnrei die
Ehre abgeschnitten, dem Heiligen Altersliisternheit und Narrheit
unterstellt. Der Rosenkranz, den der lahme Greis in der Hand hiilt,
gemahnt an das Lutherische «plappern» und fungiert als visuelles
Zitat aus dem «Lob der Torheit», in dem Erasmus vom alten Narren
sagt, dass er wieder kindisch werde und albern schwitze.®

Josef wird bildlich — vor allem tiber das Schema des <Ungleichen
Paares» — in Diskurse von lebensweltlicher Moral und Sittlichkeit
eingebunden, was fiir die Zeichnung die Grenzen zwischen religios
und profan zugleich verschwimmen lisst und doch die konfessio-
nelle Auseinandersetzung um Ehr- und Ehemodelle aufruft. Schei-
nen die Zeichnungen zunichst recht eindeutig eine Satire auf die
Minnlichkeit Josefs, so bleibt dieser iiber seine Position als inner-
bildlicher Betrachter doch auch eine Identifikationsfigur, in der sich
z. B. auch ein erotisches Begehren spiegeln lisst. Der Witz des Blat-
tes liegt deshalb darin, in der scheinbar eindeutigen Satire die (Be-
trachter-) Miannlichkeit als begehrend und als nirrisch zu konno-
tieren. Dieselbe Ambivalenz prigt auch den Rosenkranz, der eine
Formalismuskritik sein kann, aber dem vielleicht dennoch, in der
Verehrung Mariens, noch Wirksamkeit innewohnen kann. Die
Wahrnehmung und Interpretation des Zeichens <Rosenkranz> beruht
auf den Seherfahrungen, visuellen Kenntnissen und konfessionellen
Vorprigungen der Betrachter und sie ist durch den Kiinstler zwar
initiiert, aber weder vorherseh- noch vollstindig kontrollierbar. Zei-
chen und Bildaussagen 4ndern sich durch die Perspektive der Be-
trachter.

Offener Schluss

Obwohl die Bildstrategien der reformatorischen Flugblitter auf-
grund ihrer medialen und kommunikativen Funktion eine ein-
deutige Bildaussage anstreben und tiber ihre starke didaktische und

45 Vgl. Erasmus von Rotterdam: Das Lob der Torheit. Ubersetzt von Alfred Hartmann,
hrsg. von Emil Major, Wiesbaden [o.].] (zuerst Basel 1929), S. 30f.



48 Maike Christadler

antithetische Struktur ebenso wie iiber den Einsatz der Bild-Text-
Kombination hiufig auch erreichen, schleichen sich doch aufgrund
der parallelen Lektiire einiger Zeichnungen von Urs Graf Zweifel an
dieser Eindeutigkeit ein. Denn so wie Graf Themen und Formen
der von der reformatorischen Propaganda genutzten Bildmodelle
aufgreift, so erlaubt umgekehrt die Analyse seiner Blitter eine ver-
inderte Perspektive auch auf die reformatorischen Drucke. Das
Changieren von Bedeutungen, das am Beispiel der Graf'schen Bild-
produktion sichtbar gemacht wurde, ldsst sich auch z. B. auf Behams
Ménchs-Polemik  iibertragen: Bedeutungen koénnen {iber
verschiedene Perspektiven oder Lektiireschliissel zum Kippen ge-
bracht werden, bzw. es konnen weitere Bedeutungsebenen erschlos-
sen werden. Ist der Betrachter fiir diese Mehrschichtigkeit sensibili-
siert, liegt es in seinem Auge, an seiner Bildkenntnis, an seinen
Seh- und Lesegewohnheiten und an seinen Vorprigungen, welche
Bedeutungen aktiviert werden.



4 Ty "E X
M (A

TR

\ “x\&

)
Q

Abbildung 1
Lucas Cranach d. A., Siindenfall und Erlésung, um 1530.



=X

i
1l

I
1}

Abbildung 2

.

Lucas Cranach d. A., Passional Christi und Antichristi, Wittenberg 1521.



Abbildung 3
Martin Schongauer, Der Heilige Antonius, um 1470.



>

\

(
Al
<) s\\‘(’”

]

fflb!-!\ f{" )

1
1

= e ——

Sebald Beham, Allegorie auf das Ménchtum, 1521.

Abbildung 4



Abbildung 5
Urs Graf, Zwei Dirnen iiberfallen einen Monch, 1521.




631 ‘snaydiQ sap por, 12 T ydaIqry "06¥1 W ‘qIaj\ 259q SB(] ‘WIUINDIJA] UBA [JEIS]
£ 8unpriqqy 9 Sunppiqqy




Abbildung 8

Maestro dell’Osservanza (Sano di Pietro?), Der Heilige Antonius von den Teufeln gequile,
um 1450.



Abbildung 9a/b

Lucas Cranach d. A., Frauen iiberfallen Geistliche, um 1540.



Abbildung 10
Erhard Schén, Jagd auf Ménche und Pfaffen, «Das Miinich und Pfaffen Gaid», um 1525.



Abbildung 11

Andrea Mantegna, Schlacht der Seegétter, um 1470.



“Prejoqva e 1) Ay,
*popufpjuusef SuvBlijeg), UMY Yoaquatyonf quiniegy  nq tBTBY E.__.é_hﬂwaez i 190 ik om 0B sdnuapldsens m) 31046
: UaU U026 QuY AP (v ai (g wauuAd I 13Q Qua Waaldoaij 47 *2 uaqe %&U oo g yfione iy " joa sagjons “_nn m.;__nm.mm_h u_cuﬂﬁm ke_%buﬁ“nmﬂﬁ.ﬁwﬂ
o) 2439) of/oj GnevaaniD UIGLI MgV WP 2jua svcg whz2q4 v wwbngeu,  3gnuveaddin] Jub pQuae Nl APNpJa6 S wa /s 306/q1B 210 19GRORLI) Q| 422106 LaQ A3 QUUEY.
tinuiin) v g Qi pRq i ﬁeﬁ%& wiel, 3banljva feom AR all ey ....p_Esa.*_»__ weiipog apyuanoBn GnS e e.wa waqeo}fabouany Gmbpazy Quex,
FUTEYS ..:ho Mniehﬁﬂmuog m_Ez ea0Bapusie i o i ( ! nﬁuﬁhﬂ_ﬁsﬁn wi ac“mm_u. Aanﬁmﬁm_a..mp_a%hnm 30130 uoBUYNZY eUCE
1304 2RI i 1 Waged 10 10C]) WBIQIUE UL 3 i
{ aqunq i ajug, ! Wlstuaani) ialjoay /e ngfy aqpBuavBqua m_..cme M___M:S W .ﬂ-«#ﬁ:ﬂﬁwﬁﬁﬂwﬂ.ﬂﬂ

ol
awcaim] wayjqapu 5] 1 vg 879

12¢.23)1 nadar Uada)/uaqaBirialjay /uaaea g3 3q BB WHINQ LPGY  pud) qpjaaiasqunjug quogy
16 24 2 Lalpjnus 3nuRIBE Bvapy eviqu (phiugyr 2qu : 1 uw ULy g 22 afauna Guvb Siguacud aaqu, 4 e wialpasab 1
uw_ut.nm_ 2Quca.la wiby) Ay muE-!uH&:cnawEmeiﬁm_N 1] foamtna juaavy EUTH “ m:m-w:ﬂ&:aﬂ:#h!tﬁﬂ uﬁ_.:xm bwm__.wegh.ﬂ_ﬂomuWﬂ “ﬁmx%uﬁg&kgﬂmwﬂwmmﬁ
waupw revganeadrannc) —  AIGY ukQ Uity g e 1 ot . ahagbriunguiivg HQuspwE L 166 426 wBsg uaR Ll 439190 adpaadjany 22jua Uy,
705 quia Quu) wd A22a8a3 1k, anay) n§ ading 02 wajs) vy HiEaEE%&:&ﬁn::&&ﬂ dgino Guob () quYPBRRISS A uzeqaB @I UUYQ (juatl G &) aniu BE UL snyRqD
UqELGITY WA U [0Cy | LS Qila pmu(y WjnagGeB g wwdlq HQUAMQNOy -t uiqroy)sBapasaf (7 11D GoIRY — 3mpIQ UGB HOA LINOGA HIG QUYL Hord Ipbuvnzy evagjon ui

1/
\aqpe) up) (pachursguu wAuca By, wanasud unjoqaffelpluglud gy wasn .“wvm-o HQIBGQPUBLQY, g WadpjusiaiqioawvQINIgAEy  Imvd Ynvava quaaqnopbal QUG gopgjossquap uuvgad gnas
e T T s N o e

WY Sunqasnansjiaquex, ~ waed 124 J2qavasd waqngfy 20 Kp)0) (pjuatls g unu oy 30q36 905 uanpv apu uvyjl,
84 wqpuAuws [nogpaubqua,” Guph 1i1v)d uisg quariaquosg g 13 uvgy waq laquappl agino)ng  aqnwa .__cg%._._ na 2aQ 1 wd [y
vy eaxioQ) v HEY AGAG,  GuvrIWIjos qua livipluenug 1LY v uuqeb dpg neaaax Ee_.__me._“w_.n ue-«wuuu__ I E_u..._..m._, _Em.nam_-tiﬁw_»__mmﬂ Eaaﬁounmﬂﬂnm nﬂﬁﬁ_u. _u.u_..w_ mmu

‘ua uo) EUR TP 2@ Svw 2aup o) unadnad Qu 30dab ua(png UBTREAQ QU unaQua gJou b I
..z:ﬂﬂei uvy (png Gluigys A [ E\Eau_uﬁae@ﬂ 205360) o soan gl YD AEL  wm) E%%Eéﬁu:.ﬂ.. i N._ﬂna. mu Whrﬂmgﬁ&_ﬁﬂw a u.auﬂw.ﬁ__ﬂ.wmhw_—__. .ﬁtﬁﬁmﬁ

.m._ummuﬁmﬁeu:%ummmuoﬁzﬁam *$.128102: 2 taPiPBuLND saesuUnG:
T e T s - ,4 — = |\\ . a \mznl\sm‘m =

~

L oY i i wQdpqrip of Yodp| amusqugy, f Bap ) okt mpberig iy T ¥ oo e roncy
310G G QUA BHIIQ IV waqiaa q3) 1) K unng WQRAY, QUALL U v 3o evQ ATIYCY wB( wauaus oung qib (pf.
" UalLIB2q U USRI IIIB112024  BI0atd J3J1916RS ABQUE

Georg Pencz, Inhalt zweierley predig, 1521.

Abbildung 12



Wy (1

ey (e

i
|
!

St

iy

A

- e

Abbildung 13
Hans Holbein d. ]., Madonna des Biirgermeisters Meyer, 1526/28.



Abbildung 14
Urs Graf, Heilige Familie, 1521.




Abbildung 15

Urs Graf, Heilige Familie im Rund, 1521.



Abbildung 16
Urs Graf, Liisterner Alter und junge Dirne, um 1518.




Abbildung 17
Urs Graf, Bettelménch vom Teufel geleitet, 1512.



Abbildung 18

um 1440/50.

3

Anonymer Kiinstler, Spender am Opferstock, zwischen Engel und Teufel stehend

Abbildung 19

Liibeck (bei Hans van Ghetelen) 1498

Reynaert die vos, «Der Fuchs vor dem Hahny,



Abbildung 20
Diepold Peringer, Ain scho(e)ne aufllegung iiber das go(e)tlich gebet. Vater unser, 1522.



Abbildungsverzeichnis

Abb. 1: Lucas Cranach d. A, Siindenfall und Erlésung, um 1530.
Holzschnitt, 235% 328 mm (Klassik Stiftung Weimar, Bestand
Museen).

Abb. 2: Lucas Cranach d.A., Passional Christi und Antichristi, Wit-
tenberg 1521 (Universitdtsbibliothek Basel [FM1 XI 7/12]).

Abb. 3: Martin Schongauer, Der Heilige Antonius, um 1470. Kupfer-
stich, 294 X 209 mm (Rijksmuseum Amsterdam).

Abb. 4: Sebald Beham, Allegorie auf das Monchtum, 1521. Holz-
schnitt, 95 X 162 mm (Kupferstichkabinett, Staatliche Kunstsamm-
lungen Dresden. Foto: Herbert Boswank).

Abb. 5: Urs Graf, Zwei Dirnen iiberfallen einen Monch, 1521. Zeich-
nung, 282 %208 mm (Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett.
Foto: Kunstmuseum Basel, Martin P. Biihler).

Abb. 6: Israel van Meckenem, Das bose Weib, um 1490. Kupferstich,
160 X 109mm (Rijksmuseum Amsterdam).

Abb. 7: Albrecht Diirer, Der Tod des Orpheus, 1494. Zeichnung,
289 %225 mm (bpk-Bildagentur / Hamburger Kunsthalle. Foto:
Christoph Irrgang).

Abb. 8: Maestro dell'Osservanza (Sano di Pietro?), Der Heilige
Antonius von Teufeln gequilt, um 1450. Temperamalerei auf Holz,
475 % 343 mm (Yale University Art Gallery).

Abb. 9a: Lucas Cranach d. A., Frauen iiberfallen Geistliche, um 1540.
Zeichnung, 179 %314 mm (bpk-Bildagentur / Kupferstichkabi-
nett, SMB. Foto: Volker-H. Schneider).

Abb. 9b: Lucas Cranach d. A., Frauen iiberfallen Geistliche, um 1540.
Zeichnung, 177 X 656 mm (Germanisches Nationalmuseum Niirn-
berg, Graphische Sammlung).

Abb. 10: Erhard Schon, Das Miinich und Pfaffen Gaid, um 1525.
Kolorierter Holzschnitt, 391 X 498 mm (Kunstsammlungen der Veste
Coburg).

Abb. 11: Andrea Mantegna, Schlacht der Seegotter, um 1470. Zwei-
teiliger Kupferstich, 335x418 mm und 288373 mm (Rijks-

museum Amsterdam).




Abb. 12: Georg Pencz, Inhalt zweierley predig, 1521. Holzschnitt
(bpk-Bildagentur / Kupferstichkabinett, SMB. Foto: Dietmar Katz).

Abb. 13: Hans Holbein d.]., Madonna des Biirgermeisters Jakob
Meyer zum Hasen, 1526 und 1528. Ol auf Nadelholz, 146,5% 102 cm
(Schwibisch Hall, Sammlung Wiirth, Inv. 14910. Fotograf: Philipp
Schénborn).

Abb. 14: Urs Graf, Heilige Familie, 1521. Zeichnung, 288 X207 mm
(Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett. Foto: Kunstmuseum
Basel, Martin P. Biihler).

Abb. 15: Urs Graf, Heilige Familie im Rund, 1521. Zeichnung,
farbig laviert und aquarelliert, 220 X 214 mm (Kunstmuseum Basel,
Kupferstichkabinett. Foto: Kunstmuseum Basel, Martin P. Biihler).

Abb. 16: Urs Graf, Liisterner Alter und junge Dirne, um 1518. Zeich-
nung, 195x 140 mm (Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett.
Foto: Kunstmuseum Basel, Martin P. Biihler).

Abb. 17: Urs Graf, Bettelmonch vom Teufel geleitet, 1512. Zeichnung,
212x 156 mm (Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett. Foto:
Kunstmuseum Basel, Martin P. Biihler).

Abb. 18: Anonymer Kiinstler, Spender am Opferstock, zwischen
Engel und Teufel stehend, um 1440/50. Zeichnung, 214 % 219 mm
(Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett. Foto: Kunstmuseum
Basel, Martin P. Biihler).

Abb. 19: Reynaert die vos, Liibeck (Mohnkopfdruckerei [Hans van
Ghetelen]) 1498 (Staatsbibliothek zu Berlin — Preufischer Kultur-
besitz, 2° Inc 1478, Bl. 9r).

Abb. 20: Diepold Peringer, Ain scho(e)ne aufllegu[n]g iiber das
go(e)tlich gebet. Vater vnser Das vnnf§ Gotrt selbs gelernet hat,
Augsburg (Schonsperger) 1522 (Bayerische Staatsbibliothek Miin-
chen digital, Augsburg, Staats- und Stadtbibliothek, 4 Th H, Titel-
blatt. http://www.mdz-nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=urn:
nbn:de:bvb:12-bsb11227122-5).



	Reformation als Perspektive : Bedeutungsproduktion in den Zeichnungen von Urs Graf

