
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 116 (2016)

Artikel: Reformation als Perspektive : Bedeutungsproduktion in den
Zeichnungen von Urs Graf

Autor: Christadler, Maike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reformation als Perspektive. Bedeutungsproduktion

in den Zeichnungen von Urs Graf

von Maike Christadler

Urs Grafs Zeichnungen sind in der Kunstgeschichte eigentlich nicht
für ihren Zusammenhang mit der Reformation berühmt — obwohl
sie zwischen ca. 1510 und 1528 entstanden sind. Damit gehören sie

historisch sehr wohl in den Kontext des religiösen Umbruchs, auch

wenn sie aus der Basler Perspektive die Einsetzung des reformierten
Rates 1529 in der Stadt nicht mehr begleitet haben. Berühmt sind
die Zeichnungen dagegen für ihre Lebendigkeit und den Eindruck
von Spontaneität, den sie vermitteln, ebenso wie für ihren originellen

Blick auf das Personal des schweizerischen Reislaufs, das uns
Grafvor allem als werbende Reisläufer und umworbene Trossdirnen

vor Augen stellt.1 Das Geschlechterverhältnis ist eines der zentralen
Themen seiner Zeichnungen, und er nutzt es, um soziale und
moralische Debatten seiner Zeit zu reflektieren und zu konstruieren.

Einige dieser Blätter zeigen Graf durchaus als kritischen Kommentator

seiner Zeit. Im Folgenden soll deshalb der Versuch gemacht
werden, verschiedene Arbeiten Urs Grafs im Kontext der
reformatorischen Bilderpolitik zu analysieren, um so die Mechanismen von
visueller Bedeutungsproduktion, von Bedeutungszuschreibungen
und -Wahrnehmung (nach)zuvollziehen. Fragt man 500 Jahre nach
einem Ereignis nach dessen Bedeutung, wird eines auf jeden Fall
schnell klar: Wir können nie direkt zurückblicken, sondern müssen
immer durch das Dickicht der Geschichte blinzeln — und noch dazu

von einer Position aus, die schon weiss, wie die Geschichte

ausgegangen ist. Deshalb ist es besonders schwierig, nach dem Einfluss
der Reformation zu fragen, wenn die Bilder, um die es geht, in den

Jahrzehnten vor dem eigentlichen <Durchbruch> derselben entstanden

sind. Im Bewusstsein des historischen Hiatus soll die Annäherung

an die Zeichnungen Grafs über Lektürevorschläge erfolgen, die
die mögliche Wahrnehmung und die Schreiberinnenposition glei-
chermassen im Blick behalten. Zwei Modelle von Bedeutungserzeugung

werden exemplarisch vorgeführt: Eines funktioniert über
Bildvergleiche, das andere über den Einsatz eines Bild-Zeichens.

1 Eine kurze Gesamtdarstellung von Grafs Leben und Werk bietet Christiane Andersson:

Urs Graf, in: Sikart online, 1998/2011, http://www.sikart.ch/KuenstlerInnen.aspx?id=
4022809&lng=de (7.7.2016).



30 Maike Christadler

Reformation - Medien - Bilder

Wo immer nach einem Zusammenhang von Kunst und Reformation

gefragt wird, sind zweierlei Antworten schnell zur Hand: Die
Bewegung sei gegen die Bilderverehrung gerichtet gewesen und
habe deshalb zum Bildersturm - und im Anschluss daran zu
Bildabstinenz - geführt.2 Und: die reformatorische Propaganda habe
sich des Flugblattes als eines ihrer wichtigsten Kampfmittel
bedient.3

Im Folgenden wird nicht die Zerstörung von Bildern im Mittelpunkt

stehen, sondern deren Produktion und Zirkulation. Basel war
als Zentrum des (humanistischen) Buchdrucks (neben Städten wie
Strassburg, Augsburg, Nürnberg oder Wittenberg) aktiv beteiligt am
Druck von Flugblättern und anderen kontrovers-religiösen
Pamphleten, deren Ziel meist darin bestand, die religiösen Gegner
möglichst grundlegend zu delegitimieren.4 Diese Flugblätter dienten der

Meinungsbildung und Verständigung, sie waren häufig tagesaktuell
und richteten sich an eine Öffentlichkeit, die auch in anderen
Medien - wie dem Lied oder der Predigt - über reformatorische

Ereignisse informiert wurde. Das Flugblatt ragt aus diesem

Informationsreigen heraus, insofern es über seine spezifische Kombination
von Text und Bild eine besondere Wirkung entfalten konnte. So

etabliert sich mit den reformatorischen Flugschriften die Satire als ein

wichtiges Moment medialer Kommunikation: Aus der Entwicklung
bzw. massenhaften Nutzung des Buchdrucks und dem Wunsch nach

Vermittlung von politisch-religiösen Inhalten entsteht quasi ein

neues Genre, das auch neue Seh- und Lesegewohnheiten aktiviert
bzw. diese zwei bis dahin eher getrennten Wahrnehmungsmechanismen

miteinander in Verbindung setzt. Auch inhaltlich fliessen im
Flugblatt verschiedene Vorlagen zusammen, mit der Bestrebung, die

2 Zum Bildersturm vgl. u.a. Robert W. Scribner (Hg.): Bilder und Bildersturm im Spät¬

mittelalter und in der frühen Neuzeit, Wiesbaden 1990 (Wolfenbütteler Forschungen,

46), und Norbert Schnitzler: Ikonoklasmus - Bildersturm. Theologischer Bilderstreit

und ikonoklastisches Handeln während des 15. und 16. Jahrhunderts, München 1996.

Zum Flugblatt siehe weiter unten.
3 Vgl. Birgit Ulrike Münch: «Viel scharpffe Gemeide» und «lesterliche Figuren». Cranach

und seine Zeitgenossen auf dem «Schlachtfeld» druckgrafischer Fehden, in: Bild und

Botschaft. Cranach im Dienst von Hof und Reformation. Ausstellungskatalog Herzogliches

Museum Gotha, Heidelberg 2015, S. 72-81, bes. S. 72-74; Wolfgang Harms:

Illustrierte Flugblätter aus den Jahrhunderten der Reformation und der Glaubenskämpfe.

Ausstellungskatalog Veste Coburg, Coburg 1983, S. VII—XI; Harry Oelke: Die
Konfessionsbildung des 16. Jahrhunderts im Spiegel illustrierter Flugblätter, Berlin/New York

1992 (Arbeiten zur Kirchengeschichte, 57).

4 Oelke, Konfessionsbildung (wie Anm. 3), S. 223-225.



Reformation als Perspektive 31

Aussage auch tatsächlich verständlich zu machen. So treffen geläufige

biblische Gleichnisse auf Vorstellungen, die z.B. in der Kultur
des Karnevals verbreitet waren und bereits als Satiren verstanden
wurden (so die Bilder der «verkehrten Welt» oder des Narren, der in
Literatur und Volkskultur seinen festen Platz hatte).5

Das Flugblatt entsteht also aus seiner kommunikativen Aufgabe
heraus und greift entsprechend Vorlagen auf, die sein Publikum
wiedererkennen und verstehen konnte; es prägt zugleich eine
spezifische Wahrnehmung, von der im Nachhinein schwer zu abstrahieren

ist. Dennoch wird es im Folgenden darum gehen, einen Blick
auf die Bildproduktion etwa zwischen 1510 und 1525 zu werfen
und zu sehen, welche Bildmodelle bereits abrufbar waren und wie
sie sich verändert haben. Die Bildpublizistik der Reformation wird
dabei als Folie dienen, die erstens unsere Wahrnehmung von Bildern
grundlegend geprägt hat und die zweitens bereits bestehende
Bildmodelle überformt und zugespitzt hat. Das bedeutet, dass uns der
Blick zurück helfen kann, Bildbedeutungen zu erkennen, es bedeutet

aber zugleich, dass wir auch früheren Bildern leicht Bedeutungen
zuschreiben, die sie erst in der Reformation (und ihrer Rezeption)
erhalten haben - die Betrachter arbeiten also immer mit an der

Bedeutungsproduktion der Bilder.

Bildstrategien

Um zunächst überhaupt eine Vorstellung davon zu bekommen, welche

Bildstrategien die Reformationspublizistik aktiviert hat, blicken
wir einen Moment auf eine der zentralen Formen der von Lucas
Cranach lancierten Bildpolitik. Unter dem Titel «Gesetz und
Gnade» haben Cranach und seine Werkstatt von den späten 20er bis

in die 50er Jahre des 16. Jahrhunderts an der typologischen
Gegenüberstellung von Verdammnis und Erlösung gearbeitet (Abb. I).6 In
zwei durch den <Baum des Lebens> klar voneinander getrennten

5 Vgl. Franz-Heinrich Beyer: Eigenart und Wirkung des reformatorisch-polemischen Flug¬

blatts im Zusammenhang der Publizistik der Reformationszeit, Frankfurt a.M. [etc.]
1994 (Mikrokosmos, 39), besonders Kap. IV (Das reformatorisch-polemische Flugblatt
im zeitgeschichtlichen Kontext); Konrad Hoffmann: Das Bild als Herrschaftskritik, in:

Funkkolleg Kunst, hrsg. vom DIFF, Weinheim/Basel 1983 (Studienbegleitbrief, 8),
S. 11-42, besonders S. 21-24; Robert W. Scribner: Ritual and Reformation, in: ders.:

Popular Culture and Popular Movements in Reformation Germany, London/Ronceverte

1987,S. 103-122.
6 Vgl. zum Motiv von Gesetz und Gnade Heimo Reinitzer: Gesetz und Evangelium. Über

ein reformatorisches Bildthema, seine Tradition, Funktion und Wirkungsgeschichte,
2 Bde., Hamburg 2006.



32 Maike Christadler

Bildhälften erzählt die linke Seite die alttestamentarische Geschichte

vom Sündenfall, von der Vertreibung aus dem Paradies und dem
Sturz in die Hölle. Moses weist die Gesetzestafeln vor. Die rechte
Bildhälfte visualisiert in einer komplexen Bilderzählung vom Opfertod

Christi die Erlösung der Menschheit von der Sünde. Chronologisch

von oben nach unten sind die Verkündigung an Maria, die

Kreuzigung und die Auferstehung Christi dargestellt. Johannes der
Täufer, zu einem nackten Mann links von ihm gewendet, zeigt auf
das Kruzifix, dessen Erlösung spendendes Blut auf den nackten
Mann — Sinnbild für den gläubigen Christen — fällt: ein Aufrufen
des Abendmahls. Typologisch entsprechen sich der von Teufeln in
die Hölle getriebene Nackte (Adam) und der durch das Blut Christi
erlöste Nackte (der Gläubige). Die Flammen des Höllenschlundes
stehen den durch Christus überwundenen Todesmonstern gegenüber,

und der mit verschiedenen Aufgaben betraute Heilige Geist ist
dem auf der Weltkugel sitzenden richtenden Gottessohn parallel
gestellt. Die beiden Bildhälften sind so sehr genau aufeinander bezogen,

sie verwandeln theologische Positionen in ein visuelles Narra-
tiv. Die Methode, das Alte Testament als Präfiguration des Neuen
Testaments zu interpretieren, ist ein Grundprinzip der Exegese und
insofern keine Neuerung der Reformationszeit. Doch die Antithese

war eine der zentralen Formen der protestantischen Bildpolemik,
und sie war vor allem durch ihre Übertragung der Heilsgeschichte
auf die Gegenwart im Konfessionskampf aktuell.7 Vorausgesetzt ist
hier eine Kenntnis der biblischen Erzählungen, die typologisch auf
aktuelle Ereignisse übertragen werden können - eine Kompetenz,
die durch die Förderung der eigenen Lektüre und des Vorlesens

religiöser Schriften besonders befördert wurde. Neben der lutherischen

Bildsatire, die den Reformator christologisch überhöht, ist es

vor allem die Gegenüberstellung von Papst und Christus, die in der

Bildpublizistik mit Cranachs «Passional Christi und Antichristi»
eine zentrale Stellung erhält.8 Gerade an diesem Beispiel lässt sich
deutlich machen, dass der antithetisch-typologische Lektüreschlüssel

7 Vgl. Konrad Hoffmann: Typologie, Exemplarik und reformatorische Bildsatire, in: Josef

Nolte [et al.] (Hgg.): Kontinuität und Umbruch. Theologie und Frömmigkeit in
Flugschriften und Kleinliteratur an der Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert, Stuttgart 1978

(Spätmittelalter und Frühe Neuzeit, 2), S. 189-210, hier S. 191.

8 Ebd., S. 191; zur Antithese als Strukturprinzip siehe Herbert Zschelletzschky: Das Pas¬

sional Christi und Antichristi, in: Lucas Cranach. 1472-1553, Ausstellungskatalog
Schlossmuseum Weimar, Weimar 1972, S. 139—147, besonders S. I40f., und Münch
(wie Anm. 3), S. 72-81, besonders S. 74-77; Hans-Jürgen Goertz: Antiklerikalismus
und Reformation. Sozialgeschichtliche Untersuchungen, Göttingen 1995, S. 83-88.



Reformation als Perspektive 33

der Bilder jedoch nur einen Aspekt der Bildsprache zu erschliessen

vermag: Blickt man auf das letzte Gegensatzpaar des Passionais, wird
im Vergleich deutlich, dass der Höllensturz des Papstes formalbildlich

an Martin Schongauers Versuchung des Hl. Antonius
ausgerichtet ist (Abb. 2 und 3).9 Keineswegs ist hier eine bilderfeindliche
Einstellung zu beobachten, vielmehr gehört zum betrachtenden
Spiel auch eine fundierte Bilderkenntnis, die den Erkennenseffekt
für ein erweitertes Verständnis nutzt, ohne dass die Bildaussage
davon beeinträchtigt würde, wäre das Modell unbekannt.

Bildlektüre: schlagende Frauen, gestürzte Männer

Sebald Beham wählt in seinem Holzschnitt einer Allegorie auf
das Mönchtum einen allegorischen Repräsentationsmodus (1521,
Abb. 4): Ein Mönch und ein Bauer stehen einander gegenüber. Der
Bauer hat den Mönch am Haarschopf gepackt und hält ihm mit der
anderen Hand ein aufgeschlagenes Buch vor den Mund. Der Mönch
wird von drei hinter ihm stehenden Frauen an einem Schal
festgehalten, als sei er eingespannt. Hinter dem Bauern steht die vierte
Frau und schlägt auf ihn ein. Damit die Betrachter des Bildes besser

verstehen, was sie sehen, hat der Künstler die Frauen bezeichnet:
hinter dem Mönch sind Superbia, Luxuria und Avaritia, während
auf den Bauer die Paupertas einschlägt. Das Blatt gehört also dem
weiten Feld der Kritik am Klerus an, der hier — als Mönch — in den
Fesseln von Hochmut, Unkeuschheit und Geiz liegt. Vom Bauern

dagegen wird er auf seine Pflichten hingewiesen, nämlich für das

Seelenheil des <gemeinen Mannes> zu sorgen, der damit in einer
(verkehrten Welt> zum Vertreter des Wortes Gottes wird. Polemisch ge-
fasst verweist das zu fressende Buch natürlich zugleich auf die den
Mönchen unterstellte Fresssucht. Der Bauer ist selber aber auch

unter der Knute der Frau hinter ihm: sein Movens ist die Armut.10
Damit ist die Handlungsebene des Bildes im Rahmen der antiklerikalen

Konfessionspolemik erfasst.11

Doch blicken wir noch einen Moment auf die formale Gestaltung

des Blattes und damit auf die Bedeutungen, die der visuellen

9 Vgl. Hoffmann (wie Anm. 7), S. 208.
10 Vgl. C. Scott Dixon: The Reformation in Germany, Oxford 2002, S. 62f.; Goertz (wie

Anm. 8), S. 76.
11 Zum Antiklerikalismus siehe Goertz (wie Anm. 8), und ders.: Pfaffenhass und gross Ge¬

schrei. Die reformatorischen Bewegungen in Deutschland 1517-1529, München 1987

(zur Bildpolemik besonders S. 54-57); dazu auch Oelke, Konfessionsbildung (wie
Anm. 3), besonders Kapitel II.I.e. (Kritik an Papst, Klerus und Mönchtum), S. 239-247.



34 Maike Christadler

Qualität des Bildes eingeschrieben sind. Die vier allegorischen
Frauenfiguren sind je sehr spezifisch präsentiert: Der Hochmut in einem
prachtvoll-kostbaren, die Unkeuschheit dagegen in einem weit sich
bauschenden Gewand, das Schultern und Beine anzüglich freilegt.
Der Geiz hat die Kopfbedeckung einer Alten, die einen unordentlichen

Eindruck macht - was die Armut mit ihren zerrissenen Kleidern

und wehenden Haaren noch steigert. Mit den Bezeichnungen
werden also auch ganz konkrete Bilder verbunden, so dass der
didaktische Effekt entsteht, andere Bilder mit ähnlichen
Frauengestalten vor dieser allegorischen Folie zu interpretieren. Das ist

umso eingängiger, als der Künstler <realistische> Figuren geschaffen
hat, denen die Möglichkeit ihrer Wirklichkeit eingeschrieben ist.
Sucht man entsprechend nach formal ähnlichen Bildmotiven,
verwandelt sich die allegorische Dreiergruppe unversehens in die

Gruppe der drei Grazien oder, konkreter, in die Göttinnen Venus,

Juno und Athene, die von Paris das Urteil darüber verlangen, wer
von ihnen die Schönste sei. Das Paris-Urteil ist in der Kunst und
besonders in der Kunst der ersten Jahrzehnte des 16. Jahrhunderts
relativ verbreitet, und es finden sich zwei mögliche
Repräsentationsmuster: Die Göttinnen sind praktisch nackt gezeigt, um ihre

Vorzüge unverschleiert vorzuführen, oder sie zeigen sich in
verführerischen Gewändern.12 Jedenfalls sind die Frauen gewöhnlich nicht
nur dem (manchmal gar schlafenden) Paris zugewandt, sondern vor
allem dem Betrachter, der immer als der Auswählende mitgedacht
ist. Vor diesem Hintergrund erhält das Blatt Behams eine gänzlich
andere Qualität: Der Mönch wird von schönen Frauen am Gängelband

geführt, was den Spott des Betrachters hervorruft, der seinerseits

von dem Anblick profitieren kann. Dagegen ist der Bauer, der

ja eigentlich das Wort Gottes vertritt, aus dieser Perspektive tatsächlich

ein armer Schlucker: die ihm zugeordnete Frau evoziert eher

eine furchteinflössende Mänade.
Für das Betrachten bedeutet das, dass man den Blick auf das Bild

kippen lassen kann zwischen einer (per Bezeichnung vorgegebenen)

religiös-allegorischen und einer (über Bilderkenntnis erschliess-

baren) ästhetisch-erotischen Ebene, wobei jedoch nie die eine ohne
die andere wahrnehmbar ist.

Blicken wir vor dem Hintergrund dieser Überlegungen auf eine
ebenfalls im Jahr 1521 entstandene Zeichnung Urs Grafs (Abb. 5):

Hier wird einem Ordensmann übel mitgespielt: Er kniet auf dem

12 Zum Paris-Urteil vgl. Inge El-Himoud-Sperlich: Das Urteil des Paris. Studien zur Bild¬

tradition des Themas im 16. Jahrhundert, Diss. München 1977.



Reformation als Perspektive 35

Boden und wird von zwei Frauen mächtig verprügelt. Eine reisst an
seinem Haar und Gewand, die andere hat ihm ein Knie auf die
Schulter gerammt und hält in ihrer erhobenen Hand einen
Schlüsselbund, mit dem sie den Mönch traktieren wird. Dieser scheint sich

mit seinem Beutelbuch verteidigen zu wollen, aber sein schmerzverzerrtes

Gesicht und der zum Schrei geöffnete Mund lassen keine

grossen Kräfte mehr vermuten. Die Figurengruppe ist mit Feder

detailreich ausgeführt, in den wilden Falten der Frauengewänder, in
ihren fliegenden Locken und in der schwungvollen Haltung liegt
eine eindrucksvolle Dynamik, die den Überfallenen Mönch umso
schwächer wirken lässt. Entfernt im Hintergrund ist skizzenhaft
eine Kapelle erkennbar, die im weitesten Sinne dem Mönch
zugeordnet ist. Die Szene wirkt ausgesprochen genrehaft und konfrontiert

uns Betrachter mit einem zunächst unerklärlichen Überfall.
Aber wir haben ja gerade bei Beham schon einen Mönch in den

Fängen dreier Frauen gesehen, und so, wie sich dort mithilfe von
Bildvergleichen Bedeutungsebenen erschlossen haben, stecken auch

in Grafs Zeichnung vielfältige Bildaussagen.
Hatte auf Behams Holzschnitt die Paupertas mit ihren fliegenden

Haaren noch auf den Bauer eingeschlagen, so verwendet Grafs
rechte Frauenfigur ihre Energie jetzt direkt auf den Mönch. Und sie

ist in dem Kleid mit weitem Ausschnitt und mit ihrem nackten Fuss

eher Superbia und Luxuria nachempfunden als der zerrissenen

Armut, deren Geste sie ausfuhrt. Sie schlägt mit einem grossen
Schlüsselbund, und auch ihre Kollegin ist über einen gut gefüllten
Geldbeutel, ein am Gürtel hängendes Messer und über die Schlüssel

markiert: Schlüssel zu besitzen, ist für Frauen in der Frühen Neuzeit

ein Zeichen ihrer Macht.13 Und tatsächlich finden sich Frauen,
die auf ihre Männer einschlagen, im Rahmen der Bilder zur Weibermacht

und dem Kampf um die Hosen. So ist Israel van Meckenems
«Böses Weib» (Abb. 6) eine vom Teufel angestachelte Furie, die mit
ihrem Spinnrocken auf den bereits gefallenen Mann einschlägt. Vor
ihm auf dem Boden die Hosen, um die der Streit geht. Die Weiber-
machtzyklen sind Teil des Topos der <verkehrten Welt>, in der <böse

Weiber> Hand an die ihnen nach gesellschaftlichem Verständnis als

überlegen angesehenen Männer legen. Dieses Bildmotiv der Weibermacht

zitiert Graf in seiner Zeichnung. Aber nicht nur das: Eine

13 Vgl. Heide Wunder: «Er ist die Sonn, sie ist der Mond». Frauen in der Frühen Neuzeit,
München 1992, Vorsatzblatt; Susan Marti: Die Jungfrau, die Hure und die Kindstöte-
rin. Frauendarstellungen auf drei spätgotischen Weltgerichtsbildern, in: Unsere
Kunstdenkmäler 44 (1993), S. 333~342, hier S. 342, Anm. 15.



36 Maike Christadler

berühmte Bildformulierung, in der zwei Frauen auf einen Mann
einprügeln, ist Dürers Zeichnung vom Tod des Orpheus (1494,
Abb. 7). Der antike Sänger wird von den Mänaden dafür bestraft,
dass er sich vom weiblichen Geschlecht gänzlich abgewandt hatte.

Orpheus wird so als unmännlicher Mann vorgeführt (es ist sicher

kein Zufall, dass Orpheus und der auf van Meckenems Stich
traktierte Ehemann dieselbe Haltung haben!).14 Grafs Frauen gehören
also der <verkehrten Welt> an — und sie stehen als antike Mänaden
mit den Mächten der Passion und Gewalt in Verbindung. Zugleich
wird auch der Mönch charakterisiert: Er wird in die Rolle des

unterlegenen, unmännlichen Mannes gebracht und kann als ein
Hinweis auf die Vorstellungen der Geistlichen als eines dritten
Geschlechts gesehen werden: nicht wirklich Männer (weil dem Zölibat
verpflichtet), aber dennoch lüstern, unkeusch und eine Konkurrenz
für die Männer der Gesellschaft. In dieser Aussage ist das Blatt fest

in der antiklerikalen Polemik verankert, die in der Reformation auf
die Spitze getrieben wurde.

Die Typisierung der (realistischem Akteure in Grafs Zeichnung
öffnet sie aber auch für eine allegorisierende Lektüre: Schon 1972
hat Konrad Hoffmann auf den Kontext der Psychomachie, also den

Kampf zwischen Tugenden und Lastern, für das Blatt hingewiesen.
Sowohl Lucas Cranach («Frauen überfallen Geistliche», um 1540,

Zeichnungen, Abb. 9a/b) als auch Erhard Schön («Jagd auf Mönche
und Pfaffen», Holzschnitt, 1525, Abb. 10) haben Bilder der Verfolgung

von Mönchen durch Frauen/Nonnen/Teufel in die Tradition
des Tugendkampfes gestellt, um so die Laster der Ordensleute
anzuklagen. Hoffmann sieht in den Szenen der unter den Schlägen der
Frauen zusammenbrechenden Geistlichen ein Nebeneinander von
Psychomachie, als mehrfiguriger Kampfszene, und als Ehesatire (vgl.

van Meckenems <böses Weib>) in den Einzelgruppen. Diese
Ambivalenz, so Hoffmann, mache sich Cranach in seinen Zeichnungen
zunutze.15 Vor diesem Hintergrund liegt der besondere Bildwitz von
Grafs Zeichnung im Aufrufen auch der reformatorischen Diskus-

14 Christian Müller verweist darauf, dass Graf den Stich möglicherweise gekannt habe: «Urs

Graf. Öffentliche Kunstsammlung Basel, Kupferstichkabinett: Katalog der Zeichnungen
des 15. und 16. Jahrhunderts», Teil 2B, Basel 2001, S. 207; zu Dürers Orpheus-Zeichnung

siehe Helmut Puff: «Orfeuß der Erst puseran»: Eine Zeichnung Albrecht Dürers

im Kontext der Orpheustradition, in: Sven Limbeck/Lev Mordechai Thoma (Hgg.):
«Die sünde, der sich der tiuvel schämet in der helle»: Homosexualität in der Kultur des

Mittelalters und der Frühen Neuzeit, Sigmaringen 2009, S. 155-184.
15 Vgl. Konrad Hoffmann: Cranachs Zeichnungen «Frauen überfallen Geistliche», in: Zeit¬

schrift des deutschen Vereins für Kunstwissenschaft 26 (1972), S. 3-14, hier S. 5.



Reformation als Perspektive 37

sion um das Zölibat und die Heirat von Geistlichen, die von den
Reformatoren eingefordert wurde (denn die <böse Ehefrau> schlägt
hier ausgerechnet einen Mönch). Der Geprügelte fällt so zugleich
als Ehemann und als Mönch den Frauen zum Opfer - die aber über
die potentielle <Ehe> mit einem Geistlichen ihrerseits als Dirnen
identifiziert werden können.16

Die formale Komposition von Grafs Blatt verrät aber noch weitere

bildliche Uberblendungen: So kauert der Mönch in ähnlicher
Position wie Christus bei der Kreuztragung, was ihn zu einem direkten

Nachfolger Christi macht17 (mit der kauernden Position ruft
Grafgleichzeitig die Christus-Figur und van Meckenems verprügelten

Ehemann auf - womit Christi Leiden als Kampf um die Hose
ins Lächerliche gezogen würde!). Und in der Tat lässt sich der
Mönch typologisch lesen: Einer der Urväter des Mönchtums, der
Hl. Antonius, der in Luthers Schriften zugleich Modell für die
falsche Weitabgewandtheit der Ordensleute und trotzdem Vorbild
für den Glauben ist,18 ist seit den 70er Jahren des 15. Jahrhunderts
fester Teil des oberrheinischen Bildrepertoires.19 Dabei interessierte
die Künstler besonders, dass der Heilige in der Wüste, in die er sich

zurückgezogen hatte, allerlei Versuchungen ausgesetzt war. Darunter

ist die Versuchung durch eine Schar höllischer Monster, so

bildprägend bei Schongauer (um 1470/75, Abb. 3), und auf Matthias
Grünewalds Isenheimer Altar (um 1510/15); aber auch die Versuchung

durch den Teufel in der Gestalt einer schönen Frau hat die
künstlerische Einbildungskraft inspiriert (Nikiaus Manuel Deutsch
1518/20 auf dem Antonius-Retabel für die Antoniterkirche in Bern
und auf einer ebenfalls um 1520 datierten Zeichnung).

In einer typologischen Lektüre des Mönchs auf Grafs Zeichnung
haben wir den Hl. Antonius als Nachfolger Christi vor uns —

zusammengebrochen unter dem Kreuz. Und da, wo die Marter Christi im
Auf-sich-Nehmen des Kreuzes liegt, sind die Qualen des Hl. Anto-

16 Zur Diskussion um die Priesterehe vgl. Susanna Burghartz: Das starke Geschlecht und
das schwache Fleisch. Erasmus und Zwingli zur Priesterehe, in: Michael Erbe [et al.]

(Hgg.): Querdenken - Dissens und Toleranz im Wandel der Geschichte. Festschrift fïir
Hans RudolfGuggisberg, Mannheim 1996, S. 89—106; dies.: Zeiten der Reinheit — Orte
der Unzucht: Ehe und Sexualität in Basel während der frühen Neuzeit, Paderborn 1999,
besonders Kap. 2 (Pflichtzölibat - Hurerei - Priesterehe).

17 Vgl. Müller (wie Anm. 14), S. 208.
18 Vgl. Peter Gemeinhardt: Antonius, der erste Mönch. Leben — Lehre — Legende, Mün¬

chen 2013, S. 166.

19 Ebd., S. 178f.; vgl. auch Sandra Uhrig: Die Versuchung des Heiligen Antonius. Eine

Vision des ausgehenden Mittelalters, Diss. München 1998, S. 51-59 (zum Kupferstich
Martin Schongauers).



38 Maike Christadler

nius die Höllenkreaturen und die weiblichen Reize, die ihn
versuchen. Denn der Künstler scheint die zwei Versuchungsszenen des

Antonius (die Quälereien durch die Höllenmonster und die weibliche

Versuchung) in eine einzige Szene zusammengefasst zu haben:

Der Gefallene ist der Tortur durch aufreizende Frauen ausgeliefert
— die damit zu Höllentieren oder zumindest zu Teufeln in Frauengestalt

werden. Ein um 1450 in Italien entstandenes Bild der
Versuchung des Antonius zeigt genau diese Prügelszene des Heiligen
durch zwei Teufelsfiguren (Abb. 8).20 Selbst das Setting des Bildes
hat eine auffällige Ubereinstimmung mit Grafs Zeichnung - bis hin
zur landschaftlichen Verortung und der Präsenz der Kapelle. Nur
dass bei Graf die Teufel durch Frauen ersetzt sind, denen damit
ihrerseits etwas Dämonisches zugeschrieben wird, wiederum nicht
unähnlich dem Kupferstich van Meckenems mit dem <bösen Weib>

(Abb. 6).
Verfolgt man nun schliesslich die formale Herkunft der

schlagenden Frau, wird ein Bildmodell sichtbar, das Graf auch für andere

Zeichnungen benutzt hat: Andrea Mantegnas Kupferstich mit der
Schlacht der Seegötter (um 1470, Abb. 11). Der auf der rechten
Seite des Stichs mit erhobener Hand kämpfende Triton ist deutlich
die formale Vorlage fur die Zuschlagende auf Grafs Zeichnung.21
Doch vielleicht hat Graf auch hier eine Uberblendung vorgenommen.

Denn am linken Bildrand ragt eine Frauenfigur mit flatterndem

Haar ins Geschehen: eine Personifikation der Invidia - was die

Zeichnung nochmals für eine allegorische Lektüre öffnen würde.
Vor allem aber führt diese visuelle Spur, wie schon mit Dürers
Orpheus, zu an der Antike orientierten Vorlagen, was Grafs Schlagende
als antike Mänade bestätigt. Und über Mantegnas Seegötter schliesst

sich auch der Bedeutungskreis der Tugenden- und Laster-Ikonographie:

Denn Patricia Emison konnte zeigen, dass diese mythische
Seeschlacht bei Mantegna ebenfalls im Zeichen der Psychomachie
steht.22

Urs Grafs Zeichnung der Frauen, die einen Mönch schlagen, er-
schliesst also einen vielschichtigen Bedeutungshorizont, der über

20 Uhrig (wie Anm. 19), S. 71.
21 Vgl. Müller (wie Anm. 14), S. 207.

22 Vgl. Patricia Emison: The Raucousness of Mantegnas Mythological Engravings, in:
Gazette des Beaux Arts 124 (1994), S. 159-176, hier S. I62f.; zur Hexenikonographie,
die sich aus denselben Vorlagen speist, siehe Judith Venjakob: Albrecht Dürers «Die

Hexe», um 1500, in: @KIH-eSkript. Interdisziplinäre Hexenforschung online 4 (2012),
Heft 4, Sp. 46—78, in: historicum.net, URL: https://www.historicum.net/purl/2y7zmf/
(7.7.2016).



Reformation als Perspektive 39

Bedeutungseinlagerungen in die visuelle Gestalt der Zeichnung
abrufbar ist. Uber das Bildvokabular wird deutlich, dass der Künstler
aus dem zeitgenössischen (reformatorischen) Antiklerikalismus
ebenso schöpft wie aus spätmittelalterlichen Darstellungen des Hl.
Antonius. Grafs Leistung ist es, die Ebenen zu verschmelzen und
über das Motiv der Weibermacht satirisch aufzuladen - und gleichzeitig

einen begehrenden und einen furchtsamen Blick auf die
Frauenfiguren zu werfen. Letztlich liegt es dann an der Bilder-Bildung
der Betrachter, welche dieser Angebote wahrgenommen werden -
sicher ist jedoch, dass die Konfessionsdebatte massgeblich mithilfe
von Bildern zugespitzt werden konnte, weil Bilderkenntnis abrufbar

war.

Bildlektüre: Zeichen alten oder neuen Glaubens?

Lag bei der Lektüre der schlagenden Frauen und gestürzten Männer
der Schwerpunkt auf dem Bildvergleich und auf der Überblendung
verschiedener Bildprägungen, geht die folgende Lektüre von der
Identifikation eines Zeichens aus und fragt nach dessen Bedeutungen

und Bedeutungszuschreibungen im Bild. Es geht um den
Rosenkranz, der als Objekt, als Bild und als Diskussionsgegenstand in
den Jahren vor und während der Reformation als Zeichen gelesen
werden kann. Über die historische Entstehung und Nutzung des

Gegenstandes und seine Verortung im Diskurs der Reformation soll
seine Bedeutung im Bild-Zusammenhang rekonstruiert werden, um
so die Bild-Aussage ermessen zu können.

In der Berner Chronik des Valerius Anshelm ist fur das Jahr
1528 vermerkt: «Item dass man kein paternoster me tragen so(e)lte,

so doch me zu(e) uberflissiger zierd der wehenfrowen, dan zu(e)m
ba(e)t getragen, von kostlichem holz, gebein, stein, perlin, silber,

gold, rosenkra(e)nz und psalter gemacht wurden. Da ward erst ein

partisch trazzeichen daruss, also dass etlich; ouch des rats, [...] und
die, so vorhin um andachts willen eins kum angeriert ha(e)ten,
ieztan, wo sie giengen und stu(e)nden, grobe vornen tru(e)gen, unso
dass 10 pfund bu(e)ss daruf gesezt, vil, und etlich me dan einmal
gebu(e)est wurden. Aber disem verbot entgegen wurdens bi den un-
luterschen Eidgenossen so werd und gmein, dass ieder eins am hals

tragen, an d'a(e)rmel und hosen inschniden oder anheften wolt.»23

23 Berner Chronik des Valerius Anshelm, hrsg. vom Historischen Verein des Kantons Bern,

Bd. 5, Bern 1896, S. 231.



40 Maike Christadler

Die reformatorische Polemik der Passage ist im Hinweis darauf,
dass der Rosenkranz den Hebammen zur Zierde gedient habe,

sogleich greifbar. Der Paternoster wird als Schmuckstück beschrieben,
das für das Gebet überflüssig sei und vor allem der Eitelkeit diene.

Und als solches benutzen es die Altgläubigen umgehend, kaum ist
das Verbot ausgesprochen. Ja es scheint, als habe das Verbot aus der
Gebetskette einen Verkaufsschlager gemacht. Man kann also
zunächst getrost davon ausgehen, dass in den 30er Jahren des 16.
Jahrhunderts der Paternoster ein konfessionelles Zeichen war: seine

Ostentation charakterisierte die Altgläubigen, seine Abwesenheit
liess auf eine reformatorische Einstellung schliessen.24 Aber welche
Rolle spielte der Rosenkranz in den Jahren vor seinem Verbot? In
welcher Funktion wird er in Bildern eingesetzt - und ist er als

Zeichen tatsächlich immer so eindeutig?
In der spätmittelalterlichen Frömmigkeitskultur, vor allem seit

den 70er Jahren des 15. Jahrhunderts, hatte das Rosenkranzgebet
einen enormen Aufschwung genommen.25 Die Paternosterschnur

war eigentlich eine Gedächtnisstütze zum Aufsagen des «Vaterunser»

und des «Ave Maria» und war damit ein Zeichen für Andacht und
Frömmigkeit.26 Doch um 1500 war die Rosenkranzkette fast zu
einem Modeartikel für alle Gesellschaftsschichten geworden, und

grosse gedruckte Rosenkränze entstanden im Zusammenhang mit
dem Ablasswesen, denn mit dem Rosenkranzgebet war der Gewinn
von Ablass verbunden.27 Zusammen mit anderen Frömmigkeitsformen

und Formalismen der kirchlichen Riten wie z. B. dem Fasten

geriet auch der Rosenkranz in die Kritik der Reformatoren. Um das

mechanische <Herunterbeten> des Rosenkranzes zu charakterisieren
und zu kritisieren, schrieb Luther 1520 in «Von den guten Werken»:
«Da klappern die Steinn [...] und das Maul plappert.» Mit der
Einführung der Reformation kulminierte - wie wir gesehen haben — die
reformierte Kritik am Rosenkranzgebet in Bern im Verbot des

Gebets und des Tragens der Gebetskette, sodass der Rosenkranz nach

1530 zu einem <Parteizeichen> der Altgläubigen geworden war.28

24 Vgl. Gabriel Meier: Der Rosenkranz in der Reformationszeit, in: Zeitschrift fur Schwei¬

zerische Kirchengeschichte 7 (1913), S. 296-303.
25 Vgl. Harry Oelke: «Da klappern die Stein und das Maul plappert». Der Rosenkranz

im Zeitalter der Reformation, in: Urs-Beat Frei/Fredy Bühler (Hgg.): Der Rosenkranz.

Andacht, Geschichte, Kunst, Bern 2003, S. 107-117, hier S. 107.

26 Vgl. Gabriela Signori: Räume, Gesten, Andachtsformen. Geschlecht, Konflikt und reli¬

giöse Kultur im europäischen Mittelalter, Ostfildern 2005, S. 141.

27 Vgl. Oelke, Rosenkranz (wie Anm. 25), S. 108.

28 Ebd., S. 113.



Reformation als Perspektive 41

Rosenkränze sind als Teil der spätmittelalterlichen Frömmigkeit
auch in den bildenden Künsten häufig anzutreffen. Sie sind Zeichen
besonderer Marienverehrung, werden aber auch ganz allgemein zur
Charakterisierung des gottgefälligen Lebens einer Figur
beigegeben.29 Aber in dem Moment, in dem der Rosenkranz zu einem
umstrittenen Zeichen wurde, hat ihn auch die Kunst eingesetzt, um
Zugehörigkeiten zu definieren. Dabei ist die konfessionelle Seman-

tisierung des Rosenkranzes oft erst im weiteren Bildkontext zu er-
schliessen - hinzu kommt, dass unsere moderne Betrachterposition
immer im Nachhinein auf einen Zustand blickt, der zur
Entstehungszeit der Darstellungen noch keineswegs als sicher gelten
konnte.

1529 erscheint ein von Georg Pencz illustriertes und von FFans

Sachs mit einem Text versehenes Flugblatt mit dem Titel «Inhalt
zweierley predig / yede in gemein in einer kurtzen summ begriffen»
(Abb. 12). Das Bild funktioniert wiederum getreu der von Cranach
etablierten antithetischen Gegenüberstellung: Das Bildfeld ist in
eine linke und eine rechte Flälfte unterteilt, links wird den Betrachtern

eine reformierte Predigt vorgeführt, rechts eine katholische.
Der schlanke reformierte Prediger liest auf seiner schmucklosen
Kanzel das Wort Gottes - während der feiste katholische Priester auf
einer verzierten Kanzel steht und ohne die Heilige Schrift
auskommt. Diese systematische Unterscheidung wird im dargestellten
Publikum fortgeführt: Die schlichter bekleideten Neugläubigen sind
aufmerksam auf den Prediger konzentriert und lesen z.T. selber in
der Bibel. Die Altgläubigen dagegen tragen eher prachtvolle
Kleidung, und die Gruppe von Frauen am Fuss der Kanzel ist offenbar
dabei, mithilfe von langen, schweren Paternosterschnüren ihren
Rosenkranz zu beten. Die Blicke der männlichen Predigtbesucher sind
eher auf dieses hübsch anzusehende Spektakel gerichtet als auf den
Priester. Die Moral der Geschichte ist unschwer zu entziffern: Die
Reformierten führen ein <evangelisches> Leben, während die
Katholischen sich an zeichenhaftem Tand orientieren. Diese Lesart wird
durch den Text weiter entfaltet.30

Blicken wir nun in das Basel der 20er Jahre des 16. Jahrhunderts,
nimmt ein Rosenkranz eine bedeutende Position in einem der
berühmtesten Gemälde der Zeit ein: auf Hans Holbeins Darmstädter
Madonna (1526/28, Abb. 13). Hier hat sich der erste zünftige Bür-

29 In Signori (wie Anm. 26) sind zahlreiche entsprechende Abbildungen zu finden.
30 Vgl. Oelke, Konfessionsbildung (wie Anm. 25), S. 260-262; Signori (wie Anm. 26),

S. 12-14.



42 Maike Christadler

germeister Basels, Jakob Meyer zum Hasen, mit seiner Familie unter
dem Schutz der Madonna zeigen lassen. Das Bild ist — auch
unabhängig von seinem aktuellen politischen Schicksal31 - Gegenstand
interessanter Deutungen gewesen. So hat Pascal Griener die Darmstädter

Madonna in den Diskussionen um die konfessionelle

Zugehörigkeit Holbeins verortet, und Jürgen Müller hat das Bild als

katholisches Manifest gedeutet.32 Ein wichtiges Element der

Positionierung Meyers in der Reformationsdebatte ist die Abbildung des

Rosenkranzes. Es sind die Tochter Anna und Ehefrau Dorothea
Kannengiesser, die einen Rosenkranz in ihren Händen halten, wobei
derjenige Annas in deutliche farbliche Analogie zum Gürtel Mariens

gesetzt ist. Mit dem Rot-Ton verweist Holbein auf die Passion und
damit auf den schmerzensreichen Rosenkranz. Anna hat zudem
gerade das an der Gebetsschnur hängende Kreuz in ihrer Hand und
bekennt sich damit in einer Zeit, die bereits starke reformatorische
Tendenzen kennt, zum römischen Glauben.33

Für das Familienbild Jakob Meyers zum Hasen gibt es weitere
archivalische Evidenz, die Aufschluss über die Stellung des ersten

zünftigen Bürgermeisters in den konfessionellen Auseinandersetzungen

in den 1520er Jahren in Basel gibt. Uber seine mehrfach
dokumentierte Zugehörigkeit zur Fraktion der Altgläubigen lässt sich
auch der Rosenkranz in der Darmstädter Madonna als ein
(Parteizeichen) lesen.

Welche Bedeutung gibt jedoch Urs Graf dem Rosenkranz in
seinen Zeichnungen? Ist hier die konfessionelle Positionierung so

klar zu erkennen? 1521 zeichnet Urs Graf eine «Heilige Familie»

(Abb. 14), die sich auf den ersten Blick in die traditionellen Formen
des Motivs einschreibt. Im Freien auf einer Rasenbank sitzend, liebkost

die Madonna ihren kleinen Sohn. Graf zeigt jedoch nicht nur
die Mutter mit Kind, sondern fügt den Nährvater Josef hinzu. Dieser

kauert, auf einen Stein gelehnt, am Boden. Mit greisenhaftem
Gesicht und einem zum Grinsen verzogenen Mund betrachtet er die

31 Zur kriminalesken Geschichte um den Verbleib des Gemäldes siehe: http://www.faz.net/
aktuell/feuilleton/kunst/holbein-madonna-deutschlands-teuerstes-kunstwerk-12823.
html (26.07.2016).

32 Vgl. Pascal Griener: Holbein à la croisée des religions, in: De la puissance de l'image. Les

artistes du Nord face à la réforme, Paris 2002, S. 104f.; Jürgen Müller: «Herr, du siehst

und du hast Augen». Ein Beitrag zur Bildtheologie von Hans Holbeins «Darmstädter

Madonna», in: Margit Kern (Hg.): Geschichte und Ästhetik. Festschrift fïir Werner
Busch zum 60. Geburtstag, München 2004, S. 19-31.

33 Vgl. Oskar Bätschmann/Pascal Griener: Hans Holbein d. J. Die Darmstädter Madonna.

Original gegen Fälschung, Frankfurt a.M. 1998, S. 44f.



Reformation als Perspektive 43

Szene in Untersicht. Von rechts oben schwebt ein Putto heran, der
eine Krone für die Muttergottes herbeiträgt - und einen Rosenkranz.

Der Putto hat nun seinerseits einen Gürtel um den Bauch

geschlungen, der wiederum eine Analogie zum Rosenkranz bildet -
und die Konstellation von Holbeins Darmstädter Madonna in der

Analogie von Gürtel und Rosenkranz aufnimmt. Flügel und ein

grosses Gewandbauschen geben dem Engelchen einen theatralischen

Auftritt - der auch den Hl. Josef einbezieht, denn auf ihn ist
der Blick des Putto gerichtet.

Gabriela Signori hat darauf hingewiesen, dass Graf die
Physiognomie Josefs an den Alten der (ungleichen Paare> angeglichen hat.34

Bei diesem Bildtyp wird - mit satirischer Absicht - ein Liebespaar
mit grossem Altersunterschied gezeigt. Meist ist bei dem Austausch

von Zärtlichkeiten zwischen diesen ungleichen Partnern Geld im
Spiel, was durch prominent ins Bild gesetzte Börsen und das

Weiterreichen von Münzen sichtbar gemacht wird.35 Und oft ist
dem alten Freier sein Begehren ins Gesicht geschrieben — wo er
nicht direkt Hand anlegt. Tatsächlich geben auf Grafs Zeichnung
der Blick des Josef und sein offener Mund ihm ein lüsternes Aussehen,

das von der frischen Jugendlichkeit der Mutter Gottes kontrastierend

hervorgehoben wird. Die Lilie neben Maria steht für ihre
Reinheit und Jungfräulichkeit — das Blumenbouquet dagegen ist
eher dem Bedeutungshorizont der Fruchtbarkeit zuzuordnen. Die
Vase, in der die Blumen aufgestellt sind, symbolisiert Maria als das

reine Gefäss Gottes, findet sich aber auch in der Venus-Ikonographie
als corpus quasi vas, die aus der Vorstellung des Frauenleibs als

Gefäss für den männlichen Samen entstanden ist.36 Dieser Anklang
an eine fast blasphemische Erotisierung Marias wird in der Lüstern-

34 Zu den folgenden Ausfuhrungen über Josef als senex stultus siehe Gabriela Signori: Die
verlorene Ehre des Heiligen Joseph oder Männlichkeit im Spannungsfeld spätmittelalterlicher

Altersstereotypen. Zur Genese von Urs Grafs «Heiliger Familie» (1521), in: Klaus

Schreiner/Gerd Schwerhoff (Hgg.): Verletzte Ehre. Ehrkonflikte in Gesellschaften des

Mittelalters und der Frühen Neuzeit, Köln [etc.] 1995 (Norm und Struktur, 5), S. 183—

213.

35 Vgl. Ursula Rautenberg: Altersungleiche Paare in Bild und Text, Folge II: Druckgraphik
und illustrierte Einblattdrucke vom Hausbuchmeister bis Hans Sachs, in: Börsenblatt für
den Deutschen Buchhandel 60 (29. Juli 1997), A367-A372.

36 Zur Marien-Ikonographie siehe Sven Lüken: Die Verkündigung an Maria im 15. und
frühen 16. Jahrhundert: historische und kunsthistorische Untersuchungen, Göttingen
2000 (Rekonstruktion der Künste, 2), S. 30; zur Idee des Frauenkörpers als Gefäss siehe

Elke Frietsch: Corpus quasi vas. Ein Motiv im historisch-medialen Wandel, in: Susanne

von Falkenhausen [et al.] (Hgg.): Medien der Kunst. Geschlecht, Metapher, Code, Marburg

2004, S. 228-241.



44 Maike Christadler

heit des Alten aufgenommen.37 Besonders aber symbolisiert der

Baumstumpf, unter den Blumen platziert, die himmlische Beteiligung

an der Dreiecksbeziehung: Der alte Josef, dessen Beitrag zu
Marias Leibesfrucht in der biblischen Geschichte geleugnet wird, ist
nicht nur lüstern, seine Männlichkeit ist <beschnitten>, und er ist
potentiell auch der betrogene Ehemann.

Graf hat das Thema der Madonna mit Kind und Josef 1521
noch in einer zweiten Zeichnung behandelt, die wahrscheinlich als

Scheibenriss und damit als Vorlage fur eine Glasmalerei gedient hat
(Abb. 15).38 Auch hier zeigt der Künstler Josef als einen senilen
Alten, mit zahnlosem Mund, schütterem Haar, altersschwachem

Grinsen, einer Krücke — und einem Rosenkranz. Josef bildet das

bildnerische Pendant zur Blumenvase, die Graf wiederum auf
Mariens rechter Seite platziert hat. Josefwird so zum unmoralischen

Gegenüber von Reinheit und Unberührtheit, kommt für Lüsternheit

und sexuelle Befleckung zu stehen. Ausser dieser direkten
Gegenüberstellung, die über die satirische Physiognomie des Alten mit
Bedeutung aufgeladen wird, steht auch die Taube, als Zeichen des

Heiligen Geistes, der Marias Mutterschaft (veranlasst), für die
NichtVaterschaft Josefs.39

Der Status des Josefwar schon vor dem 16. Jahrhundert — selbst

in der theologischen Diskussion - problematisch: Er wurde als alter
Ehemann einer jungen Frau immer wieder mit der Tradition des

senex stultus oder des senex amans in Verbindung gebracht, von wo
auch die Einschreibung in die Darstellung der «Ungleichen Paare>

herrührt. Josefs Alter galt für seine Vermählung mit Maria als

Widernatürlichkeit, die phantasiereich ausgeschmückt wurde. Vom
Standpunkt männlicher Ehre musste er als gehörnter Ehemann
und/oder als Pantoffelheld gelten, der seine Ehre nicht verteidigte.
Das Alter Josefs - das der apokryphen Erzählung entstammt - war
immerhin so problematisch, dass Jean Gerson im 15. Jahrhundert
und in seiner Nachfolge auch Geiler von Kaysersberg versuchten,
Josef als jungen Mann zu konstruieren.40 Vor der Folie einer historisch

bestimmten Vorstellung von männlicher Ehre kann Josef also

als ein lüsterner und betrogener Alter gesehen werden, der sich von
seiner Frau hat zum Narren machen lassen. Im Bildmodell des

ungleichen Paares wird jedoch weniger die Ehrabschneidung zu sehen

37 Vgl. Signori (wie Anm. 34), S. 184.

38 Vgl. Müller (wie Anm. 14), S. 212.

39 Ebd.

40 Vgl. Signori (wie Anm. 34), S. 189f.



Reformation als Perspektive 45

gegeben, als vielmehr das närrische Begehren des alten Lüstlings.
Diese Konstellation hat Urs Graf gleich in verschiedenen

Zeichnungen thematisiert. In dieser noch unfertigen Variante (um 1518,
Abb. 16) legen der Gesichtsausdruck und die begierig verkrampften
Finger, die der Alte an das Hinterteil der Koketten legt, ebenso wie
die dramatische Gegenüberstellung von Jugend und Alter, von Fülle
und Fleischlosigkeit das triebhafte Begehren des Alten bloss. Dieser
hat seinerseits teufelsähnliche oder zumindest satyrhafte Züge, die

in ihrer Umrisshaftigkeit auch als eine personifizierte <Besessenheit>

der sexuell erregten Dame gelesen werden könnten.41 Formal lässt

sich eine Zeichnung zum Vergleich heranziehen, die einen Gläubigen

am Opferstock zwischen Engel und Teufel zeigt (um 1450,
Abb. 18): Hin und her gerissen zwischen Gut (der Engel weist an,
Geld in den Opferstock zu legen) und Böse (der Teufel versucht,
diese Handlung zu verhindern), ist der Gläubige diesen konträren
Kräften ausgesetzt, die sein Inneres symbolisieren. Doch er wendet
sich dem Engel zu und hat auch schon die Hand in seine Börse

gesteckt - es scheint, als habe das Gute gesiegt. Daran nicht
unbeteiligt ist vielleicht auch der Rosenkranz, den der Mann in der
Hand hält, die gegen den Teufel gerichtet ist: Frömmigkeit und
Gebet, so der Tenor, schützen vor der Versuchung durch das Böse

(wie es das Vaterunser lehrt).
Doch, wiederum bei Graf, scheint der Rosenkranz nicht immer

gegen die Versuchung zu helfen: Auf seiner Zeichnung eines
Bettelmönchs mit Teufel (1512, Abb. 17) hält Ersterer einen überdimensionierten

Rosenkranz in der einen, seinen Stab mit Kruzifix in der
anderen Hand. Der Mönch, dessen Gesicht unter einer grossen
Kapuze verschwindet, läuft nach links durch eine Landschaft und
scheint das Teufelswesen hinter seinem Rücken nicht zu bemerken.

Wie in der Versuchung des Gläubigen oder auch bei dem ungleichen

Paar ist der Teufel eine Verkörperung der Laster des Mönchs:
seine Hörner, sein von hinten durch seine Beine sich heraufkringelnder

Schwanz, sein satyrhaft erigiertes Glied und sein Holzbein
verweisen allesamt auf die sexuelle Triebhaftigkeit des Ordensmannes,

der praktisch von dem Teufel durch das Bild dirigiert wird.
Im Gegensatz zum Mönch selber, dessen Gesicht unter seiner

Kapuze versteckt ist, blickt das Teufelswesen auf den Betrachter, als

wolle es den Mönch vorführen. Denn als Geistlicher ist dieser nur
durch äussere Attribute vorgestellt (Rosenkranz, Kruzifix), der Teufel

dagegen präsentiert seinen <wahren Kern>. Kutte und Rosenkranz

41 Vgl. Müller (wie Anm. 14), S. 179.



46 Maike Christadler

als Attribute sind um 1500 z. B. auch Reineke Fuchs in Illustrationen

zur Episode «Der Fuchs als Mönch vor dem Hahn» beigegeben,

um seine Tücke und Falschheit zu charakterisieren (Abb. 19).42 In
diesem Zusammenhang ist der Rosenkranz also ein Zeichen
vorgetäuschter Frömmigkeit — womit die Zeichnung wiederum dem
Kontext des Antiklerikalismus zuzurechnen ist, der schon den von
zwei Frauen verprügelten Mönch charakterisiert hatte.

Die vorgestellten Blätter scheinen den Rosenkranz als Zeichen
unterschiedlich zu instrumentalisieren — doch wie funktioniert diese

Bedeutungsaufladung? Und welche Bedeutung kommt nun dem

auffälligen Rosenkranz zu, mit dem Josef in dem Scheibenriss

ausgestattet ist? Widerspricht der Paternoster als <wahres>

Frömmigkeitssignal der unkeuschen Aufladung des Josef? Die Gebetsschnur,
die Graf uns in dieser «Heiligen Familie» zeigt, ist jedoch fast so
<zahnlos> wie der Mund des Josef. Im Vergleich mit den anderen

Darstellungen sind die Perlen auf dieser Schnur sehr spärlich — was
eine satirische Quantifizierung der Frömmigkeit Josefs zuliesse?

Ausserdem hat Gabriela Signori zeigen können, dass Rosenkränze

häufig mit weiblicher Frömmigkeit in Verbindung gebracht wurden

- was den Alten nochmals als <weibisch> charakterisieren würde.43

Wie lässt sich die Bedeutung des Rosenkranzes einfangen? Auf
dem Flugblatt Pencz' war das Attribut der Gebetskette eindeutig der

<plappernden> Altgläubigkeit zugewiesen, eine «uberflissige zierd».
Und doch: selbst die Reformationspublizistik ist ambivalent. Denn
die Flugschrift des Diepold Peringer über die Auslegung des

Vaterunsers von 1522 trägt in verschiedenen Ausgaben eine Titelillustration,

die einen Bauern mit Rosenkranz zeigt (Abb. 20). Hier steht

er für unverfälschte Frömmigkeit, für den wahren Christen), der

sogar selbst das Wort Gottes predigt.44 Formal ist der Josef unserer
Zeichnung mit diesem Bauern zu vergleichen (oder auch mit dem
Bauern auf Behams Holzschnitt, der als Vertreter des Wortes Gottes
aufgefasst ist), sodass der Rosenkranz doch ein Zeichen seiner wahren

Frömmigkeit wäre.
Halten wir für einen Moment fest: Der Rosenkranz, der zum

Auftakt des Kapitels ein eindeutig lesbares Zeichen konfessioneller

Zugehörigkeit zu sein schien, lässt sich allein nicht als eine klare

42 Vgl. Beatrix Zumbült: Die europäischen Illustrationen des «Reineke Fuchs» bis zum
16. Jahrhundert, 2 Bde., Münster 2011 (Wissenschaftliche Schriften der WWU Münster,

Reihe 10, 8), hier Bd. 2, z. B. S. 311 und S. 494.
43 Vgl. Signori (wie Anm. 34), S. 142.

44 Vgl. Beyer (wie Anm. 3), S. 48f.



Reformation als Perspektive 47

Parteinahme verstehen. Die beiden Blätter Grafs sind in einer Zeit
entstanden, als der Rosenkranz sowohl fur Frömmigkeit als auch für
falsche Frömmigkeit stehen konnte. Damit ist das Zeichen polysem,
es stellt Bedeutungsoffenheit her, bedarf eines Kontextes und eines

Schlüssels, die den Betrachtern zusätzliche Hinweise geben können.
Blickt man mit einem satirischen Lektüreschlüssel auf das Blatt,
wird Josef sowohl als Mann als auch als Heiliger einer kritischen
Reperspektivierung unterzogen: Dem Mann wird als Hahnrei die
Ehre abgeschnitten, dem Heiligen Alterslüsternheit und Narrheit
unterstellt. Der Rosenkranz, den der lahme Greis in der Hand hält,
gemahnt an das Lutherische «plappern» und fungiert als visuelles

Zitat aus dem «Lob der Torheit», in dem Erasmus vom alten Narren

sagt, dass er wieder kindisch werde und albern schwätze.45

Josefwird bildlich — vor allem über das Schema des <Ungleichen
Paares> - in Diskurse von lebensweltlicher Moral und Sittlichkeit
eingebunden, was für die Zeichnung die Grenzen zwischen religiös
und profan zugleich verschwimmen lässt und doch die konfessionelle

Auseinandersetzung um Ehr- und Ehemodelle aufruft. Scheinen

die Zeichnungen zunächst recht eindeutig eine Satire auf die
Männlichkeit Josefs, so bleibt dieser über seine Position als

innerbildlicher Betrachter doch auch eine Identifikationsfigur, in der sich

z. B. auch ein erotisches Begehren spiegeln lässt. Der Witz des Blattes

liegt deshalb darin, in der scheinbar eindeutigen Satire die
(Betrachter-) Männlichkeit als begehrend und als närrisch zu konnotieren.

Dieselbe Ambivalenz prägt auch den Rosenkranz, der eine
Formalismuskritik sein kann, aber dem vielleicht dennoch, in der

Verehrung Mariens, noch Wirksamkeit innewohnen kann. Die
Wahrnehmung und Interpretation des Zeichens <Rosenkranz> beruht
auf den Seherfahrungen, visuellen Kenntnissen und konfessionellen

Vorprägungen der Betrachter und sie ist durch den Künstler zwar
initiiert, aber weder vorherseh- noch vollständig kontrollierbar.
Zeichen und Bildaussagen ändern sich durch die Perspektive der
Betrachter.

Offener Schluss

Obwohl die Bildstrategien der reformatorischen Flugblätter
aufgrund ihrer medialen und kommunikativen Funktion eine
eindeutige Bildaussage anstreben und über ihre starke didaktische und

45 Vgl. Erasmus von Rotterdam: Das Lob der Torheit. Übersetzt von Alfred Hartmann,
hrsg. von Emil Major, Wiesbaden [o.J.] (zuerst Basel 1929), S. 30f.



48 Maike Christadler

antithetische Struktur ebenso wie über den Einsatz der Bild-Text-
Kombination häufig auch erreichen, schleichen sich doch aufgrund
der parallelen Lektüre einiger Zeichnungen von Urs Graf Zweifel an
dieser Eindeutigkeit ein. Denn so wie Graf Themen und Formen
der von der reformatorischen Propaganda genutzten Bildmodelle
aufgreift, so erlaubt umgekehrt die Analyse seiner Blätter eine
veränderte Perspektive auch auf die reformatorischen Drucke. Das

Changieren von Bedeutungen, das am Beispiel der Grafsehen

Bildproduktion sichtbar gemacht wurde, lässt sich auch z. B. auf Behams

Mönchs-Polemik übertragen: Bedeutungen können über
verschiedene Perspektiven oder Lektüreschlüssel zum Kippen
gebracht werden, bzw. es können weitere Bedeutungsebenen erschlossen

werden. Ist der Betrachter für diese Mehrschichtigkeit sensibilisiert,

liegt es in seinem Auge, an seiner Bildkenntnis, an seinen
Seh- und Lesegewohnheiten und an seinen Vorprägungen, welche

Bedeutungen aktiviert werden.



Abbildung 1

Lucas Cranach d. A., Sündenfall und Erlösung, um 1530.



Abbildung 2

Lucas Cranach d.A., Passional Christi und Antichristi, Wittenberg 1521.



Abbildung 3

Martin Schongauer, Der Heilige Antonius, um 1470.





Abbildung 5

Urs Graf, Zwei Dirnen überfallen einen Mönch, 1521.





Abbildung 8

Maestro dell'Osservanza (Sano di Pietro?), Der Heilige Antonius von den Teufeln gequält,

um 1450.



Abbildung 9a/b

Lucas Cranach d.Ä., Frauen überfallen Geistliche, um 1540.



Abbildung 10

Erhard Schön, Jagd auf Mönche und Pfaffen, «Das Münich und Pfaffen Gaid», um 1525.





B.IIMM.i.Mjj

MSlP
ÎMft

Abbildung 12

Georg Pencz, Inhalt zweierley predig, 1521.



Abbildung 13

Hans Holbein d.J., Madonna des Bürgermeisters Meyer, 1526/28.



Abbildung 14

Urs Graf, Heilige Familie, 1521.



Abbildung 15

Urs Graf, Heilige Familie im Rund, 1521.



Abbildung 16

Urs Graf, Lüsterner Alter und junge Dirne, um 1518.



Abbildung 17

Urs Graf, Bettelmönch vom Teufel geleitet, 1512.



Abbildung 18

Anonymer Künstler, Spender am Opferstock, zwischen Engel und Teufel stehend, um 1440/50.

Abbildung 19

Reynaert die vos, «Der Fuchs vor dem Hahn», Lübeck (bei Hans van Ghetelen) 1498.



' xw. h. a
'

?fm fcfrône mtffiegug v
«bcr t>aö gScitcg c(cbcctjf>aceir t^nfhr

mn$
2)4«brt tbctrad*«matmttpant/
betriebet Ufen tweb fcbrcibcn tan/

g«tbüpfcbvrinbfm^Ucb/2Ulctt
CpriffgUutbigm menfdbm jîi

gut.Tlttcbmtß btubcrllcb«
tttrcw.Jm.aÖhj.jar,

t C-i-i

Abbildung 20

Diepold Peringer, Ain scho(e)ne außlegung über das go(e)tlich gebet. Vater unser, 1522.



Abbildungsverzeichnis
Abb. 1: Lucas Cranach d.Ä., Sündenfall und Erlösung, um 1530.
Holzschnitt, 235 X 328 mm (Klassik Stiftung Weimar, Bestand
Museen).

Abb. 2: Lucas Cranach d.Ä., Passional Christi und Antichristi,
Wittenberg 1521 (Universitätsbibliothek Basel [FMI XI 7/12]).

Abb. 3: Martin Schongauer, Der Heilige Antonius, um 1470. Kupferstich,

294 X 209 mm (Rijksmuseum Amsterdam).

Abb. 4: Sebald Beham, Allegorie auf das Mönchtum, 1521.
Holzschnitt, 95 X 162 mm (Kupferstichkabinett, Staatliche Kunstsammlungen

Dresden. Foto: Herbert Boswank).

Abb. 5: Urs Graf, Zwei Dirnen überfallen einen Mönch, 1521. Zeichnung,

282x208 mm (Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett.
Foto: Kunstmuseum Basel, Martin P. Bühler).

Abb. 6: Israel van Meckenem, Das böse Weib, um 1490. Kupferstich,
160 X 109mm (Rijksmuseum Amsterdam).

Abb. 7: Albrecht Dürer, Der Tod des Orpheus, 1494. Zeichnung,
289 X 225 mm (bpk-Bildagentur / Hamburger Kunsthalle. Foto:
Christoph Irrgang).

Abb. 8: Maestro dell'Osservanza (Sano di Pietro?), Der Heilige
Antonius von Teufeln gequält, um 1450. Temperamalerei auf Holz,
475 X 343 mm (Yale University Art Gallery).

Abb. 9a: Lucas Cranach d.Ä., Frauen überfallen Geistliche, um 1540.

Zeichnung, 179x314 mm (bpk-Bildagentur / Kupferstichkabinett,

SMB. Foto: Volker-H. Schneider).

Abb. 9b: Lucas Cranach d.Ä., Frauen überfallen Geisdiche, um 1540.

Zeichnung, 177 X 656 mm (Germanisches Nationalmuseum Nürnberg,

Graphische Sammlung).

Abb. 10: Erhard Schön, Das Münich und Pfaffen Gaid, um 1525.
Kolorierter Holzschnitt, 391 X 498 mm (Kunstsammlungen der Veste

Coburg).

Abb. 11: Andrea Mantegna, Schlacht der Seegötter, um 1470.
Zweiteiliger Kupferstich, 335x418 mm und 288x373 mm
(Rijksmuseum Amsterdam).



Abb. 12: Georg Pencz, Inhalt zweierley predig, 1521. Holzschnitt
(bpk-Bildagentur / Kupferstichkabinett, SMB. Foto: Dietmar Katz).

Abb. 13: Hans Holbein d. J., Madonna des Bürgermeisters Jakob
Meyer zum Hasen, 1526 und 1528. Öl aufNadelholz, 146,5 X102 cm
(Schwäbisch Hall, Sammlung Wurth, Inv. 14910. Fotograf: Philipp
Schönborn).

Abb. 14: Urs Graf, Heilige Familie, 1521. Zeichnung, 288 X 207 mm
(Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett. Foto: Kunstmuseum
Basel, Martin P. Bühler).

Abb. 15: Urs Graf, Heilige Familie im Rund, 1521. Zeichnung,
farbig laviert und aquarelliert, 220x214 mm (Kunstmuseum Basel,

Kupferstichkabinett. Foto: Kunstmuseum Basel, Martin P. Bühler).

Abb. 16: Urs Graf, Lüsterner Alter und junge Dirne, um 1518. Zeichnung,

195 X 140 mm (Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett.
Foto: Kunstmuseum Basel, Martin P. Bühler).

Abb. 17: Urs Graf, Bettelmönch vom Teufel geleitet, 1512. Zeichnung,
212 X 156 mm (Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett. Foto:
Kunstmuseum Basel, Martin P. Bühler).

Abb. 18: Anonymer Künstler, Spender am Opferstock, zwischen

Engel und Teufel stehend, um 1440/50. Zeichnung, 214 X 219 mm
(Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett. Foto: Kunstmuseum
Basel, Martin P. Bühler).

Abb. 19: Reynaert die vos, Lübeck (Mohnkopfdruckerei [Hans van
Ghetelen]) 1498 (Staatsbibliothek zu Berlin - Preußischer Kulturbesitz,

2° Inc 1478, Bl. 9r).

Abb. 20: Diepold Peringer, Ain scho(e)ne außlegu[n]g über das

go(e)tlich gebet. Vater vnser Das vnnß Gott selbs gelernet hat,
Augsburg (Schönsperger) 1522 (Bayerische Staatsbibliothek München

digital, Augsburg, Staats- und Stadtbibliothek, 4 Th H, Titelblatt.

http://www.mdz-nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=urn:
nbn:de:bvb: 12-bsb 11227122-5).


	Reformation als Perspektive : Bedeutungsproduktion in den Zeichnungen von Urs Graf

