
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 116 (2016)

Artikel: Die Frühphase der Basler Reformation : Ereignisse-Medien-Geschichte

Autor: Sandl, Marcus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frühphase der Basler Reformation.
Ereignisse - Medien - Geschichte

von Marcus Sandl

Die städtische Reformation ist ein Klassiker im
reformationsgeschichtlichen Forschungskanon. Das liegt zum einen daran, dass

nahezu jede bedeutende Stadt im deutschsprachigen Raum um
1500 eine Reformationsgeschichte hat, auch wenn diese nicht
unbedingt mit einer Stadtreformation endete. Zum anderen hat die

Forschung einen tieferen, ja geradezu intrinsischen Zusammenhang
von Stadt und Reformation entdeckt. Dieser besteht grob gesagt
darin, dass politische und soziale Ordnungsmuster der Stadt mit
dem reformatorischen Reformprojekt korrespondierten und sich
daraus ein wechselseitig verstärkender Prozess ergab, der letztlich
einen Modernisierungsschub auslöste.1 In diesem umfassenden
Sinne konstatierte der amerikanische Reformationsforscher Arthur
G. Dickens schon vor geraumer Zeit: «[...] the German
Reformation was an urban event at once literary, technological and
oratorical.»2 Gemeint war damit zunächst einmal die frühe
Reformation, d. h. die Zeit vom ersten Auftauchen reformatorischer
Ideen bis hin zur «Einfuhrung» der Reformation mit allen
kirchlichen, politischen und sozialen Konsequenzen. In der Regel um-
fasste dies einen Zeitraum von 1519/20 bis 1530.

Auch die Reformationsgeschichte Basels wurde über die letzten
hundert Jahre immer wieder ausführlich behandelt.3 Gerade in den
letzten Jahrzehnten stand diese Beschäftigung unter den Vorzeichen
des angesprochenen Paradigmas der «städtischen Reformation». Ex-

1 Pionier dieser Forschung zur Stadtreformation ist Bernd Moeller: Reichsstadt und
Reformation. Bearbeitete Neuausgabe, Berlin 1987. Ein weiterer prominenter Vertreter
der Stadtreformationsforschung ist Berndt Hamm: Bürgertum und Glaube. Konturen der

städtischen Reformation, Göttingen 1996.

2 Arthur G. Dickens: The German Nation and Martin Luther, London 1974, S. 182.

3 Vgl. u.a. Rudolf Wackernagel: Geschichte der Stadt Basel, Bd. 3, Basel 1924, S. 317fF. ;

Paul Roth: Die Reformation in Basel. 1. Teil: Die Vorbereitungsjahre, 1525-1328, Basel

1936 (Basler Neujahrsblatt 114); ders.: Durchbruch und Festsetzung der Reformation in
Basel, Basel 1942; ders.: Die Reformation in Basel. 2. Teil: Die Durchführung der
Reformation in Basel, 1529-1530, Basel 1943 (Basler Neujahrsblatt 121); Kaspar von Greyerz:

Reformation, Humanismus und offene Konfessionspolitik, in: Georg Kreis / Beat von
Wartburg (Hgg.): Basel - Geschichte einer städtischen Gesellschaft, Basel 2000, S. 80-
109; Christoph Strohm: Eigenart und Aktualität der Basler Reformation, in: Theologische

Zeitschrift 60 (2004), S. 214-227.



6 Marcus Sandl

emplarisch hierfür ist Marc Lienhards Analyse der städtischen
Reformation im siebten Band des Lexikons «Die Geschichte des

Christentums».4 Lienhard identifizierte in seinem kurzen Artikel
charakteristische Phasen der Stadtreformation, die in Basel ebenso

wie in Bern und Strassburg zu erkennen seien. Zunächst habe es in
allen drei Städten Kritik an der Geistlichkeit gegeben, die den
Sittenverfall des Klerus und die omnipräsenten Ablasskampagnen zum
Gegenstand gehabt habe. Beeinflusst durch die ersten Nachrichten
aus Wittenberg, begannen dann Prädikanten damit, die

Wortverkündigung in den Mittelpunkt des Gottesdienstes zu stellen. Die
neuen Gottesdienstformen trugen erheblich dazu bei, immer mehr
Menschen zu mobilisieren; eine «reformatorische Bewegung»
entstand. Diese rief erwartungsgemäss die altgläubigen Bevölkerungsteile

und die klerikalen Eliten auf den Plan. Es kam zu einer Phase

religiöser Auseinandersetzungen, in deren Verlauf die reformatorische

Bewegung ihre Kräfte bündelte und an politischem Gewicht

gewann. In der Regel stellte sich in dieser Phase ein prominenter
Prädikant an die Spitze der Bewegung. Er artikulierte die Forderung
nach der «Einführung der Reformation» und verlangte von der

Obrigkeit eine entsprechende Entscheidung. Tatsächlich sah sich die

Obrigkeit im Sinne der Einheit der Bürgerschaft nun gezwungen zu
handeln. In Basel griffen die Ratsmitglieder zunächst allerdings nur
regulierend ein, um eine Eskalation des Konflikts zu verhindern.

Länger als in den beiden anderen Städten wurde die Entscheidung
für die Reformation verschoben. Erst eine weitere Veränderung der

politischen Gleichgewichte Ende der 1520er Jahre brachte schliesslich

den «Sieg der evangelischen Bewegung». 1529 trat Basel «ins

Lager der Reformation über». Nun begann die Phase der Konsolidierung,

in welcher der «Sieg der reformatorischen Bewegung in
Glaubensbekenntnisse, Vorschriften zur Kirchenzucht und in neue
Institutionen» umgesetzt wurde.5 Auch diese Phase lief nach Lienhard

in allen Städten wiederum sehr ähnlich ab.

Lienhard folgte mit seinem Phasenmodell einem Ansatz, den
bereits Bernd Moeller für die Reformationsgeschichte Basels in
Anschlag gebracht hatte. Einige Zeit vor Lienhard hatte Moeller einen
Aufsatz über «Die Basler Reformation in ihrem stadtgeschichtlichen
Zusammenhang» publiziert. Ihm ging es dabei darum, wie er

4 Vgl. Marc Lienhard: Die städtische Reformation: Straßburg, Basel, Bern, in: Die Geschichte

des Christentums, Bd. 7: Neuzeit. Von der Reform zur Reformation (1450—1530),

Freiburg i. Br. 1995, S. 790-808.
5 Ebd., S. 806.



Die Frühphase der Basler Reformation 7

schrieb, «das Gewöhnliche und das Unverwechselbare der Basler

Reformation genauer unterscheiden und würdigen zu können».6 In
ihren Yerlaufsformen beschrieb Moeller die Basler Reformation

ganz analog wie später Lienhard, auch wenn er als stadtgeschichtlichen

Vergleichsrahmen nicht Strassburg und Bern, sondern Lübeck

heranzog. Von den Anfängen der evangelischen Predigt über die Zeit
des Kampfes und der Unruhen bis hin zur Durchsetzung formierte
sich die Reformation demnach städtetypisch. Moeller interpretierte
diesen Prozess als Transformationsvorgang, in dessen Verlauf sich die

Bürgerschaft «aus einer religiösen Leistungsgesellschaft in eine

Gesinnungsgemeinschaft» verwandelte.7 Er kam zu dem Schluss, dass

die Reformationsgeschichte Basels «gewissermassen etwas Natürliches

an sich» gehabt habe. Alles, was in Basel geschah, einschliesslich der

«Leidenschaft und unerbittliche[n], kompromisslose[n] Konsequenz, mit der

sich die neue Bewegung nach oben kämpfte, war nichts spezifisch Baslerisches,

sondern haftete der städtischen Reformationsbewegung überhaupt an. Ebenso

hatten die sozialen Implikationen und politischen Folgen der Basler Reformation

allgemeine Bedeutung — allgemeine Hintergründe der Zeit, aber auch

allgemeine Merkmale der Anziehungskraft der Reformation kommen hier in
Sicht. Was sich [indes] als wichtigste Besonderheit der Basler Reformation
abzeichnet, ist deren geistige Statur - das Ausgehen vom Humanismus und aus

der Universität, die Person und Rolle des Reformators Oekolampad.»8

Während bei Moeller die geistig-kulturellen Voraussetzungen das

differenzierende Moment der Reformationsgeschichte Basels

ausmachten (v. a. im Vergleich zu Lübeck), betonte, um nur noch ein
weiteres Beispiel anzuführen, Hans R. Guggisberg wenig später,
ähnlich wie Lienhard, den vergleichsweise langen Zeitraum, den die
Basler Reformation zu ihrer Durchsetzung benötigte. «Basel took a

relatively long time to become a Protestant city. Almost ten years
passed from the first stirrings of religious dissent to the establishment

of the Reformed state church.»9 Auch diese Einschätzung war
indes das Resultat eines Vergleichs mit anderen Stadtreformationen,
eines Vergleichs, der grosso modo darauf hinauslief, das Typische der
Basler Stadtreformation zu betonen.

6 Bernd Moeller: Die Basler Reformation in ihrem stadtgeschichtlichen Zusammenhang,
in: Hans R. Guggisberg / Peter Rotach (Hgg.): Ecclesia semper reformanda. Vorträge zum
Basler Reformationsjubiläum 1529-1979, Basel 1980, S. 11-27, hier S. 24.

7 Ebd.

8 Ebd., S. 24f.
9 Hans R. Guggisberg: Basel in the Sixteenth Century. Aspects of the City Republic before,

during, and after the Reformation, St. Louis 1982, S. 21.



8 Marcus Sandl

Die Forschungslage zu Basel ist exemplarisch für die zur
Stadtreformation insgesamt. Die Reformation war ein städtisches

Unterfangen, eben ein «urban event». Hier hatte sie ihren Ort. In der
Reformation gewann die spätmittelalterlich-frühneuzeitliche Stadt

so gesehen ihre typische, ja fast typologische bzw., um mit Moeller
zu sprechen, «natürliche» Ausdrucksform. Dasselbe gilt nun auch

umgekehrt: In der Stadt bekam nämlich auch die Reformation ihre
universelle und universalisierbare Gestalt. In ihr fügte sie sich zu
einem historischen AllgemeinbegrifF, den Historikerinnen und
Historiker bis heute so verwenden, als ob die Reformation eine Art
absoluter historischer Vorgang gewesen sei.10 Die Reformation
beginnt, wächst, setzt sich durch und wird schliesslich eingeführt, um
das zu sein, was sie von Anfang an war. Die Entwicklung der
Reformation hat etwas Zwangsläufiges. Was dabei indes untergeht, ist die

Kontingenz einer historischen Situation, in welcher es noch keinen

Begriff der Reformation gab, dafür aber zahlreiche - gewöhnliche
ebenso wie ungewöhnliche - Ereignisse, die noch keine eindeutige
religiöse, politische oder soziale Signatur besassen und dennoch oder

gerade deshalb die bestehende Ordnung bedrohten. Was untergeht,
ist mit anderen Worten der Blick für das, was Michel Foucault einmal

das Spiel der Kräfte genannt hat und was man als Emergenz
bezeichnen kann.11 Die Situation war prinzipiell offen und die
Reformation war alles andere als ein absehbares, kohärentes und
unausweichliches Unterfangen.

Im Gegensatz zur jüngeren hatte die ältere Reformationsforschung

für diese Emergenz eine hohe Sensibilität. «Wer das Leben
kennt», so stellte Ernst Miescher 1917 in seiner kleinen Basler

Reformationsgeschichte fest, «wird nicht erwarten, daß die mit dem
Namen (Reformation) bezeichnete Bewegung einem in festen Ufern
dahinfließenden, keinen Trübungen ausgesetzten Strome gleich sein
werde. Da fließen nicht Wasser zu. Es lösen sich auch Teile ab,

gehen nebenaus, ja finden den Weg <zu ihrem Ursprung wieder»).12

Wenn man die Reformation, wie Miescher es hier andeutet, nicht

10 Ausfuhrlich zur Kritik dieses Zugriffs Rudolf Schlögl: Anwesende und Abwesende.

Grundriss für eine Gesellschaftsgeschichte der Frühen Neuzeit, Konstanz 2014, S. 209ff,
sowie ders.: Kommunikation und Vergesellschaftung unter Anwesenden. Formen des

Sozialen und ihre Transformation in der Frühen Neuzeit, in: Geschichte und Gesellschaft

34 (2008), S. 135-224.
11 Michel Foucault: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: ders.: Von der Subversion

des Wissens, München 1974, S. 83—109, hier S. 92f.

12 Ernst Miescher: Die Reformation in Basel und speziell zu St. Leonhard, Basel 1917,
S. lf.



Die Frühphase der Basler Reformation 9

als ein historisches Faktum voraussetzt, das mit seinen Sinnstrukturen

schon alle historiographischen Interpretationsmöglichkeiten
absteckt und das historische Geschehen bis zu einem gewissen Grade

determiniert, so stellt sich die Frage, wie sich die vielen verschiedenen

Ereignisse zu Beginn des 16. Jahrhunderts zu dem einen Ereignis,

dem epochemachenden Ereignis der Reformation, fügen konnten.

Diese Frage zu stellen, bedeutet, einen im Vergleich zu gängigen
Reformationsinterpretationen offeneren Fragehorizont zu
konstituieren. Zunächst ist der Begriff des Ereignisses selbst im Kontext
der frühneuzeitlichen Stadtgeschichte zu verflüssigen. Nicht das,

was geschehen ist, ist zunächst zu klären, sondern wie sich Ereignisse
vollziehen. Dieser Vollzug ist in der vormodernen Stadt geprägt
durch die Kommunikation unter körperlich Anwesenden. Zweitens

muss dann nach den theologischen Implikationen gefragt werden,
die im Falle der Reformation eng mit dem Schriftmedium verbunden

sind. Neben dem der Anwesenheit tut sich damit ein zweites
mediales Register auf. Drittens schliesslich ist zu klären, wie sich
beide Register, also städtischer Ereignisvollzug und theologische
Interpretation, miteinander verbinden. Erst in ihrer Verbindung nämlich

entsteht die Reformation als Geschichte. Diese drei Aspekte
sollen im Folgenden mit Blick auf die frühe Basler Reformation
diskutiert werden.

1. Die Ereignishaftigkeit der Stadt und der Beginn der Reformation

Spricht man mit Blick auf die Zeit um 1500 von der Ereignishaftigkeit

(in) der Stadt, so beinhaltet dies mehr als den Hinweis darauf,
dass etwas passiert. Die Stadt selbst ist in allen ihren sozialen,
politischen und ökonomischen Facetten ein Ereigniszusammenhang.
Das, was sie strukturell als Stadt ausmacht und prägt, ist nämlich
nicht anders herzustellen und zu stabilisieren als im Vollzug. Es gibt
keine Ordnung jenseits ihrer permanenten Herstellung und
Reproduktion und damit jenseits des Ereignisses. Dies liegt daran, dass

sich in der vormodernen Stadt soziale Ordnung im Wesentlichen in
Anwesenheitssituationen formiert. Auch wenn Schrift natürlich
schon zur Verfügung steht, ist für den entscheidenden Teil städtischer

Interaktionen physische Präsenz notwendig. Man muss sich

begegnen, um an Informationen zu kommen bzw. sie weiterzugeben,

um Tauschprozesse zu initiieren oder Macht und Einfluss zu
erhalten bzw. zu gewinnen. Dieser Umstand ist nun alles andere als

nebensächlich. Die städtische Gesellschaft formiert sich unter den

Bedingungen der Anwesenheitskommunikation in vollständig an-



10 Marcus Sandl

derer Weise als unter den medialen Voraussetzungen von Distanzmedien

wie der Schrift. Die Sprache, der Körper und die Dinge sind

wichtig, dazu der Raum und die Zeit.
Rudolf Schlögl hat darauf hingewiesen, dass diese Medien «in

Vergesellschaftung unter Anwesenden Medien der Unmittelbarkeit
und insofern <defekte> Medien [sind], als sie vom operativen Vollzug
von Kommunikation nicht zu trennen sind. Sie sind Kommunikation

nicht vorgelagert, sondern entstehen in ihr».13 Kommunikation

unter Anwesenden muss insofern Doppeltes leisten. Neben den
Prozessen der Sinnbildung bedarf es einer fortlaufenden Rahmung
und Definition der Kommunikationssituation. Sowohl die
Möglichkeiten sozialer Ordnung als auch die Epistemologie der
Weltbeobachtung sind davon unmittelbar betroffen. «Die Medialität
der Vergesellschaftung unter Anwesenden ist», so Schlögls Schluss,

«präsentisch und performativ».14 Mit Hans Ulrich Gumbrecht
könnte man in diesem Sinne vielleicht auch von einer städtischen
«Präsenzkultur» sprechen, die eine hohe Affinität zu Zeitlichkeit
und Körperlichkeit, Performanz und Ereignishaftigkeit besitzt und
sich dadurch von einer (schriftbezogenen) «Sinnkultur» unterscheidet.15

Auch Basel war um 1500 durch diese Präsenzkultur geprägt. Es

hatte etwa 9000 bis 10000 Einwohner und gehörte damit zu den
bedeutenden mitteleuropäischen Städten. In sich war die
Einwohnerschaft vielfältig gegliedert. Es gab Handwerker und Kaufleute,
ratsfähige Geschlechter, wahlberechtigte Stadtbürger und eine
bedeutende unterbürgerliche Schicht. Zudem war Basel Bischofssitz
und beherbergte damit das Domkapitel und zahlreiche Kleriker.
Auch die 1460 gegründete Universität hatte grossen Einfluss auf die
städtische Situation. Humanisten Hessen sich in der Stadt nieder
und prägten das öffentliche Leben. Für Gelehrte aus ganz Europa
wurde Basel nicht zuletzt wegen Erasmus zur Anlaufstation. Schliesslich

besass Basel als Umschlagplatz für Waren und Güter eine
zentralörtliche Funktion, durch die ebenfalls viele Menschen von
ausserhalb in die Stadt kamen. Alle diese Faktoren trugen dazu bei, dass

sich immer wieder Konflikte ergaben. Da man sich im engen, durch

13 Schlögl, Anwesende (wie Anm. 10), S. 40.

14 Ebd.; vgl. dazu auch Rudolf Schlögl: Vergesellschaftung unter Anwesenden. Zur kom¬

munikativen Form des Politischen in der vormodernen Stadt, in: ders. (Hg.): Interaktion
und Herrschaft. Die Politik der frühneuzeitlichen Stadt, Konstanz 2004, S. 9-60.

15 Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht: Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Präsenz,

Frankfurt a.M. 2004, S. 70ff.



Die Frühphase der Basler Reformation 11

die Stadtmauern begrenzten Raum nicht aus dem Wege gehen
konnte, wurden viele dieser Konflikte handfest ausgetragen.16

Unter diesen Umständen ist es nicht verwunderlich, dass auch
reformatorische Ideen in der Basler Bürgerschaft zunächst in
Anwesenheitssituationen Wirksamkeit entfalteten. Wie der Chronist
Fridolin Ryff berichtet, begann in den frühen 1520er Jahren Wolfgang

Wissenburg, Pfarrer am Spital, damit, «die worheit zu verkünden

des gotlichen ewangelischen wortz» und «die lattinisch mesz zu
tutsch [zu] halten».17 Die Messe war nun nicht irgendeine
Anwesenheitssituation, sondern das zentrale ritualisierte Ereignis, in welchem
sich die Gemeinde als Gemeinde konstituierte. Entsprechend
einschneidend und bemerkenswert waren hier Veränderungen. In der
Tat fanden die ersten volkssprachigen Wortgottesdienste eine grosse
Resonanz unter den Gläubigen. Die Beteiligten teilten das Bedürfnis

nach neuen Formen der Gnadenvermittlung und bestärkten sich

wechselseitig in ihrer Protesthaltung gegen die überkommene

Ordnung. Gebündelt wurde dies in der Person des Prädikanten, der
nicht nur dafür verantwortlich zeichnete, dass die Anwesenheitssituation

eine neue Form erhielt, sondern diesen Umstand gleichzeitig

nach innen deutete und gegebenenfalls den aussenstehenden
Kritikern gegenüber verteidigte.

Auch in anderen Kirchen begann man bald, evangelische Predigten

zu hören. Zudem kam es in einigen Klöstern zu Konflikten. Das

galt besonders für das Franziskanerkloster, das unter der Leitung von
Konrad Pellikan stand, der sich schon früh Reformideen geöffnet
hatte. 1522 waren dann die Zeichen der Unruhe nicht mehr zu
übersehen. Der Bischof forderte im Einverständnis mit dem Rat
und der Universität die Prediger auf, «sie mögen sich solchen
aufrührerischen, ärgerniserregenden, Argwohn und Neid verursachenden

Predigens fortan enthalten und nicht die seit langen Jahren bis
heute geltenden Ordnungen und Gesetze der heiligen christlichen
Kirche für nichts erklären und herabsetzen».18 Ungeachtet dessen

nahmen Aktionen, die sieht- und wahrnehmbar gegen die alte Ord-

16 Die Gewaltanfälligkeit ist ein Charakteristikum der Vergesellschaftung unter Anwesen¬

den, da diese dazu tendiert, «Differenzen in der Sache als Gegensätze zwischen Personen»

zu behandeln, vgl. Schlögl, Anwesende (wie Anm. 10), S. 45.
17 Die Chronik des Fridolin Ryff, in: Basler Chroniken, Bd. 1, Leipzig 1872, S. 1—232, hier

S. 35.

18 «Der Bischof ruft [...] die Neuerer zur kirchlichen Tradition zurück», in: Ernst Staehelin

(Hg.): Das Buch der Basler Reformation. Zu ihrem vierhundertjährigen Jubiläum im
Namen der evangelischen Kirchen von Stadt und Landschaft Basel, Basel 1929, S. 37-
39, hier S. 38.



12 Marcus Sandl

nung gerichtet waren, zu: Fastenregeln wurden gebrochen, Prozessionen

gestört, und immer wieder brachen hitzige Debatten in
Wirtshäusern oder auf öffentlichen Plätzen aus.19 So wurde
beispielsweise am Palmsonntag ein grosses Essen in einer Kaufmannsresidenz

in Kleinbasel - im Klybeckschloss - veranstaltet, bei dem

trotz der herrschenden Fastenzeit ein Spanferkel verzehrt wurde.20

Mehrere Mitglieder des niederen Klerus, neben Wissenburg u.a.
Wilhelm Reublin, Leutpriester an St. Alban, nahmen daran teil.21

Auch Reublin war bereits früh dadurch aufgefallen, dass er «usz der

heiligen gschrifft des nüwen und alten testamentz, desglichen die

prophetten und apostel» so predigte, «des er ein mechtig volck uberkam,

im all predig zuzuhören».22 Zwei Monate nach dem

Psalmsonntagsessen provozierte er bei der Fronleichnamsprozession
dadurch, dass er statt einer Reliquie die Heilige Schrift vor sich

hertrug. Er nutzte also wiederum eine kirchlich-städtische
Anwesenheitssituation, um die herrschende Frömmigkeitspraxis in Frage zu
stellen. Die Obrigkeit reagierte, trotz eines manifesten Protests von
Gemeindemitgliedern, hart und stellte im Sommer durch die
Verbannung Reublins sicher, dass dieser nicht noch einmal aktiv werden

konnte.23

Im Prinzip setzte der Rat allerdings auf eine Politik des

Ausgleichs und Temporisierens. Im Mai 1523, auf dem Höhepunkt der

Auseinandersetzung um die evangelische Predigt, versuchte er, die

angespannte Situation mit einem Mandat zu beruhigen, das im
Grunde alle Seiten in ihrem Sinne auslegen konnten. Er forderte
einerseits, dass nur gepredigt werden sollte, was «durch die ware
heilige geschrifft» zu belegen und beweisen sei. Andererseits verkündete

er ein Verbot jener Lehren, die «von dem Luther oder andern
doctoribus [...] geschriben oder uszgangen» seien.24 Eine eindeutige
Stellungnahme für die eine oder andere Seite wurde so vermieden.
Das änderte indes nichts daran, dass es auch weiterhin immer wieder

Vorstösse gab, die bestehende Ordnung zu ändern. Dazu gehör-

19 Vgl. dazu Wackernagel (wie Anm. 3), Bd. 3, S. 327ff.
20 Vgl. Staehelin, Buch (wie Anm. 18), S. 37.
21 Vgl. dazu den Vermerk im Protokoll des Basler Domkapitels «Abschaffung der fresserey

zue Basel», in: Emil Dürr (Hg.): Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation
in den Jahren 1319 bis Anfang 1534, Bd.l: 1519 bis Juni 1525, Basel 1921, Nr. 90,
S. 34.

22 Chronik des Fridolin Ryff (wie Anm. 17), S. 33.

23 Ebd., S. 34.

24 «Das erste predigtmandat des basler rates», in: Dürr, Aktensammlung (wie Anm. 21),
Bd. 1, Nr. 151, S. 65—69, hier S. 67.



Die Frühphase der Basler Reformation 13

ten u. a. Versuche, die Religionsfrage durch eine Disputation auf die

Agenda des städtischen Gemeinwesens zu setzen. Dies erfolgte nach
dem Vorbild Zürichs, wo es auf diese Weise schon früh zur
Entscheidung gekommen war. Auch Disputationen waren Ereignisse,
in welchen unter Anwesenden kommuniziert wurde. Es ging darum,
nach klar elaborierten Regeln in Rede und Gegenrede Lehrsätze zu
diskutieren und hinsichtlich ihres Wahrheitsgehalts zu beurteilen.
Solche Lehrsätze stellte zunächst Wolfgang Wissenburg im Sommer
1523 zusammen, «damit dadurch Gott geehrt und die zu befürchtende

Uneinigkeit, die in der Gemeinde aus so zwiespältigem Predigen

erwächst, gemindert» werde.25 Weitere ähnliche Anläufe
folgten.26 Unter anderem versuchte der französische Exulant Guillaume
Farel, eine entsprechende Initiative zu lancieren.27 In allen Fällen
blieben die Disputationen, was die Situation in der Stadt betraf,
aber ohne Ergebnis. Das Patt blieb bestehen.

Eine neue Dynamik entstand erst, als Johannes Oekolampad an

Allerheiligen 1525 die Messe in St. Martin durch den evangelischen
Wortgottesdienst ersetzte.28 Oekolampad hatte in Basel ein
Theologiestudium absolviert und arbeitete, nachdem er längere Zeit in
Augsburg gewesen war, seit 1522 in der Druckerwerkstatt Andreas
Cratanders. Wenig später wurde er zum Professor für Theologie an
der Universität Basel berufen. In seiner Predigttätigkeit widmete er
sich vor allem den Psalmen und damit einem Gegenstand, der
Auslöser für ein weiteres wichtiges Ereignis innerhalb der städtischen
Präsenzkultur wurde. Die Gemeinde stimmte, motiviert durch
Oekolampads Ausführungen, während des Gottesdienstes immer
wieder Gesang an.29 Der Umstand, dass es sich dabei um die
gesamte Gemeinde und nicht den kirchlichen Chor handelte, lud das

Ereignis symbolisch auf. Der Gemeindegesang war nichts anderes

als eine evangelische performance mit erheblicher Aussenwirkung.30

25 Wolfgang Wissenburgs Ankündigung einer Disputation, in: Staehelin, Buch (wie

Anm. 18), S. 62—64, hier S. 63.

26 Vgl. dazu Wackernagel (wie Anm. 3), Bd. 3, S. 359f.

27 Vgl. Staehelin, Buch (wie Anm. 18), S. 83ff., sowie Chronik des Fridolin Ryff (wie
Anm. 17), S. 39f.

28 Vgl. Ernst Staehelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads, Leipzig
1939, S. 429ff.

29 Vgl. u. a. den Briefvon Oekolampad an Zwingli vom 9. April 1526, in: Staehelin, Buch

(wie Anm. 18), S. 133, sowie Staehelin, Lebenswerk (wie Anm. 28), S. 443ff.

30 «Die singende Gemeinde inszeniert», wie Frieder Missfelder kürzlich feststellte, «eine

heilsgeschichtliche Differenz zwischen sich und der in der Messe aktiven klerikalen Elite

und schreibt sich selbst im liturgischen Kontext eine eigene Handlungsmacht zu»; siehe



14 Marcus Sandl

Dementsprechend liess das Verbot des Rats nicht lange auf sich

warten. Oekolampads Hinweis, «das des lob gottes uff des erlichst
volkummest, gotseligst uszgeprisen wurd, szo es von hertzen in ein-
hellikait und froden gesungen», verhallte zunächst ungehört.31
Wahrscheinlich wirkungsvoller war seine kaum verhohlene
Drohung, dass «ein onwill» in der Gemeinde entstehen könnte, «als die

geschrifft gelegenhait wurd geben, darvon uff der cantzel [zu]
reden».32 Vor diesem Hintergrund sei nicht nur das Verbot
aufzuheben, sondern auch zu verhindern, dass der gemeindliche Psalmengesang

«mit heulin oder plerren» gestört werde.33 Offensichtlich hatten

sich Reformgegner vor St. Martin versammelt, um ihrerseits
lautstark ihre Meinung kundzutun. Jedenfalls erlaubte der Rat, wohl
um einen drohenden Liederkrieg zu verhindern, daraufhin den
Gemeindegesang zumindest in bestimmten Basler Kirchen.34

Nicht zuletzt dieses Beispiel zeigt, dass der Rat seine Politik des

Abwartens und Ausgleichs auch weiterhin nicht aufgab. Nicht nur
einmal artikulierte er die Sorge, dass «dar durch das gemeyn arm
und schlecht volck, so recht nach der leere gottes christlich begert ze

leben, verfurt mocht werden, unnd nit allein under den geystlichen,
sondern auch under unser gemeynd uffrûren und emporungen vil-
licht zü besorgen».35 Unter den Bedingungen der Anwesenheit
liessen sich die Auseinandersetzungen nicht auf einen bestimmten
sachlichen Aspekt - beispielsweise die Religionsfrage - beschränken.
Es ging in jedem Akt der Provokation und Störung um die soziale

Ordnung der Stadt als Ganzer. Als am Karfreitag 1528 Angehörige
der Spinnwetternzunft sämtliche Bilder aus der Martinskirche
entfernten, sah der Rat dementsprechend nicht nur die religiöse
Ordnung gefährdet. Er reagierte, nachdem sich zwei Tage später das

Ereignis in der Augustinerkirche wiederholt hatte, mit der Verhaftung

Jan-Friedrich Missfelder: Akustische Reformation: Lübeck 1529, in: Historische

Anthropologie 20 (2012), S. 108-121, hier S. 113.

31 «Gesuch Oekolampads beim rat um die erlaubnis für deutschen kirchengesang», in: Emil

Dürr (Hg.): Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in den Jahren 1519
bis Anfang 1534, Bd. 2: Juli 1525 bis Ende 1527, Basel 1933, Nr. 470, S. 374-376, hier
S. 374. Vgl. auch Karl Dienst: «Evangelische Singebewegung» in Basel, Lübeck und
Frankfurt/M., in: Jahrbuch der Hessischen Kirchengeschichtlichen Vereinigung 17

(1966), S. 281-290, hier S. 284, sowie Kenneth H. Marcus: Hymnody and Hymnais in
Basel, 1526-1606, in: Sixteenth Century Journal 32 (2001), S. 723—741.

32 Gesuch Oekolampads in Dürr, Aktensammlung (wie Anm. 31), Bd. 2, S. 376.

33 Ebd.; vgl. auch Staehelin, Lebenswerk (wie Anm. 28), S. 445.
34 Staehelin, Lebenswerk (wie Anm. 28), S. 446.
35 «Das erste predigtmandat» (wie Anm. 24), S. 66.



Die Frühphase der Basler Reformation 15

der Verantwortlichen.36 Postwendend kam es zu einem Menschenauflauf

vor dem Rathaus, den die Zünfte organisierten. Die
Inhaftierten, die allesamt Handwerker waren, wurden unter dem Druck
der Menge freigelassen und die Bildentfernungen ex post
legitimiert.37

Es waren auch die Zünfte, die die weiteren Ereignisse prägten.
Ende des Jahres 1528 verfassten Zunftmitglieder im Rahmen einer
informellen Versammlung eine Petition, in welcher sie den Kleinen
Rat aufforderten, die Messe endgültig abzuschaffen und durch den

Wortgottesdienst zu ersetzen. Sie begannen Verhandlungen mit dem
Rat und den aus anderen Städten herbeigerufenen Vermittlern zu
führen. Nachdem der Rat sich weiterhin weigerte, eindeutig
Stellung zu beziehen, verlagerte sich das Geschehen wieder auf die
Gassen und Plätze der Stadt. Hier kam es schliesslich zur Eskalation.
Am 8. Februar 1529 organisierten die Zünfte eine Versammlung in
der Barfüsserkirche und beschlossen, dem Rat ein Ultimatum zu
stellen. Was dann passierte, verdeutlicht noch einmal, wie zentral
Anwesenheitskommunikation für die Ereignisse in der Stadt war.
Johannes Oekolampad berichtet das Geschehen folgendermassen:
«So sandten sie einen Ausschuß zu ihm [dem Rat, M.S. ] ins
Rathaus und besetzten dann, zunächst ohne alle Waffen, einige
Zunfthäuser, während ein guter Teil der Leute auf dem Markte und in den
Straßen die Runde machte, damit nicht etwa von den Gegnern ein
Überfall ins Werk gesetzt würde. Als aber der Tag zur Neige ging,
und die Antwort lautete, daß einige mit Namen genannte
Ratsherren zwar bei Beratungen über die evangelische Sache sich in Austritt

begeben sollten, bei anderen Angelegenheiten aber verbleiben
könnten, wurde das Volk noch mehr erbittert, da es sich verachtet
sah, und beteuerte, es sei jetzt nicht mehr wegen des Evangeliums,
sondern zum Schutze der öffentlichen Gerechtigkeit da; unerträglich

sei ihm in Zukunft die Gewaltherrschaft [...]. So sah auch der

folgende Tag [...] das Volk erhitzt und in Waffen Zunfthäuser und
Markt besetzen. Von den Gegnern aber wagte keiner, sich

entgegenzustellen.»38 An diesem folgenden Tag kam es dann wiederum

zu Bildzerstörungen, an welchen diesmal aber mehrere hundert
Personen beteiligt waren. Oekolampad spricht von «dreihundert
Bewaffneten», die sich «vom Markte her» dem Münster näherten:

36 Vgl. Chronik des Fridolin Ryff (wie Anm. 17), S. 57f.

37 Vgl. Wackernagel (wie Anm. 3), Bd. 3, S. 497.

38 Briefvon Oekolampad an Capito, 13. Februar 1329, in: Staehelin, Buch (wie Anm. 18),

S. 187-192, hier S. 189; vgl. auch Chronik des Fridolin Ryff (wie Anm. 17), S. 88ff.



16 Marcus Sandl

«Diese brachen mit Gewalt in das Münster ein und zerschlugen alle

Bilder und eilten dann in die Kirchen zu St. Peter, zu Predigern, zu
St. Alban und zu St. Ulrich und trieben es in allen [diesen] Kirchen
in ähnlicher Weise.»39

Der massenhafte Bildersturm war ein Fanal in der städtischen
Präsenzkultur zu Beginn des 16. Jahrhunderts. Auffällig und glei-
chermassen bemerkenswert allerdings ist, dass der Bildersturm,
obwohl er selbst ein Phänomen der Anwesenheit war, sich in gewisser
Weise doch gegen das Anwesenheitsprinzip richtete. Denn die
Bildwerke, die zerstört wurden, standen für nichts anderes als eben die
Anwesenheit und Materialpräsenz des Heiligen und eine
Kommunikationssituation, in der der Gläubige und Gott sich unmittelbar
begegneten und mit allen Sinnen erlebten. Dass dieser Aspekt
tatsächlich auch die Bilderstürmer beschäftigte, brachte ein Basler

Kartäusermönch zum Ausdruck. Er berichtet davon, dass die
aufgebrachte Menge zum Münster gezogen sei «und sturmeten und
zerschlugen alle bild mit groszer ungestymickeit und mit vil lesteri-

gen spottworten. Nämlich namen sie ein grosz crucifix im hohen
stifft und banden ein lang seil daran, und vil junger knaben, by 8,
10 und 12 jar alt, zugen es uff den Kornmarg und sungen: <Ach, du

armer Judas> mit vil anderen smachworten; unter anderen sprachen

sye: <Bistu got, so wer dich, bistu aber mensch, so bluot.> Und
darnach zogen sie dasz crucifix ins wergkhusz und verbrämen es».40

Auch der geschilderte Bildersturm war also ein performativer Akt,
der innerhalb der Logik der Anwesenheitskommunikation seine

Bedeutung bekam. Was er dabei allerdings ins Spiel brachte, war
die Macht einer anderen medialen Konstellation. An die Stelle der
Präsenzsituation der Messe sollte das gelesene und gehörte Gotteswort

treten.
Angesichts der Vehemenz, mit der dieser Wechsel eingefordert

wurde, sah der Rat fur sich nun keine Wahl mehr. Er musste eine

Entscheidung treffen. In allen Basler Kirchen wurde die Messe
verboten, und die Klöster wurden unter weltliche Aufsicht gestellt.
Zwölf Ratsmitglieder, die Widerstand gegen die Entscheidung
leisteten, wurden gezwungen, ihr Amt niederzulegen. Um Verbindlichkeit

herzustellen und die Lage zu beruhigen, nutzte der Rat jetzt
seinerseits eine zentrale Form städtischer Anwesenheitskommuni-

39 Briefvon Oekolampad an Capito, 13. Februar 1529, in: Staehelin, Buch (wie Anm. 18),
S. 190.

40 Aufzeichnungen eines Basler Karthäusers aus der Reformationszeit (1522-1532), in:
Basler Chroniken, Bd. 1, S. 429-492, hier S. 447.



Die Frühphase der Basler Reformation 17

kation: Er liess die Neuerungen durch die Bürgerschaft beeiden. All
das geschah in unmittelbarer zeitlicher Nähe zum Bildersturm. Am
1. April 1529 erliess der Rat dann eine Ordnung, die regelte, «wie
die verworffene mißbrüch / mit warem Gottes dienst ersetzt. Auch
wie die Laster / so Christlicher dapfferkait vntreglich / Gott zu lob /
abgestelt / vnd gestrafft werden sollen».41 Diese Ordnung wurde
gedruckt und vervielfältigt. In der Regel spricht die Forschung mit
Blick auf diese Ordnung vom Durchbruch der Reformation in
Basel. Als Reaktion auf den Bildersturm besass sie allerdings keineswegs

nur eine Stossrichtung. Sie vereinte in sich verschiedene —

religiöse, politische, soziale und nicht zuletzt mediale — Momente.
Die städtische Anwesenheitskommunikation allein war zu komplex,
als dass sich die Reformation allein hier zur Reformation fügen
konnte. Dazu bedurfte es einer zweiten Ebene, die durch ein anderes

Medium geprägt war — nämlich dem Medium der Schrift.

2. Medialität der Schrift - Lektüre und Interpretation
So zentral Anwesenheitskommunikation zu Beginn des 16.
Jahrhunderts war, sie war natürlich nicht der einzige Kommunikationszusammenhang.

Als Universitäts-, Handels- und Bischofsstadt war
Basel in überregionale, ja europäische Netzwerke eingebunden, die

vor allem auf Briefkorrespondenz, also auf Handschriftlichkeit
beruhten. Uber Briefe wurden obrigkeitliche und bischöfliche Anweisungen

weitergegeben, Informationen über Ereignisse und Zustände
in der Region und in anderen Städten eingeholt oder Geschäfte
angebahnt und getätigt. Daneben gab es eine Art «privaten»
Briefverkehr zwischen Familienangehörigen und Gelehrten, die auf diese

Weise Kontakt über mehr oder weniger grosse Entfernungen
miteinander hielten. Briefkommunikation überbrückte also räumliche
Distanzen, oder, anders gesagt, über Briefe wurden Kommunikationsräume

geschaffen, Netzwerke gebildet und Kontakte hergestellt,

die sich über ganz Europa erstrecken konnten. Im virtuellen
Raum der Briefkommunikation trafen sich Individuen, die eine
gemeinsame - lateinische - Sprache pflegten und häufig auch ein
Interesse an theologischen, philologischen und wissenschaftlichen

Fragen der Zeit teilten. Dabei war der Brief keineswegs ein blosses

41 Ordnung so ein Ersame Statt Basel den ersten tag Apprilis in irer Statt vnd Landtschafït

fiirohyn zehalten erkannt [...], Basel 1529. VD16 ZV 26133. Unter dem Titel «Die

Reformationsordnung, 1. April 1529» auch abgedruckt in: Staehelin, Buch (wie
Anm. 18), S. 192-214, hier S. 192.



18 Marcus Sandl

Instrument, Informationen auszutauschen. Die sogenannten
«Humanistenbriefe» dienten der Versicherung der gegenseitigen
Zuneigung und Hochachtung, der Herstellung von Gemeinsamkeit im
Geiste der Studien sowie dem Austausch über klassische und neue
Bücher und Autoren. Sie waren selbst häufig kleine Kunstwerke.42

Auch in diesem Kommunikationskontext entfaltete die
Reformation ihre Dynamik. Freilich sah diese Dynamik gänzlich anders

aus als in der städtischen Anwesenheitskommunikation. Sie formte
sich, so kann man in Anlehnung an Hans Ulrich Gumbrecht sagen,
nicht als Präsenz-, sondern als Sinnzusammenhang. Ein zentraler
Faktor innerhalb des Basler postalischen Sinnzusammenhangs war
Erasmus von Rotterdam. Er pflegte mit Gelehrten innerhalb ganz
Europas schriftlichen Kontakt.43 Neben Erasmus stand eine Reihe

weiterer in Basel ansässiger Humanisten in brieflichem Austausch

mit Kollegen und Freunden. Dazu gehörten die Brüder Basilius

(d.Ä.) und Bonifacius Amerbach, Konrad Pellikan, Wolfgang Ca-

pito und Johannes Oekolampad ebenso wie die Drucker Johann
Froben und Adam Petri. Schon sehr früh kursierten innerhalb dieses

Korrespondenznetzwerkes Nachrichten über die Wittenberger
Ereignisse. Mindestens zwei Jahre vor den ersten Gottesdienstreformen

in Basel, wahrscheinlich zu Beginn des Jahres 1518,
gewann die Reformation in der Basler Briefkorrespondenz Gestalt.44

Entscheidend hierfür war, dass mit den Briefen auch Lutherschriften

verschickt wurden, die man, sobald man sie gelesen hatte,
wiederum schriftlich kommentierte.45

Einige Basler begannen schon bald, auch mit Luther selbst in
Kontakt zu treten. Wolfgang Capito schrieb Luther bereits im Sommer

1518 an, Froben kontaktierte ihn im Februar 1519 und Konrad

Pellikan wandte sich spätestens im März 1520 an ihn.46 Anders
als im Kontext der Stadt standen im Medium des Briefs nicht die

Ereignisse im Vordergrund. Den Lesern und Schreibern ging es

vielmehr um die Schriften Luthers und um die darin enthaltenen

42 Vgl. Wackernagel (wie Anm. 3), Bd. 3, S. 235f.

43 Es reicht ein Blick in Percy S. Allen (Hg.): Opus epistolarum Des. Erasmi Roterodami,
Oxford 1906ff.

44 Vgl. dazu Bernd Moeller: Das Berühmtwerden Luthers, in: Zeitschrift für historische

Forschung 13 (1988), S. 65-92.
45 So empfahl Erasmus Luthers Ablassthesen beispielsweise an Thomas More in England.

Auch mit Zwingli tauschte man sich über die «Luthersache» im Besonderen und die

Religionsfrage im Allgemeinen aus.

46 Vgl. u. a. Erika Rummel (Hg.): The Correspondence ofWolfgang Capito, Toronto 2005,
S. 34.



Die Frühphase der Basler Reformation 19

Vorschläge, die Theologie auf der Basis eines wiederentdeckten
biblischen Urtextes zu erneuern. Man las Luthers Schriften als

Beiträge zur Reform der Theologie aus dem Geist der antiken artes

liberales, und man interpretierte sie mithilfe der in der antiken
Rhetorik und Dialektik zur Verfügung stehenden Methoden.
Gleichzeitig begriff man sie selbst als Beiträge zu einer Lehre des

Interpretierens von Originaltexten. Luthers Gestus war offensichtlich

dem der Humanisten eng verwandt: auch er folgte dem Grundsatz

adfontes. So fand vor allem das Schriftprinzip uneingeschränkte
Unterstützung.

Vor diesem Hintergrund verwundert es nicht, dass Johann Frohen

bereits 1518 eine erste Sammelausgabe von Lutherschriften in
Basel druckte. Frohen hatte die Lutherschriften als Geschenk des

Leipziger Buchhändlers Blasius Salomon bekommen und sich dazu

entschlossen, das Textcorpus, das vor allem den Ablassstreit
dokumentierte, nochmals als Ganzes in den Druck gehen zu lassen.47 Wie
er selbst an Luther schrieb, bescherte ihm dies einen «so glänzende [n]
Absatz, wie wir ihn noch bei keinem Buche je erlebt haben».48

Unterstützung erfuhr er dabei von Wolfgang Capito, der nicht nur das

Vorwort verfasste, sondern auch einzelne Textstellen glossierte. Mit
dem Vorwort und den Glossen trug er wesentlich dazu bei, die

Rezeption Luthers zu steuern und in einen letztlich heilsgeschichtlichen

Horizont einzustellen.49 Er verglich Luther mit dem Propheten

Daniel, der von Christus selbst gesandt worden sei, damit er die
Missbräuche der Theologen offenbare.50 Nicht philosophische und

47 Vgl. dazu Hans Volz: Die ersten Sammelausgaben von Lutherschriften und ihre Drucker

(1518-1520), in: Gutenberg-Jahrbuch 35 (1960), S. 185-204, sowie Beate Stierle:

Capito als Humanist, Gütersloh 1974, S. 104ff.

48 Froben an Luther, 14. Februar 1519, in: Staehelin, Buch (wie Anm. 18), S. 23f., hier
S. 24. Zu weiteren Auflagen, die von anderen Basler Druckern, u. a. von Cratander,

besorgt wurden, vgl. Volz (wie Anm. 47), S. 194fF.

49 Vgl. dazu Stierle (wie Anm. 47), S. 108fF., sowie Moeller, Das Berühmtwerden (wie

Anm. 44), S. 77: «Luther wurde, indem er präsentiert und begeistert empfohlen wurde,

zugleich in ein bestimmtes Licht gerückt. Die éthischen Akzente in seinem Werk wurden

verstärkt, die antischolastischen und antipäpstlichen Tendenzen eher verschärft, und
eindrücklich durchzog ein Bewußtsein des geschichtlichen Aufbruchs, ja ein apokalyptischer
Unterton den Text.»

50 «HABETIS hic Reuerendi patris Martini Lutheri Theologicas lucubrationes, quem ple-

rique putant uelut Danielem quendam a CHRISTO tandem nos respiciente missum, ut
abusus aliquot Theologis Euangelicam ac Paulinam Theologiam cum ueterum commen-
tariis iuxta negligentibus [...] in ecclesia sua natos hic coarguat» (aus der Vorrede von
Wolfgang Capito zur Schrift von Martin Luther: Ad Leonem X. pontificem maximum,
resolutiones disputationum de uirtute indulgentiarum [...], Basel 1518, S. 2. VD16 L
3407).



20 Marcus Sandl

logische Operationen seien der Weg zur Wahrheit, sondern die
Schrift und ihr einfacher Sinn.51 Auf diesen Sinn richtete Luther, so

Capitos Uberzeugung, als Lehrer des Evangeliums seine ganze
Aufmerksamkeit.52

Luther eröffnete, das zeigen das Vorwort und die Glossen Capitos,

den humanistisch Gebildeten eine neue, auf dem Wort Gottes

gegründete Welt. Dabei sah man in Luther keineswegs jemanden,
dessen Schriften normativen Charakter besassen. Luther ersetzte das

alte nicht durch ein neues dogmatisches System; vielmehr erklärte

er jeder dogmatischen Form der Theologie explizit eine Absage. Die
Bibel musste immer wieder, immer aufs Neue ausgelegt,
interpretiert und vergegenwärtigt werden. Gerade deshalb, weil Luther
sich den Mühen der permanenten Deutung und Interpretation der
Bibel unterwarf, war ihm die uneingeschränkte Bewunderung
sicher. «Fahre fort», so schrieb Pellikan an Luther, «wir bitten Dich
alle darum, in Deinen Auslegungen der übrigen Briefe, vergiß auch

Jesaja nicht, und recht bald auch im Psalter. Wir beten, der heilige
Geist möge Dir beistehen. Du wirst schon schreiben, was Eindruck
machen wird, nicht durch die Großartigkeit Deines Stils, sondern
durch das Wort der Wahrheit, das Zeugnis der heiligen Schrift, die

Glut Deines Christenglaubens [.. .]».53 Luther zeigte, dass Erkennen

Interpretieren hiess: Vom Wort zu dem darin Ausgedrückten gehen,
es wiederholen und paraphrasieren, um es in seiner ursprünglichen
Bedeutung, seinen ursprünglichen Sinn immer wieder neu
einzusetzen.

Für diesen sinnbezogenen Umgang mit dem Gotteswort war der
Druck eine entscheidende Voraussetzung. Er sorgte nicht nur für die

Verbreitung der Bibel und ihrer Kommentierungen, sondern beförderte

auch neue Kulturtechniken des Lesens und Interpretierens.54
Basel blieb deshalb auch in den folgenden Jahren ein wichtiger
Multiplikator für Luthers Schriften. Es besass als Druckort nicht
nur für den südwestdeutschen Raum und die Eidgenossenschaft

51 Dies stellte Capito auch in vielen seiner Glossen heraus: «In Theologos sophistas qui
scripturae sensum simplicem in aequiuocum et dubium diuidunt» (ebd., S. 62).

52 Vgl. auch ebd., S. 2: «[...] Sed cogitent scholasticas opiniones nequaquam fieri debere

Christianorum onera, cogitent mundum passim nunc emergentibus studiis resipiscere,
laicos non tarn crassos quam fuerunt olim, Christum et Paulum in primis ament, spirent,
complectantur, et comperient quaedam secus habentia quam quaestionistae hactenus

docuerunt. Itaque, fratres, tempus est nos a somno surgere.»
53 Pellikan an Luther, in: Staehelin, Buch (wie Anm. 18), S. 28.

54 Vgl. dazu Elizabeth L. Eisenstein: Die Druckerpresse. Kulturrevolutionen im frühen
modernen Europa, Wien/New York 1997, S. 39-83.



Die Frühphase der Basler Reformation 21

eine grosse Bedeutung, sondern belieferte darüber hinaus auch

Italien, Frankreich, Spanien und England mit reformatorisch-theologischem

Schrifttum.55 Wie intensiv die prolutherischen Aktivitäten

in den Basler Druckereien waren, schilderte Konrad Pellikan
Luther in einem Brief vom 15. März 1520: «Schon im Herbst
haben, während Froben abwesend war, seine Gehilfen Deine Resolution

von päpstlicher Macht> gedruckt. Bald darauf hat ein andrer,
Andreas [Cratander], alle Deinen kleinen Schriften verbreitet [...].
Wieder einer, Adam [Petri], hat viele Deiner deutschen Schriften
herausgegeben, besonders Deine Auslegung des Galaterbriefes,
zugleich mit allen Paraphrasen des Erasmus zu Paulus, ausgenommen
denen zum Hebräerbrief, auch das Compendium des Erasmus

erweitert, das so trefflich und mit so offenem Visier gegen die Ablässe,

gegen die Tollheit der römischen Kurtisanen, gegen die Schmeichler
des Papstes, die Verkleinerer des Glaubens und der Gnade vorgeht,
daß er absichtlich und in bei ihm ungewohnter Art Deine, nein der
Kirche Sache zu treiben scheint. Das alles wirst Du wohl mit diesem

Brief von der Frankfurter Messe bekommen und wirst Dich
freuen.»56 Im Medium des Drucks und des Briefs konstituierte sich
also eine Welt, die sich von der städtischen Ereignishaftigkeit
wesentlich unterschied. Die frühreformatorischen Ereignisse, die

politischen und sozialen Verwicklungen, die sich in der Stadt
abzeichneten, hatten mit einem Kommunikationszusammenhang,
in dem Sprache auf Sprache, Schrift auf Schrift bezogen wurde, nur
wenig zu tun. Die medialen Konstellationen von Schrift und Sinn
einerseits und Körperlichkeit, Performanz und Präsenz andererseits
Hessen sich nicht ohne Weiteres miteinander in Beziehung setzen.
Es handelte sich geradezu um zwei unterschiedliche epistemische
Register, die hier aufeinander trafen. Es gab so gesehen zwei
Anfänge der Reformation in Basel, ja, wenn man so will, zwei parallele
Reformationen.

3. Reformatorische Subjekte und die Intermedialität
der Reformation

Die städtische Reformation musste, um tatsächlich Reformation zu
werden, die zwei Medienzusammenhänge von Schrift und Anwesen-

55 In diesem Sinne äusserte sich Capito in einem Brief vom 14. Februar 1519 Luther
gegenüber; vgl. Capito to Martin Luther, Letter 24, in: Rummel (wie Anm. 46), S. 40.

56 Konrad Pellikan an Luther, 15. März 1520, in: Staehelin, Buch (wie Anm. 18), S. 25-30,
hier S. 26.



22 Marcus Sandl

heitskommunikation zusammenführen. Dies war kompliziert und
dauerte in Basel vergleichsweise lange. Will man den Weg dorthin
beschreiben, so ist zunächst festzustellen, dass die Präsenzkultur der

Stadt, auch wenn sie auf dem Prinzip der Anwesenheit beruhte,
natürlich nicht gänzlich schriftlos war. So ist die reformatorische

Dynamik und Ereignishaftigkeit in den 1520er Jahren nicht ohne
die Wirkung von Flugblättern und Flugschriften zu erklären.57
Gedruckte Pamphlete besassen aufgrund der für sie typischen Bild-
Text-Kombination, wie u. a. Bob Scribner herausgearbeitet hat, eine
hohe Affinität zur Körperlichkeit, Sinnlichkeit und Performanz der
Stadt.58 Protestzüge, Gottesdienststörungen oder Aktionen gegen
den Klerus wurden durch sie initiiert und legitimiert. Eine andere

Gattung von Schriftlichkeit waren Ordnungen und Mandate, mit
deren Hilfe die Obrigkeit oder der Klerus versuchte, gestaltend in
die städtische Anwesenheitskommunikation einzugreifen. Sie

wurden entweder, wie das Basler Predigtmandat von 1523, in
kleiner Auflage gedruckt und an die Verantwortlichen - in diesem
Falle waren es Prädikanten und kirchliche Institutionen —

verschickt, oder massenhaft vervielfältigt, um einen grösseren
Adressatenkreis zu erreichen.59 Die Effekte waren dabei unterschiedlich.
Im Falle des Predigtmandats erreichte der Rat nicht die erhoffte

Beruhigung der Situation. Auch in anderen Fällen waren handfeste
Sanktionen nötig, um den schriftlichen Botschaften Nachdruck zu
verleihen. Eine immer wieder praktizierte Sanktionsform war der

Bann, also die Ausweisung jener Personen, die gegen Anordnungen
verstiessen.

Eine dritte Schriftgattung in der Frühphase der Reformation
bildeten schliesslich Abhandlungen und Traktate einzelner Personen zu
theologischen Fragen. Dabei handelte es sich in der Regel wiederum

um umfangreichere Flugschriften, die jedoch keine
polemischagitatorische Stossrichtung besassen, sondern programmatischen
Charakter hatten. Programmatisch heisst, dass es hier um Möglichkeiten

der Veränderung und (Um-)Gestaltung ging, beispielsweise

um die Umgestaltung des Kirchenwesens. Beispiele hierfür sind
mehrere in der Druckwerkstatt von Adam Petri 1521 publizierte

57 Vgl. Wackernagel (wie Anm. 3), Bd. 3, S. 323f.

58 Robert W. Scribner: For the Sake of Simple Folk. Popular Propaganda for the German

Reformation, Cambridge 1981.

59 Zur Druckgeschichte des Predigtmandats von 1523 vgl. Dürr, Aktensammlung (wie
Anm. 21), Bd. 1, S. 65ff., Fussnote a.



Die Frühphase der Basler Reformation 23

Flugschriften, die vermutlich der Drucker selbst verfasst hat.60 In
der Flugschrift «Vom alten und nüen Gott / Glauben / und Ler»
schilderte der Autor unter dem Pseudonym Judas Nazarei zunächst
ausführlich die Messe als Anwesenheitskommunikation.61 Er paral-
lelisierte dabei die Sinnlichkeit und äussere Ordnung der Messe mit
ihren jeweils intendierten Bedeutungen, die er aus dem Evangelium
ableitete. Ziel war es, die Absurdität dieser Form sakraler
Anwesenheitskommunikation zu verdeutlichen. Demgegenüber forderte er
dann, man solle im Gottesdienst «den gütigen Christum [...] wider
lebendig werden [lassen] durch die heilig geschrifft», also gewisser-
massen dem Gotteswort Ereignishaftigkeit verleihen.62 Damit folgte
er der reformatorischen Einsicht, dass es sich beim Gotteswort um
ein wirksames Wort handelte. Tatsächlich war der durchschlagende
Erfolg der Wortgottesdienste in Basel sicher nur dadurch zu erklären,

dass genau dies immer wieder gelang.
Die Flugschrift selbst blieb allerdings dem Medium der Schrift

und ihrem Sinnprimat verpflichtet. Besonders wurde das im zweiten

Teil deutlich, wo der Autor Lehrsätze formulierte, damit «eyn
yeder schlecht verständige ley [...] lichtlich verstan und urteilen

mag in leuffigen gewonheiten unsers glaubens und bruch / so in kir-
chen sich teglich verlaufft / was der alt gott sey / was der alt glauben

/ die alte leer / und das widerspil / was der nüw got / der nüw
glaub / die nüwen leren / domit manger biderman nit also verirret
und zwiffelhaft in allen sym thun und Ion / gegen got und synen
mit menschen / uffgehalten wird».63 Die Hauptlehre bestand im
Schriftprinzip: «Die heylig gütlich geschrifft / die bibel / ist die recht
warhafft regel und rieht schidt / die gerecht wag / durch wölche alle
leer / alle predigen / alle mandat der oberkeyt [...] gewegen
werden.»64 In den Lehrsätzen steckte, antithetisch zur überkommenen

Doktrin, nichts anderes als ein Programm für die Reformation
der Stadt — ein Programm allerdings, das in dieser elaborierten Form
nicht in die Ereignishaftigkeit der Stadt zu implementieren war.

60 Zu den drei Flugschriften vgl. Thomas Kaufmann: Ekklesiologische Revolution. Das

Priestertum der Glaubenden in der frühreformatorischen Publizistik - Wittenberger und
Basler Beispiele, in: Der Anfang der Reformation. Studien zur Kontextualität der Theologie,

Publizistik und Inszenierung Luthers und der reformatorischen Bewegung, Tübingen

2012, S. 528ff., zur Frage des Autors vgl. S. 53Iff.
61 Vom alten und nüen Gott / Glauben / und Ler, Basel: Adam Petri, 1521. VD 16 N 307.
62 Ebd., h iijr.
63 Ebd., h iijr v.

64 Ebd., iv.



24 Marcus Sandl

Im Laufe der 1520er Jahre gab es in Basel immer wieder
Versuche, einen schriftlich konstituierten Sinnzusammenhang in die
städtische Präsenzkultur einzuführen. Konrad Pellikan, Wolfgang
Wissenburg, Guillaume Farel oder der Liestaler Leutpriester Stefan

Stör liessen ihre theologischen Uberzeugungen in den Druck gehen.
Der unter den Basler Reformatoren aktivste Verfasser von
Druckschriften war allerdings Johannes Oekolampad. Dabei ging es ihm
lange nicht um die konkrete Basler Situation, sondern um die
theologische Debatte, die sich seit Luthers frühen Veröffentlichungen
entwickelt hatte. Bereits 1519 hatte Oekolampad sich erstmals

publizistisch in die Diskussion um Luther eingeschaltet. In einer in
Strassburg gedruckten Flugschrift mit dem Titel «Canonici Indocti
Lutherani» wandte er sich in Briefform an den Luthergegner Johannes

Eck. Im Mittelpunkt stand dabei die gelehrte Bibelauslegung,
die Luther zugerechnet und Eck abgesprochen wurde. Es sei klar, so

Oekolampad, wer «Euangelio propius incedat, vter receptioribus
nitatur authoribus, vter fidelius, eruditiusque patrum dicta citet,
vter honestiorem scopum spectet».65 Oekolampad hatte sich damit
innerhalb der Debatte um den Primat der Schrift klar positioniert.

In der Folgezeit publizierte Oekolampad Abhandlungen vor
allem zu theologischen Einzelthemen, wie beispielsweise zur Beichte
und zur Sakramentenlehre. Mit dem Beginn seiner Basler Professur
kamen dann exegetische Texte hinzu, die aus seinen Vorlesungen
hervorgegangen waren. So wurden 1524 bei Caspar Hedio in Basel

Auslegungen des ersten Johannesbriefs auf Latein und Deutsch
verlegt. Kommentare zum Römerbrief, einzelnen Propheten und den
Psalmen folgten. Seit 1526 wurde Oekolampad in die
Abendmahlskontroverse zwischen Zwingli und Luther hineingezogen, in
der er sich mit mehreren Druckschriften auf die Seite Zwingiis
stellte. Andere Auseinandersetzungen u. a. mit Johann Fabri und
den Wiedertäufern hinterliessen ebenfalls publizistische Spuren.
1528 spielte nochmals die Diskussion um die Messe eine grosse
Rolle, an der sich Oekolampad beteiligte. Diese Diskussion betraf
nun tatsächlich die konkrete Basler Situation. Auf die Initiative des

Rates nämlich waren von verschiedenen Theologen Gutachten
erstellt worden, die zu einer Entscheidungsfindung in Basel beitragen
sollten.66

65 Johannes Oekolampad: Canonici indocti Lutherani, Strassburg 1519, bjr-b ijv. VD16
O 298.

66 Vgl. Staehelin, Lebenswerk (wie Anm. 28), S. 367ff.



Die Frühphase der Basler Reformation 25

Als humanistischer Gelehrter, Theologieprofessor und langjähriger

Mitarbeiter in Frobens und Cratanders Druckwerkstatt war
Oekolampad zunächst einmal ein Vertreter der Schriftkultur. Es

ging ihm um die «doctrina christiana», die sich dem erschloss, der
die Bibel in ihrem Literalsinn zu interpretieren wusste. Dessen

ungeachtet spielte er seit 1522 aber auch im Anwesenheitskontext der
Stadt eine grosse Rolle. Hier war er nicht der Autor, der aus dem
Geist der Schrift heraus die Veränderung und Reformation der
Kirche forderte, sondern ein Prädikant, der sich immer wieder mit
performativen Aktionen in das städtische Geschehen einbrachte. So

initiierte er, wie schon erwähnt, die Auseinandersetzungen, die letztlich

zur Einführung des Gemeindegesangs führten. Gleichzeitig war
er einer der Ersten, die den deutschen Wortgottesdienst an die Stelle

der Messe setzten. Prädikant und Autor blieben dabei indes seltsam

unverbunden. So bedeutend sich Oekolampads theologische
Leistungen ausnahmen, in der Stadt war er einer von vielen. Es gelang
ihm mit anderen Worten nicht, in der Basler Reformationsgeschichte

die Rolle zu spielen, die Reformatoren in anderen Orten
besassen.

Gerade dieser Umstand verweist nun nochmals auf die
grundsätzlichen Schwierigkeiten, die zwei Medienzusammenhänge von
Schrift und Anwesenheitskommunikation zusammenzuführen. Dies
konnte letztlich nur ein Reformator leisten, der in seiner eigenen
Person die Einheit von Sinn und Präsenz, von Körper und Schrift
herzustellen vermochte. Dieser Reformator war dabei konsequenterweise

selbst ein Effekt medialer Konstellationen. Er verdankte seine

Existenz einem performativen Akt, in welchem er sich gleichzeitig
auf die Schrift und auf sich selbst bezog. Luther hatte dies 1521 auf
dem Reichstag von Worms vorgemacht. In der Dialektik von Zeigen

und Sich-Zeigen konstituierte er sich als Subjekt, das die

Einführung der Reformation zu initiieren vermochte.67 Ein solches

reformatorisches Subjekt gab es in der Basler Reformationsgeschichte

der 1520er Jahre nicht. So betrachtet handelte es sich bei
der «Ordnung so ein Ersame Statt Basel [...] in irer Statt vnd Landt-
schafft fürohyn zehalten erkannt» vom 1. April 1529 nicht um eine

«Reformationsordnung» im eigentlichen Sinne. Sie war erst einmal

nur ein weiteres Schriftstück, mit dem auf den Ereigniszusammen-

67 Vgl. dazu Marcus Sandl: Luthers Aura. Bekenntnis und Geschichte der Reformation, in:
Ulrich Johannes Beil / Cornelia Herberichs / Marcus Sandl (Hgg.): Aura und Aurati-
sierung. Mediologische Perspektiven im Anschluss an Walter Benjamin, Zürich 2014,
S. 163-182.



26 Marcus Sandl

hang der Stadt Einfluss genommen werden sollte. Der erste Artikel
besagte, dass «das heylig Göttlich Wort / die ware spyß der seelen /
vnd richtschyt eins Christenlichen lebens ist». Dabei ging es nun
aber weniger um den Sinn des Gotteswortes als um seine normative
Kraft. Aufgeschrieben wurde, was erlaubt war oder «was das Göttlich

wort verhüttet».68 Diesem Prinzip folgten alle folgenden
Festlegungen von der Auswahl der Seelsorger über die Sakramentenlehre
und die Eheordnung bis hin zum Bilderverbot und der Umcodie-

rung von Feiertagen. Vor allem aber gab es umfangreiche Ausführungen

zur Sittenzucht, die den Autoren, allen voran Oekolampad,
offenkundig besonders am Herzen lag.69

Die Ordnung vom 1. April 1529 sollte also den städtischen

Ereigniszusammenhang auf eine neue Grundlage stellen. Als solche

war sie aber weder unumstritten noch einfach durchzusetzen.70

Allein dieser Umstand spricht schon gegen die These vom «Durchbruch

der Reformation». Die politisch-theologischen Debatten, die
nach dem April 1529 begannen, blieben in der Spannungslage
zwischen verschriftlichter Ordnung einerseits und der Sinnlichkeit,
Körperlichkeit und Performanz der städtischen Vergesellschaftung
andererseits gefangen. Dies zeigt gerade Oekolampads Position.
Oekolampad mass der Kirche eine umfassende Kompetenz zur
sittlichen Regelung der städtischen Gesellschaft zu. Das Instrument
hierzu sollte die «excommunicatio», also der Kirchenbann sein.71 In
Oekolampads Absicht lag dabei die strikte Trennung zwischen
kirchlichen und weltlich-politischen Handlungsweisen. Für das

sittliche Leben sollte die Heilige Schrift der Massstab sein, während die
Politik nach innerweltlichen Kriterien zu handeln hätte. «[Mjultum
interest», so schrieb er 1530 an Zwingli, «inter ecclesiasticam et
magistrate secularis, etiam christiani, potestatem».72 Oekolampad
postulierte damit einen Primat der Sinn- über die Präsenzkultur zumindest

dort, wo es um die Durchsetzung christlicher Normen ging.
Wo die christliche Lehre indes nicht tangiert war, sollte der Rat nach

eigenen Regeln entscheiden.
Der Basler Rat allerdings wollte, so sehr er auch geneigt war,

Oekolampad grundsätzlich zu folgen, die Einheit von geistlicher

68 «Ordnung so ein Ersame Statt Basel [...]» (wie Anm. 41), A ijr.
69 Ebd., L iijrff.
70 Vgl. dazu u.a. Paul Burckhardt: Geschichte der Stadt Basel, Basel 1954, S. 24ff.
71 Ausfuhrlich dazu Olaf Kühr: «Die Macht des Bannes und der Buße». Kirchenzucht und

Erneuerung der Kirche bei Johannes Oekolampad (1482-1531), Basel 1999.

72 Zitiert nach Staehelin, Lebenswerk (wie Anm. 28), S. 417.



Die Frühphase der Basler Reformation 27

und weltlicher Sphäre nicht aufgeben.73 Im Mandat über die

Ordnung der Kirchenzucht, das am 14. Dezember 1530 nach langen
Diskussionen erlassen wurde, wurden weltliche Strafgesetze und
kirchliches Bannsystem eng verzahnt.74 Damit etablierte der Rat

eine Kirchenzucht, die auf die Einheit der Stadt, und das hiess, mit
Blick auf die kirchlichen Neuerungen, auf die Einheit von Sinn-
und Präsenzkultur, gerichtet war. Um diese Einheit tatsächlich auch

herzustellen, griffen die Beteiligten dann auf das reformatorische
Instrumentarium zurück, das seit 1521 hierfür zur Verfügung stand.

Kurz vor seinem Tod im September 1531 legte Oekolampad ein
Glaubensbekenntnis ab.75 Oekolampads Nachfolger Oswald Myco-
nius verfasste — wohl im Jahr 1532 - eine weitere Bekenntnisschrift,
die nun die gesamte Basler Bürgerschaft mit einbezog. Am 21.
Januar 1534 wurde diese Schrift unter dem Titel «Bekanthnus vnsers

heyligen Christenlichen gloubens / wie es die kylch zu Basel haldt»

publiziert.76
Das Basler Bekenntnis umfasste zwölfArtikel, die einzelne

theologische Fragen behandelten, von welchen viele bereits in der

Ordnung von 1529 traktiert wurden.77 Wichtiger als die theologischen
Artikel ist aber der Bekenntnisakt als solcher. Für diesen ist die Vorrede

des Bürgermeisters Adelberg Meyer von zentraler Bedeutung.
Im Jahr 1529, so erklärte Meyer, seien «allerley missprüch / jrrung
vnnd verwändte GOTTESdienst [...] abgethan / oder gebessert»
worden. Seitdem habe man dafür gesorgt, dass «die gesunden leer

CHRISTI / üch vnsern vnderthanen / pur / rein vnd klar / trüwlich
vnd emsigklich» verkündet worden sei. Nun aber sei es, so Meyer an
die Bürgerschaft gewandt, an der Zeit, dass «[w]ir vns mit üch /
vnnd jr mit vns / vnsers heiligen Christenlichen gloubens / wie wir
den / vß dem reinen Gottes wort erlernet / vnd in vnser Kylchen
täglich leeren lond vnd haltend / öffentlich bekennend».78 Der
öffentliche Charakter, den Meyer mehrmals betonte, bestand darin,
dass jemand für seine Uberzeugungen mit seinem Körper und sei-

73 Vgl. ebd., S. 500ff.
74 Ausführlich dazu ebd., S. 519, sowie Staehelin, Buch (wie Anm. 18), S. 226—236.

75 Vgl. dazu Karl-Rudolf Hagenbach, Kritische Geschichte der Entstehung und der Schick¬

sale der ersten Baslerkonfession und der auf sie gegründeten Kirchenlehre, Basel 1827,
S. 27f.

76 «Bekanthnus vnsers heyligen Christenlichen gloubens / wie es die kylch zû Basel haldt»,
Basel 1534. VD16 ZV 27548.

77 Vgl. zu den Artikeln im einzelnen Richard Stauffer: Das Basler Bekenntnis von 1534, in:

Guggisberg/Rotach (wie Anm. 6), S. 28-49.
78 Bekanthnus (wie Anm. 76), A iijr.



28 Marcus Sandl

nem Leben eintrat. Dieser performative Aspekt verankerte das

Bekenntnis in der Anwesenheitskommunikation, wie sie für die Stadt

typisch war. Ermöglicht wurde der Akt allerdings erst dadurch, dass

der Bekennende sich zu etwas Anderem verhielt. Dieses Andere

waren die Lehrsätze, die schriftlich niedergelegt wurden und sich

dem Interpretationszusammenhang der Schrift fugten. «Darumb
habend wir die Substanz / vnsers heyligen gloubens / in ditz volgend
bekantnuß / So wie hiemit vor GOTT vnd der weit / öffentlich
veriehend / begriffen / vnd vmb bessern Verstands willen / die
mithellenden ort Biblischer schrifft / eins theyls darneben verzeichnen
lassen.»79 Die Lehrsätze waren im Medium der Schrift buchstäblich

gesetzt. Indem der Bekennende, in diesem Fall die Bürgerschaft als

Ganze, diese Setzung nicht nur anerkannte, sondern im Bekenntnisakt

nochmals vollzog, bestätigte er nicht nur deren Wahrheit,
sondern verhielt sich auch zu sich selbst. Er stand letztlich nicht für die
Wahrheit, sondern für sein Gewissen ein. Und dieses Gewissen des

reformatorischen Subjekts war der «link», durch welchen Sinn- und
Präsenzkultur nun wechselseitig aufeinander bezogen werden konnten.

Mit dem Bekenntnis von 1534 fügte sich in diesem Sinne das

Basler Geschehen zur Reformation.

79 Ebd., A iijv.


	Die Frühphase der Basler Reformation : Ereignisse-Medien-Geschichte

