Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 116 (2016)

Artikel: Die Friuhphase der Basler Reformation : Ereignisse-Medien-Geschichte
Autor: Sandl, Marcus
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813325

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Friihphase der Basler Reformation.
Ereignisse — Medien — Geschichte

von Marcus Sandl

Die stidtische Reformation ist ein Klassiker im reformations-
geschichtlichen Forschungskanon. Das liegt zum einen daran, dass
nahezu jede bedeutende Stadt im deutschsprachigen Raum um
1500 eine Reformationsgeschichte hat, auch wenn diese nicht un-
bedingt mit einer Stadtreformation endete. Zum anderen hat die
Forschung einen tieferen, ja geradezu intrinsischen Zusammenhang
von Stadt und Reformation entdeckt. Dieser besteht grob gesagt
darin, dass politische und soziale Ordnungsmuster der Stadt mit
dem reformatorischen Reformprojekt korrespondierten und sich
daraus ein wechselseitig verstirkender Prozess ergab, der letztlich
einen Modernisierungsschub ausloste.! In diesem umfassenden
Sinne konstatierte der amerikanische Reformationsforscher Arthur
G. Dickens schon vor geraumer Zeit: «[...] the German Refor-
mation was an urban event at once literary, technological and
oratorical.»? Gemeint war damit zunichst einmal die frithe Re-
formation, d.h. die Zeit vom ersten Auftauchen reformatorischer
Ideen bis hin zur «Einfithrung» der Reformation mit allen kirch-
lichen, politischen und sozialen Konsequenzen. In der Regel um-
fasste dies einen Zeitraum von 1519/20 bis 1530.

Auch die Reformationsgeschichte Basels wurde iiber die letzten
hundert Jahre immer wieder ausfiihrlich behandelt.? Gerade in den
letzten Jahrzehnten stand diese Beschiftigung unter den Vorzeichen
des angesprochenen Paradigmas der «stidtischen Reformation». Ex-

1 DPionier dieser Forschung zur Stadtreformation ist Bernd Moeller: Reichsstadt und
Reformation. Bearbeitete Neuausgabe, Berlin 1987. Ein weiterer prominenter Vertreter
der Stadtreformationsforschung ist Berndt Hamm: Biirgertum und Glaube. Konturen der
stidtischen Reformation, Géttingen 1996.

2 Arthur G. Dickens: The German Nation and Martin Luther, London 1974, S. 182.

3 Vgl u.a. Rudolf Wackernagel: Geschichte der Stadt Basel, Bd. 3, Basel 1924, S. 3171f;
Paul Roth: Die Reformation in Basel. 1. Teil: Die Vorbereitungsjahre, 1525-1528, Basel
1936 (Basler Neujahrsblatt 114); ders.: Durchbruch und Festsetzung der Reformation in
Basel, Basel 1942; ders.: Die Reformation in Basel. 2. Teil: Die Durchfiithrung der Refor-
mation in Basel, 1529-1530, Basel 1943 (Basler Neujahrsblatt 121); Kaspar von Greyerz:
Reformation, Humanismus und offene Konfessionspolitik, in: Georg Kreis / Beat von
Wartburg (Hgg.): Basel — Geschichte einer stidtischen Gesellschaft, Basel 2000, S. 80—
109; Christoph Strohm: Eigenart und Aktualitit der Basler Reformation, in: Theolo-
gische Zeitschrift 60 (2004), S. 214-227.



6 Marcus Sandl

emplarisch hierfiir ist Marc Lienhards Analyse der stidtischen Re-
formation im siebten Band des Lexikons «Die Geschichte des
Christentums».* Lienhard identifizierte in seinem kurzen Artikel
charakteristische Phasen der Stadtreformation, die in Basel ebenso
wie in Bern und Strassburg zu erkennen seien. Zunichst habe es in
allen drei Stidten Kritik an der Geistlichkeit gegeben, die den Sit-
tenverfall des Klerus und die omniprisenten Ablasskampagnen zum
Gegenstand gehabt habe. Beeinflusst durch die ersten Nachrichten
aus Wittenberg, begannen dann Pridikanten damit, die Wort-
verkiindigung in den Mittelpunkt des Gottesdienstes zu stellen. Die
neuen Gottesdienstformen trugen erheblich dazu bei, immer mehr
Menschen zu mobilisieren; eine «reformatorische Bewegungy» ent-
stand. Diese rief erwartungsgemiss die altgliubigen Bevolkerungs-
teile und die klerikalen Eliten auf den Plan. Es kam zu einer Phase
religioser Auseinandersetzungen, in deren Verlauf die reformatori-
sche Bewegung ihre Krifte biindelte und an politischem Gewicht
gewann. In der Regel stellte sich in dieser Phase ein prominenter
Pridikant an die Spitze der Bewegung. Er artikulierte die Forderung
nach der «Einfiihrung der Reformation» und verlangte von der
Obrigkeit eine entsprechende Entscheidung. Tatsichlich sah sich die
Obrigkeit im Sinne der Einheit der Biirgerschaft nun gezwungen zu
handeln. In Basel griffen die Ratsmitglieder zunichst allerdings nur
regulierend ein, um ecine Eskalation des Konflikts zu verhindern.
Langer als in den beiden anderen Stidten wurde die Entscheidung
fiir die Reformation verschoben. Erst eine weitere Verinderung der
politischen Gleichgewichte Ende der 1520er Jahre brachte schliess-
lich den «Sieg der evangelischen Bewegungy». 1529 trat Basel «ins
Lager der Reformation {iber». Nun begann die Phase der Konsoli-
dierung, in welcher der «Sieg der reformatorischen Bewegung in
Glaubensbekenntnisse, Vorschriften zur Kirchenzucht und in neue
Institutionen» umgesetzt wurde.” Auch diese Phase lief nach Lien-
hard in allen Stidten wiederum sehr dhnlich ab.

Lienhard folgte mit seinem Phasenmodell einem Ansatz, den be-
reits Bernd Moeller fiir die Reformationsgeschichte Basels in An-
schlag gebracht hatte. Einige Zeit vor Lienhard hatte Moeller einen
Aufsatz iiber «Die Basler Reformation in ihrem stadtgeschichtlichen
Zusammenhangy publiziert. Ihm ging es dabei darum, wie er

4 Vgl. Marc Lienhard: Die stidtische Reformation: StrafSburg, Basel, Bern, in: Die Geschichte
des Christentums, Bd. 7: Neuzeit. Von der Reform zur Reformation (1450—-1530), Frei-
burg i. Br. 1995, S. 790-808.

5 Ebd., S. 806.



Die Friihphase der Basler Reformation 7

schrieb, «das Gewohnliche und das Unverwechselbare der Basler Re-
formation genauer unterscheiden und wiirdigen zu kénnen».® In
ihren Verlaufsformen beschrieb Moeller die Basler Reformation
ganz analog wie spiter Lienhard, auch wenn er als stadtgeschicht-
lichen Vergleichsrahmen nicht Strassburg und Bern, sondern Liibeck
heranzog. Von den Anfingen der evangelischen Predigt iiber die Zeit
des Kampfes und der Unruhen bis hin zur Durchsetzung formierte
sich die Reformation demnach stidtetypisch. Moeller interpretierte
diesen Prozess als Transformationsvorgang, in dessen Verlauf sich die
Biirgerschaft «aus einer religiosen Leistungsgesellschaft in eine Ge-
sinnungsgemeinschaft» verwandelte.” Er kam zu dem Schluss, dass
die Reformationsgeschichte Basels «gewissermassen etwas Natiirliches
an sich» gehabt habe. Alles, was in Basel geschah, einschliesslich der

«Leidenschaft und unerbittliche[n], kompromisslose[n] Konsequenz, mit der
sich die neue Bewegung nach oben kiimpfte, war nichts spezifisch Baslerisches,
sondern haftete der stidtischen Reformationsbewegung iiberhaupt an. Ebenso
hatten die sozialen Implikationen und politischen Folgen der Basler Reforma-
tion allgemeine Bedeutung — allgemeine Hintergriinde der Zeit, aber auch all-
gemeine Merkmale der Anziehungskraft der Reformation kommen hier in
Sicht. Was sich [indes] als wichtigste Besonderheit der Basler Reformation
abzeichnet, ist deren geistige Statur — das Ausgehen vom Humanismus und aus
der Universitit, die Person und Rolle des Reformators Oekolampad.»®

Wihrend bei Moeller die geistig-kulturellen Voraussetzungen das
differenzierende Moment der Reformationsgeschichte Basels aus-
machten (v.a. im Vergleich zu Liibeck), betonte, um nur noch ein
weiteres Beispiel anzufiihren, Hans R. Guggisberg wenig spiter,
dhnlich wie Lienhard, den vergleichsweise langen Zeitraum, den die
Basler Reformation zu ihrer Durchsetzung benatigte. «Basel took a
relatively long time to become a Protestant city. Almost ten years
passed from the first stirrings of religious dissent to the establish-
ment of the Reformed state church.»® Auch diese Einschitzung war
indes das Resultat eines Vergleichs mit anderen Stadtreformationen,
eines Vergleichs, der grosso modo darauf hinauslief, das Typische der
Basler Stadtreformation zu betonen.

6 Bernd Moeller: Die Basler Reformation in ihrem stadtgeschichtdlichen Zusammenhang,
in: Hans R. Guggisberg / Peter Rotach (Hgg.): Ecclesia semper reformanda. Vortrige zum
Basler Reformationsjubilium 1529-1979, Basel 1980, S. 11-27, hier S. 24.

7 Ebd.

Ebd., S. 24f.

9 Hans R. Guggisberg: Basel in the Sixteenth Century. Aspects of the City Republic before,
during, and after the Reformation, St. Louis 1982, S. 21.

o



8 Marcus Sandl

Die Forschungslage zu Basel ist exemplarisch fiir die zur Stadt-
reformation insgesamt. Die Reformation war ein stidtisches Unter-
fangen, eben ein «urban event». Hier hatte sie ihren Ort. In der
Reformation gewann die spatmittelalterlich-frithneuzeitliche Stadt
so geschen ihre typische, ja fast typologische bzw., um mit Moeller
zu sprechen, «natiirliche» Ausdrucksform. Dasselbe gilt nun auch
umgekehrt: In der Stadt bekam nimlich auch die Reformation ihre
universelle und universalisierbare Gestalt. In ihr fiigte sie sich zu
einem historischen Allgemeinbegriff, den Historikerinnen und His-
toriker bis heute so verwenden, als ob die Reformation eine Art
absoluter historischer Vorgang gewesen sei.! Die Reformation be-
ginnt, wichst, setzt sich durch und wird schliesslich eingefiihrt, um
das zu sein, was sie von Anfang an war. Die Entwicklung der Refor-
mation hat etwas Zwangsliufiges. Was dabei indes untergeht, ist die
Kontingenz einer historischen Situation, in welcher es noch keinen
Begriff der Reformation gab, dafiir aber zahlreiche — gewdhnliche
ebenso wie ungewohnliche — Ereignisse, die noch keine eindeutige
religidse, politische oder soziale Signatur besassen und dennoch oder
gerade deshalb die bestehende Ordnung bedrohten. Was untergehr,
ist mit anderen Worten der Blick fiir das, was Michel Foucault ein-
mal das Spiel der Krifte genannt hat und was man als Emergenz
bezeichnen kann.!! Die Situation war prinzipiell offen und die Re-
formation war alles andere als ein absehbares, kohirentes und un-
ausweichliches Unterfangen.

Im Gegensatz zur jiingeren hatte die dltere Reformationsfor-
schung fiir diese Emergenz eine hohe Sensibilitdt. «Wer das Leben
kennt», so stellte Ernst Miescher 1917 in seiner kleinen Basler Re-
formationsgeschichte fest, «wird nicht erwarten, dafl die mit dem
Namen Reformation» bezeichnete Bewegung einem in festen Ufern
dahinflieffenden, keinen Triibungen ausgesetzten Strome gleich sein
werde. Da flieflen nicht Wasser zu. Es losen sich auch Teile ab,
gehen nebenaus, ja finden den Weg <zu ihrem Ursprung wiedem».!2
Wenn man die Reformation, wie Miescher es hier andeutet, nicht

10 Ausfithrlich zur Kritik dieses Zugriffs Rudolf Schlégl: Anwesende und Abwesende.
Grundriss fiir eine Gesellschaftsgeschichte der Frithen Neuzeit, Konstanz 2014, S. 209ft.,
sowie ders.: Kommunikation und Vergesellschaftung unter Anwesenden. Formen des
Sozialen und ihre Transformation in der Frithen Neuzeit, in: Geschichte und Gesellschaft
34 (2008), S. 155-224.

11 Michel Foucault: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: ders.: Von der Subversion
des Wissens, Miinchen 1974, S. 83—-109, hier S. 92f.

12 Ernst Miescher: Die Reformation in Basel und speziell zu St. Leonhard, Basel 1917,
S. 1f.



Die Frithphase der Basler Reformation 9

als ein historisches Faktum voraussetzt, das mit seinen Sinnstruktu-
ren schon alle historiographischen Interpretationsmoglichkeiten ab-
steckt und das historische Geschehen bis zu einem gewissen Grade
determiniert, so stellt sich die Frage, wie sich die vielen verschiede-
nen Ereignisse zu Beginn des 16. Jahrhunderts zu dem einen Ereig-
nis, dem epochemachenden Ereignis der Reformation, fiigen konn-
ten. Diese Frage zu stellen, bedeutet, einen im Vergleich zu gingigen
Reformationsinterpretationen offeneren Fragehorizont zu konsti-
tuieren. Zunichst ist der Begriff des Ereignisses selbst im Kontext
der frithneuzeitlichen Stadtgeschichte zu verfliissigen. Nicht das,
was geschehen ist, ist zunichst zu kliren, sondern wie sich Ereignisse
vollziehen. Dieser Vollzug ist in der vormodernen Stadt geprigt
durch die Kommunikation unter kérperlich Anwesenden. Zweitens
muss dann nach den theologischen Implikationen gefragt werden,
die im Falle der Reformation eng mit dem Schriftmedium verbun-
den sind. Neben dem der Anwesenheit tut sich damit ein zweites
mediales Register auf. Drittens schliesslich ist zu kliren, wie sich
beide Register, also stidtischer Ereignisvollzug und theologische In-
terpretation, miteinander verbinden. Erst in ihrer Verbindung nim-
lich entsteht die Reformation als Geschichte. Diese drei Aspekte
sollen im Folgenden mit Blick auf die frithe Basler Reformation dis-
kutiert werden.

1. Die Ereignishaftigkeit der Stadt und der Beginn der Reformation

Spricht man mit Blick auf die Zeit um 1500 von der Ereignishaftig-
keit (in) der Stadt, so beinhaltet dies mehr als den Hinweis darauf,
dass etwas passiert. Die Stadt selbst ist in allen ihren sozialen, poli-
tischen und 6konomischen Facetten ein Ereigniszusammenhang.
Das, was sie strukturell als Stadt ausmacht und prigt, ist nimlich
nicht anders herzustellen und zu stabilisieren als im Vollzug. Es gibt
keine Ordnung jenseits ihrer permanenten Herstellung und Repro-
duktion und damit jenseits des Ereignisses. Dies liegt daran, dass
sich in der vormodernen Stadt soziale Ordnung im Wesentlichen in
Anwesenheitssituationen formiert. Auch wenn Schrift natiirlich
schon zur Verfliigung steht, ist fiir den entscheidenden Teil stadti-
scher Interaktionen physische Prisenz notwendig. Man muss sich
begegnen, um an Informationen zu kommen bzw. sie weiterzu-
geben, um Tauschprozesse zu initiieren oder Macht und Einfluss zu
erhalten bzw. zu gewinnen. Dieser Umstand ist nun alles andere als
nebensichlich. Die stidtische Gesellschaft formiert sich unter den
Bedingungen der Anwesenheitskommunikation in vollstindig an-



10 Marcus Sandl

derer Weise als unter den medialen Voraussetzungen von Distanz-
medien wie der Schrift. Die Sprache, der Korper und die Dinge sind
wichtig, dazu der Raum und die Zeit.

Rudolf Schlégl hat darauf hingewiesen, dass diese Medien «in
Vergesellschaftung unter Anwesenden Medien der Unmittelbarkeit
und insofern «defekte> Medien [sind], als sie vom operativen Vollzug
von Kommunikation nicht zu trennen sind. Sie sind Kommuni-
kation nicht vorgelagert, sondern entstehen in ihr»."> Kommunika-
tion unter Anwesenden muss insofern Doppeltes leisten. Neben den
Prozessen der Sinnbildung bedarf es einer fortlaufenden Rahmung
und Definition der Kommunikationssituation. Sowohl die Mog-
lichkeiten sozialer Ordnung als auch die Epistemologie der Welt-
beobachtung sind davon unmittelbar betroffen. «Die Medialitit
der Vergesellschaftung unter Anwesenden ist», so Schlogls Schluss,
«prasentisch und performativ».!* Mit Hans Ulrich Gumbrecht
konnte man in diesem Sinne vielleicht auch von einer stidtischen
«Prisenzkultur» sprechen, die eine hohe Affinitit zu Zeitlichkeit
und Korperlichkeit, Performanz und Ereignishaftigkeit besitzt und
sich dadurch von einer (schriftbezogenen) «Sinnkultur» unterschei-
det.1

Auch Basel war um 1500 durch diese Prasenzkultur geprigt. Es
hatte etwa 9000 bis 10000 Einwohner und gehorte damit zu den
bedeutenden mitteleuropiischen Stidten. In sich war die Einwoh-
nerschaft vielfiltig gegliedert. Es gab Handwerker und Kaufleute,
ratsfihige Geschlechter, wahlberechtigte Stadtbiirger und eine be-
deutende unterbiirgerliche Schicht. Zudem war Basel Bischofssitz
und beherbergte damit das Domkapitel und zahlreiche Kleriker.
Auch die 1460 gegriindete Universitit hatte grossen Einfluss auf die
stidtische Situation. Humanisten liessen sich in der Stadt nieder
und prigten das offentliche Leben. Fiir Gelehrte aus ganz Europa
wurde Basel nicht zuletzt wegen Erasmus zur Anlaufstation. Schliess-
lich besass Basel als Umschlagplatz fiir Waren und Giiter eine zent-
ralortliche Funktion, durch die ebenfalls viele Menschen von aus-
serhalb in die Stadt kamen. Alle diese Faktoren trugen dazu bei, dass
sich immer wieder Konflikte ergaben. Da man sich im engen, durch

13 Schlsgl, Anwesende (wie Anm. 10), S. 40.

14 Ebd.; vgl. dazu auch Rudolf Schlogl: Vergesellschaftung unter Anwesenden. Zur kom-
munikativen Form des Politischen in der vormodernen Stadt, in: ders. (Hg.): Interaktion
und Herrschaft. Die Politik der frithneuzeitlichen Stadt, Konstanz 2004, S. 9-60.

15 Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht: Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Prisenz,
Frankfurt a.M. 2004, S. 70ff.



Die Friithphase der Basler Reformation 11

die Stadtmauern begrenzten Raum nicht aus dem Wege gehen
konnte, wurden viele dieser Konflikte handfest ausgetragen. '

Unter diesen Umstinden ist es nicht verwunderlich, dass auch
reformatorische Ideen in der Basler Biirgerschaft zunichst in An-
wesenheitssituationen Wirksamkeit entfalteten. Wie der Chronist
Fridolin Ryff berichtet, begann in den frithen 1520er Jahren Wolf-
gang Wissenburg, Pfarrer am Spital, damit, «die worheit zu verkun-
den des gotlichen ewangelischen wortz» und «die lattinisch mesz zu
tutsch [zu] halten».'” Die Messe war nun nicht irgendeine Anwesen-
heitssituation, sondern das zentrale ritualisierte Ereignis, in welchem
sich die Gemeinde als Gemeinde konstituierte. Entsprechend ein-
schneidend und bemerkenswert waren hier Verinderungen. In der
Tat fanden die ersten volkssprachigen Wortgottesdienste eine grosse
Resonanz unter den Gliubigen. Die Beteiligten teilten das Bediirf-
nis nach neuen Formen der Gnadenvermittlung und bestirkten sich
wechselseitig in ihrer Protesthaltung gegen die iberkommene Ord-
nung. Gebiindelt wurde dies in der Person des Pridikanten, der
nicht nur dafiir verantwortlich zeichnete, dass die Anwesenheits-
situation eine neue Form erhielt, sondern diesen Umstand gleich-
zeitig nach innen deutete und gegebenenfalls den aussenstehenden
Kritikern gegeniiber verteidigte.

Auch in anderen Kirchen begann man bald, evangelische Predig-
ten zu horen. Zudem kam es in einigen Klgstern zu Konflikten. Das
galt besonders fiir das Franziskanerkloster, das unter der Leitung von
Konrad Pellikan stand, der sich schon frith Reformideen geéffnet
hatte. 1522 waren dann die Zeichen der Unruhe nicht mehr zu
tibersehen. Der Bischof forderte im Einverstindnis mit dem Rat
und der Universitit die Prediger auf, «sie mégen sich solchen auf-
rithrerischen, drgerniserregenden, Argwohn und Neid verursachen-
den Predigens fortan enthalten und nicht die seit langen Jahren bis
heute geltenden Ordnungen und Gesetze der heiligen christlichen
Kirche fiir nichts erkliren und herabsetzen».'® Ungeachtet dessen
nahmen Aktionen, die sicht- und wahrnehmbar gegen die alte Ord-

16 Die Gewaltanfilligkeit ist ein Charakteristikum der Vergesellschaftung unter Anwesen-
den, da diese dazu tendiert, «Differenzen in der Sache als Gegensitze zwischen Personen»
zu behandeln, vgl. Schlégl, Anwesende (wie Anm. 10), S. 45.

17 Die Chronik des Fridolin Ryff, in: Basler Chroniken, Bd. 1, Leipzig 1872, S. 1-232, hier
S. 35.

18 «Der Bischof ruft [...] die Neuerer zur kirchlichen Tradition zuriick», in: Ernst Stachelin
(Hg.): Das Buch der Basler Reformation. Zu ihrem vierhundertjihrigen Jubilium im
Namen der evangelischen Kirchen von Stadt und Landschaft Basel, Basel 1929, S. 37—
39, hier S. 38.



12 Marcus Sandl

nung gerichtet waren, zu: Fastenregeln wurden gebrochen, Prozes-
sionen gestort, und immer wieder brachen hitzige Debatten in
Wirtshiusern oder auf 6ffentlichen Plitzen aus.!” So wurde bei-
spielsweise am Palmsonntag ein grosses Essen in einer Kaufmanns-
residenz in Kleinbasel — im Klybeckschloss — veranstaltet, bei dem
trotz der herrschenden Fastenzeit ein Spanferkel verzehrt wurde.?
Mehrere Mitglieder des niederen Klerus, neben Wissenburg u.a.
Wilhelm Reublin, Leutpriester an St. Alban, nahmen daran teil.?!
Auch Reublin war bereits frith dadurch aufgefallen, dass er «usz der
heiligen gschrifft des niiwen und alten testamentz, desglichen die
prophetten und apostel» so predigte, «des er ein mechtig volck uber-
kam, im all predig zuzuhéren».??> Zwei Monate nach dem Psalm-
sonntagsessen provozierte er bei der Fronleichnamsprozession da-
durch, dass er statt einer Reliquie die Heilige Schrift vor sich
hertrug. Er nutzte also wiederum eine kirchlich-stidtische Anwesen-
heitssituation, um die herrschende Frommigkeitspraxis in Frage zu
stellen. Die Obrigkeit reagierte, trotz eines manifesten Protests von
Gemeindemitgliedern, hart und stellte im Sommer durch die Ver-
bannung Reublins sicher, dass dieser nicht noch einmal aktiv wer-
den konnte.?

Im Prinzip setzte der Rat allerdings auf eine Politik des Aus-
gleichs und Temporisierens. Im Mai 1523, auf dem Héhepunkt der
Auseinandersetzung um die evangelische Predigt, versuchte er, die
angespannte Situation mit einem Mandat zu beruhigen, das im
Grunde alle Seiten in ihrem Sinne auslegen konnten. Er forderte
einerseits, dass nur gepredigt werden sollte, was «durch die ware
heilige geschrifft» zu belegen und beweisen sei. Andererseits verkiin-
dete er ein Verbot jener Lehren, die «von dem Luther oder andern
doctoribus [...] geschriben oder uszgangen» seien.?® Eine eindeutige
Stellungnahme fiir die eine oder andere Seite wurde so vermieden.
Das dnderte indes nichts daran, dass es auch weiterhin immer wie-
der Vorstosse gab, die bestehende Ordnung zu dndern. Dazu gehér-

19 Vgl. dazu Wackernagel (wie Anm. 3), Bd. 3, S. 327ff.

20 Vgl. Staehelin, Buch (wie Anm. 18), S. 37.

21 Vgl. dazu den Vermerk im Protokoll des Basler Domkapitels «Abschaffung der fresserey
zue Basel», in: Emil Diirr (Hg.): Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation
in den Jahren 1519 bis Anfang 1534, Bd.1: 1519 bis Juni 1525, Basel 1921, Nr. 90,
S. 34.

22 Chronik des Fridolin Ryff (wie Anm. 17), S. 33.

23 Ebd., S. 34.

24 «Das erste predigtmandat des basler rates», in: Diirr, Aktensammlung (wie Anm. 21),
Bd. 1, Nr. 151, S. 65-69, hier S. 67.



Die Frithphase der Basler Reformation I3

ten u.a. Versuche, die Religionsfrage durch eine Disputation auf die
Agenda des stidtischen Gemeinwesens zu setzen. Dies erfolgte nach
dem Vorbild Ziirichs, wo es auf diese Weise schon frith zur Ent-
scheidung gekommen war. Auch Disputationen waren Ereignisse,
in welchen unter Anwesenden kommuniziert wurde. Es ging darum,
nach klar elaborierten Regeln in Rede und Gegenrede Lehrsitze zu
diskutieren und hinsichtlich ihres Wahrheitsgehalts zu beurteilen.
Solche Lehrsitze stellte zunichst Wolfgang Wissenburg im Sommer
1523 zusammen, «damit dadurch Gott geehrt und die zu befiirch-
tende Uneinigkeit, die in der Gemeinde aus so zwiespiltigem Predi-
gen erwichst, gemindert» werde.” Weitere dhnliche Anliufe folg-
ten.2® Unter anderem versuchte der franzésische Exulant Guillaume
Farel, eine entsprechende Initiative zu lancieren.”’” In allen Fillen
blieben die Disputationen, was die Situation in der Stadt betraf,
aber ohne Ergebnis. Das Patt blieb bestehen.

Eine neue Dynamik entstand erst, als Johannes Ockolampad an
Allerheiligen 1525 die Messe in St. Martin durch den evangelischen
Wortgottesdienst ersetzte.? Oekolampad hatte in Basel ein Theo-
logiestudium absolviert und arbeitete, nachdem er lingere Zeit in
Augsburg gewesen war, seit 1522 in der Druckerwerkstatt Andreas
Cratanders. Wenig spiter wurde er zum Professor fiir Theologie an
der Universitit Basel berufen. In seiner Predigttitigkeit widmete er
sich vor allem den Psalmen und damit einem Gegenstand, der Aus-
l6ser fiir ein weiteres wichtiges Ereignis innerhalb der stadtischen
Prisenzkultur wurde. Die Gemeinde stimmte, motiviert durch
Ockolampads Ausfithrungen, wihrend des Gottesdienstes immer
wieder Gesang an.? Der Umstand, dass es sich dabei um die ge-
samte Gemeinde und nicht den kirchlichen Chor handelte, lud das
Ereignis symbolisch auf. Der Gemeindegesang war nichts anderes
als eine evangelische performance mit erheblicher Aussenwirkung.?

25 Wolfgang Wissenburgs Ankiindigung einer Disputation, in: Stachelin, Buch (wie
Anm. 18), S. 62—64, hier S. 63.

26 Vgl. dazu Wackernagel (wie Anm. 3), Bd. 3, S. 359f.

27 Vgl. Staehelin, Buch (wie Anm. 18), S. 83ff., sowie Chronik des Fridolin Ryff (wie
Anm. 17), 8. 39L

28 Vgl. Ernst Stachelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Oeckolampads, Leipzig
1939, S. 429ff.

29 Vgl. u.a. den Brief von Ockolampad an Zwingli vom 9. April 1526, in: Stachelin, Buch
(wie Anm. 18), S. 133, sowie Stachelin, Lebenswerk (wie Anm. 28), S. 443ff.

30 «Die singende Gemeinde inszeniert», wie Frieder Missfelder kiirzlich feststellte, «eine
heilsgeschichtliche Differenz zwischen sich und der in der Messe aktiven klerikalen Elite
und schreibt sich selbst im liturgischen Kontext eine eigene Handlungsmacht zuy; siehe



14 Marcus Sandl

Dementsprechend liess das Verbot des Rats nicht lange auf sich
warten. Oekolampads Hinweis, «das des lob gottes uff des erlichst
volkummest, gotseligst uszgeprisen wurd, szo es von hertzen in ein-
hellikait und froden (!) gesungen», verhallte zunichst ungehért.?!
Wahrscheinlich wirkungsvoller war seine kaum verhohlene Dro-
hung, dass «ein onwill» in der Gemeinde entstehen konnte, «als die
geschrifft gelegenhait wurd geben, darvon uff der cantzel [zu]
reden».?? Vor diesem Hintergrund sei nicht nur das Verbot aufzu-
heben, sondern auch zu verhindern, dass der gemeindliche Psalmen-
gesang «mit heulin oder plerren» gestort werde.? Offensichtlich hat-
ten sich Reformgegner vor St. Martin versammelt, um ihrerseits
lautstark ihre Meinung kundzutun. Jedenfalls erlaubte der Rat, wohl
um einen drohenden Liederkrieg zu verhindern, darauthin den Ge-
meindegesang zumindest in bestimmten Basler Kirchen.

Nicht zuletzt dieses Beispiel zeigt, dass der Rat seine Politik des
Abwartens und Ausgleichs auch weiterhin nicht aufgab. Nicht nur
einmal artikulierte er die Sorge, dass «dar durch das gemeyn arm
und schlecht volck, so recht nach der leere gottes christlich begert ze
leben, verfurt mocht werden, unnd nit allein under den geystlichen,
sondern auch under unser gemeynd uffriren und emporungen vil-
licht zi besorgen».?> Unter den Bedingungen der Anwesenheit
liessen sich die Auseinandersetzungen nicht auf einen bestimmten
sachlichen Aspekt — beispielsweise die Religionsfrage — beschrinken.
Es ging in jedem Akt der Provokation und Stérung um die soziale
Ordnung der Stadt als Ganzer. Als am Karfreitag 1528 Angehorige
der Spinnwetternzunft simtliche Bilder aus der Martinskirche ent-
fernten, sah der Rat dementsprechend nicht nur die religiése Ord-
nung gefihrdet. Er reagierte, nachdem sich zwei Tage spiter das Er-
eignis in der Augustinerkirche wiederholt hatte, mit der Verhaftung

Jan-Friedrich Missfelder: Akustische Reformation: Liibeck 1529, in: Historische Anth-
ropologie 20 (2012), S. 108121, hier S. 113.

31 «Gesuch Oekolampads beim rat um die erlaubnis fiir deutschen kirchengesangy, in: Emil
Diirr (Hg.): Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in den Jahren 1519
bis Anfang 1534, Bd. 2: Juli 1525 bis Ende 1527, Basel 1933, Nr. 470, S. 374-376, hier
S. 374. Vgl. auch Karl Dienst: «Evangelische Singebewegung» in Basel, Liibeck und
Frankfurt/M., in: Jahrbuch der Hessischen Kirchengeschichtlichen Vereinigung 17
(1966), S. 281-290, hier S. 284, sowie Kenneth H. Marcus: Hymnody and Hymnals in
Basel, 1526-1606, in: Sixteenth Century Journal 32 (2001), S. 723-741.

32 Gesuch Oekolampads in Diirr, Aktensammlung (wie Anm. 31), Bd. 2, S. 376.

33 Ebd.; vgl. auch Stachelin, Lebenswerk (wie Anm. 28), S. 445.

34 Stachelin, Lebenswerk (wie Anm. 28), S. 446.

35 «Das erste predigtmandat» (wie Anm. 24), S. 66.



Die Friihphase der Basler Reformation 15

der Verantwortlichen.?¢ Postwendend kam es zu einem Menschen-
auflauf vor dem Rathaus, den die Ziinfte organisierten. Die Inhaf-
tierten, die allesamt Handwerker waren, wurden unter dem Druck
der Menge freigelassen und die Bildentfernungen ex post legiti-
miert.”’

Es waren auch die Ziinfte, die die weiteren Ereignisse prigten.
Ende des Jahres 1528 verfassten Zunftmitglieder im Rahmen einer
informellen Versammlung eine Petition, in welcher sie den Kleinen
Rat aufforderten, die Messe endgiiltig abzuschaffen und durch den
Wortgottesdienst zu ersetzen. Sie begannen Verhandlungen mit dem
Rat und den aus anderen Stidten herbeigerufenen Vermittlern zu
fithren. Nachdem der Rat sich weiterhin weigerte, eindeutig Stel-
lung zu beziehen, verlagerte sich das Geschehen wieder auf die
Gassen und Plitze der Stadt. Hier kam es schliesslich zur Eskalation.
Am 8. Februar 1529 organisierten die Ziinfte eine Versammlung in
der Barfiisserkirche und beschlossen, dem Rat ein Ultimatum zu
stellen. Was dann passierte, verdeutlicht noch einmal, wie zentral
Anwesenheitskommunikation fiir die Ereignisse in der Stadt war.
Johannes Oekolampad berichtet das Geschehen folgendermassen:
«So sandten sie einen Ausschuf$ zu ihm [dem Rat, M.S. ] ins Rat-
haus und besetzten dann, zunichst ohne alle Waffen, einige Zunft-
hiuser, wihrend ein guter Teil der Leute auf dem Markte und in den
Straflen die Runde machte, damit nicht etwa von den Gegnern ein
Uberfall ins Werk gesetzt wiirde. Als aber der Tag zur Neige ging,
und die Antwort lautete, dafl einige mit Namen genannte Rats-
herren zwar bei Beratungen iiber die evangelische Sache sich in Aus-
tritt begeben sollten, bei anderen Angelegenheiten aber verbleiben
koénnten, wurde das Volk noch mehr erbittert, da es sich verachtet
sah, und beteuerte, es sei jetzt nicht mehr wegen des Evangeliums,
sondern zum Schutze der 6ffentlichen Gerechtigkeit da; unertrig-
lich sei ihm in Zukunft die Gewaltherrschaft [...]. So sah auch der
folgende Tag [...] das Volk erhitzt und in Waffen Zunfthiuser und
Markt besetzen. Von den Gegnern aber wagte keiner, sich
entgegenzustellen.»*® An diesem folgenden Tag kam es dann wiede-
rum zu Bildzerstérungen, an welchen diesmal aber mehrere hundert
Personen beteiligt waren. Oeckolampad spricht von «dreihundert
Bewaffneten», die sich «vom Markte her» dem Miinster niherten:

36 Vgl. Chronik des Fridolin Ryff (wie Anm. 17), S. 57f.

37 Vgl. Wackernagel (wie Anm. 3), Bd. 3, S. 497.

38 Brief von Oekolampad an Capito, 13. Februar 1529, in: Stachelin, Buch (wie Anm. 18),
S. 187-192, hier S. 189; vgl. auch Chronik des Fridolin Ryff (wie Anm. 17), S. 88ff.



16 Marcus Sandl

«Diese brachen mit Gewalt in das Miinster ein und zerschlugen alle
Bilder und eilten dann in die Kirchen zu St. Peter, zu Predigern, zu
St. Alban und zu St. Ulrich und trieben es in allen [diesen] Kirchen
in dhnlicher Weise.»

Der massenhafte Bildersturm war ein Fanal in der stidtischen
Prisenzkultur zu Beginn des 16. Jahrhunderts. Auffillig und glei-
chermassen bemerkenswert allerdings ist, dass der Bildersturm, ob-
wohl er selbst ein Phinomen der Anwesenheit war, sich in gewisser
Weise doch gegen das Anwesenheitsprinzip richtete. Denn die Bild-
werke, die zerstort wurden, standen fiir nichts anderes als eben die
Anwesenheit und Materialprisenz des Heiligen und eine Kommu-
nikationssituation, in der der Glaubige und Gott sich unmittelbar
begegneten und mit allen Sinnen erlebten. Dass dieser Aspekt tat-
sichlich auch die Bilderstiirmer beschiftigte, brachte ein Basler
Kartdusermonch zum Ausdruck. Er berichtet davon, dass die aufge-
brachte Menge zum Miinster gezogen sei «und sturmeten und
zerschlugen alle bild mit groszer ungestymickeit und mit vil lesteri-
gen spottworten. Namlich namen sie ein grosz crucifix im hohen
stifft und banden ein lang seil daran, und vil junger knaben, by 8,
10 und 12 jar alt, zugen es uff den Kornmarg und sungen: «Ach, du
armer Judas» mit vil anderen smachworten; unter anderen sprachen
sye: «Bistu got, so wer dich, bistu aber mensch, so bluot.,» Und dar-
nach zogen sie dasz crucifix ins wergkhusz und verbranten es».%
Auch der geschilderte Bildersturm war also ein performativer Akt,
der innerhalb der Logik der Anwesenheitskommunikation seine
Bedeutung bekam. Was er dabei allerdings ins Spiel brachte, war
die Macht einer anderen medialen Konstellation. An die Stelle der
Prisenzsituation der Messe sollte das gelesene und gehérte Gottes-
wort treten.

Angesichts der Vehemenz, mit der dieser Wechsel eingefordert
wurde, sah der Rat fiir sich nun keine Wahl mehr. Er musste eine
Entscheidung treffen. In allen Basler Kirchen wurde die Messe ver-
boten, und die Kléster wurden unter weltliche Aufsicht gestellt.
Zwolf Ratsmitglieder, die Widerstand gegen die Entscheidung leis-
teten, wurden gezwungen, ihr Amt niederzulegen. Um Verbindlich-
keit herzustellen und die Lage zu beruhigen, nutzte der Rat jetzt
seinerseits eine zentrale Form stidtischer Anwesenheitskommuni-

39 Brief von Oekolampad an Capito, 13. Februar 1529, in: Stachelin, Buch (wie Anm. 18),
S. 190.

40 Aufzeichnungen eines Basler Karthiiusers aus der Reformationszeit (1522-1532), in:
Basler Chroniken, Bd. 1, S. 429-492, hier S. 447.



Die Frithphase der Basler Reformation 17

kation: Er liess die Neuerungen durch die Biirgerschaft beeiden. All
das geschah in unmittelbarer zeitlicher Nihe zum Bildersturm. Am
1. April 1529 erliess der Rat dann eine Ordnung, die regelte, «wie
die verworffene miflbriich / mit warem Gottes dienst ersetzt. Auch
wie die Laster / so Christlicher dapfferkait vntreglich / Gott zt1 lob /
abgestelt / vnd gestrafft werden sollen».*! Diese Ordnung wurde
gedrucke und vervielfiltigt. In der Regel spricht die Forschung mit
Blick auf diese Ordnung vom Durchbruch der Reformation in
Basel. Als Reaktion auf den Bildersturm besass sie allerdings keines-
wegs nur eine Stossrichtung. Sie vereinte in sich verschiedene —
religidse, politische, soziale und nicht zuletzt mediale — Momente.
Die stidtische Anwesenheitskommunikation allein war zu komplex,
als dass sich die Reformation allein hier zur Reformation fiigen
konnte. Dazu bedurfte es einer zweiten Ebene, die durch ein ande-

res Medium geprigt war — nimlich dem Medium der Schrift.

2. Medialitat der Schrift - Lektiire und Interpretation

So zentral Anwesenheitskommunikation zu Beginn des 16. Jahr-
hunderts war, sie war natiirlich nicht der einzige Kommunikations-
zusammenhang. Als Universitits-, Handels- und Bischofsstadt war
Basel in iiberregionale, ja europdische Netzwerke eingebunden, die
vor allem auf Briefkorrespondenz, also auf Handschriftlichkeit be-
ruhten. Uber Briefe wurden obrigkeitliche und bischéfliche Anwei-
sungen weitergegeben, Informationen iiber Ereignisse und Zustinde
in der Region und in anderen Stidten eingeholt oder Geschifte an-
gebahnt und getitigt. Daneben gab es eine Art «privaten» Brief-
verkehr zwischen Familienangehorigen und Gelehrten, die auf diese
Weise Kontakt iiber mehr oder weniger grosse Entfernungen mit-
einander hielten. Briefkommunikation iiberbriickte also riumliche
Distanzen, oder, anders gesagt, iiber Briefe wurden Kommunika-
tionsriume geschaffen, Netzwerke gebildet und Kontakte herge-
stellt, die sich iiber ganz Europa erstrecken konnten. Im virtuellen
Raum der Brieftkommunikation trafen sich Individuen, die eine ge-
meinsame — lateinische — Sprache pflegten und hiufig auch ein
Interesse an theologischen, philologischen und wissenschaftlichen
Fragen der Zeit teilten. Dabei war der Brief keineswegs ein blosses

41 Ordnung so ein Ersame Statt Basel den ersten tag Apprilis in irer Statt vod Landtschafft
firohyn zehalten erkannt [...], Basel 1529. VD16 ZV 26133. Unter dem Titel «Die
Reformationsordnung, 1. April 1529» auch abgedruckt in: Stachelin, Buch (wie
Anm. 18), S. 192-214, hier S. 192.



18 Marcus Sandl

Instrument, Informationen auszutauschen. Die sogenannten «Hu-
manistenbriefe» dienten der Versicherung der gegenseitigen Zu-
neigung und Hochachtung, der Herstellung von Gemeinsamkeit im
Geiste der Studien sowie dem Austausch iiber klassische und neue
Biicher und Autoren. Sie waren selbst hiufig kleine Kunstwerke. %

Auch in diesem Kommunikationskontext entfaltete die Refor-
mation ihre Dynamik. Freilich sah diese Dynamik ginzlich anders
aus als in der stidtischen Anwesenheitskommunikation. Sie formte
sich, so kann man in Anlehnung an Hans Ulrich Gumbrecht sagen,
nicht als Prisenz-, sondern als Sinnzusammenhang. Ein zentraler
Faktor innerhalb des Basler postalischen Sinnzusammenhangs war
Erasmus von Rotterdam. Er pflegte mit Gelehrten innerhalb ganz
Europas schriftlichen Kontakt.#> Neben Erasmus stand eine Reihe
weiterer in Basel ansissiger Humanisten in brieflichem Austausch
mit Kollegen und Freunden. Dazu gehérten die Briider Basilius
(d.A.) und Bonifacius Amerbach, Konrad Pellikan, Wolfgang Ca-
pito und Johannes Ockolampad ebenso wie die Drucker Johann
Froben und Adam Petri. Schon sehr friih kursierten innerhalb die-
ses Korrespondenznetzwerkes Nachrichten iiber die Wittenberger
Ereignisse. Mindestens zwei Jahre vor den ersten Gottesdienst-
reformen in Basel, wahrscheinlich zu Beginn des Jahres 1518, ge-
wann die Reformation in der Basler Briefkorrespondenz Gestalt.*
Entscheidend hierfiir war, dass mit den Briefen auch Lutherschrif-
ten verschickt wurden, die man, sobald man sie gelesen hatte, wie-
derum schriftlich kommentierte.%

Einige Basler begannen schon bald, auch mit Luther selbst in
Kontakt zu treten. Wolfgang Capito schrieb Luther bereits im Som-
mer 1518 an, Froben kontaktierte ihn im Februar 1519 und Kon-
rad Pellikan wandte sich spitestens im Mirz 1520 an ihn.% Anders
als im Kontext der Stadt standen im Medium des Briefs nicht die
Ereignisse im Vordergrund. Den Lesern und Schreibern ging es
vielmehr um die Schriften Luthers und um die darin enthaltenen

42 Vgl. Wackernagel (wie Anm. 3), Bd. 3, S. 235f.

43  Es reicht ein Blick in Percy S. Allen (Hg.): Opus epistolarum Des. Erasmi Roterodami,
Oxford 1906ft.

44 Vgl. dazu Bernd Moeller: Das Berithmtwerden Luthers, in: Zeitschrift fiir historische
Forschung 15 (1988), S. 65-92.

45 So empfahl Erasmus Luthers Ablassthesen beispielsweise an Thomas More in England.
Auch mit Zwingli tauschte man sich iiber die «Luthersache» im Besonderen und die
Religionsfrage im Allgemeinen aus.

46 Vgl. u.a. Erika Rummel (Hg.): The Correspondence of Wolfgang Capito, Toronto 2005,
S. 34.



Die Frithphase der Basler Reformation 19

Vorschlige, die Theologie auf der Basis eines wiederentdeckten
biblischen Urtextes zu erneuern. Man las Luthers Schriften als Bei-
trige zur Reform der Theologie aus dem Geist der antiken arzes
liberales, und man interpretierte sie mithilfe der in der antiken
Rhetorik und Dialektik zur Verfiigung stehenden Methoden.
Gleichzeitig begriff man sie selbst als Beitrige zu einer Lehre des
Interpretierens von Originaltexten. Luthers Gestus war offensicht-
lich dem der Humanisten eng verwandt: auch er folgte dem Grund-
satz ad fontes. So fand vor allem das Schriftprinzip uneingeschrinkte
Unterstiitzung.

Vor diesem Hintergrund verwundert es nicht, dass Johann Fro-
ben bereits 1518 eine erste Sammelausgabe von Lutherschriften in
Basel druckte. Froben hatte die Lutherschriften als Geschenk des
Leipziger Buchhindlers Blasius Salomon bekommen und sich dazu
entschlossen, das Textcorpus, das vor allem den Ablassstreit doku-
mentierte, nochmals als Ganzes in den Druck gehen zu lassen.*” Wie
er selbst an Luther schrieb, bescherte ihm dies einen «so glinzende[n]
Absatz, wie wir ihn noch bei keinem Buche je erlebt haben».®® Un-
terstiitzung erfuhr er dabei von Wolfgang Capito, der nicht nur das
Vorwort verfasste, sondern auch einzelne Textstellen glossierte. Mit
dem Vorwort und den Glossen trug er wesentlich dazu bei, die
Rezeption Luthers zu steuern und in einen letztlich heilsgeschicht-
lichen Horizont einzustellen.”” Er verglich Luther mit dem Prophe-
ten Daniel, der von Christus selbst gesandt worden sei, damit er die

Missbriauche der Theologen offenbare.’® Nicht philosophische und

47 Vgl. dazu Hans Volz: Die ersten Sammelausgaben von Lutherschriften und ihre Drucker
(1518-1520), in: Gutenberg-Jahrbuch 35 (1960), S. 185-204, sowie Beate Stierle:
Capito als Humanist, Giitersloh 1974, S. 104ff.

48 Froben an Luther, 14. Februar 1519, in: Stachelin, Buch (wie Anm. 18), S. 23f., hier
S. 24. Zu weiteren Auflagen, die von anderen Basler Druckern, u.a. von Cratander, be-
sorgt wurden, vgl. Volz (wie Anm. 47), S. 194ff.

49 Vgl. dazu Stierle (wie Anm. 47), S. 108ff., sowie Moeller, Das Beriihmtwerden (wie
Anm. 44), S. 77: «Luther wurde, indem er prisentiert und begeistert empfohlen wurde,
zugleich in ein bestimmtes Licht geriickt. Die éthischen Akzente in seinem Werk wurden
verstirkt, die antischolastischen und antipipstlichen Tendenzen eher verschirft, und ein-
driicklich durchzog ein BewufStsein des geschichtlichen Aufbruchs, ja ein apokalyptischer
Unterton den Text.»

50 «HABETIS hic Reuerendi patris Martini Lutheri Theologicas lucubrationes, quem ple-
rique putant uelut Danielem quendam a CHRISTO tandem nos respiciente missum, ut
abusus aliquot Theologis Euangelicam ac Paulinam Theologiam cum ueterum commen-
tariis iuxta negligentibus [...] in ecclesia sua natos hic coarguav (aus der Vorrede von
Wolfgang Capito zur Schrift von Martin Luther: Ad Leonem X. pontificem maximum,
resolutiones disputationum de uirtute indulgentiarum [...], Basel 1518, S. 2. VD16 L
3407).



20 Marcus Sandl

logische Operationen seien der Weg zur Wahrheit, sondern die
Schrift und ihr einfacher Sinn.5! Auf diesen Sinn richtete Luther, so
Capitos Uberzeugung, als Lehrer des Evangeliums seine ganze
Aufmerksamkeit.>?

Luther erdffnete, das zeigen das Vorwort und die Glossen Capi-
tos, den humanistisch Gebildeten eine neue, auf dem Wort Gottes
gegriindete Welt. Dabei sah man in Luther keineswegs jemanden,
dessen Schriften normativen Charakter besassen. Luther ersetzte das
alte nicht durch ein neues dogmatisches System; vielmehr erklirte
er jeder dogmatischen Form der Theologie explizit eine Absage. Die
Bibel musste immer wieder, immer aufs Neue ausgelegt, inter-
pretiert und vergegenwirtigt werden. Gerade deshalb, weil Luther
sich den Miithen der permanenten Deutung und Interpretation der
Bibel unterwarf, war ihm die uneingeschrinkte Bewunderung
sicher. «Fahre fort», so schrieb Pellikan an Luther, «wir bitten Dich
alle darum, in Deinen Auslegungen der iibrigen Briefe, vergif$ auch
Jesaja nicht, und recht bald auch im Psalter. Wir beten, der heilige
Geist moge Dir beistehen. Du wirst schon schreiben, was Eindruck
machen wird, nicht durch die Groffartigkeit Deines Stils, sondern
durch das Wort der Wahrheit, das Zeugnis der heiligen Schrift, die
Glut Deines Christenglaubens [...]».>* Luther zeigte, dass Erkennen
Interpretieren hiess: Vom Wort zu dem darin Ausgedriickten gehen,
es wiederholen und paraphrasieren, um es in seiner urspriinglichen
Bedeutung, seinen urspriinglichen Sinn immer wieder neu einzu-
setzen.

Fiir diesen sinnbezogenen Umgang mit dem Gotteswort war der
Druck eine entscheidende Voraussetzung. Er sorgte nicht nur fiir die
Verbreitung der Bibel und ihrer Kommentierungen, sondern befér-
derte auch neue Kulturtechniken des Lesens und Interpretierens.>
Basel blieb deshalb auch in den folgenden Jahren ein wichtiger
Multiplikator fiir Luthers Schriften. Es besass als Druckort nicht
nur fiir den siidwestdeutschen Raum und die Eidgenossenschaft

51 Dies stellte Capito auch in vielen seiner Glossen heraus: «In Theologos sophistas qui
scripturae sensum simplicem in aequiuocum et dubium diuidunt» (ebd., S. 62).

52 Vgl. auch ebd., S. 2: «[...] Sed cogitent scholasticas opiniones nequaquam fieri debere
Christianorum onera, cogitent mundum passim nunc emergentibus studiis resipiscere,
laicos non tam crassos quam fuerunt olim, Christum et Paulum in primis ament, spirent,
complectantur, et comperient quaedam secus habentia quam quaestionistae hactenus
docuerunt. Itaque, fratres, tempus est nos a somno surgere.»

53 Pellikan an Luther, in: Stachelin, Buch (wie Anm. 18), S. 28.

54 Vgl. dazu Elizabeth L. Eisenstein: Die Druckerpresse. Kulturrevolutionen im frithen

modernen Europa, Wien/New York 1997, S. 39-83.



Die Frithphase der Basler Reformation 21

eine grosse Bedeutung, sondern belieferte dariiber hinaus auch
Italien, Frankreich, Spanien und England mit reformatorisch-theo-
logischem Schrifttum.”> Wie intensiv die prolutherischen Aktivi-
titen in den Basler Druckereien waren, schilderte Konrad Pellikan
Luther in einem Brief vom 15. Mirz 1520: «Schon im Herbst
haben, wihrend Froben abwesend war, seine Gehilfen Deine «Reso-
lution von pipstlicher Macht gedrucke. Bald darauf hat ein andrer,
Andreas [Cratander], alle Deinen kleinen Schriften verbreitet [...].
Wieder einer, Adam [Petri], hat viele Deiner deutschen Schriften
herausgegeben, besonders Deine Auslegung des Galaterbriefes, zu-
gleich mit allen Paraphrasen des Erasmus zu Paulus, ausgenommen
denen zum Hebrierbrief, auch das Compendium des Erasmus er-
weitert, das so trefflich und mit so offenem Visier gegen die Ablisse,
gegen die Tollheit der romischen Kurtisanen, gegen die Schmeichler
des Papstes, die Verkleinerer des Glaubens und der Gnade vorgeht,
dafd er absichtlich und in bei ihm ungewohnter Art Deine, nein der
Kirche Sache zu treiben scheint. Das alles wirst Du wohl mit diesem
Brief von der Frankfurter Messe bekommen und wirst Dich
freuen.»’® Im Medium des Drucks und des Briefs konstituierte sich
also eine Welt, die sich von der stidtischen Ereignishaftigkeit
wesentlich unterschied. Die frithreformatorischen Ereignisse, die
politischen und sozialen Verwicklungen, die sich in der Stadt
abzeichneten, hatten mit einem Kommunikationszusammenhang,
in dem Sprache auf Sprache, Schrift auf Schrift bezogen wurde, nur
wenig zu tun. Die medialen Konstellationen von Schrift und Sinn
einerseits und Korperlichkeit, Performanz und Prisenz andererseits
liessen sich nicht ohne Weiteres miteinander in Beziehung setzen.
Es handelte sich geradezu um zwei unterschiedliche epistemische
Register, die hier aufeinander trafen. Es gab so gesehen zwei An-
finge der Reformation in Basel, ja, wenn man so will, zwei parallele
Reformationen.

3. Reformatorische Subjekte und die Intermedialitat
der Reformation

Die stidtische Reformation musste, um tatsichlich Reformation zu
werden, die zwei Medienzusammenhinge von Schrift und Anwesen-

55 In diesem Sinne dusserte sich Capito in einem Brief vom 14. Februar 1519 Luther
gegeniiber; vgl. Capito to Martin Luther, Letter 24, in: Rummel (wie Anm. 46), S. 40.

56 Konrad Pellikan an Luther, 15. Mirz 1520, in: Stachelin, Buch (wie Anm. 18), S. 25-30,
hier S. 26.



22 Marcus Sandl

heitskommunikation zusammenfiihren. Dies war kompliziert und
dauerte in Basel vergleichsweise lange. Will man den Weg dorthin
beschreiben, so ist zundchst festzustellen, dass die Priasenzkultur der
Stadt, auch wenn sie auf dem Prinzip der Anwesenheit beruhte,
natiirlich nicht ginzlich schriftlos war. So ist die reformatorische
Dynamik und Ereignishaftigkeit in den 1520er Jahren nicht ohne
die Wirkung von Flugblittern und Flugschriften zu erkliren.”” Ge-
druckte Pamphlete besassen aufgrund der fiir sie typischen Bild-
Text-Kombination, wie u. a. Bob Scribner herausgearbeitet hat, eine
hohe Affinitit zur Kérperlichkeit, Sinnlichkeit und Performanz der
Stadt.’® Protestziige, Gottesdienststorungen oder Aktionen gegen
den Klerus wurden durch sie initiiert und legitimiert. Eine andere
Gattung von Schriftlichkeit waren Ordnungen und Mandate, mit
deren Hilfe die Obrigkeit oder der Klerus versuchte, gestaltend in
die stidtische Anwesenheitskommunikation einzugreifen. Sie
wurden entweder, wie das Basler Predigtmandat von 1523, in
kleiner Auflage gedruckt und an die Verantwortlichen — in diesem
Falle waren es Pridikanten und kirchliche Institutionen — ver-
schickt, oder massenhaft vervielfiltigt, um einen grosseren Adres-
satenkreis zu erreichen.” Die Effekte waren dabei unterschiedlich.
Im Falle des Predigtmandats erreichte der Rat nicht die erhoffte
Beruhigung der Situation. Auch in anderen Fillen waren handfeste
Sanktionen notig, um den schriftlichen Botschaften Nachdruck zu
verleihen. Eine immer wieder praktizierte Sanktionsform war der
Bann, also die Ausweisung jener Personen, die gegen Anordnungen
verstiessen.

Eine dritte Schriftgattung in der Frithphase der Reformation bil-
deten schliesslich Abhandlungen und Traktate einzelner Personen zu
theologischen Fragen. Dabei handelte es sich in der Regel wiederum
um umfangreichere Flugschriften, die jedoch keine polemisch-
agitatorische Stossrichtung besassen, sondern programmatischen
Charakter hatten. Programmatisch heisst, dass es hier um Moglich-
keiten der Verinderung und (Um-)Gestaltung ging, beispielsweise
um die Umgestaltung des Kirchenwesens. Beispiele hierfiir sind
mehrere in der Druckwerkstatt von Adam Petri 1521 publizierte

57 Vgl. Wackernagel (wie Anm. 3), Bd. 3, S. 323f.

58 Robert W. Scribner: For the Sake of Simple Folk. Popular Propaganda for the German
Reformation, Cambridge 1981.

59 Zur Druckgeschichte des Predigtmandats von 1523 vgl. Diirr, Aktensammlung (wie
Anm. 21), Bd. 1, S. 65ff.,, Fussnote a.



Die Frithphase der Basler Reformation 23

Flugschriften, die vermutlich der Drucker selbst verfasst hat.®* In
der Flugschrift «Vom alten und niien Gott / Glauben / und Ler
schilderte der Autor unter dem Pseudonym Judas Nazarei zunichst
ausfiihrlich die Messe als Anwesenheitskommunikation.®! Er paral-
lelisierte dabei die Sinnlichkeit und dussere Ordnung der Messe mit
ihren jeweils intendierten Bedeutungen, die er aus dem Evangelium
ableitete. Ziel war es, die Absurditit dieser Form sakraler Anwesen-
heitskommunikation zu verdeutlichen. Demgegeniiber forderte er
dann, man solle im Gottesdienst «den giitigen Christum [...] wider
lebendig werden [lassen] durch die heilig geschrifft», also gewisser-
massen dem Gotteswort Ereignishaftigkeit verleihen.®? Damit folgte
er der reformatorischen Einsicht, dass es sich beim Gotteswort um
ein wirksames Wort handelte. Tatsichlich war der durchschlagende
Erfolg der Wortgottesdienste in Basel sicher nur dadurch zu erkli-
ren, dass genau dies immer wieder gelang.

Die Flugschrift selbst blieb allerdings dem Medium der Schrift
und ihrem Sinnprimat verpflichtet. Besonders wurde das im zwei-
ten Teil deutlich, wo der Autor Lehrsitze formulierte, damit «eyn
yeder schlecht verstindige ley [...] lichtlich verstan und urteilen
mag in leuffigen gewonheiten unsers glaubens und bruch / so in kir-
chen sich teglich verlaufft / was der alt gott sey / was der alt glau-
ben / die alte leer / und das widerspil / was der niiw got / der niiw
glaub / die niiwen leren / domit manger biderman nit also verirret
und zwiffelhaft in allen sym thun und lon / gegen got und synen
mit menschen / uffgehalten wird».®*> Die Hauptlehre bestand im
Schriftprinzip: «Die heylig gotlich geschrifft / die bibel / ist die recht
warhafft regel und richt schidt / die gerecht wag / durch wolche alle
leer / alle predigen / alle mandat der oberkeyt [...] gewegen
werden.»® In den Lehrsitzen steckte, antithetisch zur iiberkomme-
nen Doktrin, nichts anderes als ein Programm fiir die Reformation
der Stadt — ein Programm allerdings, das in dieser elaborierten Form
nicht in die Ereignishaftigkeit der Stadt zu implementieren war.

60 Zu den drei Flugschriften vgl. Thomas Kaufmann: Ekklesiologische Revolution. Das
Priestertum der Glaubenden in der friihreformatorischen Publizistik — Wittenberger und
Basler Beispiele, in: Der Anfang der Reformation. Studien zur Kontextualitit der Theo-
logie, Publizistik und Inszenierung Luthers und der reformatorischen Bewegung, Tiibin-
gen 2012, S. 528fF., zur Frage des Autors vgl. S. 531fF.

61 Vom alten und niien Gott / Glauben / und Ler, Basel: Adam Petri, 1521. VD 16 N 307.

62 Ebd., hiij..

63 Ebd., hiij™.

64 Ebd.,i".



24 Marcus Sandl

Im Laufe der 1520er Jahre gab es in Basel immer wieder Ver-
suche, einen schriftlich konstituierten Sinnzusammenhang in die
stadtische Prisenzkultur einzufiihren. Konrad Pellikan, Wolfgang
Wissenburg, Guillaume Farel oder der Liestaler Leutpriester Stefan
Stor liessen ihre theologischen Uberzeugungen in den Druck gehen.
Der unter den Basler Reformatoren aktivste Verfasser von Druck-
schriften war allerdings Johannes Ockolampad. Dabei ging es ihm
lange nicht um die konkrete Basler Situation, sondern um die theo-
logische Debatte, die sich seit Luthers frithen Verdffentlichungen
entwickelt hatte. Bereits 1519 hatte Oekolampad sich erstmals
publizistisch in die Diskussion um Luther eingeschaltet. In einer in
Strassburg gedruckten Flugschrift mit dem Titel «Canonici Indocti
Lutherani» wandte er sich in Briefform an den Luthergegner Johan-
nes Eck. Im Mittelpunkt stand dabei die gelehrte Bibelauslegung,
die Luther zugerechnet und Eck abgesprochen wurde. Es sei klar, so
Oeckolampad, wer «Euangelio propius incedat, vter receptioribus
nitatur authoribus, vter fidelius, eruditiusque patrum dicta citet,
vter honestiorem scopum spectet».®> Oekolampad hatte sich damit
innerhalb der Debatte um den Primat der Schrift klar positioniert.

In der Folgezeit publizierte Oekolampad Abhandlungen vor
allem zu theologischen Einzelthemen, wie beispielsweise zur Beichte
und zur Sakramentenlehre. Mit dem Beginn seiner Basler Professur
kamen dann exegetische Texte hinzu, die aus seinen Vorlesungen
hervorgegangen waren. So wurden 1524 bei Caspar Hedio in Basel
Auslegungen des ersten Johannesbriefs auf Latein und Deutsch ver-
legt. Kommentare zum Romerbrief, einzelnen Propheten und den
Psalmen folgten. Seit 1526 wurde Oekolampad in die Abend-
mahlskontroverse zwischen Zwingli und Luther hineingezogen, in
der er sich mit mehreren Druckschriften auf die Seite Zwinglis
stellte. Andere Auseinandersetzungen u.a. mit Johann Fabri und
den Wiedertiufern hinterliessen ebenfalls publizistische Spuren.
1528 spielte nochmals die Diskussion um die Messe eine grosse
Rolle, an der sich Oekolampad beteiligte. Diese Diskussion betraf
nun tatsichlich die konkrete Basler Situation. Auf die Initiative des
Rates nimlich waren von verschiedenen Theologen Gutachten er-
stellt worden, die zu einer Entscheidungsfindung in Basel beitragen
sollten.5¢

65 Johannes Oekolampad: Canonici indocti Lutherani, Strassburg 1519, bj~b ij*. VD16
O 298.
66 Vgl. Stachelin, Lebenswerk (wie Anm. 28), S. 367ff.



Die Frithphase der Basler Reformation 25

Als humanistischer Gelehrter, Theologieprofessor und langjahri-
ger Mitarbeiter in Frobens und Cratanders Druckwerkstatt war
Ockolampad zunichst einmal ein Vertreter der Schriftkultur. Es
ging ihm um die «doctrina christiana», die sich dem erschloss, der
die Bibel in ihrem Literalsinn zu interpretieren wusste. Dessen un-
geachtet spielte er seit 1522 aber auch im Anwesenheitskontext der
Stadt eine grosse Rolle. Hier war er nicht der Autor, der aus dem
Geist der Schrift heraus die Verinderung und Reformation der
Kirche forderte, sondern ein Pridikant, der sich immer wieder mit
performativen Aktionen in das stidtische Geschehen einbrachte. So
initiierte er, wie schon erwihnt, die Auseinandersetzungen, die letzt-
lich zur Einfithrung des Gemeindegesangs fiihrten. Gleichzeitig war
er einer der Ersten, die den deutschen Wortgottesdienst an die Stelle
der Messe setzten. Pridikant und Autor blieben dabei indes seltsam
unverbunden. So bedeutend sich Oekolampads theologische Leis-
tungen ausnahmen, in der Stadt war er einer von vielen. Es gelang
ihm mit anderen Worten nicht, in der Basler Reformations-
geschichte die Rolle zu spielen, die Reformatoren in anderen Orten
besassen.

Gerade dieser Umstand verweist nun nochmals auf die grund-
sitzlichen Schwierigkeiten, die zwei Medienzusammenhinge von
Schrift und Anwesenheitskommunikation zusammenzufiihren. Dies
konnte letztlich nur ein Reformator leisten, der in seiner eigenen
Person die Einheit von Sinn und Prisenz, von Korper und Schrift
herzustellen vermochte. Dieser Reformator war dabei konsequenter-
weise selbst ein Effekt medialer Konstellationen. Er verdankte seine
Existenz einem performativen Akt, in welchem er sich gleichzeitig
auf die Schrift und auf sich selbst bezog. Luther hatte dies 1521 auf
dem Reichstag von Worms vorgemacht. In der Dialektik von Zei-
gen und Sich-Zeigen konstituierte er sich als Subjekt, das die
Einfithrung der Reformation zu initiieren vermochte.®’ Ein solches
reformatorisches Subjekt gab es in der Basler Reformations-
geschichte der 1520er Jahre nicht. So betrachtet handelte es sich bei
der «Ordnung so ein Ersame Statt Basel [...] in irer Statt vnd Landt-
schafft fiirohyn zehalten erkannt» vom 1. April 1529 nicht um eine
«Reformationsordnung» im eigentlichen Sinne. Sie war erst einmal
nur ein weiteres Schriftstiick, mit dem auf den Ereigniszusammen-

67 Vgl. dazu Marcus Sandl: Luthers Aura. Bekenntnis und Geschichte der Reformation, in:
Ulrich Johannes Beil / Cornelia Herberichs / Marcus Sandl (Hgg.): Aura und Aurati-
sierung. Mediologische Perspektiven im Anschluss an Walter Benjamin, Ziirich 2014,
S. 163-182.



26 Marcus Sandl

hang der Stadt Einfluss genommen werden sollte. Der erste Artikel
besagte, dass «das heylig Gottlich Wort / die ware spyf3 der seelen /
vnd richtschyt eins Christenlichen lebens ist». Dabei ging es nun
aber weniger um den Sinn des Gotteswortes als um seine normative
Kraft. Aufgeschrieben wurde, was erlaubt war oder «was das Gott-
lich wort verbiittet».®® Diesem Prinzip folgten alle folgenden Fest-
legungen von der Auswahl der Seelsorger iiber die Sakramentenlehre
und die Eheordnung bis hin zum Bilderverbot und der Umcodie-
rung von Feiertagen. Vor allem aber gab es umfangreiche Ausfiih-
rungen zur Sittenzucht, die den Autoren, allen voran Oekolampad,
offenkundig besonders am Herzen lag.®

Die Ordnung vom 1. April 1529 sollte also den stidtischen Er-
eigniszusammenhang auf eine neue Grundlage stellen. Als solche
war sie aber weder unumstritten noch einfach durchzusetzen.”®
Allein dieser Umstand spricht schon gegen die These vom «Durch-
bruch der Reformation». Die politisch-theologischen Debatten, die
nach dem April 1529 begannen, blieben in der Spannungslage
zwischen verschriftlichter Ordnung einerseits und der Sinnlichkeit,
Kérperlichkeit und Performanz der stidtischen Vergesellschaftung
andererseits gefangen. Dies zeigt gerade Oekolampads Position.
Oekolampad mass der Kirche eine umfassende Kompetenz zur sitt-
lichen Regelung der stidtischen Gesellschaft zu. Das Instrument
hierzu sollte die «excommunicatio», also der Kirchenbann sein.”! In
Ockolampads Absicht lag dabei die strikte Trennung zwischen
kirchlichen und weltlich-politischen Handlungsweisen. Fiir das sitt-
liche Leben sollte die Heilige Schrift der Massstab sein, wihrend die
Politik nach innerweltlichen Kriterien zu handeln hitte. «[M]ultum
interest», so schrieb er 1530 an Zwingli, «inter ecclesiasticam et ma-
gistratus secularis, etiam christiani, potestatem».”? Ockolampad pos-
tulierte damit einen Primat der Sinn- iiber die Prisenzkultur zumin-
dest dort, wo es um die Durchsetzung christlicher Normen ging,.
Wo die christliche Lehre indes nicht tangiert war, sollte der Rat nach
eigenen Regeln entscheiden.

Der Basler Rart allerdings wollte, so sehr er auch geneigt war,
Ockolampad grundsitzlich zu folgen, die Einheit von geistlicher

68 «Ordnung so ein Ersame Statt Basel [...]» (wie Anm. 41), A jj".

69 Ebd,, L iijrff.

70 Vgl. dazu u.a. Paul Burckhardt: Geschichte der Stadt Basel, Basel 1954, S. 24ff.

71 Ausfiihrlich dazu Olaf Kuhr: «Die Macht des Bannes und der Buffe». Kirchenzucht und
Erneuerung der Kirche bei Johannes Oekolampad (1482-1531), Basel 1999.

72 Zitiert nach Stachelin, Lebenswerk (wie Anm. 28), S. 417.



Die Frithphase der Basler Reformation 27

und weltlicher Sphire nicht aufgeben.”? Im Mandat iiber die Ord-
nung der Kirchenzucht, das am 14. Dezember 1530 nach langen
Diskussionen erlassen wurde, wurden weltliche Strafgesetze und
kirchliches Bannsystem eng verzahnt.”4 Damit etablierte der Rat
eine Kirchenzucht, die auf die Einheit der Stadt, und das hiess, mit
Blick auf die kirchlichen Neuerungen, auf die Einheit von Sinn-
und Prisenzkultur, gerichtet war. Um diese Einheit tatsichlich auch
herzustellen, griffen die Beteiligten dann auf das reformatorische
Instrumentarium zuriick, das seit 1521 hierfiir zur Verfiigung stand.
Kurz vor seinem Tod im September 1531 legte Oekolampad ein
Glaubensbekenntnis ab.”> Oekolampads Nachfolger Oswald Myco-
nius verfasste — wohl im Jahr 1532 — eine weitere Bekenntnisschrift,
die nun die gesamte Basler Biirgerschaft mit einbezog. Am 21. Ja-
nuar 1534 wurde diese Schrift unter dem Titel «Bekanthnus vnsers
heyligen Christenlichen gloubens / wie es die kylch zii Basel haldt»
publiziert.”¢

Das Basler Bekenntnis umfasste zwolf Artikel, die einzelne theo-
logische Fragen behandelten, von welchen viele bereits in der Ord-
nung von 1529 traktiert wurden.”” Wichtiger als die theologischen
Artikel ist aber der Bekenntnisakr als solcher. Fiir diesen ist die Vor-
rede des Biirgermeisters Adelberg Meyer von zentraler Bedeutung.
Im Jahr 1529, so erklirte Meyer, seien «allerley misspriich / jrrung
vnnd verwindte GOTTESdienst [...] abgethan / oder gebessert»
worden. Seitdem habe man dafiir gesorgt, dass «die gesunden leer
CHRISTI / iich vnsern vnderthanen / pur / rein vad klar / triizwlich
vnd emsigklich» verkiindet worden sei. Nun aber sei es, so Meyer an
die Biirgerschaft gewandt, an der Zeit, dass «[w]ir vns mit iich /
vand jr mit vns / vasers heiligen Christenlichen gloubens / wie wir
den / v dem reinen Gottes wort erlernet / vnd in vnser Kylchen
tiglich leeren lond vnd haltend / offentlich bekennend».”® Der
offentliche Charakter, den Meyer mehrmals betonte, bestand darin,
dass jemand fiir seine Uberzeugungen mit seinem Korper und sei-

73 Vgl. ebd., S. 500ff.

74 Ausfithrlich dazu ebd., S. 519, sowie Staehelin, Buch (wie Anm. 18), S. 226-236.

75 Vgl. dazu Karl-Rudolf Hagenbach, Kritische Geschichte der Entstehung und der Schick-
sale der ersten Baslerkonfession und der auf sie gegriindeten Kirchenlehre, Basel 1827,
S. 27f.

76 «Bekanthnus vnsers heyligen Christenlichen gloubens / wie es die kylch za Basel haldo,
Basel 1534. VD16 ZV 27548.

77 Vgl. zu den Artikeln im einzelnen Richard Stauffer: Das Basler Bekenntnis von 1534, in:
Guggisberg/Rotach (wie Anm. 6), S. 28-49.

78 Bekanthnus (wie Anm. 76), A iij".




28 Marcus Sandl

nem Leben eintrat. Dieser performative Aspekt verankerte das Be-
kenntnis in der Anwesenheitskommunikation, wie sie fiir die Stadt
typisch war. Erméglicht wurde der Akt allerdings erst dadurch, dass
der Bekennende sich zu etwas Anderem verhielt. Dieses Andere
waren die Lehrsitze, die schriftlich niedergelegt wurden und sich
dem Interpretationszusammenhang der Schrift fiigten. «Darumb
habend wir die substanz / vnsers heyligen gloubens / in ditz volgend
bekantnufd / So wie hiemit vor GOTT vnd der welt / offentlich
veriehend / begriffen / vnd vmb bessern verstands willen / die mit-
hellenden ort Biblischer schrifft / eins theyls darneben verzeichnen
lassen.»” Die Lehrsitze waren im Medium der Schrift buchstiblich
gesetzt. Indem der Bekennende, in diesem Fall die Biirgerschaft als
Ganze, diese Setzung nicht nur anerkannte, sondern im Bekenntnis-
akt nochmals vollzog, bestdtigte er nicht nur deren Wahrheit, son-
dern verhielt sich auch zu sich selbst. Er stand letztlich nichr fiir die
Wahrheit, sondern fiir sein Gewissen ein. Und dieses Gewissen des
reformatorischen Subjekts war der «link», durch welchen Sinn- und
Prisenzkultur nun wechselseitig aufeinander bezogen werden konn-
ten. Mit dem Bekenntnis von 1534 fiigte sich in diesem Sinne das
Basler Geschehen zur Reformation.

79 Ebd., A iij.



	Die Frühphase der Basler Reformation : Ereignisse-Medien-Geschichte

