
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 113 (2013)

Artikel: Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit im
ausgehenden 17. und 18. Jahrhundert in der Stadt Basel

Autor: Schifferle, Rebekka

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-513709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-513709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen
Obrigkeit im ausgehenden 17. und im 18. Jahrhundert

in der Stadt Basel1

von Rebekka Schifferle

«In anderen Zeiten hätte man einem solchen Menschen, der Gott
also verleügnend, die Zungen geschlitzt, den auf den Scheiterhauf-
ten gelegt».2 Die Aussage findet sich in der Zeugenbefragung des

letzten grossen Falles von Gotteslästerung in der Stadt Basel, der für
das 18. Jahrhundert gefunden werden konnte. Ratsredner Abraham
Ecklin war beim Weinschenken Schilling «in greuliche Flüche und
folgende vermessene Gotteslästerungen» ausgebrochen:

«Der Bättag sey nur ein Heucheltag, ein Dienst für den Teufel, unser Herr Gott

sey ein Aristokrat, wenn der Sansculotte Gott komme der den Despotismus
unter den Boden trete werde es eine ganz andere Welt geben; Alles bewafne sich

{: auf den bettag:} als wenn man mit unserm Herr Gott kriegen wollte, man
sollte unserm Herr Gott auch ein Gewehr geben - Unser Herr Jesus sey doch

ein guter Sansculotte p[erge]».3

Die Sache kam vermutlich via Denunziation vor den Kleinen Rat —

im Folgenden auch verkürzt Rat genannt -, der Ecklin umgehend
verhaften und Zeugenbefragungen und Verhör durchführen liess.

Ecklin gab an, von nichts zu wissen, zahlreiche Zeugen bestätigten

1 Ich danke Prof. Dr. Kaspar von Greyerz für die wohlwollende und hilfreiche Begleitung
meines Forschungsprojekts. Dem Personal des Staatsarchivs Basel-Stadt danke ich für die

zuvorkommende Bedienung. An die Dr. H. A. Vögelin-Bienz-Stiftung für das Staatsarchiv

Basel-Stadt, die Freie Akademische Gesellschaft, die St. Albanstift-Stiftung und die

Stiftung für Theologische und Philosophische Studien geht mein Dank für die finanzielle

Unterstützung. Dr. phil. Judith Schifferle und Dr. phil. Beatrice Wiggenhauser danke ich

für das kritische Lektorat des vorliegenden Aufsatzes. Bei der Redaktion der BZGA
bedanke ich mich für die Möglichkeit und freundliche Unterstützung der Publikation.

Der Dank geht schliesslich an alle nicht namentlich Genannten, die das Projekt begleitet
haben.

Ich hatte vor einigen Jahren bereits die Gelegenheit, Ergebnisse meiner Forschungsarbeit

in der BZGA zu veröffentlichen (vgl. Rebekka Schifferle: Gotteslästerung in der Stadt
Basel 1674-1798. Ein Werkstattbericht, in: BZGA 105 (2005), S. 131-155). Um

Wiederholungen zu vermeiden, wird an einzelnen Stellen auf diesen Artikel verwiesen.

Werden entsprechende Themenfelder aufgegriffen, so, um sie vertiefter und teils neu

interpretiert darzustellen.

2 Staatsarchiv Basel-Stadt (StABS), Criminalia 2, E 4: Zeugenbefragungen durch die Sieb¬

ner, verlesen im Kleinen Rat 22.3.1794, fol. 4rf.

3 Ebd., Protokolle Kleiner Rat 167, 22.3.1794.



148 Rebekka Schifferle

jedoch die Lästerungen, was ausreichende Beweisgrundlage war.
Ecklin wurde lebenslänglich aller Amter enthoben und zu fünf
Jahren Zuchthaus mit anschliessendem Wirts- und Weinhäuserverbot

verurteilt.1
Ecklins Worte sind in den Akten mehrfach als Gotteslästerung

benannt. Der obrigkeitliche Umgang mit dem Vorfall trug dem

theologischen Gewicht, welches das traditionelle Konzept solchen

Äusserungen beimass, indes kaum Rechnung. Die Meinung der

Theologen wurde nicht eingeholt, wie es in früheren Jahrzehnten
bei vergleichbaren Fällen die Regel war. Aber ebenso unterliess es die
Geistlichkeit, sich von selbst einzuschalten. Ecklins Worte wurden
mit grosser Wahrscheinlichkeit vor allem in ihrem politischen
Gehalt geahndet. Das Fehlen der herkömmlichen Argumentation mit
der verletzten göttlichen Ehre und einer göttlichen Vergeltung als

potentieller Konsequenz solcher verbalen Vergehen macht den Fall

Ecklin zu einem sprechenden Beispiel des veränderten Umgangs mit
Blasphemie im ausgehenden 18. Jahrhundert.

Der vorliegende Aufsatz untersucht die Entwicklung, die der

Umgang der weltlichen und geistlichen Obrigkeit mit dem Delikt
seit dem ausgehenden 17. Jahrhundert durchgemacht hat. Zwar
erfuhr die Sanktionierungsweise keinen solch dramatischen Wandel,
wie es die eingangs zitierte Aussage vermuten lassen könnte.5 In

4 Ebd. Die Akten zum Fall Finden sich in ebd., Criminalia 2, E 4. Der Fall wird ausserdem

erwähnt im Tagebuch von Daniel Burckhardt-Wild aus dem frühen 19. Jahrhundert:
Daniel Burckhardt-Wildt: Tag=Buch der Merkwürdigsten Vorfällen, welche sich seit

dem Jahr 1789 in diesen für unsere Stadt Basel unvergesslichen Zeiten zugetragen haben,

hg. von Andre Salvisberg, Basel 1997, S. 69. Für den Hinweis danke ich Dr. phil. Patricia

Zihlmann-Märki.
5 Die «anderen Zeiten» meinen frühere Jahrhunderte. Eine solche drastische Strafe wurde

in keinem der untersuchten Fälle seit 1674 verhängt. Die schwerste für gotteslästerliche
Äusserungen als zentrales Vergehen wurde 1693 gegen den Handwerker Hans Georg
Möringer ausgesprochen. Möringer wurde an den Pranger gestellt, die Zunge geschlitzt
und bei Drohung der Todesstrafe durch das Schwert ewig der Stadt und des Landes

verwiesen. Für die Akten zum Fall siehe StABS, Criminalia 2, M 3; Kirchenarchiv A 20,2
und Protokolle Kleiner Rat 63f.

Beim Todesurteil gegen Rittmeister Johann Rudolf Merian 1721 bildete Gotteslästerung
bloss den Tropfen, der das Fass zum Überlaufen brachte; Merian war spätestens ab 1704

wegen verschiedenen Vergehen aktenkundig. Vgl. ebd., Straf- und Polizei C 9; Protokolle
Dreizehnerrat C 1,2 und Protokolle Kleiner Rat (betreffende Jahre). Der Fall ist

vergleichsweise gut aufgearbeitet. Siehe: Geschichte des den 21ten May 1721 enthaupteten
Johann Rudolf Merians gewesenen Rittmeisters in Königlich Dänischen Diensten auss

den Criminal-Actis gezogen (ebd., Straf- und Polizei C 9). Der mehrseitige Text ist weder
datiert noch unterzeichnet, die Schrift weist jedoch ins 18. Jahrhundert. Zum Fall siehe

auch Daniel Burckhardt-Werthemann: Geschichte Joh. Rud. Merians, gewesenen
Rittmeisters in kgl. dänischen Diensten, in: BZGA 3 (1903), S. 76-85.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 149

ihrer distanzierten Abgeklärtheit entspricht sie aber der Einstellung,
mit der viele Zeitgenossen dem Verbalvergehen begegneten.

Der Aufsatz legt den Fokus aul den Umgang der geistlichen und
weltlichen Obrigkeit mit dem Blasphemievergehen, wobei der
Schwerpunkt auf den Dokumenten der Basler Geistlichkeit liegt.
Mit Geistlichkeit gemeint sind die Gemeindegeistlichen als solche
oder im Verbund des Banns und der Konvent, das oberste Gremium
innerhalb der Basler Kirche. Im Blick ist also vornehmlich die Kirche

und weniger die Theologische Fakultät. Zwar bestanden
zahlreiche Verbindungen zwischen den beiden Institutionen: So waren
die Theologieprofessoren Mitglieder des Konvents, wenn es um
bestimmte Fragen ging, wie zum Beispiel dogmatische, zu denen
auch die Begutachtung von Blasphemievergehen zählte. Ausserdem

war mit der Stelle des Antistes bis 1737 ein Lehrstuhl an der
Theologischen Fakultät verbunden. Dennoch waren Fakultät und Kirche
in vielen Bereichen getrennte Einrichtungen.

Der erste und zweite Abschnitt der folgenden Ausführungen
geben einen Überblick über Normen und Rechtspraxis. Dabei wird
die Arbeit der Geistlichkeit auf der Ebene der Gemeinde an einem
Fallbeispiel erläutert. Der dritte Teil unternimmt eine Einordnung
der Beobachtungen in die Entwicklung des Umgangs der Obrigkeit
mit Blasphemie vom ausgehenden 17. bis zum Ende des 18.
Jahrhunderts. Hier werden die Ergebnisse hinsichtlich des Bedeutungswandels

von Blasphemie im Zuge der Aufklärung interpretiert. Die
ausführliche Quellenbeschreibung will nicht nur helfen, eine

Forschungslücke zu schliessen, sondern auch zu weiteren Forschungen

anregen. Der frühneuzeitliche Umgang mit Blasphemie rückte in
den vergangenen Jahren zunehmend ins Interesse der Historischen

Kriminalitätsforschung, die sich mit ihrem kontextbezogenen
Zugang der Vielschichtigkeit der damaligen Zeit ein Stück weit zu
nähern vermag.6

Die Normen für den obrigkeitlichen Umgang mit Blasphemie
Das Delikt der Blasphemie hat eine lange Tradition und einen
feinverästelten Komplex von teils kontroversen theoretischen Auffassun-

6 Vgl. Schifferle (wie Anm. 1), S. 132f. Hinzuweisen ist auf die in der Zwischenzeit
erschienene Monographie von Gerd Schwerhoff: Zungen wie Schwerter. Blasphemie in

alteuropäischen Gesellschaften 1200-1650, Konstanz 2005. Eine aufschlussreiche

Darstellung des Themas bietet ausserdem Jean-Pierre Wils: Gotteslästerung, Frankfurt a. M. /
Leipzig 2007, S. 81 f.



150 Rebekka Schifferle

gen hervorgebracht. Im Alten Testament ist Blasphemie als Verstoss

gegen das zweite, je nach Zählung dritte Gebot des Dekalogs - Ex

5,7 und Dtn 5,11 -, des Verbots, den göttlichen Namen zu
missbrauchen, gefasst. Die theologische Konzeptionalisierung von
Gotteslästerung, die auch für die spätere Gesetzgebung einflussreich

war, wurde von der Theologie des Hoch- und Spätmittelalters
geleistet: Als Fluchen, indem der Sprecher auf sich oder andere Unheil
wünscht; als Schwören, wo Gott in einer unguten Sache als Zeuge
angerufen wird; und als Schmähen, der direkten und eigentlichen
Lästerung Gottes. Für Letztere galt die Kategorisierung in die drei

<species>, wie sie der Scholastiker Alexander von Haies vorgenommen
hat. Gotteslästerung sei einmal, Gott etwas zuzueignen, was

ihm nicht zukomme, zum anderen, ihm etwas wegzunehmen, was
ihm zukomme, und drittens, den Geschöpfen Gottes etwas
beizufügen, was einzig Gott zustehe. Dass sich die Formel derart durchsetzen

konnte, obwohl sie in Theologenkreisen nicht unumstritten
war, führt Gerd Schwerhofl darauf zurück, dass das Schema für die

Anwendung in der pastoralen Praxis geeignet war, indem es eine
umfassende Kategorisierungshilfe zu bieten schien und ausserdem

anschaulich wirkte."
Schlüsselbegriff lür das Delikt der Gotteslästerung war über

Jahrhunderte der Name Gottes: Blasphemie als Lästerung des

göttlichen Namens. Durch den Missbrauch seines Namens werden

zugleich seine Person und seine Ehre angegriffen.9 Blasphemie galt
theologisch-juristisch als ein <crimen 1 teste majestatis divinas>, eine

Verletzung der göttlichen Majestät und FIhre. Blasphemisch war
nicht nur der verbale Angriff auf Gott oder die Trinität, sondern
auch auf Maria oder, besonders in katholischen Gebieten, auf
Heilige. Die Vorstellung der Verletzung göttlicher Majestät und
Ehre war verbunden mit der einer göttlichen Vergeltung, im strafenden

wie belohnenden Sinn. Der erzürnte Gott sendet entweder auf

7 Alexander von Haies, Summa Theologica, Pars II, Questio cxlviii, membrum secundum

(Ausgabe von Anton Koberger, Nürnberg 1481-82). Zur Summa Theologica in

Zusammenhang mit Wortsünden allgemein siehe Carla Casagrande u. Silvana Vecchio: Les

peches de la langue. Discipline et ethique de la parole dans la culture medievale, Paris

1991, S. 143-148; speziell zu Blasphemie: ebd., S. 175 und Schwerhoff (wie Anm. 6),
S. 28-30.

8 Ebd., S. 33. Zur theologischen Konzeptionalisierung im alten Europa: ebd., S. 21-114
und S. 196-235. Über den Fluch: Heinrich R. Schmidt: Die Ächtung des Fluchens durch
reformierte Sittengerichte, in: Peter Blickle (Flg.): Der Fluch und der Eid. Die metaphysische

Begründung gesellschaftlichen Zusammenlebens und politischer Ordnung in der
ständischen Gesellschaft, Berlin 1993, S. 65-120, hier bes. S. 83-87 und S. 99-108.

9 Vgl. Wils (wie Anm. 6), S. 81 f.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 151

den Übeltäter oder die ganze Stadt oder das ganze Land Strafen wie
Krankheit, Unwetter oder Teuerung. Diese Vergeltungstheologie
findet sich spätestens seit dem ausgehenden 1 5. Jahrhundert in der

Gesetzgebung gegen Gotteslästerung und hält sich als festes Element
der Normenbegründung bis ins 18. Jahrhundert."'

Die weltlichen Normen

Wie andernorts entfaltete die weltliche Obrigkeit auch in Basel ab

dem ausgehenden Mittelalter eine rege Gesetzestätigkeit hinsichtlich
sittlichen Verhaltens, denn es war die Pflicht einer christlichen
Obrigkeit, für die göttliche Ehre einzustehen." Die Kirchenordnungen
behandeln die Blasphemie zuweilen im Rahmen sittlicher Aspekte,
indem sie die Aufgaben der einzelnen Pfarrer und des Banngremiums

im Umgang mit Gotteslästerungen in der Gemeinde
darstellen - dies detaillierter, grundsätzlich aber ohne Unterschied zu
den weltlichen Mandaten."

Wie gegen Blasphemie vorzugehen war, formulierten die
Sittenmandate des Kleinen Rats, die sogenannten <Reformations-, Policey-
oder Bettagsmandate», auch »-Ordnungen» genannt. Die Basler

Bestimmungen entsprachen dabei in vielerlei Hinsicht den reichs-
rcchtlichen Vorgaben. Vertiefte Definitionen über die verschiedenen

Formen von Gotteslästerung sucht man in den Ordnungen aber

weitgehend vergebens; diese bauten auf den gängigen theologischjuristischen

Konzepten des späten Mittelalters auf. Eine Betrachtung

der Basler Mandate des ausgehenden 17. und des 18. Jahrhunderts

muss bei der »Christlichen Reformations- und Policeyordnung»
vom 26. April 1637 einsetzen. Sie steht als Markstein in der

rechtsgeschichtlichen Entwicklung, die im späten Mittelalter mit der

10 Dazu Schmidt (wie Anm. 8), S. 65-120 und Schwerhoff (wie Anm. 6), S. 190-195.
11 Zur weltlichen Gesetzgebung gegen Gotteslästerung ab dem Spätmittelalter bis ins frühe

17. Jahrhundert liegen mehrere Forschungsarbeiten vor. Für den deutschsprachigen

Raum u.a.: Gerd Schwerhoff: Blasphemie vor den Schranken städtischer Justiz. Basel,

Köln und Nürnberg im Vergleich (14.-17. Jh.), in: Ius Commune 25 (1998), S. 39-129;
ders. (wie Anm. 6), S. 1 15-180; Francisca Loetz: Mit Gott handeln. Von den Zürcher

Gotteslästerern der Frühen Neuzeit zu einer Kulturgeschichte des Religiösen, Göttingen
2002, S. 1 13-123; Heinrich R. Schmidt: Dorf und Religion. Reformierte Sittenzucht in

Berner Landgemeinden der Frühen Neuzeit, Stuttgart 1995, S. 78-80 und Karl Härter:

Entwicklung und Funktion der Policeygesetzgebung des Heiligen Römischen Reiches

Deutscher Nation im 16. Jahrhundert, in: Ius Commune 20 (1993), S. 61-141.
12 Siehe beispielsweise StABS, Kirchenarchiv B 2. Die Kirchenordnungen beschäftigten sich

vornehmlich mit kircheninternen Angelegenheiten wie Predigtordnung und Amtsaufgaben

der Pfarrer.



152 Rebekka Schifferic

sogenannten Alten Reformationsordnung von 1498 begonnen hatte
und durch die Reformation dann intensiviert wurde.

Das Staatsarchiv Basel-Stadt hat eine Zusammenstellung
zahlreicher gedruckter Mandate angelegt." Diese umfangreiche Sammlung

darf als repräsentativ für die legislative Arbeit des Basler Rats

angesehen werden. Für den Zeitraum von 1637 bis zum Ende des

18. Jahrhunderts liegen rund 40 gedruckte Mandate vor, in denen

Blasphemie thematisiert wird. Es sind teils umfangreiche Ordnungen

mit dem Anspruch umfassender Regelung des sittlichen Lebens

in Stadt und Land, teils kleinere Erlasse zu einzelnen Themen. Im
17. Jahrhundert erschienen die Mandate vor allem im Einblattdruck.

Sie wiederholten in stark komprimierter Fassung die
Anliegen der Ordnung von 1637 und waren vornehmlich als Erinnerung

an die bestehenden Bestimmungen gedacht. Ein Mandat vom
31. Januar 1727 nahm sich in neuer Ausführlichkeit den Regeln für
einen sittlichen Lebenswandel an, wobei vornehmlich die Kleiderund

Prachtverordnungen vertieft behandelt wurden. 1780 erschien
die letzte sogenannte Reformationsordnung. Das war zugleich die
letzte Ordnung des Basler Rats, welche Gotteslästerung explizit
aufführte. Die bis zum politischen Umbruch von 1798 erschienenen
Mandate bezogen sich auf einzelne Bereiche sittlichen Lebens oder

allgemein sittliche Lebensführung. Sie verzichteten jedoch in der
Mehrzahl darauf, konkrete Verbote und Gebote aufzuführen,
sondern verstanden sich vorab als Ermahnungen, vertrauend auf die

verständige Einsicht der Bevölkerung. Oder in Worten von 1789:
Man würde sich «ausserordentlicher Verbote und Vorschriften»
enthalten und erwarte die «noethigen Maassregeln» zunächst nur von
«Religionsgefuehlen, Vaterlandsliebe, und Beweggruenden der
Vernunft».14 Neben den eigentlichen Reformationsmandaten spiegeln

die Bettagsmandate die sittenpolitische Verordnungstätigkeit
des Basler Rats. Die Bettagsmandate können als Reformationsmandate

aus speziellem Anlass bezeichnet werden, wie inhaltliche und
formale Entsprechungen zeigen. Es sind Einblattdrucke, welche der

13 Ebd., Bibliothek Bf 1. Die Mandate umfassen den Zeitraum von 1452 bis 1797. Bei¬

gefügt sind Drucksachen aus der Zeit der Helvetischen Republik von 1798 bis 1803.
Einzelne Rechtstexte sind ausserdem ediert in Johannes Schnell: Rechtsquellen von Basel

Stadt und Land, 2 Bde, Basel 1856-65, Bd. 1.

14 StABS, Bibliothek Bf 1: Hochobrigkeitliche Ermahnung, 31.10.1789, zudem ebd.,
Landesväterliche Erinnerung und Warnung, 25.8.1787; Publikation, 1 5.3.1790 und die

Bettagsmandate vom 15.2.1794, 28.2.1795 und 19.3.1796.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 153

Bevölkerung die Verhaltensregeln am Bettag und dessen Vortag in
Erinnerung rufen sollten.1'1

Das Blasphemiedelikt erfuhr in den Reformationsmandaten des

Basler Rats zwischen den Jahren 1637 und 1798 eine Rückstufung.
Diese Abwertung geschah rasch in der zweiten Hälfte des 18.
Jahrhunderts; bis dahin wurde die blasphemische Rede prominent in
einem der ersten Artikel besprochen. In den folgenden
Reformationsmandaten bis 1780 wurde die Wortsünde an erster16, zweiter17,

dritter18, vierter16 oder fünfter20 Stelle thematisiert. Nähere Definitionen,

welche Vergehen den Stempel «Blasphemie» verdienten,
findet man in der Sittengesetzgebung des Basler Rats kaum. Mit
Ausnahme der «Reformations- und Policeyordnung» von 163721 -
und der gleichnamigen vom 24. Juni 1715, welche im Wesentlichen
eine Neuauflage derjenigen von 1637 darstellte — widmeten sich die
Sittenmandate vornehmlich konkreten Massnahmen der Verfolgung
von Blasphemie. Die Bestimmungen von 1637 waren zusammen
mit den reichsrechtlichen Normen und der Rechtsliteratur — an
welchen sich die Ordnung von 1637 stark orientierte - ausreichende

Wegleitung für die näheren Bestimmungen der Wortsünden.
Fluchen und Schwören wurden ausnahmslos als synonyme

Begriffe in die Mandate aufgenommen. Im Laufe des 18. Jahrhunderts
ist eine Tendenz zunehmender Vermischung der Begriffe zu
beobachten: Mit dem Mandat von 1727 verschwand der Terminus

«Gotteslästerung» oder «Lästerung» aus den Paragraphen. Das

blasphemische Reden wurde nurmehr als «Fluchen» und «Schwören»

erfasst - mit der Betonung auf dem «leichtfertigen» Fluchen
und Schwören.22 Im Mandat vom 27. Mai 1765 war ohne nähere

Bestimmungen bloss vom «leichtfertigen Schwoeren» die Rede. Aus-

15 Exemplare finden sich ebd. Der Buss- und Bertag, auch Dank- und Fasttag genannt,
wurde KU 9 von den reformierten Kantonen der Eidgenossenschaft erstmals

durchgeführt, für die Einheit der Reformierten. Ab 1639 wurde er als Dank für die Vcr-

schonung der Eidgenossenschaft vom Drcissigjährigen Krieg wieder begangen, ab dann

jährlich, meistens im September.
16 Ebd., 17.3.1665, 22.6.1672, 4.11.1674, 21.3.1677, 19.2.1681,31.8.1689, 19.11.1690,

29.3.1692, 14.6.1693,3.4.1695, 13.2.1697, 11.10.1699, 20.8.1704 und 12.10.1709.
17 Ebd., 24.6.1715, 31.1.1727, 19.1.1733, 13.10.1736, 10.2.1742,26.2.1744,22.6.1750,

14.10.1754 und 24.7.1758.
18 Ebd., 21.9.1650.
19 Ebd., 6.2.1712, 24.9.1768, 11.9.1769 und 24.7.1780.
20 Ebd., 27.5.1765.
2 I Ebd., Christliche Reformations- und Policeyordnung, 26.4.1637. S. 19 -21.

22 Ebd., Reformationsmandat, 31.1.1727; entsprechender Wortlaut in den Mandaten vom

19.1.1733, 13.10.1736, 10.2.1742, 26.4.1744, 22.6.1750, 14.10.1754 und 24.7.1758.



154 Rebekka Schifferle

führlicher nahm sich dann allerdings das Mandat von 1769 dem
Thema an, indem es postulierte, dass dem «hoechst aergerlich= und
suendlichen Fluchen und Schwoeren» so viel als möglich entgegengewirkt

würde und diejenigen, welche «den Namen Gottes allso

öffentlich zu missbrauchen sich nicht scheuen», nicht ungestraft
bleiben. Weiter unten ist in gleichem Zusammenhang aber bloss

noch von «unverbesserlichen Fluchern» die Rede.23 Die Ordnung
von 1780 handelte unter der Uberschrift «Wie dem leichtfertigen
Schwoeren zu steuren» nur von Fluchern.2'

Diese Beobachtung gilt lür die Prozessakten insgesamt. Je

theologisch und juristisch gebildeter die Verfasserschaft war, desto präziser

wurden die Bezeichnungen eingesetzt. Die theologischen und

juristischen Gutachten operierten differenziert mit der Begrifflichkeit.

Der Kleine Rat oder die Siebner unternahmen in keinem der
Fälle eine nähere Einordnung der Aussagen und verwendeten die

Kategorien auch oft synonym. Gerade für die synonyme Verwendung

von Fluchen und Schwören sind indes weitere Gründe mit-
zubedenken. So zum einen, dass die Alltagssprache in die Akten

einging: Schwören und Fluchen wurden im Schweizerdeutsch sehr

oft synonym gebraucht.21 Zum anderen die Tatsache, dass alle

Formen von Gotteslästerung strafbar waren. Ob es sich nun um einen
Fluch oder einen Schwur oder eine Schmähung handelte — gerade
bei leichteren Fällen spielte das kaum eine Rolle für das Strafmass,

und eine vertiefte Analyse war somit überflüssig. Schliesslich ist

zu berücksichtigen, dass es eine Schnittmenge von Fluchen und
Schwören gab.

«Damit [...] GOttes des F1ERREN gerechter Zorn / nicht so wol
über Uns die Obrigkeit / als solche Fluocher und Gottslaesterer /

gezogen werde», so formulierte die Christliche Reformations- und

Policeyordnung von 1637 (S. 20) die Notwendigkeit, die
Lästermäuler zum Schweigen zu bringen. Würde das verbreitete Lästern
nicht gestoppt, klang es ähnlich im Mandat gegen Fluchen und
Schwören vom September 1714, so «anders nichts dann GOttes
gerechter Zorn und Straff ueber Statt und Landt erfolgen wurde».26

Die Vorstellung, dass Gotteslästerung Anlass zu göttlichem Zorn
gibt, welchem das Strafgericht - meistens über das ganze Gemeinwesen

- folgt, dominiert die Reformationsmandate bis zum Ende

23 Ebd., Reformationsmandat, 11.9.1769, S. 9.

24 Ebd., Reformationsmandat, 24.7.1780, S. 8.

25 Schweizerisches Idiotikon, Bd. 9, Sp. 2090, 2101 und 2143.
26 StABS, Bibliothek Bf 1.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 155

des 18. Jahrhunderts. Daneben verschaffte sich jedoch gegen Ende
des genannten Jahrhunderts zunehmend eine zweite Auffassung
Platz: Blasphemie als Störung der öffentlichen Ordnung. Diese

Entwicklung zeigt sich besonders deutlich, wenn man sich die

Begründungen der Mandate als solche ansieht.
«Zu Befoerderung GOttes Ehre / Pflantz= und Erhaltung aller

Gottseligkeit / Zucht / Ehrbar= und Frommkeit», «Zu Pflanzung
der Ehrbarkeit, und Ausreutung allerhand eingeschlichener Miss-
braeuche»: So erklärten die Reformationsmandate ihren Zweck.27

Die Ereignisse, welche als Strafe Gottes zu interpretieren waren,
geschahen zuweilen in Bezugnahme auf aktuelle Themen: Teuerung,
Krankheiten, Krieg, Hunger oder Missernten. Findet sich die

Vorstellung göttlichen Gerichts bis 1715 anschaulich, zuweilen dramatisch

expliziert, so begnügten sich die Mandate zwischen 1727 und
1780 mit einem knappen Hinweis auf «Vermeidung Unserer Un-
gnad und bestimmter Strafen», 1780 gekürzt zu «Vermeidung der
bestimmten Strafen», in den 1780er Jahren erlebte die Vorstellung
dann gleichsam eine Renaissance. Die Erlasse von 1787 und 1789

griffen wieder explizit auf das Bild des strafenden und belohnenden
Gottes zurück: Es würden, so liest man 1787, «tiefte Unwissenheit,

Unglaube, Ruchlosigkeit, Religionsspoetterey, Gottes Verachtung
und Verlaeugnung, samt aller Arten von Suenden und Lastern Platz

greiffen und allgemein herrschend werden» und man habe allen

Grund, zu fürchten, dass

«der gerechte Gott zuletzt seine Strafgerichte ueber unser Stadt und Land ver-

haengen, und alle diejenigen, welche seinen Namen entheiligen und seinen

Dienst auf eine unverantwortliche Weise verachten, ihrem eigenen verkehrten

Willen gaenzlich ueberlassen und in zeitliches und ewiges Verderben

stuerzen.»28

Noch ausgeprägter nahm man 1789 Bezug auf die genannte
Vorstellung: Angesichts der schweren Zeiten bleibe nur, in die
«Fussstapfen [...] der Altvorderen zu treten» und die bisher erfahrene
Gnade Gottes mit neuem Eifer dankbar zu erkennen und die

gegenwärtigen Zeiten als Warnung zu verstehen und «ehrbare Sitten,

Sparsamkeit, und Fleis» zu pflegen.29

27 Ebd. Das erste Zitat ist aus der Überschrift der Reformations- und Policeyordnung von
1637 und 1715, das zweite Findet sich in der Überschrift der Reformationsmandate von

1727 bis 1780.

28 Ebd., Landesväterliche Erinnerung und Warnung, 25.8.1787, S. 2.

29 Ebd., Hochobrigkeitliche Ermahnung, 31.10.1789.



156 Rebekka Schifterle

Dem Rückgang theologischer Begründung der Mandate scheint
ein Bedeutungsverlust transzendentaler Politiklegitimation in den

Verordnungen zu entsprechen. So fehlt 1754 der Bibelvers, der seit
1715 die Titelblätter der Ordnungen zierte.30 Das Reformationsmandat

von 1765 erschien ohne wesentliche inhaltliche Änderungen

mit neuem Layout, welches die religiösen Gebote von einem
zweiten Teil mit den weltlichen Verordnungen, beispielsweise
bezüglich Kleider oder Pracht, trennt.31 Man kann das einerseits als

Ausdruck zunehmender Strukturierung im Verwaltungsbereich
interpretieren, andererseits aber auch als Ausdruck einer Verdrängung

der Religion aus dem öffentlichen politischen Leben. Diese

Entwicklung kann auch als «Privatisierung» von Religion bezeichnet
werden.

Die Religion wurde also von anderen Bereichen des gesellschaftlichen

Lebens abgespalten. Zugleich aber erhielt sie eine wesentliche

Bedeutung als «Grundsäule» der öffentlichen Wohlfahrt: «Da

Wir billig die Religion und die Sitten als die vornehmsten Grund-
saeulen der oeifentlichen Wohlfahrt ansehen: So haben Wir Unser
vornehmstes Augenmerck auf diese wichtigen Gegenstaende
gerichtet»,32 ist in der Einführung zum ersten Teil der Ordnung von
1765 zu lesen. Das Reformationsmandat von 1768 unterstrich den

«profanen» Zweck des Mandats durch die Betonung der bürgerlichen

lügenden, zu welchen die Ordnung anhalten sollte. Neben
der genannten Formel wurde angemerkt, dass das Mandat erlassen

worden sei zur «Erhaltung und zur Befoerderung wahrer Froemmig-
keit, guter Sitten, buergerlicher Bescheidenheit und anstaendiger
Maessigung».33 Gegen Finde des 18. Jahrhunderts rückten Sparsamkeit

und Fleiss ins Zentrum obrigkeitlicher sittenpolitischer
Anstrengung. Die Mandate von 1787, 1789 und 1790 widmeten sich

praktisch ausschliesslich diesen Tugenden. Der Müssiggang wurde
als «Wurzel alles [sie] Uebels» verurteilt.34 Neu war das keineswegs,
versuchten doch beispielsweise die unzähligen Kleidergebote oder

Festordnungen des 17. und 18. Jahrhunderts mit gleichsam asketischen

Richtlinien der «Verschwendung» einen Riegel vorzuschieben.
Dies geschah jedoch in erster Linie zur Flhre Gottes. Gegen Ende

30 1713 war es Psalm 80 und 20, ab 1727 Dtn 23,14 (eigend. 23,15).
31 StABS, Bibliothek Bf 1: Reformationsmandat, 27.5.1765.
32 Ebd., Reformationsmandat, 27.5.1765, S. 5.

33 Ebd., Reformationsmandat, 24.9.1768, S. 3.

34 Ebd., Landesväterliche Erinnerung und Warnung, 25.8.1787, S. 3.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 157

des 18. Jahrhunderts war diese zwar immer noch ein wichtiger
Antrieb sittlichen Lebens, eine geänderte Einstellung zur menschlichen
Vernunft jedoch liess den Menschen zunehmend als selbstverantwortlich

für das weltliche Geschehen erscheinen. Sparsamkeit und
Fleiss bekamen einen stärker wirtschaftlichen Akzent.

Überspitzt liesse sich zusammenfassen: Wurden die
Reformationsmandate bis ins 18. Jahrhundert erlassen, um der Religion und
Ehre Gottes durch eine sittlich lebende Gesellschaft zu dienen, so

veränderte sich diese Bedeutung im Laufe des genannten
Jahrhunderts dahingehend, dass die Religion dazu diente, eine sittlich,
das heisst friedlich und in Wohlfahrt lebende Gesellschaft zu ermöglichen.

Die Ehre Gottes verlor dabei ihre prioritäre Stelle, ohne aber

belanglos zu werden. Gerade die erwähnten Erlasse von 1787 und
1789 sind zugleich Beispiele dafür, dass die Religion ihre
bisherige Rolle als Transzendierung der Politik und einzelner
Lebensbereiche der Gesellschaft noch nicht eingebiisst hatte. In diesen

Jahren kann nämlich gleichsam eine Renaissance der alten

Vorstellung eines belohnenden und strafenden Gottes beobachtet
werden.

Die theologischen Konzepte

Die Aufarbeitung der Debatte der Basler Theologie über die

Blasphemie ist ein Forschungsdesiderat. Direkte Stellungnahmen von
Basler Theologen des ausgehenden 17. und des 18. Jahrhunderts
zum Thema scheinen ausser in den Fallakten nicht vorzuliegen.
Neben Letzteren sollen hier daher drei grundlegende Texte der Basler

Theologie und Kirche der Zeit betrachtet werden. Zum einen
der <Syllabus Gontroversiarum» (1662) und die Tormula Consensus»

(1675) als zwei einschlägige dogmatische Schriften und zum andern
das <Nachtmahlbüchlein> - der Basler Katechismus - in der
überarbeiteten Version von 1698 als zentraler Unterweisungstext für die
Basler Bevölkerung.

<Syllabus Gontroversiarum» und Tormula Gonsensus» sind
Ausdruck der orthodoxen Theologie ihrer Zeit. Die zweite Hälfte des

17. Jahrhunderts war für die reformierte Orthodoxie eine Zeit
intensivierten Agierens im Sinne einer Verteidigung gegen zahlreiche

theologische oder philosophische Strömungen, die gegenüber dem

offiziellen Glauben an Bedeutung gewannen. Der »Syllabus Gonsensus»

stammte aus den Federn der Basler Theologieprofessoren Lukas

Gernler, Johann Buxtorf und Johann Rudolf Wettstein, eine «Art
Handbuch für Studierende [...], eine »eiserne Ration» als Grundlage



158 Rebekka Schifferle

für die allwöchentlich stattfindenden theologischen Disputationen»35
und findet sich im Lehrprogramm der Basler Theologischen Fakultät

bis in die 1680er Jahre. Ab 1711/12 wurde er offenbar von
Johann Ludwig Frey abermals aufgenommen als Leitfaden für die
wöchentlichen Disputationen.36 Seine Langlebigkeit hatte das Werk
den auch im 18. Jahrhundert gutbesetzten Reihen traditioneller
Orthodoxie an der Basler Fakultät zu verdanken.37 Auf 79 Druckseiten

sind die Grundlagen reformierten Glaubens in 588 Fragen,
eingeteilt in 20 Kapitel entsprechend der üblichen Reihenfolge
dogmatischer Loci, abgearbeitet. Der <Syllabus> führt durch die gesamte
Kirchengeschichte, ins Visier genommen werden aber vor allem die
aktuellen Anfechter der «reinen» reformierten Lehre, die «Ponti-
ficii», also die Katholiken, dann die Lutheraner, Sozzinianer, Liber-
tiner und Remonstranten.

Mit der <Formula Consensus> hatte die reformierte Orthodoxie
«ihren höchsten Gipfel erreicht; gerade im reformierten Lehrsystem,
war es einmal scharf und vollständig ausgebildet, lag keine Möglichkeit

mehr zu einer wirklichen Entwicklung».38 Die Theologieprofessoren

Franz Turrettini (Genf), Lukas Gernler (Basel) und Johann
Heinrich Heidegger (Zürich) waren die treibenden Kräfte hinter der
Tormula Consensus Ecclesiarum Helveticarum Reformatarum, circa
Doctrinam de Gratia universali & connexa, aliaque nonnulla capita»,
wie sie 1675 als letzte orthodoxe Bekenntnisschrift von der

Tagsatzung der evangelischen Orte in Baden angenommen wurde.39 Sie

war ein gemeinsames Werk der reformierten Kirchen der deutschen

35 Max Geiger: Die Basler Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodoxie, Zürich
1952, S. 68f., siehe auch S. 70. Vgl. das Titelblatt des Syllabus: SYLLABUS CONTRO-
VERSIARUM RELIGIONIS, Quae Ecclesiis Orthodoxia cum quibuscunque Adversariis

intercedunt: IN SCHOLATHEOLOGICA ACADEMIAE BASILIENSIS, Pro Materia

CONSUETARUM DISPUTATIONUM Hebdomadariarum, quas diebus quibusque
Jovis, horis antemeridianis, ä nonä usque ad undeeimam, haberi solent, Basel 1662,

Universitätsbibliothek Basel (UBB), FN X 21.

36 Geiger (wie Anm. 35), S. 367f., Anm. 4.

37 Gerade genannter Frey sollte einige Jahre später einer der Stimmführer im Prozess gegen
Johann Jakob Wettstein werden; zum sogenannten Wettsteinhandel siehe weiter unten.

38 Alexander Schweizer: Die protestantischen Centraidogmen in ihrer Entwicklung inner¬

halb der reformierten Kirche, 2 Bde, Zürich 1854-56, hier Bd. 2, S. 663. Zur
Entstehung und Entwicklung der Formula auch: Geiger (wie Anm. 35), S. 99-139, bes. ab

S. 121; Schweizer, Centraidogmen, Bd. 2, S. 439-563 und S. 663-747 und Paul Wernle:
Der schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert, 3 Bde, Tübingen 1923—

1925, Bd. 1, u.a. S. 522, S. 530 und S. 564f.
39 Oder wie der deutsche Titel formuliert wurde: Einhellige Formul Der Reformierten

Eidgenoessischen Kirchen / betreffend Die Lehr von der allgemeinen Gnad / und was
derselben anhanget / so dann auch etliche andere Religionspunckten, UBB, Falk 950.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 159

und französischen Eidgenossenschaft vor dem Hintergrund
zunehmender Bedrängung der reformierten Lehre insbesondere durch
Positionen, wie sie an der Akademie von Saumur gelehrt wurden.
Auf die Formula sollten die Pfarrer und Professoren der reformierten

Orte der Eidgenossenschaft künftig verpflichtet und so einer
Verbreitung unorthodoxer Ansichten ein Riegel vorgeschoben
werden. Das Werk wurde indes von Anfang an von verschiedenen
Seiten kritisiert und konnte sich nicht überall durchsetzen.40 In
Basel wurde die Formula 1686 - wenn auch inoffiziell - ausser Kraft

gesetzt. Sie ist in 26 Lehrsätze gegliedert und richtet sich in erster
Linie gegen Positionen, wie sie von den Remonstranten oder der
Akademie von Saumur vertreten wurden. Explizit genannt sind

allerdings einzig die Remonstranten.*tl Diese Zurückhaltung
entspricht einer allgemein milderen Sprache der Formula verglichen
mit dem <Syllabus>. Max Geiger bezeichnet sie als «Sieg einer

gemässigten, aber bewussten Orthodoxie».42 Beide Werke gehen nicht
explizit auf Blasphemie ein. Ob die selten genannten «Atheos» als

Synonym für Gotteslästerer zu verstehen sind? Oder die Verurteilung

als Blasphemiker über sämtlichen der erwähnten Abtrünnigen
schwebte? Antworten sollen im letzten Abschnitt der vorliegenden
Studie gegeben werden.

Doch zunächst zum <Nachtmahlbüchlein> von 1698. Mit der
Reformation und der dadurch erfolgten konfessionellen Zersplitterung

des Christentums gewann der Katechismus an Bedeutung und
wurde zum zentralen Lehrstück für die religiöse Unterweisung des

Kirchenvolks, in dem in der Regel Symbolum, Sakramente, Dekalog

und Vaterunser vermittelt wurden.43 Es entstand eine Vielzahl

von Katechismen, die teils bloss von lokaler Bedeutung waren, teils -
wie der <Heidelberger Katechismus» - internationalen Einfluss

erlangten. In Basel konnte sich ein lokaler Katechismus durchsetzen.

Der (Heidelberger Katechismus» wurde zwar in wichtige Sammlungen

von Unterweisungsliteratur aufgenommen44 und behielt eine

40 Für Basel ist die heftige Kritik und Weigerung einer Unterzeichnung von Seiten des

Professors für Neues Testament an der dortigen Fakultät, Johann Rudolf Wettstein

(1614-1684) zu nennen; dazu ausführlich: Geiger (wie Anm. 35), S. 219-350.
41 Formula, Vorrede, S. 4.

42 Geiger (wie Anm. 35), S. 135. Im gleichen Sinn Schweizer (wie Anm. 38), Bd. 2, S. 479.

43 Zu Katechismus allgemein siehe Art. Katechismus, in: TRE 17 (1988), S. 710-744 (ver¬

schiedene Autoren); zur Katechismusgeschichte im schweizerischen Protestantismus des

17. und 18. Jahrhunderts vgl. Wernle (wie Anm. 38), Bd. 1, bes. S. 57-60 und S. 632-
657.

44 Vgl. beispielsweise die von Antistes Lukas Gernler 1666 vorgenommene Überarbeitung
des 1590 von Antistes Johann Jakob Grynäus zusammengestellten Kleinods, einer



160 Rebekka Schiffcrlc

gewisse Bedeutung in der Katechese, doch der als «Nachtmahlbüch-
lein> bekannt gewordene Katechismus, den Antistes Johannes Wol-
leb 1625 herausgab, wurde zum wichtigsten Basler Katechismus.45

Er besass in der durch Antistes Peter Werenfels überarbeiteten Version

von 1698 noch bis ins 19. Jahrhundert hinein Gültigkeit.46
Nach einer Übersicht über die «füenff Haupstuck Christlicher

Religion» - Dekalog, Apostolikum, Taufe, Abendmahl und Vaterunser

— folgt der ausführliche Frageteil. Es ist der Hauptteil und wie
beim <Heidelberger Katechismus» im Frage-Antwort-Aufbau gestaltet
und an dessen Dreiteilung orientiert: 1. «Von dem Elend des

Menschen» mit Doppelgebot der Liebe (Mt 22, 37-40, Mk 12, 29-31)
und Dekalog / II. «Von der Erloesung des Menschen» mit Symbo-
lum und Sakramenten / III. «Von der Danckbarkeit des Menschen»

mit dem Vaterunser.47 Im »Heidelberger Katechismus» steht das Ge-

Sammlung zentraler Glaubenstexte der Basler Kirche; es finden sich darin der Heidelberger

Katechismus, die Katechismen von Johannes Oekolampad, Johann Jakob Grynäus
und ein Auszug aus dem Nachtmahlbüchlein: Das grössere Geistliche und Herrliche
Kleinod der Kirchen Gottes / in der Statt und Landschafft Basel [...], UBB, Falk 935.

45 Die erste Ausgabe 1625 erschien unter dem Titel: Vorbereitung zu dem Heiligen Abend¬

mahl Oder Kurtze und enfeltige Fragstuck / welche vermög der fünff Hauptartickeln der

Ghristlichen Religion / an die Tischgenossen des Herren vor empfahun des heiligen
Nachtmahls mögen gethan werden. Den Gemeinden Gottes der Statt und Landschafft
Basel / zu gutem gesteh / und mit verwilligung einer Christlichen hohen Oberkeit in

truck gesetzet (UBB, Fq III 5), die revidierte Version von 1698 als: Fragen und Antworten

ueber die Fuenff Haupt-Stuck der Christlichen Religion fuer die Kirchen zu Basel:

Bey Erforschung der angehenden Tischgenossen des HERREN / wie auch in den

Kinderlehren zu Statt und Land zu gebrauchen (ebd., Frey-Gryn. E VIII 2:2). In der Literatur

wird meistens das Jahr 1622 als Ersterscheinungsjahr genannt. Das älteste erhaltene

Exemplar in den Basler Bibliotheken datiert jedoch von 1625, was als Ersterscheinungsjahr

auch von Max Geiger bestätigt wird (Geiger (wie Anm. 35), S. 362, Anm. 64). Die
fehlerhafte Angabe stammt offenbar von Karl Rudolf Hagenbach: Kritische Geschichte

der Entstehung und der Schicksale der ersten Baslerkonfession und der auf sie gegründeten

Kirchenlehre nebst Beilagen und einem Anhang über die Geschichte der Agenden
und Katechismen in der Kirche zu Basel, Basel 1857, S. 265f.

46 Im Lauf des 18. Jahrhunderts wurden mehrfach Versuche unternommen, das Nacht¬

mahlbüchlein zu revidieren oder zu ergänzen, jedoch: «Am Nachtmahlbüchlein hingen
Pfarrer und Laien gleicherweise; die Religion schien mit ihm zu stehen und zu fallen.»

Vgl. Wernle (wie Anm. 38), Bd. 1, S. 644, vgl. S. 644-646. So verwarf beispielsweise

1769 ein ausserordentliches Generalkapitel eine von den Professoren Beck und Herzog

vorgeschlagene Ergänzung zum Nachtmahlbüchlein; oder 1796 stellte die Basler

Schulkommission dem Rat den Antrag, den neuerschienenen Katechismus von Andreas
Laroche am Gymnasium einzuführen. Der Rat erteilte nach einem entsprechenden Gutachten

eine Absage. Siehe StABS, Kirchenarchiv D 1,7 unter den Jahren 1769 und 1771

sowie Protokolle Kleiner Rat 142 und 144.

47 Überschriften 1698. F,inen guten Überblick über Gestalt und Inhalt des Werks gibt
Sandra Kobelt: Nonkonformist am Pranger. Die Entwicklung von Johannes Frey vom
Pietisten zum Anhänger der Revolution 1743-1800, Bern 1998, S. 35-41.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 161

setz allerdings erst im dritten Teil. Der Basler Katechismus betont
mit dieser frühen Platzierung des Dekalogs die Wichtigkeit der
Gesetzestreue; er folgt damit Luthers Katechismen.

Das <Nachtmahlbüchlein> war, wie der Name sagt, ursprünglich
als Vorbereitung der Katechumenen auf die erste Kommunion
gedacht. Die Überarbeitung von 1698 erweiterte das Büchlein dann

um einen Kinderbericht für die Unterweisung auch der Sieben- bis

Vierzehnjährigen. Die Neuauflage von 1698 erschien insgesamt
stark erweitert. Wohl verlangte die als apokalyptisch wahrgenommene

Zeit noch stärkere Aufmerksamkeit auf die Einhaltung der

Glaubensgrundsätze. Auch sollte das <Nachtmahlbüchlein> soweit
ergänzt werden, dass daneben keine anderen Katechismen mehr nötig
wären.48 Bezeichnenderweise fällt diese Neufassung in die Zeit des

Untersuchungszeitraums, in welcher die meisten Fälle von
Gotteslästerung geahndet wurden.

Der ursprüngliche Aufbau des <Nachtmahlbiichleins> wurde 1698

beibehalten, der Text aber da und dort etwas umformuliert und vor
allem durch Bibelstellen und zusätzliche Fragen ergänzt. Beim dritten

Gebot wurde nun explizit zu Blasphemie gehandelt: «Du solt
den Namen des Herren deines GOttes nicht missbrauchen; Dann
der HErr wird den nicht ungestrafft lassen / der seinen Namen
missbraucht.»49 Im Frageteil wird der Namensmissbrauch differenziert

in Gotteslästerung, womit die schwere, direkte Gotteslästerung
gemeint ist, gedankenloses und alltägliches Schwören und Fluchen
als Schadenwünschen gegenüber sich selbst oder anderen, in
«abergläubisches» Segnen und Versegnen im Namen der Dreifaltigkeit
oder Heiliger und schliesslich Meineid.50 Der Verzicht auf eine
nähere Beschreibung der direkten Gotteslästerung mochte

vorausgesetzten Kenntnissen darüber geschuldet gewesen sein. Oder aber

(auch) der Häufigkeit alltäglicher Praxis, indem die dargestellten
Formen des Namensmissbrauchs weit häufiger vorkamen und eine

Vertiefung daher relevanter erschien. Die Frage nach dem Grund für
die Sündhaftigkeit des Namensmissbrauchs wird an verschiedenen

Stellen beantwortet und liegt wesentlich im pessimistischen
Menschenbild der Vorstellung eines durch den Sündenfall in grossem
Elend lebenden Menschen, woraus ihn nur der ehrliche Glaube an
die Erlösung durch Christus befreien kann.

48 Das erklärt Peter Werenfels im Vorwort, S. 2.

49 Nachtmahlbüchlein 1698, S. 4.

50 Ebd., S. I4f.



162 Rebekka Schifferle

In den Ausführungen zum dritten Gebot ist die fehlende
Ehrfurcht vor Gott, dessen Name man «ohne Ehrerbietung» gebrauche,
als Grund der Sündhaftigkeit genannt. Der grössere Kontext, in
welchem die Dekalogsgebote aufgeführt sind, vertieft die Antwort
klärend: Die Dekalogsauslegung ist dem Themenblock «Von dem
Elend des Menschen» zugeordnet.51 Gründe für dieses Elend sind
die Sünde des Menschen und die Strafe dieser Sünde. Sünde meint
den Verstoss gegen das «Gesatz / von der Liebe Gottes / und des

Nächsten», das heisst die «heiligen zehen Gebott».12 Diese Sünde,
welcher sich alle Menschen schuldig gemacht haben,53 macht den
Menschen «unwuerdig» des ewigen Lebens und verhängt über ihn
als die angesprochene Strafe «den Fluch und die ewige Ver-
dammnus».54 So sehr jedoch habe Gott die Welt geliebt, dass er
seinen Sohn geschickt habe, «aufif dass alle die an ihn glauben /
nicht verlohren werden / sondern das ewige Leben haben», wie
Joh 3,16 zitiert wird.5,1 Allerdings verzichtet das <Nachtmahlbüchlein>
auf eine Kategorisierung der Sünden, wie sie beispielsweise der

<Heidelberger Katechismus> vornimmt und dabei die Lästerung des

göttlichen Namens als schwerste Sünde einstuft.56
Das <Nachtmahlbüchlein> vermittelte ein traditionelles Gottes-

und Menschenbild, in das die althergebrachte Konzeption von
Gotteslästerung passte. Peter Werenfels' Überarbeitung des Fragstücks
zum dritten Gebot orientierte sich dabei vermutlich vor allem am
<Heidelberger Katechismus) und der <Reformations- und Policeyord-

nung> von 1637, wie ein Vergleich der entsprechenden Stellen nahelegt.

Offenbar genügte ihm der (Heidelberger Katechismus) nicht
für seine Erläuterungen; tatsächlich handelt das <Nachtmahlbüchlein>
differenzierter vom dritten Gebot, indem dort auch die direkte
Gotteslästerung genannt wird, ausserdem das Segnen oder Versegnen
und der Meineid.v Diese Ergänzungen scheinen der <Reformations-

51 Ebd., S. 9-12. Vgl. auch S. 5f.: als «Summa» des Dekalogs wird das Gebot der Liebe zu

Gott und die Warnung vor dem Verstoss dagegen mit der Zitierung von Lev 18,5 und
Dtn 27,26 bekräftigt.

52 Ebd., S.U.
53 Ebd., S. 19-23.
54 Ebd., S. 22f.

55 Ebd., S. 24.

56 «Dann // keine Suend groesser ist / noch GOtt hefftiger erzoernet / als Laesterung seines

Namens : darumb //er sie auch mit dem Tode zu straffen befohlen hat.» Als Schriftbeleg
wird Lev 24,16 angegeben, Heidelberger Katechismus, Frage 100, aus dem Kleinod von
1666 (wie Anm. 44).

57 Der Heidelberger Katechismus kennt nur das Fluchen, das Leisten falschen Eides und
das unnötige Schwören als Formen des Namensmissbrauchs, vgl. Heidelberger Katechismus,

Fragen 99-102.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 163

und Policeyordnung) von 1637 entnommen, welche diese Formen
des Namensmissbrauchs ebenfalls an dieser Stelle abhandelt,
allerdings in anderer Reihenfolge.58 Werenfels griff für seine Redaktion
also auf die seinerzeit zentralen normativen Texte zurück und
kombinierte sie zu einer Darstellung des dritten Dekaloggebots, die
formal originär war, inhaltlich aber keine Neuerungen brachte.

Die Rechtspraxis5'

Der Weg vor Gericht

Das Verbot blasphemischer Rede und das Gebot, solche zu rügen
oder höheren Orts anzuzeigen, galt für

«alle unnd jede unsere Mitraehte / Rahtsherren unnd Meistere der Ehrenzünften

/ Gesellschafft-meistere / alle unsere Burgere / Schirms-verwandte / und

Angehoerigen / dessgleichen Haussvaetter und Haussmueteren / Herren /
Meister / unnd Frawen / in was Stand und Wesen sie seyen / ohne under-
scheid»,

wie das die «Reformations- und Policeyordnung) von 1637 festhielt
(S. I42f.).6" Für Ortsfremde galten weitgehend dieselben

Bestimmungen. Geringfügige Unterschiede betrafen das Verfahren.61 Die

auswärtigen Delinquenten wurden gleichbehandelt wie die

Ortsansässigen.

58 Direkte Gotteslästerung / Fluchen und Schwören / Meineid / Zauberei, vgl. Reforma-

tions- und Policeyordnung von 1637, S. 19-28.
59 Für einen Uberblick über die je nach behandelndem Gremium verschiedene Verfahrens¬

und Strafpraxis siehe Schifferle (wie Anm. 1), S. 136-139.
60 Zur Allgemeingültigkeit vgl. die Reformationsmandate vom 31.1.1727, S. 3 oder

24.7.1780, S. 4 und S. 21: «Unseren Buergern, Angehoerigen und Schutzgenossen».

Weiter die Reformationsmandate vom 21.3.1677, 31.8.1689, 15.9.1714 (Einblattdrucke)

oder 31.1.1727, S. 10: «ohne Ansehen der Person» oder «wes Würden und Standes

der [Fehlbare] waere», 24.6.1715, S. 13. Alles in: StABS, Bibliothek Bf 1.

Zum Einbezug der Obrigkeit vgl. ebd., Reformationsmandat, 24.7.1780, S. 21: «Und

gleichwie Wir Uns dazu verbinden, also verbinden Wir auch alle Unsere Buerger, Ange-

hoerige und unter Unserm Schutze Stehende, dass sie gleichfahls diese Ordnung steif und

aufrecht halten.» Ähnlich wurde im Mandat vom 13.10.1736, S. 11 verankert, dass auch

sämtliche «Geist= und Weltlich Beamtete und Bediente [...] gleichfahls diese Ordnung
steiff und aufrecht halten». Das Reformationsmandat vom 31.8.1689 (Einblattdruck)
betonte den Einbezug der «Vornehmen und Vorgesetzten» mit dem Argument der

Vorbildfunktion dieser Gruppe.
Zur besonderen Vorbildfunktion von Filtern und Hausväter vgl. ebd., Reformationsmandate

15.9.1714, 29.3.1692 (Einblattdrucke) oder 14.10.1754, S. 5.

61 Ebd., Reformationsmandate 15.9.1714 (Einblattdruck) oder 31.1.1727 (Vorlage bis

1765), S. 5.



164 Rebekka Schifferle

Wie hindernisreich der Weg einer lästerlichen Äusserung vor
eine obrigkeitliche Instanz sein konnte, belegen die zahlreichen
Hinweise in den Quellen auf eine grosse Dunkelziffer verbaler
Normbrüche, die einer Sanktionierung entgingen. Die Klage über
die Nichteinhaltung der erlassenen Verordnungen ist ein Konti-
nuum in den Mandaten und findet sich auch regelmässig in den

Ratsprotokollen oder Falldossiers. So sei das «leichtfertige Fluchen /
und Schwoeren / zu Statt und Landt dergestalten gemein worden»,
dass, so nicht dagegen eingeschritten werde, Gottes gerechte Strafe

erfolgen werde.''2 In den Ratsprotokollen spiegelt sich die
mangelnde Einhaltung der Ordnung deutlich in den zuweilen halbjährlich

ergangenen Ermahnungen seitens des Rats an die Aulsichtspersonen

oder die Reformationsherren, ihrer Aufsichts- und
Ahndungspflicht fleissiger nachzukommen, da die obrigkeitlichen
Verordnungen schlecht eingehalten würden. Sie zeigt sich auch in den

Klagen der Reformationsherren über das schlechte Arbeiten der

Aufsichtspersonen.63 In den Falldossiers begegnet die nachlässige
Befolgung der Ordnungen besonders in den theologischen Gutachten.

«Wir bekümmern uns herzlich darüber, dass Ungeacht wir das helle licht des

worts Gottes und den reinen Gottesdienst haben, dennoch solche grewel und
sünden under uns fürgehen, und den fürst der finsternus bey vielen solchen

gewalt haben solle»,

schrieb beispielsweise Antistes Hieronymus Burckhardt im Namen
der Basler Geistlichkeit 1710.64 Gehörten diese Klagen auch zu
einem rhetorischen Gestus der Zeit, ganz aus der Luft gegriffen
waren sie dennoch nicht; ihre hartnäckige Präsenz würde ansonsten
keinen Sinn machen. Von der angesprochenen Nachlässigkeit
profitierten wesentlich Angehörige der oberen Schichten. Deren
einflussreiche gesellschaftliche Stellung verhinderte Anzeigen, indem
Hörer aus Furcht vor Konsequenzen auf eine Meldung verzichteten,
wie das die Reformationsdiener, vom Rat der besseren Amtsaus-

62 Ebd., Reformationsmandat, 15.9.1714; in gleichem Sinn gehalten sind die Ordnungen
vom 26.4.1637, 21.3.1677, 20.8.1704, 31.1.1727 (Vorbild bis 1765), 25.8.1787 oder

15.3.1790.
63 Zum Beispiel ebd., Protokolle Kleiner Rat 77, 7.3.1705, fol. 9v; 101, 24.5.1730, fol.

391 r.; 106, 11.9.1734, fol. 86r.; 125, 22.12.1751, fol. 43rf.;l47, 30.11.1774, fol. 274v.
64 Ebd., Criminalia 5, Nr. 5: Theologisches Gutachten zum Fall Jacob Weissenburger,

20.3.1710, fol. lr. Siehe auch die Gutachten zu den Fällen Hans Georg Möringer
(1693), ebd., Criminalia 2, M 3: Theologisches Gutachten, 5.5.1693, fol. 2r. (ähnliche
Formulierung, wohl Vorlage) und Jacob Leininger (1721), ebd., L 2: Theologisches
Gutachten, 18.7.1721.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 165

Übung ermahnt, bestätigten, dass sie «die hochen Persohnen weil
ihnen [den Dienern] solches nachgetragen werde nicht angeben
dörffen».61 Oder ihr Einfluss konnte ein angelaufenes Verfahren

günstig bestimmen, so zum Beispiel, wenn der Varer als Ratsherr
oder Oberstzunftmeister seinem Sohn erfolgreich Rückendeckung
gab.66

Zu berücksichtigen ist aber auch, dass strafbare verbale
Handlungen nicht vor ein obrigkeitliches Gremium gelangten, weil sie

anderweitig erledigt wurden: Auch die Vorsteher der Zünfte und
Gesellschaften waren befugt, leichtere Fälle von Gotteslästerung
selber zu ahnden, so dass solche Fälle nicht aktenkundig wurden,
solange sie nicht der geistlichen oder weltlichen Obrigkeit gemeldet
wurden. Ähnlich waren Eltern, Hausväter und Lehrer verpflichtet,
leichtere Fälle in ihrem Umfeld zu bestrafen, was kaum Spuren in
den Quellen hinterlassen hat. Diese Schlichtungsverfahren sind dem
Bereich der sogenannten Infrajustiz, das heisst einer aussergericht-
lichen Regelung von Gotteslästerung, zuzuordnen.6

Die Gerichtsinstanzen

FDer Kleine Rat war im frühneuzeitlichen Basel die zentrale und
oberste Behörde als ermittelnde, urteilende und ausführende
Instanz.68 Die hier untersuchten Akten können dennoch als Gerichtsquellen

bezeichnet werden, weil die Siebnerherren66 als Unter-

65 Ebd., Protokolle E 13,2, 28.9.1740. Der Rat erwiderte darauf, sie «Sollen samt[liche].
ihr Amt thun und die fehlbaren ohne ausnahm und ansehen der persohn anzeigen.»

(ebd.).
66 Vgl. die Fälle Fäsch (1712), ebd., Criminalia 2, F 1 und Abel Wettstein (1718), ebd.,

W 4; Kirchenarchiv M 17; Protokolle Grosser Rat, Bd. 4 sowie Protokolle Kleiner Rat

89-91. Detaillierter zum Fall Wettstein siehe Rebekka Schifferle: «ein so himmel-

schreyende Sünde, darüber dem, der nur daran gedenckt, alle Glieder zitteren».

Gotteslästerung im frühen 18. Jahrhundert in Basel: Der Fall Abel Wettstein 1718-20»
(unveröffentlichte Lizentiatsarbeit, Basel 2000). Johann Rudolf Wettstein bewahrte in beiden

Fallen seinen Sohn Abel Wettstein vor unangenehmen Verfahrensverläufen.

67 Vgl. dazu Loetz (wie Anm. 11), S. 250-261 und dies.: L'infrajudiciaire. Facetten und

Bedeutung eines Konzepts, in: Andreas Blauert und Gerd Schwerhoff (Hgg.):
Kriminalitätsgeschichte, Konstanz 2000, S. 545-562.

68 Zur Basler Verwaltungsstruktur im Untersuchungszeitraum immer noch grundlegend
Alfred Müller: Die Ratsverfassung der Stadt Basel von 1521 bis 1798, in: BZGA 53

(1954), S. 5-98; Adrian Staehelin: Basel unter der Herrschaft der christlichen Obrigkeit,
in: Basler Jahrbuch 1958, S. 19-56 sowie ders.: Sittenzucht und Sittengerichtsbarkeit,
in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte 85 (1968), S. 78-103.

69 Die Siebnerherren waren für die Voruntersuchung der Straffälle zuständig, die der Kleine

Rat übernahm. Sie befragten Zeugen und Sachverständige und verhörten die Angeklag-



166 Rebekka Schifferle

suchungsbehörde Befragungen und Verhöre durchführten, also

mithin eine gerichtsähnliche Situation gegeben war.70 Neben dem
Kleinen Rat hatten die Reformationsherren, die Bannherren,
schliesslich die einzelnen Gemeindegeistlichen und die
Zunftvorstände gewisse Kompetenzen.

Ein Banngremium bestand in jeder der vier städtischen

Kirchgemeinden und setzte sich aus dem jeweiligen Pfarrer, den Diakonen,

einzelnen Ratsherren und bürgerlichen Gemeindemitgliedern
zusammen. Die genaue Zahl variierte zwischen den Gemeinden und
im Laufe der Zeit. Meistens waren es drei Geistliche, drei Ratsherren

und zwei weitere Gemeindevertreter. Dem Bann oblag einerseits
die Ahndung von Verstössen gegen die Sittenmandate, andererseits,
ab 1777, die Bearbeitung von Anträgen um Steuererleichterung.
Daneben fielen in seinen Zuständigkeitsbereich auch Kirchenstuhl-
ordnungen, ordentliches Orgelspiel oder die Neubesetzung kirchlicher

Ämter, wobei es sich meistens um Anträge an den Kleinen Rat

handelte, insbesondere bei den Stellenbesetzungen. Die Einsetzung
des Gremiums reicht in die frühen 1530er Jahre zurück, ursprünglich

als rein geistliches Kollegium. Johannes Oekolampad beabsichtigte

damit, die sich anbahnende Oberhoheit der weltlichen Regierung

über die Kirche zugunsten kirchlicher Selbständigkeit
auszugleichen. Der Bann wurde indes schon bald zu einem
weltlichgeistlichen Gremium.

Die Reformationsherren setzten sich aus einer wechselnden
Anzahl von Gross- und Kleinräten (anfänglich zudem zwei Geistlichen)

unter dem Vorsitz des Oberstzunftmeisters zusammen. Ihre Haupt-
aufgabe war, die Einhaltung der Sittenmandate zu überwachen und

entsprechende Vergehen zu bestrafen oder dem Rat weiterzuleiten.
Immer wieder wurden sie auch vom Kleinen und Grossen Rat zur
Mitarbeit bei der Überarbeitung eines Reformationsmandates in
Anspruch genommen. Die Reformationsherren wurden 1637 eingesetzt,

eine Kontinuität in ihrem Wirken gab es indes erst ab 1660.71

ten. Das Gremium setzte sich zusammen aus dem neuen Oberstzunftmeister, drei
Ratsherren und drei Meistern.

70 Zur Problematisierung der Gerichtsquelle siehe Albert Schnyder: Zauberei und Schatz-

gräberei vor dem Basler Rat. Von der Suche nach besonderen Ursachen und verborgenen
Schätzen im 17. und 18. Jahrhundert, Liestal 2003, S. 17f.

71 Davor scheint sich das Gremium zwischenzeitlich aufgelöst oder seine Arbeit eingestellt

zu haben. So fehlen die Reformationsherren 1653 als Adressaten von Anzeigen im Rahmen

einer Ermahnung an die Wachtknechte, Fehlbare gehörigen Ortes zu melden, es

werden nur die Pfarr- und Bannherren genannt (vgl. StABS, Protokolle Kleiner Rat 39,

3.9.1653). 1655 setzte der Rat das Gremium wieder ein (siehe ebd., Bd. 41, 14.11.1655),
führte im Folgejahr auch Ersatzwahlen für das Kollegium durch und ermahnte es zu



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 167

Die Quellen zu den untersuchten Fällen

Es wurden rund 60 Fälle von Blasphemie ausgewertet, welche die
Basler Obrigkeiten zwischen 1674 und 1798 in der Stadt Basel
ahndeten und deren Unterlagen sich im Staatsarchiv Basel-Stadt
befinden.7- Wie die Archivrecherche zeigte, scheint es sich dabei auch

um die grosse Mehrheit der innerhalb der Stadt aktenkundig gewordenen

Fälle zu handeln.73 Die Fälle sind handschriftlich überliefert,
in unterschiedlichem Quellenmaterial und -umfang.

Leichtere Fälle: Die Protokolle der Baun- und der Reformationsherren

Weniger schwerwiegende Lästerungen lassen sich in den Protokollen

der Bann- oder der Reformationsherren nachlesen. Zu
berücksichtigen ist, dass die Protokolle der Bannherren erst in der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts einsetzen: 1766 begann die
Münstergemeinde mit der Protokollführung, 1768 St. Leonhard, 1775
St. Peter und 1777 St. Theodor.74 Die Protokolle führen die
Zusammenkünfte der Bannherren chronologisch auf, oft mit Anwesenheitsliste.

Die Traktanden wurden jeweils knapp zusammengefasst,
der Wortlaut des verbalen Vergehens meist nicht genannt.

Die Protokolle der Reformationsherren erfassen den Zeitraum
vom 1 8. November 1674 bis zum 8. Februar 1796. Die ersten Jahre
ihrer Tätigkeit wurden, soweit ersichtlich, nicht protokolliert. Wie
das Beispiel der Bannherren zeigt, war eine verspätet einsetzende

eifriger Arbeit (siehe beispielsweise ebd., 13. und 24.9.1636). Bis 1660 bestand das

Kollegium wohl, scheint aber kaum aktiv gewesen zu sein, denn 1660 schlug ein Antrag
seitens Geistlichkeit und Deputaten dem Kleinen Rat vor, dass er «wie Anno 55 und 56

ein gewisses Collegium über diese Reformation verordnete, und in dasselbige exemplarische,

dapfrige und eyfrige Herren erwehlen wurde» (vgl. ebd., Bd. 43, 12.5.1660). In
derselben Ratssitzung wurde eine Ersatzwahl für das Gremium durchgeführt und die

Reformationsherren ihrer Pflichten ermahnt. In der Literatur wird verschiedentlich

fälschlicherweise 1660 als Jahr der Einsetzung angegeben.

72 Zur Quellenauswahl siehe Schifferle (wie Anm. 1), S. 132f., Anm. 4.

73 Siehe aber auch unten: Nicht erfasste Fälle.

74 StABS, Kirchenarchiv AA7f. (St. Peter), BB 6,1 f. (St. Leonhard), CG 4,1 (St. Theodor),
V 13,1 f. und 13,6 (Münster). Dass die Protokollführung tatsächlich erst in der zweiten

Hälfte des 18. Jahrhunderts einsetzte, bestätigt der erste Eintrag im Protokoll des Banns

St. Leonhard. Dort wurde der Antrag - vermutlich seitens des Kleinen Rats - besprochen,

ob es nicht «nützlich und nöthig wäre, über die von E. Ehrw. Bann vorkommende

Geschäfte, ein Protocoll, wie bey allen Collegiis üblich seye, zu führen». Der Vorschlag

wurde fast einstimmig angenommen und eine Protokollmitschrift ab sofort eingeführt.
Als Protokollführer wurde der Diakon der Gemeinde bestimmt; bei dessen Abwesenheit

soll der Pfarrer selbst die Aufgabe übernehmen. Vgl. ebd., Kirchenarchiv BB 6,1,

12.6.1768, S. 1.



168 Rebekka Schifferle

Protokollführung indes nicht aussergewöhnlich. Möglicherweise ist

die Protokollführung in Zusammenhang mit dem sich damals

ausbildenden Verwaltungsstaat zu sehen. Denkbar ist in diesem Fall

aber auch, dass die Protokollführung Ausdruck verstärkter Kirchenzucht

unter dem Antistitium Lukas Gernlers (1655-75) war. Die
Reformationsherren wurden im Februar 1798 abgesetzt. Unklar ist,

warum die Protokolle bereits zwei Jahre zuvor nicht mehr geführt
wurden. Wohl setzten die politischen Ereignisse im Umbruch zur
Helvetik der Arbeit der Reformationsherren ein Ende. Die
Sitzungstraktanden sind wie bei den Bannherren knapp gehalten und
meistens ohne nähere Angaben zu Delikt oder Personen; ebenfalls
selten aufgeschrieben wurden die Begründungen der jeweils
unternommenen Verfahrensschritte.

Schwerwiegendere Fälle: Die Falldossiers

Die Akten zu den Fällen, die der Kleine Rat behandelte, sind
zumeist in Dossiers im Archivbestand «Criminalia» zusammengestellt,
den Daniel Bruckner als Registrator des Staatsarchivs 1756 und
1757 erstellte und der im Gegensatz zu den übrigen Beständen jener
Zeit noch heute weitgehend als solcher existiert."'' Für die vorliegende

Untersuchung waren vor allem die Laden 1A: «Gottesverleugnung,

Abfall, Irrgeister, Separatisten, Verrächter des Worts Gottes,

ungereimmte Prediger, Wiedertäuffer, 2: Gotteslästerung. Lästerer
der Obrigkeit» und 5: «Fluchen und Schwören» ergiebig.
Stichprobenweise wurden andere Laden eingesehen für Fälle, in denen

Blasphemie als Begleitdelikt eine Rolle spielte.

Protokolle der Räte

Meistens können die Protokolle des Kleinen Rats als Leitfaden
durch den Fallverlauf konsultiert werden; dadurch ist eine
Rekonstruktion oft überhaupt erst möglich. 6 Die Einträge sind wie
diejenigen der Bann- und Reformationsherren knapp gehalten und

75 StABS, Criminalia. Findmittel: Ebd., Criminal-Registratur, Repertorienraum E 4,1-3.
Daniel Bruckner (1707-1781) war unter anderem Ratssubstitut und Grossrat; er ver-
fasste und edierte mehrere heimatkundliche Werke. Zu Geschichte und Ordnung des

StABS: Das Staatsarchiv Basel-Stadt. Aufgaben, Bestände, Benützung, hg. vom Verein

der Freunde des Staatsarchivs, Basel 1999; Andreas Staehelin: Die Geschichte des

Staatsarchivs Basel. Von den Anfängen bis 1869, in: BZGA 102 (2002), S. 211-279; Rudolf
Wackernagel: Repertorium des Staatsarchivs zu Basel, Basel 1904.

76 StABS, Protokolle Kleiner Rat.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 169

selten mit Angaben zur Person des Delinquenten oder näheren
Informationen zum Vergehen versehen. Für einzelne Fälle, d.h., wenn
in den Akten darauf verwiesen wurde, wurden auch die Protokolle
des Grossen Rats oder des Dreizehnerrats77 konsultiert.78 Besonders
ausführliche und aufschlussreiche Quellen dieser Dossiers sind die

Zeugenbefragungen und Verhöre der Siebner sowie die fachlichen
Gutachten der Theologen und Juristen.

Zeugenbefragungen und Verhöre

Zeugenbefragungen und Verhöre wurden meistens als detaillierte
Verlaufsprotokolle im Frage-Antwort-Aufbau mit einleitenden Fragen

oder Informationen zur Person dem Rat vorgelegt. In der Regel
führten die Siebnerherren die Vernehmlassung durch, selten der
Rat7'' oder die Geistlichkeit.80 Ziel war ein Geständnis der Angeklagten,

besonders, wenn die Beweislage eindeutig schien. Dafür kam es

vielfach zu wiederholten Verhören. Nach dem Einzelverhör folgte
als zweite Stufe eine Gegenüberstellung (Confrontation) des

Delinquenten mit einer oder mehreren Personen, die gegen ihn ausgesagt
hatten. Blieb das ohne Erfolg, so wurde mit dem Foltermeister
(Fürstellung des Meisters), auch Schrecken (Territion) genannt,
gedroht.81 Solche Androhungen wurden nur in wenigen der
untersuchten Fällen gemacht. Die Drohung der Folter war offenbar -
zumindest in Gotteslästerungsfällen — in erster Linie ein verbaler

Drohgestus, denn sie erfolgte in nur wenigen der untersuchten Fälle.

Ein weiteres Druckmittel war die Androhung einer Verschärfung
der Haftbedingungen.

Die Befragungen und Verhöre waren neben den fachlichen
Gutachten die wesentliche Entscheidungsgrundlage des Rats für das Ur-

77 Der Dreizehnerrat war ein Rat aus Kleinräten, der in besonderen Angelegenheiten zur

Beratung des Kleinen Rats einberufen wurde.

78 StABS, Protokolle Grosser Rat und Protokolle C 1,1-6.
79 So - allerdings als gescheiterter Versuch - bei Hans Georg Möringer 1693. Siehe ebd.,

Protokolle Kleiner Rat 64, 3.4.1693, fol. 31 r. (vgl. auch Anm. 5). Da Möringer der

Aufforderung vor den Rat nicht Folge leistete, wurde er verhaftet und später durch die

Siebner verhört.
80 Vgl. die Fälle Elsbeth Weiler (1703), ebd., Criminalia 2, W 3 und Niclaus Beck (1787),

ebd., B 6: Bericht von Pfarrer Burckhardt an den Rat, 28.7.1787. Eine solche Befragung
durch die Geistlichkeit stand anstelle eines Verhörs durch die Siebnerherren und scheint

bei Fällen angewandt worden zu sein, bei welchen eine pathologische Ursache für die

Lästerungen vermutet wurde und die Voraussetzungen für ein regelrechtes Verhör nicht

gegeben schienen. Der Pfarrer amtete dabei in seiner Funktion als Seelsorger.

81 Dazu: Adrian Staehelin: Von der Folter im Basler Strafrecht, Basel 1965.



170 Rebekka Schifferle

teil. Das erklärt ihre detaillierte Ausführlichkeit. Sie liefern wertvolle
Informationen wie Alter oder Beruf zur Person der Befragten und
Angeklagten. Da die Befragten angehalten wurden, ihre Sicht der

Dinge zu schildern und nicht allein mit Ja oder Nein zu antworten,
enthalten die Protokolle wichtige Kontextinlormationen zur
Beziehung der Personen, Motivationen der Anzeige oder
Wahrnehmungsperspektive der Betroffenen. Bei der Auswertung dieser Quellen

ist zu berücksichtigen, dass es sich um Protokolle handelt. Ihre
Ausführlichkeit, Detailtreue und auch die Eilfertigkeit, mit der die
teils sehr umfangreichen Protokolle jeweils dem Rat abgeliefert
wurden, macht eine grössere Manipulation der Aussagen durch den
Schreiber unwahrscheinlich.

Theologische undjuristische Gutachten

Aus den theologischen und juristischen Gutachten erfährt man in
der Regel eine ausführliche Darstellung des Falles, vor allem den

genauen Wortlaut der Lästerung, da dieser ja analysiert werden musste,
ausserdem die geltenden theologischen und juristischen Normen
und Konzepte.>tl Die Gutachter nahmen ihren Auftrag mit grosser
Ernsthaftigkeit wahr. Man ging detailliert auf den jeweiligen Fall

ein, so dass sich die Bedenken bei aller Formelhaftigkeit stark
voneinander unterscheiden. Die Gutachten waren aufgrund der
Kompetenzvergabe keine verbindlichen Urteilssprüche, sondern Empfehlungen.

Der Rat orientierte sich jedoch zumeist an den Vorschlägen.
Für 14 Fälle - bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts - sind Gutachten

82 Zur Gutachtertätigkeit der Basler Theologen und Juristen vgl. den knappen Hinweis in
Andreas Staehelin: Geschichte der Universität Basel 1632-1818, Basel 1937, S. 264.

Staehelin bestätigt, dass die Theologische Fakultät ähnlich der Juristischen, wenn auch

in geringerem Mass, Gutachten zu verfassen hatte und nennt Beispiele ausländischer

Anfragen aus dem 17. Jahrhundert zu sittlichen Vergehen oder Finanzangelegenheiten
zwischen Geistlichen und Weltlichen. Zu den juristischen Bedenken siehe besonders die

Darstellungen von Stefan Suter: Die Gutachten der Basler Juristenfakultät in Straffällen.

Vom ausgehenden 16. bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts, Basel / Frankfurt a. M.
1990, S. 9 und ders.: Die strafrechtlichen «Bedenckhen» der Basler Stadtconsulenten

(1648-1798). Ein Beitrag zur Basler Strafrechtswirklichkeit, Zürich 2006. Im
zweitgenannten Werk findet sich ein Kapitel zu den juristischen Gutachten zu einzelnen

Gotteslästerungsfällen (S. 118-127). Anders als Suters rechtsgeschichtliche Erarbeitung
der Gutachten insgesamt, ist die Darstellung der Gutachten zu Blasphemiefällen jedoch

wenig dienlich, da die Bedenken bloss zusammengefasst und die jeweiligen Fälle teils

fehlerhaft skizziert werden, weil die übrigen Akten offenbar nicht konsultiert wurden.
Das kurze Kapitel über theologische Gutachten greift bloss einzelne Aspekte aus Gutachten

heraus, ohne auf Verfasserschaft oder Entstehungskontext einzugehen (S. I60f.). Vgl.
für theologische Gutachten auch Loetz (wie Anm. 11), S. 92f. und S. 153-161.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 171

überliefert, gewöhnlich ein theologisches und ein juristisches. Dieser

Verfahrensschritt folgte in aller Regel als letzter Schritt vor der

Urteilsbestimmung. Der Entscheid, ob die Fachleute um Meinung
gebeten werden sollten oder nicht, war offenbar vor allem von der

Komplexität des Falles abhängig.
Als Verfasser der theologischen Gutachten zeichnete in der Regel

der amtierende Antistes im Namen des Konvents."3 Inwiefern die

Erstellung der Gutachten eine Zusammenarbeit innerhalb des

Gremiums war oder der Antistes das Schreiben selber verfasste und dem
Konvent zur Genehmigung vorlegte, lässt sich aus den Akten nicht
schlüssig beantworten, auch nicht aufgrund stilistischer oder inhaltlicher

Aspekte. Allerdings spricht die Tatsache, dass die Gutachten
in der Regel innerhalb von ein bis zwei Tagen verfasst wurden, für
den Antistes als Verfasser. Denn bedenkt man das Arbeitspensum
der Geistlichkeit, besonders des Antistes, der bis 1737 auch eine
Professur an der Theologischen Fakultät innehatte, so scheint ein

ausgedehnter Meinungsaustausch unter den Konventsangehörigen
wenig wahrscheinlich.

Die theologischen Gutachten sind sämtlich in deutscher Sprache
verfasst. Die Schlussfolgerung besteht aus einem Vergleich
weltlicher und kirchlicher Strafen, die im aktuellen Fall angebracht
wären, wobei Fetztere gegenüber Ersteren abgewertet werden. Die
Wahl der Strafe wird oft explizit dem Rat überlassen, jedoch mit der

dringenden Bitte, den Fall ernsthaft zu verfolgen. Sittenpolitische
Anmerkungen an die Adresse der weltlichen Obrigkeit und eine
formelhafte Demutsbekundung des Konvents gegenüber der Regierung

beschliessen das Gutachten.
Die Entscheidungsgrundlagen, aufweichen die Geistlichkeit ihre

Argumentationen aufbaute, waren zunächst die Deliktskonzeptionen,

wie sie die spätmittelalterlichen Theologen und die weltlichen
Rechtstexte zu Gotteslästerung bereitgestellt hatten. Weiter war die
Bibel eine zentrale Bezugsquelle, teils auch die Apokryphen oder die

83 Den Kernbestand des Konvents (ab 1834 offiziell Kirchenrat genannt) bildeten als stän¬

dige Mitglieder die vier Hauptpfarrer, zwei bis drei bibelkundige Bürger und etwa gleichviel

Ratsherren, in der Regel Kleinräte, sogenannte Deputati ad ecclesiam, die Leitung
hatte der Antistes. Die genaue Zusammensetzung war abhängig von den Sitzungstraktanden;

je nach Gegenstand der Verhandlungen wurde der Kreis erweitert um weitere

Pfarrer oder die Diakone und Theologieprofessoren. Vgl. dazu Karl Goetz: Die Verbindung

von Kirche und Staat in der alten reformierten Kirche Basels, in: BZGA 40 (1941),
S. 5-22. Bei den Verfahren wegen Gotteslästerung trat der Konvent vor allem als

Gutachter gravierender Fälle auf. Weiter kam es vor, dass der Konvent einen Fall an den Rat

leitete, von dem er durch einen Geistlichen erfahren hatte.



172 Rebekka Schifferle

Patristiker; schliesslich Tagesaktualitäten aus dem politischen oder

gesellschaftlichen Leben, in deren Kontext das Vergehen gestellt und
ihm mit negativen Zeiterscheinungen zusätzliche Schwere gegeben
wurde.

Die Strafvorschläge der theologischen Gutachten waren
unterschiedlich in ihrer Härte und Konkretheit. Oft wurde auf konkrete
Vorschläge verzichtet, da sich die Verfasser nicht als kompetent
genug sahen, und nur ungefähre Strafmasse oder -kategorien
formuliert. Wurden direkte Vorschläge gemacht, so handelte der Rat
auch meistens danach. Die Vorschläge der Theologen entsprachen
meistens jenen der Juristen; wenn nicht, sahen Erstere eine schärfere

Sanktionierung vor. Hauptzweck aller Strafaktionen war die

Rettung der Ehre Gottes. Gotteslästerung war eine der schlimmsten
Sünden und sie musste in gottesfürchtigem Eifer und Fleiss zum
Wohl aller geahndet werden. Der Verweis darauf fehlt in keinem
Gutachten. Diesem hohen Ziel diente neben dem verantwortungsvollen

Einschreiten der Obrigkeit die Strafe, wenn sie wirksam war,
und zwar nachhaltig wirksam. Das war sie dann, wenn sich der

Delinquent innerlich zur Busse bekehrte; auch dann, wenn die
Todesstrafe vollzogen werden sollte.84 Die Intention, mit der

Sanktionierung dem Delinquenten zu einem besseren, gottesfürchtigen
[.eben zu verhelfen, findet sich mehrfach in den Gutachten. Besonders

deutlich in dem zum Fall Jacob Weissenburger:

«Dieweil der Haubtzweck [der Strafe] dahin billich gehen solle, dass dieser

eilende Mensch wider aus des Teüfels strichen gerissen, der atheismus deme

erleydet, die laster abgewehnt, fürnemblich aber eine wahre erkantnus [und
forcht]85 Gottes, daran allem ansehen nach es ihme hefftig manglet, demselben

beygebracht, und Er also zu herzlicher rew seiner sünden halben und einem

ehrbaren, Christlichen wandel verleitet werden möchte, hielten wir ohnmass-

geblich für das beste, dass der eine zimmliche zeit in Ew. G. Zuchthaus
eingeschlossen, und da so wohl in dem Christenthumb underwiesen, als zu strenger
arbeit angehalten wurde [...] damit wo möglich die Seel dieses Menschen

möchte erhalten und er zum heil gebracht werden.»86

84 So im Fall Johann Rudolf Merian: Man gebe den Gnädigen Herren zu bedenken, «ob nit
bevor die dem Delinquenten dictierte Straaf exequirt wurde, deme zu seiner Buess und

Bekehrung noch einige Tage frist gegeben werden könnte.» Über das Strafmass gab man
keine Empfehlung aus, die Ausführung der Todesstrafe scheint aber gerade in dieser

Passage unausgesprochen klar. Siehe StABS, Protokolle Kleiner Rat 92, 17.5.1721,
fol. 325r. Der Rat leistete dem Ansuchen der Geistlichkeit Folge, siehe ebd., fol. 332r.

(Zum Fall siehe auch Anm. 5.)

85 Mit Einfügungsvermerk an den Rand geschrieben.
86 StABS, Criminalia 5, Nr. 5: Theologisches Gutachten, 20.3.1710, fol. lv. Vgl. die Gut¬

achten zu den Fällen Daniel Low (1705), ebd., Criminalia 2, L 1 und Johann Rudolf
Merian (1721) (wie Anm. 5).



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 173

Interessant ist, dass diese Passage auf die Zitierung von 1 Kor 5,5

folgt, wo Paulus fordert, entsprechende Gemeindeglieder dem Satan

zu übergeben.87 Es ging also um die Wiedereingliederung des

Sünders in die Gemeinschaft; die Strafe hatte mehr restitutiven als

punitiven Charakter.
Verfasser der juristischen Gutachten waren die Stadtkonsulenten,

in der Regel beide Amtsinhaber.88 Ihre Gutachten handeln
meistens vertieft von rechtlichen Aspekten und zitieren ausführlich
die Entscheidungsgrundlagen: Römisches Recht, Reichsrecht
(Carolina), Bibel und geltende Strafrechtsliteratur. Sie sind in deutscher

Sprache verfasst, aber deutlich stärker als die theologischen Gutachten

mit lateinischen oder anderen Zitaten aus Gesetzestexten oder
Fachliteratur durchsetzt. Im Aufbau lassen sie sich mit den
geistlichen Gutachten vergleichen: Nach Darlegung des Sachverhalts

folgt die rechtliche Begutachtung in dialektischem Abwägen
belastender oder entlastender Gründe. Die Schlussfolgerung mit der

Urteilsempfehlung beschliesst das Bedenken. Im Vergleich deutlich
schwächer sind die Demutsbezeugungen gegenüber dem Rat und
die Beklagung des verbalen Delikts und der sittlichen Zustände in
der Stadt.

Suppliken

Mehrfach sind in den Falldossiers auch Suppliken von
Familienangehörigen, Bekannten oder den Delinquenten selbst überliefert.
Inwieweit solche Bittschriften erfolgreich waren, ist fraglich. Es ist
aber wahrscheinlich, dass damit in mehreren Fällen eine Strafmilderung

oder vorzeitige Haftentlassung erreicht werden konnte, dann
nämlich, wenn der Rat solches im Anschluss an den Eingang einer

Supplik entschied. Für die Möglichkeit einer Beeinflussung der

obrigkeitlichen Urteilsfindung spricht zudem die Häufigkeit, mit
der seitens der Delinquenten und ihnen nahestehenden Personen zu
diesem Mittel gegriffen wurde.89 Es würde dies das Gewicht des für
die Frühe Neuzeit wichtigen sozialen Kapitals unterstreichen, das

87 Vgl. die ähnliche Formulierung im Gutachten zum Fall Franz Weitnauer (1706), ebd.,

Criminalia 5, Nr. 4: Theologisches Gutachten, 3.12.1706, fol. 2rf.

88 Die Stadtkonsulenten - auch Syndici genannt - waren die Rechtsberater des Rats für
alle Staats- und Rechtsgeschäfte in Zivil- und Strafrecht. Siehe dazu Stefan Suter (wie

Anm. 82), S. 9 und ders., «Bedenckhen» (wie Anm. 82), bes. S. 4-20.
89 Anders scheint es in Zürich gewesen zu sein, wo Francisca Loetz den Suppliken, vor allem

wegen ihrer Seltenheit, kaum Einfluss zuspricht, vgl. Loetz (wie Anm. 11), S. 192.



174 Rebekka Schifferle

die Bittschriften repräsentieren, indem diese soziale Vernetzung
einer Person den Verfahrensverlauf begünstigen konnte.

Nicht erfasste Fälle

Die Fälle aus den Criminalia Laden 1, 2 und 5 sind solche, in denen

die Blasphemie eine wichtige Rolle spielte. Beiseite gelassen wurden
die Zunftakten; sie auszuwerten hätte den Rahmen der

Untersuchung gesprengt. Lücken bezüglich der Anzahl Fälle ergeben sich

weiter vor allem durch fehlende Quellen. Wie erwähnt, sind die
Protokolle der Gemeindebänne bloss für das ausgehende 18.

Jahrhundert überliefert. Besonders mager ist die Quellenlage des

Conventus Decanorum, der Gerichtsinstanz bei leichteren Vergehen
für die akademischen Bürger: Dozenten, Studenten, aber auch die

Angehörigen von Berufen, welche mit der Universität verbunden

waren wie Ärzte, Apotheker, Papiermacher, Buchdrucker, zudem
alle Pfarrer der Stadt und der Landschaft.1'" Ihr geringer Aussagewert
ist umso bedauerlicher, als dadurch ein Personenkreis unberücksichtigt

bleibt, der durch seine grosse Bedeutung für viele Bereiche
des Stadtlebens besonders interessant gewesen wäre.

Die Gemeindegeistlichkeit im Kampf gegen Blasphemie.
Ein Beispiel

Die Basler Geistlichkeit war auf jeder Instanzenstufe in den Kampf
gegen die Wortsünde eingebunden. Von Berufs wegen kam ihr die

Aufgabe zu, blasphemisches Reden gar nicht erst aufkommen zu
lassen, indem sie in Predigten und Unterweisung den Gemeindegliedern

die grosse Sündhaftigkeit solcher Äusserungen bewusst zu
machen hatte.91 Wie oben erwähnt, beteiligte sich die Geistlichkeit,
in der Regel der Konvent, auch an der Erarbeitung eines neuen
Mandats. Entweder, indem sie vom Rat zur Begutachtung eines

90 StABS, Universitätsarchiv Dl (1757—65).
91 Wie die vorbildhafte Reformations- und Policeyordnung von 1637 formulierte: «Dass

die Diener am Wort Gottes / so offt sichs die gelegenheit begibt / und der aussiegende

Text es leiden mag [...] sich unverdrossenes fleysses in dieser unserer Policey-ordnung
umbsehen / und was sich je zu Zeiten reimen unnd schicken wirdt / darauss anziehen /
den Zuohoereren ernstlich unnd eyfferig eynschaerpffen / und selbige / zu steiffhaltung
und bestaendiger Observanz mehrangeregter Ordnung / und dero eynverleibten Puncten
/ unablaessig anhalten und vermahnen thuen.» (I44f.) Vgl. hierzu beispielsweise die

Predigten von Antistes Hieronymus Burckhardt: Das Erschrockliche Gericht Ueber
Sodoma und Gomorra [...], 1716, UBB, KiAr G IV 5:15 und Christliche Buss-

Gedancken [...], 1725, ebd., Ann K 8.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 175

Entwurfs gebeten wurde, oder aber, indem sie den Antrag für ein
neues Mandat stellte. Die beste Möglichkeit des Engagements und
Einflusses bot sich der Geistlichkeit indes auf Gemeindeebene,
durch ihre Präsenz und ihre Verantwortung für ein Gemeindeleben
im Sinne der Sittenmandate. Am Beispiel eines konkreten Falles soll

gezeigt werden, wie sich diese Arbeit auf der Gemeindeebene
gestaltete. Dabei geht es auch um die Frage der Zusammenarbeit mit
anderen Instanzen.

Der FallJohann Georg Meyer und Ehefrau Völlrni

Johann Georg Meyer, genannt «Lebendig» und «Krummholz»,
verheiratet, war Wagnermeister im Stadtgebiet St. Alban. Seine

Ubernamen legen einen umtriebigen Charakter nahe und tatsächlich war
Meyer, zuweilen mit Ehefrau N. Völlmi, ein Kontinuum im
Bannprotokoll der Münstergemeinde zwischen 1769 und 1775 wegen
mangelnden Kirchenbesuchs, schlechter Erziehung der Kinder —

bloss sporadischen Schul-, Kirchen- und Kinderlehrebesuchs — und

insgesamt ärgerlichen Lebenswandels mit Fluchen, Schwören, Trinken,

Streiten.''2 1771 beispielsweise klagte der Pfarrer über «den

bekamen Hans Georg Meyer [...] welcher schon lange Jahre keinen
Gottesdienst besucht, und in der Erziehung seiner Kinder sich sehr

saumselig erweiset.»93 Meyer war bereits in den 1750er Jahren der

Obrigkeit wegen angeblicher Brandstiftung, Diebstahls und -
zusammen mit der Ehefrau - liederlichen Lebenswandels negativ
aufgefallen.9"' Die erfolgten Ermahnungen seitens Pfarrer und
Bannherren zeigten aber, wenn überhaupt, nur kurzfristig Wirkung. Einmal

widersetzte er sich der Aufforderung vor den Bann, woraufhin
er beim Antistes persönlich zu erscheinen hatte, der ihm dann

«wegen seines Ungehorsams, als auch wegen seiner Saumseligkeit in
der Kinderzucht den nöhtigen Zuspruch» tat.95 Auch das blieb

wenig nachhaltig, denn ein knappes Jahr später findet sich Meyer
bereits wieder im Bannprotokoll aufgeführt. Als dann 1774 sein

20-jähriger Sohn Rudolf nach dem Baden beim Steinenbrücklein
nackt durchs St. Albantor in die Stadt geritten kam, zeigten sich für

92 StABS, Kirchenarchiv V 13,1.

93 Ebd., 1.9.1771. Es wird dem Pfarrer überlassen, «wie Er selbst vorgeschlagen, diesem

Mann nochmals ernstlich zuzusprechen.»
94 Ebd., Protokolle Kleiner Rat 130, zahlreiche Einträge vom 9.11. bis 10.12.1757; 147,

7.9., 17.9. und 16.11.1774; Ratsbücher O 37, S. 41, S. 45 und S. 100. Die

Nachforschung erfolgte selektiv und erhebt daher keinen Anspruch auf Vollständigkeit.
95 Ebd., Kirchenarchiv V 13,1, 6.9.1772, S. 50.



176 Rebekka Schifferle

die Bannherren die «Früchte von seiner schlimmen Kinderzucht»

nur «allzuoffenbar».96 Nun wurde der Kleine Rat eingeschaltet. Dieser

reagierte umgehend mit einem Verweis des Ehepaars vor den

Bann, wo es verwarnt und ihm nahegelegt wurde, seine Kinder im
Waisenhaus versorgen und erziehen zu lassen.9 Eine bleibende

Besserung hatte auch dies nicht zur Folge. 1775 wandte sich der
Bann erneut und mit dringender Bitte um Hilfe an den Rat. Der
Pfarrer hatte in der Bannsitzung geklagt, dass Meyer nach wie vor
ein ärgerliches [.eben führe,

«indem er beständig mit seiner Ehefrau im Streit lebe, sie oft schlage, und die

ganze Nachbarschaft mit ärgerlichem Schmähen, fluchen und schwören

verunruhige. Die Frau sey der Trunkenheit noch mehr ergeben, als der Mann; und
die Kinder werden durch der Äeltern Exempel auch dar/u verführt.»

Der Antistes möge doch diese Leute per Memoriale im Namen des

Banngremiums

«wegen ihres höchst ärgerlichen Wesens verzeigen, und bitten, dass hochdiesel-
ben demselben Einhalt thun, und zu verhüten trachten, dass die unglücklichen
Kinder dieser Acltern nicht gar in den Grund verderben werden.»''8

Die Anzeige erging, und das Ratsprotokoll fasste die Anklagepunkte
dahingehend zusammen, dass das Ehepaar seit langem ein

«sehr ärgerlich und ruchloses Leben, mit Irunckenheit, Streit, Zanck, fluchen

und schwören mit einander führen, und eine so saumselig und unchristliche
Kinderzucht hallten, dass solches in einem Christlichen Staat nicht zu dullden,
zumalen diese Eheleüthe, schon vor einem [ahr MgHH. verzeiget, auch selbigen

seither öffters, doch fruchtlos zugesprochen worden.»

Meyer sollte vor die Siebner beschieden, Ehefrau Völlmi verhaftet
und beide verhört werden.99 Das Ehepaar stellte seinen anstössigen
Lebenswandel nicht in Abrede, wobei Meyer die Hauptschuld daran
seiner Frau zuschob. Der Rat verurteilte Völlmi zu zwei Monaten
Zuchthaus mit Arbeit und Alkoholverbot. Meyer sollte, vor schärferen

Sanktionen des Rats gewarnt, sich künftig unklagbar aufführen

und für die Kinder richtig sorgen.100

96 Ebd., 4.9.1774, S. 61.

97 Ebd., 2.10.1774, S. 61 f. Der Sohn kam daraufhin ins Waisenhaus, wobei er wegen
seiner Tat noch eine kurze Gefängnisstrafe abzusitzen hatte.

98 Ebd., 3.9.1775, S. 68.

99 Ebd., Protokolle Kleiner Rat 148, 9.9.1775.
100 Ebd., Bd. 148: 13.9.1775.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 177

Soweit das Beispiel eines dichten, aber nicht aussergewöhnlichen
Falles. Dem Ehepaar Meyer/Völlmi widerfuhr von obrigkeitlicher
Seite das, was für solche kleineren Übertretungen wie liederlichen
Lebenswandel mit seinen Begleiterscheinungen wie Trinken,
schlechter Kindererziehung oder eben verbalen Vergehen üblich
war. Die Häufigkeit der Ermahnungen seitens Pfarrer und Bann
fällt hier zwar besonders auf, Unverbesserlichkeit der Fehlbaren und
wiederholte Zusprüche der Geistlichkeit waren indes nicht
ungewöhnlich. Das Beispiel macht anschaulich, wie Gemeindegeistliche
und Banngremium als eine wichtige Schaltstelle zwischen Obrigkeit
und Gemeinde in die Sittengerichtsbarkeit involviert waren.

Der Fall zeigt dabei auf der einen Seite, wie sehr es von den
einzelnen Gemeindegeistlichen abhing, dass ein Vergehen überhaupt in
einer Form obrigkeitlich geahndet wurde. Durch ihre starke Präsenz

in der Gemeinde kamen sie über verschiedene Wege an Informationen

über Fehlbare heran. So konnten sie einerseits von sich aus eine

gewisse Kontrollfunktion ausüben. Sie wussten, wer in die Kirche
kam, die Kinder in die Kinderlehre schickte und wer nicht.
Verdachtsfällen konnten sie leicht durch Hausbesuche oder Nachbar-
schaftsbefragungen nachgehen. Andererseits waren sie durch ihre

häufige Präsenz die naheliegendste Meldestelle für die Bevölkerung.
Die meisten Anzeigen wegen Gotteslästerung geschahen denn auch
bei den Gemeindegeistlichen. Neben dem einfachen Grund der

Bequemlichkeit — man sparte sich den Weg zum Rathaus oder zu den

Stadtdienern - gab sicher zuweilen auch ein Vertrauensverhältnis
den Ausschlag für eine Meldung.

Das war die eine Seite. Auf der anderen Seite wirkten die

Gemeindegeistlichen als Exekutive des Banns, der Reformationsherren
oder des Kleinen Rats. Entweder mussten sie eine Ermahnung
ausführen oder sie wurden beauftragt, einen Fehlbaren im Auge zu
behalten und bei etwaiger Rückfälligkeit Anzeige zu erstatten.101

Diese Doppelfunktion als Vermittler zwischen Bann oder Rat und
den Delinquenten wird im geschilderten Fall Meyer/Völlmi mehrfach

deutlich.

Gemeindegeistlichkeit und Bannherren zeigten sich dabei als

geduldige Richter. Wiederholt wurde der geschilderte Fall zwischen

101 Vgl. zum Beispiel den Fall Emmanuel Scheeb (1731); Scheeb wurde von den

Reformationsherren «wegen getriebenen schwären flüchen besprochen, verantwortet
sich aber mit der Unwüssenheit», weil die Reformationsherren indes «wegen von ihm

ausgestossenen flliehen genugsamb versicheret, Scheeb H. Pfarrer bey St. Elisabethen

verzeigt worden.» Ebd., Protokolle E 13,2, 17.1.1731.



178 Rebekka Schifferle

Bann und Gemeindepfarrer hin- und hergeschickt, selbst zwischen
Bann und Kleinem Rat. Die Episode mit der Vorladung vor den
Antistes zeigt zudem klar die Hierarchiestufen innerhalb der
Geistlichkeit: Eine Ermahnung durch den Antistes wog mehr als

diejenige des Banngremiums oder bloss des einzelnen Gemeindegeistlichen.

Mit Blick auf alle untersuchten Fälle kann festgestellt werden,
dass man mit einer Weiterleitung an höhere Stelle vorsichtig war. Sie

geschah entweder, wenn es die Schwere eines Falles erforderte oder

wenn wiederholtes Ermahnen ohne nachhaltige Besserung blieb.
Beides oblag grundsätzlich dem Ermessen von Pfarrer oder
Bannherren. Vor einer Anzeige an den Rat erging indes die Warnung,
dass bei wiederholter Klage der Fall dorthin weitergereicht werde.
Anders als bei den Reformationsherren, sprachen sich die Mandate
nicht für eine konkrete Anzahl Wiederholungen aus, die eine

Meldung an höhere Stelle forderte. Die Fehlbaren sollen von den
«E. Bännen fürgefordert, zur Besserung ermahnt, und wenn sie

dennoch auf dieser unseligen Gewohnheit beharren, Uns [d.h. dem
Kleinen Rat] verzeigt werden».1"- Wie offen das «Beharren» zu
verstehen ist, zeigt die anschliessende Erinnerung an die Gremien
niederer Gerichtsbarkeit wie Banne, Gesellschaften etc.: Es seien

«die oft wiederholten Fehler, auch alles besonders Erhebliche an
einen E. Wohlw. Kleinen Rath zu Ergreifung wirksamer Maasregeln
zu bringen».103 Diese offene Regelung für die Bänne erklärt sich

dadurch, dass die Bannherren leichtere Fehltritte behandelten. Die
Reformationsherren hatten mehr Kompetenzen und konnten damit
gewichtigere Vergehen ahnden, die härteres Vorgehen verlangten.

Überforderung aufgrund der Schwere des Falles auf der einen
Seite, Unverbesserlichkeit trotz Ermahnungen auf der anderen Seite

waren es, die einen Gemeindegeistlichen oder das Banngremium zur
Weiterleitung eines Falles bewogen. Zuweilen kamen auch beide
Gründe zusammen, wie beim Kleinbasier Weissbeck Franz
Weitnauer:

«Wan Wir nun diesem gottlosen menschen schon hiebevor wegen seinem
fluchen und schweren, zancken und hadern, balgen und schlagen alles ernstes

zugesprochen, Und Er aber auff keine Worttstraff nichts gibt, auch die jetz
begangene sünde und die dadurch gegebene ärgernus und scandal zu gross und

102 Ebd., Bibliothek Bf 1: Reformationsmandat, 24.7.1780, S. 8.

103 Ebd., Reformationsmandat, 24.7.1780, S. 8. Vgl. die konkreten Bestimmungen für
die Reformationsherren und den Conventum Decanorum: Bei einmal wiederholtem
Vergehen ist die Strafe zu verdoppeln, beim dritten Mal ist die fehlbare Person dem
Kleinen Rat zu melden (ebd., S. 22).



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 179

öffentlich, so dass gottes hocher und theiirer nammen und dessen heilige sacra-

ment so leichtfertig und lästerlich angegriffen worden, als haben wir billich
solches Ewer gnaden unterthänig anzeigen und hätten wollen, dieses lästermaul
anderen zum exempel zu gebührender straff zu ziehen und fürohin zu
bezähmen.»1"'1

Weitnauer habe vor dem Haus seines Bruders unter anderem

«bey etlich 100 malen geruffen mit vollem hals, du Himmelsketzer, du
verfluchter ketzer, ja der teüffel, gott behütt uns, solle ihn mit leib und seel holen,

wan er nicht einer von ihnen ersteche, Er wolte eilender, dass ein stein vom
Himmel fiel, wan er nit einer noch umbs leben bringe. Und mit freüden wolle

er als dan zum steinen thor ausgehen"1'', Er, sein bruder, habe das H. Abendmal

empfangen, wie ein Hund, der teüffel werde es ihme widerum aus dem
rächen reissen.»106

Der Rat verurteilte Weitnauer zu einer öffentlichen Vorstellung in
der Kirche und einem vierteljährigen Hausarrest.1"

In seltenen Fällen konnte auch Sorge um das eigene Leben dazu

führen, einen Fall zu delegieren. Dann nämlich, wenn die Lage so

bedrohlich wurde, wie offenbar für Pfarrer Johann Rudolf Burck-
hardt bei einem Hausbesuch im November 1789. (lebeten von der
Frau des Schneidermeisters Niclaus Beck - gegen den bereits 1787
ein Verfahren wegen Gotteslästerung geführt worden war"18 -
besuchte Burckhardt diesen wegen neuerlichen Tobens und
lästerlichen Redens. Wie er zu ihm ins Zimmer getreten sei, habe er

zornige Blicke empfangen und

«als ihm der Anlas dieses Besuchs angezeigt wurde [...] schrie er aus vollem Hals

— das gehe mich nichts an, ich soll in mein Hauss gehen, auf das seine habe ich

nicht nötig zu sehen; und als er diss etliche mal heftig wiederholt, fand ich gut
seinem Befehl zu folgen, um ihn nicht in eine Wut zu bringen, um so viel

mehr, da er einen Degen oder Säbel auf der Commode neben sich liegen hatte

und wie mir der Haussmeister, den ich mit mir hatte ins Zimmer tretten
lassen, versicherte immer eine geladene Flinte in seiner Stube stehen habe.»1""

104 Ebd., Criminalia 5, Nr. 4: Bericht des Banns von Kleinbasel, undatiert, verlesen im

Kleinen Rat 27.1 1.1706.

105 Ausserhalb des Steinentors befand sich die Grossbasler Richtstiitte.

106 StABS, Criminalia 5, Nr. 4: Bericht des Banns von Kleinbasel, undatiert, verlesen im

Kleinen Rat 27. i 1.1706.

107 Die Akten zum Fall finden sich in ebd., Criminalia 5, Nr. 4 und Protokolle Kleiner Rat

78.

108 Dazu ebd., Criminalia 2, B 6 und Protokolle Kleiner Rat 160.

109 Ebd., Criminalia 2, B 6: Bericht von Pfarrer Burckhardt im Namen der Geistlichkeit

von St. Peter, undatiert, verlesen im Kleinen Rat 4.11.1789, fol. 2t. Zum Fall siehe auch

weiter unten.



180 Rebekka Schifferle

Burckhardt bat den Rat um Weiterführung des Falles, was dieser

auch tat. Solche Gewaltdrohung gegen einen Geistlichen — auch

wenn sie wie hier vor allem in der Vorstellung des Pfarrers
bestand - ist einzigartig unter den vorliegenden Fällen. Das heisst aber

nicht, dass durchwegs eine demütige Respekthaltung gegenüber der

Geistlichkeit - und auch der weltlichen Obrigkeit — eingenommen
wurde. Wiederholt wurden Aufgebote vor eine Obrigkeit
missachtet, zuweilen mit Fluchtversuchen, oder man hatte schlagfertige
verbale Erwiderungen bereit, wie Elsbeth Weiler 1703. Als man ihr

sagte, dass sie durch ihre Gotteslästerungen gegen ihren Schöpfer
nicht nur das ewige höllische Feuer verdient habe, sondern auch,
dass «eine Christliche Obrigkeit sie am leben straffe. Man werde sie

zum Steinen Thor110 ausführen, und daselbsten, wie sichs gebüre zu

pulfer verbrennen», antwortete sie bloss: «Ja, ich bin schon draus-

sen.» 1,1

Zusammenfassend kann man sagen: Die Obrigkeit war darauf
angewiesen, dass die Untertanen ein Stück weit kooperierten. Es

bestand eine gegenseitige Abhängigkeit, ganz besonders in der

Kleinräumigkeit einer Stadt wie Basel.

Die Delinquenten und Delinquentinnen

Die geahndeten Gotteslästerungen fielen in allen gesellschaftlichen
Schichten der damaligen Stadt Basel an. Am stärksten vertreten ist
die Mittelschicht aus Flandel und Gewerbe mit rund 71 Prozent.
Die Unterscheidung von Meistern und unter Umständen
nichtbürgerlichen Gesellen ist in den meisten Fällen nicht möglich.
Aufgrund der meist stabilen Lebenssituation mit festem Wohnort und
Familie kann aber von einem grossen Anteil des handwerklichgewerblichen

Mittelstandes ausgegangen werden. Die zweitgrösste
Gruppe mit rund 22 Prozent stellen die unteren Schichten und

Randgruppen dar. Hierzu zählen auch die Stadtsoldaten und Diener.

Darauf folgen mit rund 7 Prozent die oberen Schichten. Dieses

Ergebnis deckt sich mit dem heutigen Forschungsstand, der
Blasphemie als ein «Breitbandphänomen» (Loetz) in der Frühen Neuzeit

110 Siehe Anm. 105.

111 StABS, Criminalia 2, W 3: Bericht über die Besprechung Weilers durch Johann Rudolf
Zwinger (Prediger St. Elisabethen) und Theodor Gernler (Prediger Barfüsserkirche und

Spital) an den Kleinen Rat, 6.2.1703. Die Akten zum Fall finden sich in ebd., Criminalia

2, W 3 und Protokolle Kleiner Rat 74, 27.1. und 7.2.1703. Vgl. die Schlagfertigkeit

der Jungfrau Genathin 1723, in: Schifferle (wie Anm. 1), S. 134, Anm. 11.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 181

ansieht.112 Im Vergleich zu bisherigen Studien sticht in Basel jedoch
die grosse Dominanz der oben skizzierten Mittelschicht aus Handel
und Gewerbe hervor.

Diese Abweichung mit demographischen Verhältnissen zu
deuten, gelingt nicht recht.113 Sie wird noch grösser, wenn man die

Delinquenten nach der Kategorie «Bürger» filtert. Danach ergibt
sich ein ungefährer Prozentanteil von 78 Prozent an der Gesamtzahl
der Delinquenten, von denen Beruf oder Stand bekannt sind. In
jedem Fall liegt der Anteil der Basler Bürger und Bürgerinnen unter
den Delinquenten deutlich über 50 Porzent und übersteigt damit
ihren prozentualen Anteil an der Gesamtbevölkerung. Dieser

bewegte sich in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts bei etwa
50 Prozent oder 7607 Personen im Jahre 1779.114 Der Anteil der
Hintersassen und Aufenthalter stieg im Laufe des 18. Jahrhunderts
stetig, vor allem durch den Aufschwung der Bandindustrie. Im
letzten Drittel des Jahrhunderts stellte diese Gruppe die zweite
Hälfte der Bevölkerung.111 Diese Entwicklung spiegelt sich — wie

gesagt - aber keineswegs unter den wegen Blasphemie belangten
Personen. Blasphemie war in Basel vornehmlich ein Delikt der
Basler Bürgerinnen und Bürger.

Eine Erklärung hierfür ist zweifellos der hindernisreiche Weg, bis

blasphemische Äusserungen vor die Justiz gelangten. Er wird, wie
gezeigt, bei den oberen Schichten besonders augenfällig. Aufschlussreich

ist zudem die Frage nach den Messlatten, mit denen die Hörer
eine Aussage beurteilten. Stärker in die Gesellschaft integrierte
Personen - eben die Bürgerinnen und Bürger — mussten früher mit
einer Anzeige rechnen, weil ihre Mitverantwortung für Ruhe und
Ordnung in der Stadt wesentlich bedeutsamer war als die der Un-

112 Vgl. zu Paris und Umland Alain Cabantous: Geschichte der Blasphemie, Weimar 1999

(frz. Originalausgabe: Histoire du blaspheme en Occident, Paris 1998), S. 98-119: zum
Kommunalstaat Zürich Loetz (wie Anm. 11), S. 358-366 und zu Europa bis 1650

allgemein Schwerhoff (wie Anm. 6), S. 255-266.
113 Vgl. zur Bevölkerungsentwicklung und -struktur: StABS, Volkszählung A 3: Verzeich¬

nis der Professionisten der Stadt Basel im Jahr 1780. Franz Gschwind: Bevölkerungsentwicklung

und Wirtschaftsstruktur der Landschaft Basel im 18. Jahrhundert, Liestal

1977, bes. S. 140 und S. 327, Anm. 9 sowie Hans Mauersberg: Wirtschafts- und

Sozialgeschichte zentraleuropäischer Städte in neuerer Zeit. Dargestellt an den

Beispielen von Basel, Frankfurt a. M., Hamburg, Hannover und München, Göttingen
1960, S. 132f. undS. 182f.

114 StABS, Volkszähung A 3: Tabelle 1779 und Gschwind (wie Anm. 113), S. 327,
Anm. 9.

115 Dazu Gschwind (wie Anm. 113), S. 327, Anm. 9 und Mauersberg (wie Anm. 113),
S. 132f.



182 Rebekka Schifferle

terschicht. Die Bedeutungsverschiebung, welche die Blasphemie im
Laufe des 18. Jahrhunderts erfuhr, hat dies noch verschärft.
Vielleicht ist hierin auch ein wesentlicher Grund zu sehen, dass selbst
die unteren und randständigeren Schichten unter den Delinquenten
sich mehrheitlich aus Personen zusammensetzten, die nicht ganz
unten oder ganz am Rand der Gesellschaft lebten. Ahnliches gilt
für den Befund, dass bei der Mehrheit der Delinquenten auch nicht
von einer kriminellen oder sonst zweifelhaften Grundeinstellung
gesprochen werden kann."11

Das Alter der angezeigten Personen erfährt man, wenn
überhaupt, bloss bei den besser dokumentierten Fällen, das heisst dort,
wo es zum Verhör durch eine Untersuchungsbehörde kam. Dies,
und die Tatsache, dass das Alter scheinbar beiläufig in die Akten ein-
floss und in den fachlichen Gutachten oder sonstigen Prozessakten

nicht mehr erwähnt wurde, lässt vermuten, dass es für den Urteilsspruch

kaum eine Rolle spielte, solange die Person mündig war. Die
Delinquenten und Delinquentinnen stammten aus allen

Altersgruppen, bei einer Mehrheit von 20- bis 40- und 50- bis 60-jährigen

Männern.
Der Frauenanteil bei den geahndeten Fällen von Gotteslästerung

liegt bei rund 20 Prozent, ohne besondere Fiäufungen verteilt über
den gesamten Untersuchungszeitraum. Die breite Fächerung über
die gesellschaftlichen Schichten kann wie bei den Delinquenten
insgesamt auch bei den Frauen konstatiert werden. Auch hinsichtlich
Alter und Zivilstand sind keine Besonderheiten auszumachen. Dass

wesentlich mehr Männer als Frauen beschuldigt wurden, konnte die

bisherige Forschung verbreitet feststellen.117 Dennoch ist kaum
wahrscheinlich, dass Frauen seltener blasphemische Reden im Mund

116 Wie dies Elisabeth Beimas und Fran^oise Hildesheimer für Frankreich, besonders Paris

feststellen konnten. Vgl. Elisabeth Beimas: La montee des blasphemes ä l äge moderne

du moyen äge au XVlIe siecle, in: Jean Delumeau: Injures et blasphemes, Paris 1989,
S. 13-33, hier S. 21 f. und Franchise Hildesheimer: La repression du blaspheme au

XVIIP siecle, in: Jean Delumeau: Injures et blasphemes, Paris 1989, S. 63-81, hier
S. 69.

1 17 Beimas (wie Anm. 116), S. 21 f.; Cabantous (wie Anm. 112), S. Il6f.; Hildesheimer
(wie Anm. 116), S. 69; Loetz (wie Anm. 11), u. a. S. 220 und S. 363f.; Schmidt (wie
Anm. 11), u.a. S. 85-92; Schwerhoff (wie Anm. 6), S. 263-266.
Der geringere Anteil Frauen gegenüber Männern vor Gericht lässt sich allgemein
feststellen. Dazu u.a.: Otto Ulbricht: Einleitung. Für eine Geschichte der weiblichen
Kriminalität in der Frühen Neuzeit oder: Geschlechtergeschichte, historische
Kriminalitätsforschung und weibliche Kriminalität, in: ders. (Hg.): Von Huren und
Rabenmüttern. Weibliche Kriminalität in der Frühen Neuzeit, Köln / Weimar / Wien 1995,
S. 1-37, h ier S. 17—21. Zur Forschungsentwicklung und Methodik: ebd., S. 1—37 und
Heide Wunder: «Weibliche Kriminalität» in der Frühen Neuzeit. Überlegungen aus der



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 183

führten, zumindest geben die Basler Quellen keine Anhaltspunkte
dafür. Wie Kriminalität insgesamt, so war auch weibliche Kriminalität

vielmehr das Resultat sozialer Etikettierung oder Konstruktion.118

So müsste die im Vergleich zu den Männern kleinere Anzahl
Frauen für Basel vertieft betrachtet werden. Mit ein Grund war
vermutlich das Kriterium der Störung der öffentlichen Ordnung, das

Frauen weniger belastete.119 Die Basler Fälle bestätigen diese Ergebnisse:

Betrachtet man die Situationen, in welchen die geahndeten
Lästerungen vorkamen, so fällt auf dass der Frauenanteil bei

Blasphemien im häuslichen Rahmen auf über einen Drittel der
verurteilten Personen steigt. Es handelt sich dabei um häusliche Streitereien

zwischen Ehepartnern, die mit «liederlichem» Lebenswandel

einhergingen. Die Geschlechtsunterschiede verringern sich also bei

alltäglicheren Delikten.120

Das bestätigt ein Blick auf die Fälle, in denen die geahndeten
Reden ausserhalb des häuslichen Rahmens stattfanden. Ein grosser
Teil davon spielte sich in einem sozusagen männlichen Umfeld ab:

auf der Wache, in der Zunft, in der Werkstatt oder im Wirtshaus.
Die übrigen Fälle fanden im öffentlichen - Strasse, Kirche - oder
halböffentlichen Raum - Gericht, Haft, Siechenhaus, Spital — statt
und lassen sich hinsichtlich ihres situativen Kontextes nicht ge-
schlechtsspezifisch unterscheiden. Oft waren es streitbare
Auseinandersetzungen, die zur Lästerung Anlass gaben oder Trunkenheit,
die zu einem Monolog über etwelche Unzufriedenheiten motivierte.
Dass die männlichen Delinquenten quantitativ dominierten, scheint
auch hier mitunter damit erklärbar, dass die Männer eher zu heftigen

und für die Anwesenden teils bedrohlichen Ausbrüchen neigten
als die Frauen. Auffälligerweise findet sich der Vorwurf des öffentlichen

Ärgernisses nämlich kaum bei Frauen, die als «Einzeltäterinnen»

verurteilt wurden. Die Klage über aggressive und bedrohliche
Ausbrüche fehlt ganz, sieht man von Barbara von Speir ab, die ihren

Ärger über die unrechtmässige Besetzung ihres Kirchenstuhls mit
«pfetzen» unterstrich.121 Ebenso bemerkenswert ist, dass umfangreichere

Prozesse gegen Frauen weitgehend fehlen. Selten wurden
Frauen schwere Lästerungen angelastet; ausholende blasphemische

Sicht der Geschlechtergeschichte, in: ebd., S. 39-61. Vgl. auch Claudia Opitz-Belak-
hal: Geschlechtergeschichte, Frankfurt a. M. 2010 (mit weiterführender Literatur).

118 Aufschlussreich dazu Wunder (wie Anm. 117).

119 Ebd., bes. S. 43 und S. 55.
120 So auch Schmidt (wie Anm. 11), S. 85 oder Schwerhoff (wie Anm. 6), S. 264.

121 StABS, Protokolle E 13,1, 23.2.1681. «pfetzen» meint hier mit den Fingern klemmen,

vgl. Schweizerisches Idiotikon, Bd. 5, Sp. 1206.



184 Rebekka Schifferle

Monologe oder Disputationen iehlen ganz. Alles spricht dafür, dass

die von Francisca Loetz für Zürich gemachte Beobachtung, dass

Äusserungen von Frauen zu religiösen Fragen weniger beachtet
wurden, auch für Basel zutrifft.1:2

Die grundsätzlich identische obrigkeitliche Sanktionierung von
Männern und Frauen bei leichteren Fällen von Fluchen und Schwören

mag zudem daraufhinweisen, dass eine magische Kraft solcher
Worte im Zuge der Aufklärung kaum mehr ein Beurteilungskriterium

war. Wurde eine solche Kraft früher mehrheitlich Äusserungen
von Frauen zugesprochen, so fehlt sie in den vorliegenden Basler

Fallakten fast gänzlich.123 Fluchen und Schwören wurden nun in
erster Linie «geschlechtsneutral» als ärgerliche Störung
nachbarschaftlichen Zusammenlebens und gesellschaftlicher Ruhe und

Ordnung betrachtet.

Die Anzahl und Verteilung der untersuchten Fälle

Die meisten Fälle finden sich in den ersten rund 70 Jahren des

Untersuchungszeitraums, das heisst bis in die 1730er Jahre. Flin
markantes Hoch ist Ende der 1680er Jahre zu verzeichnen, danach
sind die Zahlen bis Mitte der 1730er Jahre in etwa konstant.
Anschliessend nimmt die Anzahl deutlich ab und bleibt ohne grosse
Schwankungen bis zum Finde des Jahrhunderts tief. Der Befund für
Basel kann einem allgemeinen Entwicklungstrend zugeordnet
werden.124 Da die Bannprotokolle erst in der zweiten Hälfte des

18. Jahrhundert einsetzen, ist für die vorgängigen Jahrzehnte zweifellos

von einer höheren Fallzahl auszugehen und entsprechend von
einem markanteren Rückgang ab der Jahrhundertmitte. Diesen

Rückgang unterstreicht, dass ab dieser Zeit fast keine schweren

Blasphemievergehen mehr behandelt wurden.
Dabei fällt auf, dass in der zweiten Jahrhunderthälfte die Verfehlungen

entweder von den Gemeindegeistlichen und den
Bannherren bearbeitet wurden oder - wenn sie besonders gravierend
waren - von dort zum Kleinen Rat gelangten. In den Protokollen

122 Loetz (wie Anm. 11), S. 531 und S. 542f.

123 Heinrich R. Schmidt schlägt vor, anhand harter Strafen auf die höhere magische, got¬
teslästerliche Qualität des Fluchens zu schliessen, welche mehrheitlich Frauen unterstellt
wurde. Das 18. Jahrhundert hat dabei die «Entmagiisierung» des Fluchens vollendet,
die mit dem «Decline of Magic» (Keith Thomas) im 17. Jahrhundert stark voranschritt.

Vgl. Schmidt (wie Anm. 11), S. 90f.
124 Für das Berncr Land siehe ebd., S. 146-48, für den Kommunalstaat Zürich siehe Loetz

(wie Anm. 11), S. 485-491.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 185

der Reformationsherren finden sich keine Fälle lästerlicher Reden
mehr. Diese Instanz zwischen Gemeindeebene und Kleinem Rat
entfiel sozusagen. Das Delikt büsste offenbar an Differenzierung
ein, was als eine Entwertung interpretiert werden kann, die sich in
die Entwicklung einordnet, wie sie im folgenden Abschnitt
beschrieben wird.

Der Rückgang von Blasphemiefällen: Wandel des Umgangs
mit Gotteslästerung

Wie lässt sich der markante Rückgang im 18. Jahrhundert erklären?
Es liegt auf der Hand, dies mit der fortschreitenden Aufklärung in

Verbindung zu bringen, die an den Grundfesten des traditionellen
Konzepts von Gotteslästerung rüttelte. Dreh- und Angelpunkt war
das neue Gottes- und Menschenbild. Gott wurde immer weniger in
menschlichen Kategorien gedacht, sondern zunehmend als der <ganz
andere> transzendiert, in die Ferne gerückt. Fan beleidigter, zorniger,
sich rächender Gott, dessen Ehre zu wahren der Verantwortung des

Menschen oblag, passte nicht mehr richtig in dieses Bild. An die
Stelle der göttlichen Ehre rückte vermehrt die öffentliche,
gesellschaftliche Ordnung. Die Ahndung von Gotteslästerung zielte
immer mehr auf den Schutz der öffentlichen Ruhe und die

Bekämpfung öffentlichen Ärgernisses. Ein optimistischeres Menschenbild

rückte in den Mittelpunkt. Blasphemie verlor zunehmend ihre
traditionelle theologische Bedeutung und es fand eine Öffnung des

Begriffs statt, die, stärker als bisher, Gotteslästerung als Etikett für
verschiedene Weltanschauungen einsetzen liess. Zugleich ist ein

allgemeiner Bedeutungsverlust des Begriffs festzustellen. Diese

Entwicklung, wie sie die Forschung bisher allgemein und für das Feld

der Blasphemie im Besonderen dargestellt hat,125 ging auch an Basel

nicht spurlos vorüber. Auch hier kam es zu einer «Enttheologisie-

rung» des Blasphemievergehens, parallel zu einem Nachlassen der
Strafbarkeit lästerlicher Worte.

Basel war zudem nicht mehr ein «geistiger Brennpunkt Europas»,

wie noch im 16. Jahrhundert.126 Vielmehr prägte konservatives

Denken Politik, Kirche und Universität. Grossen Einfluss hatte

125 Dazu allgemein Kaspar von Greyerz: Religion und Kultur. Europa 1500—1800,

Göttingen 2000, S. 285-324. Zu Gotteslästerung im Besonderen vgl. Cabantous (wie

Anm. 112), bes. S. 127-167; Loetz (wie Anm. 11), bes. S. 471-508; Schwerhoff

(wie Anm. 6), S. 312-318; Wils (wie Anm. 6), S. 120-171.
126 Die Bezeichnung stammt von Hans R. Guggisberg: Das reformierte Basel als geistiger

Brennpunkt Europas im 16. Jahrhundert, in: ders. und Peter Rotach (Hgg.): Ecclesia



186 Rebekka Schifferle

dabei die reformierte Theologie in ihrer orthodoxen Form. Im
17. Jahrhundert war die Orthodoxie durch eine wachsende Dogma-
tisierung und zunehmendes gesetzlich-autoritatives Denken
gekennzeichnet.12'7 Diese dienten wesentlich der Abwehr neuer Strömungen,

die sich verstärkt Gehör verschafften.128 Das Bollwerk der
traditionellen Orthodoxie war diesen Strömungen nur bedingt
gewachsen. Insbesondere die sogenannte «vernünftige Orthodoxie»
bekam zunehmend eine Stimme.129 Im Zentrum derselben stand die

Ablehnung des theologischen Dogmatismus und der scholastischen

Argumentationsweisen der Orthodoxie mittels der Betonung der

einfachen, lebendigen Frömmigkeit, der praxis pietatis. Ihr Gottes-
und Menschenbild war optimistisch. Der Basler Theologe Samuel
Werenfels (1657-1740) war einer der wichtigsten eidgenössischen
Vertreter dieser neuen Richtung; er lehrte fast 50 Jahre lang an der

Theologischen Fakultät in Basel. Dennoch behielten die konservativen

Kräfte eine wichtige Rolle im städtischen Leben. Ihre
Vertreter vermochten immer wieder Neuerungen in Kirche und Staat

zu verhindern. Gerade das Festhalten am <Nachtmahlbüchlein> ist

vor diesem Hintergrund zu sehen.

Allerdings waren die Kräfte des Wandels stärker. Die Darstellung
der obrigkeitlichen Mandate hat gezeigt, wie der Paragraph gegen
die Wortsünde im Laufe der Zeit an Bedeutung verlor und in den

hinteren Teil der Ordnungen gerückt wurde. Sichtbar wurde auch,

wie die Begründung der Mandate mit der zu schützenden Ehre Gottes

bis gegen Ende des Jahrhunderts stark zurückgenommen und
stattdessen die öffentliche Ruhe und Ordnung mehr gewichtet
wurde. Der Wiederaufschwung der traditionellen Mandatsbegründung

Ende der 1780er Jahre ist im Kontext der Krisenerfahrung zu
sehen, der Paragraph gegen die Wortsünde wurde in diese Renaissance

indes nicht miteinbezogen. Dies scheint die genannte
Entwicklung einer «Enttheologisierung» zu widerspiegeln, nämlich
den Rückgang der Bedeutung der Theologie für das Verständnis des

Delikts der Blasphemie.

Semper reformanda. Vorträge zum Basler Reformationsjubiläum 1529-1979, Basel

1980, S. 50-75.
127 Max Geiger nennt das Jahrhundert kirchengeschichtlich «Zeitalter der Hochortho¬

doxie», Geiger (wie Anm. 35), bes. S. 68-78 und S. 100-181. Siehe auch Wernle (wie
Anm. 38), Bd. 1, S. 70-111.

128 Die protestantische Theologie der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts ist «nicht nur
bedrohte Theologie, sie ist in ebensolchem Masse abwehrende und kämpfende
Theologie.» Geiger (wie Anm. 35), S. 73.

129 Vgl. dazu Wernle (wie Anm. 38), Bd. 1, S. 468-565.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 187

Ein augenscheinliches Beispiel für diese Entwicklung ist der

«Rückzug» des Konvents aus den Prozessakten. Dieses höchste
Gremium der Basler Kirche lässt sich gegen Mitte des 18. Jahrhunderts
nicht mehr in den Akten von Blasphemiefällen nachweisen. Einerseits

wurde es vom Rat nicht mehr um Gutachten gebeten, andererseits

unterliess der Konvent Vorstösse, wie er sie in früheren Jahren

unternommen hatte. Weltliche und geistliche Obrigkeit hielten ihre
Zusammenarbeit im Kampf gegen Blasphemie offenbar nicht mehr
für nötig.

Der Fall des arbeitslosen Mehlknechts Bernet Sulger kann
paradigmatisch für den Wendepunkt in dieser Entwicklung stehen. Sulger

wurde 1746 wegen liederlichen Lebenswandels mit Trinken,
Spielen, «entsetzlichen fluchen und Gottslästerlichen reden» und

wegen «höchstschimpflichst und Ehrenrührigster reden» gegen den
Rat inhaftiert.130 Der Rat erbat ausschliesslich ein juristisches
Gutachten. Offenbar wurden die Reden gegen die Obrigkeit stärker
gewichtet als die blasphemischen. Im Protokoll des Kleinen Rats ist
denn auch bloss von diesen Äusserungen die Rede. Es scheint
naheliegend, dies als Ausdruck einer grundsätzlichen Veränderung zu

interpretieren. Die Akten zeigen indes auch, wie viel Ambivalenz diese

Veränderung noch in sich trug. So standen bei der juristischen
Begutachtung die blasphemischen Worte doch vor denen gegen die

Obrigkeit an erster Stelle, und zwar aufgrund ihres Adressaten,
indem der «Grosse Gott, die höchste Majestätt, durch seine wider-
hohlte flüch und gottslästerliche reden schwärlich beläydiget» worden

sei.131 Es war dies das letzte juristische Gutachten, das der Rat
für einen Gotteslästerungsfall anforderte.

Ein weiterer Hinweis auf den angesprochenen Wandel sind die
für die zweite Hälfte des 18. Jahrhunderts in den Akten weitgehend
fehlenden kirchlichen Stellungnahmen. Die knappen Eintragungen
in den Protokollen der Bannherren enthalten keine inhaltlichen
Beurteilungen der Lästerungen. Die einzige Einschätzung liegt zum
bereits erwähnten Fall des Schneidermeisters Niclaus Beck vor. Er
brach 1789 wiederholt in «Reden wieder Gott und unseren Erlösten»

aus, «dass es Christlichen Ohren unausstehlich und durch die
Seele dringe», wie die Ehefrau Becks Pfarrer Johann Rudolf Burck-

130 StABS, Criminalia 2, S. 14: Juristisches Gutachten, undatiert, verlesen im Kleinen Rat

10.12.1746, fol. 2r. Die Akten zum Fall finden sich in ebd. und Protokolle Kleiner Rat

119f.

131 Ebd., Criminalia 2, S. I4f: Juristisches Gutachten, undatiert, verlesen im Kleinen Rat

10.12.1746, fol. 3r.



188 Rebekka Schifferle

hardt mitteilte, den sie um Hilfe bat. Auch die übrigen Hausbewohner

bestätigten dem Pfarrer, dass es «entsetzlich zu hören sey wie
dieser Mann bald wieder Gott, unseren Heiland und die H. Jungfrau,

so ihn gebohren Schmachworte aussstosse».132 Nach dem weiter

oben beschriebenen erfolglosen Hausbesuch bat Burckhardt im
Namen der Geistlichkeit von St. Peter den Kleinen Rat, sich des

Falles anzunehmen: Der Rat möge erkennen, wie nötig es sei, «dass

dieser Mann als ein verrückter angesehen und also versorgt werde,
dass durch seine wieder Gott und Menschen aussgestossene Reden

nicht andere geergeret und durch seinen Zorn und Wut niemand

beschädiget werde.»133 Die Worte Becks wurden von Burckhardt
zwar als Reden gegen Gott und als «Schmachworte» bezeichnet,
aber im Kern ging es doch darum, dass dadurch andere (Menschen)

geärgert würden. Dies gelte es künftig zu verhindern. Die in den
Schreiben der Geistlichkeit aus früheren Jahren des 18. Jahrhunderts

gängige Betonung und nachdrückliche Bitte an die weltliche

Regierung, die göttliche Ehre zu retten, fehlt in seiner Argumentation.

Allerdings drängt sich die Frage auf, ob die Äusserungen Becks

nicht als regelrechte Beleidigung Gottes angesehen wurden, weil er
als geistig krank galt. Geistesverwirrung wurde spätestens seit dem

ausgehenden 17. Jahrhundert als potentieller Milderungsgrund der

Schuldfähigkeit in die Begutachtung einbezogen.134 Das mag auch

in diesem Fall ein Stück weit eine Rolle gespielt haben.

Eine Äusserung der Geistlichkeit fehlt gänzlich beim zweiten
und zugleich letzten umfangreichen Fall der zweiten Jahrhunderthälfte,

dem eingangs geschilderten Fall des Ratsredners Abraham
Ecklin aus dem Jahr 1794. Dass die Geistlichen weder einbezogen
wurden noch sich selber einschalteten, verweist auf die Haltung des

Rats sowie auf die der Geistlichkeit selbst. Offenbar sahen weder
weltliche noch geistliche Obrigkeit die blasphemischen Worte Ecklins

als wichtige theologische Angelegenheit. In der Tat beinhalteten
sie auch starke politische Anspielungen, noch in der ersten Jahrhun-

132 Ebd., Criminalia 2, B 6: Bericht von Pfarrer Johann Rudolf Burckhardt im Namen der

Geistlichkeit von St. Peter, undatiert, verlesen im Kleinen Rat 4.11.1789, fol. lr.
133 Ebd., fol. 2r.

134 Vgl. das theologische Gutachten zum Fall Hans Georg Möringer (1693): «Man kan

nicht sagen, er sey truncken oder nicht recht im kopff gewesen», stellt das Gutachten
bei der Aufzählung der möglichen Milderungsgründe fest. Siehe ebd., Kirchenarchiv
A 20,2: Theologisches Gutachten, 5.3.1693, fol. 2v. Ausführlicher das Gutachten zum
Fall Johannes Grimm (1702): «die delicta ex animo delinquentis aestimanda sunt, man
von einer sünd urtheilen soll, nach dem gemüth und willen dessen, der Sie begehet»,
ebd., Criminalia 2, G 2: Theologisches Gutachten, 7.10.1702, fol. lr. Vgl. auch Loetz
(wie Anm. 11), S. 161-176.



Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit 189

derthälfte wäre das aber kein Grund gewesen, die Geistlichkeit nicht
miteinzubeziehen.1 35 Es gibt keine obrigkeitliche Stellungnahme zu
Ecklins Äusserungen. Aus dem Verlauf des Verfahrens lässt sich aber

schliessen, dass seine Reden vom Rat einerseits als öffentliches
Ärgernis empfunden wurden, andererseits stiess man sich in der
aristokratisch ausgerichteten Regierung an den politischen Implikationen.

Ein theologisches, aber auch ein juristisches Gutachten schien

überflüssig, die Statuierung eines Exempels jedoch notwendig.136
Zu dieser Feststellung passt, dass schwere und direkte Kritik an

geltenden religiösen Auffassungen offenbar kaum als Gotteslästerung

bezeichnet wurde. So gehen die einschlägigen dogmatischen
Schriften des späteren 17. Jahrhunderts gegen Angriffe auf die
reformierte Lehre, der <Syllabus Controversiarum» (1662) und die <For-

mula Consensus» (1675) wie gezeigt nicht explizit auf Blasphemie
ein. Genügten andere theologische Termini dem wissenschaftlichen

Anspruch besser als der schillernde Titel «Gotteslästerung»? Die
Rechtspraxis mag diese Vermutung bestärken: Im sogenannten
Wettsteinhandel (um 1730)13 beispielsweise oder den Auseinandersetzungen

der 1750er Jahre um die pietistischen Separatisten stösst

man kaum auf das Gotteslästerungsetikett. Hatte die breite Anwen-

135 Vgl. den Fall Abel Wettstein (1718). Wettstein soll den Heiligen Geist gelästert und

gleichzeitig die Mülhauser Obrigkeit geschmäht haben. Quellenverweise: Anm. 66.

136 Die vergleichsweise harte Bestrafung Ecklins lässt sich nur als Exempel einer durch die

politische Lage verunsicherten Regierung erklären. Das wird dadurch unterstrichen,
dass der Rat kaum auf das Gnadengesuch der Familie einging. Suppliken hatten, wie

erwähnt, sonst gute Aussichten auf Erfolg vor dem Rat. In diesem Fall wurden die

Supplikanten bloss zur Geduld gewiesen und den Vorstehern des Zuchthauses
überlassen, Ecklin nach ihrem Gutdünken zu behandeln. Siehe StABS, Criminalia 2, E 4:

Bittschrift von Mutter, Ehefrau und Kindern an den Kleinen Rat, 8.11.1794 und

Protokolle Kleiner Rat 167, 8.11.1794.
137 Mitglieder des Basler Konvents ereiferten sich gegen den Neutestamentier Johann Jakob

Wettstein (1693-1754), der Mängel des damals noch geltenden textus receptus
feststellte und durch eine Neuausgabe des griechischen Neuen Testaments auf einer breiteren

Basis alter Handschriften zu korrigieren plante. Hauptvorwurfgegen Wettstein war
seine Korrektur von 1 Tim 3,16, dahingehend, dass er das bisher gelesene 0g als ein og

erkannte, was aus dem bis dahin als abgekürztes 0£Og verstandene 05 das gewöhnliche

Relativpronomen machte und dadurch einer zentralen biblischen Belegstelle für die

Gottheit Christi den Boden entzog. Mit seiner Bibelkritik und besonders dem Angriff
auf die Gottheit Christi beging Wettstein per definitionem Gotteslästerung. Die Akten

benutzten diese Bezeichnung jedoch kaum, sondern sprachen von «erschröcklichen

Jrrthümern» oder ordneten Wettstein von der orthodoxen Lehre abweichenden

theologischen Bewegungen zu, insbesondere dem Sozinianismus und Arianismus. Der

umfangreiche Aktenbestand zu diesem Fall findet sich vornehmlich in StABS, Kirchenarchiv

D 1,5 und T 5,1-4. In der Literatur siehe u.a.: Karl Rudolf Hagenbach: Johann

Jacob Wettstein der Kritiker und seine Gegner, Leipzig 1839; Udo Schnelle: Wettstein,

Johann Jakob, in: TRE 35 (2003), S. 723-727.



190 Rebekka SchifFerle

dung des Blasphemiebegriffs seit dem Mittelalter, besonders auch
durch seine grosse alltagssprachliche Verwendung, den Fachbegriff
sozusagen verwässert und theologisch weitgehend unbrauchbar,
gleichsam «unwissenschaftlich» gemacht? Vieles scheint darauf
hinzudeuten. Gotteslästerung war je länger, desto weniger «Reizthema»

(Schwerhoff) der Obrigkeiten.138 Zugleich hat sich ihre traditionelle
Verknüpfung mit der göttlichen Ehre gelockert und sie hat insgesamt

an theologischem Gewicht verloren, so dass sie sich mehr als

früher als Etikett verschiedener nicht konformer Weltanschauungen
eignete.

138 Schwerhoff (wie Anm. 6), S. 313.


	Gotteslästerung vor der geistlichen und weltlichen Obrigkeit im ausgehenden 17. und 18. Jahrhundert in der Stadt Basel

