Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 111 (2011)

Artikel: Herrscherideale und ideale Frauen : Tugendallegorien im
frihneuzeitlichen Basel

Autor: Hess, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-391676

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-391676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Herrscherideale und ideale Frauen.
Tugendallegorien im frithneuzeitlichen Basel

von Stefan Hess

Immateriellen Vorstellungen eine anthropomorphe Gestalt zu
verleihen, ist ein Verfahren, das eine lange, bis in die griechisch-
romische Antike zuriickreichende Tradition aufweist.! Auch in der
mittelalterlichen Bilderwelt hatten Personifikationen ihren festen
Platz. Sie finden sich in der kirchlichen Sphire (zum Beispiel das
Komplementirpaar Synagoge-Ekklesia®, der Fiirst der Welt® oder der
Tod*) ebenso wie im weltlichen Bereich (Frau Minne’ oder Metz
Unmusse>®). Ein wichtiger Gegenstand allegorischer Hypostasierung
war der Komplex der iiberpersonlichen Werte und Ideale.” Hierbei
bildete sich ein ethischer Kanon heraus, zu dem man neben der
paulinischen Trias Glaube (Fides), Liebe (Caritas) und Hoffnung
(Spes) die aus der griechischen Philosophie tibernommenen Kar-
dinaltugenden> Gerechtigkeit (Justitia), Missigkeit (Temperantia),
Klugheit (Prudentia) und Stirke (Fortitudo) zdhlte.® Diese Siebner-

1 Emma Stafford: Worshipping virtues. Personification and the Divine in Ancient Greece,
London 2000; dies./Judith Herrin (Hgg.): Personification in the Greek world. From
Antiquity to Byzantium, Aldershot/Hampshire 2005.

2 So etwa auf zwei Tafeln des urspriinglich in der Leonhardskirche von Basel aufgestellten
sogenannten Heilspiegelaltars von Konrad Witz; vgl. Konrad Witz, Ausstellungskatalog,
Kunstmuseum Basel, Ostfildern 2011, S. 63, 67. Ebenso auf dem alten Siegel der theolo-
gischen Fakultir. Abbildung: Lukas Wiithrich: Die Insignien der Universitdt Basel, Basel
1959 (Studien zur Geschichte der Wissenschaften in Basel 8), Taf. 4a.

3 Vgl die entsprechende Sandsteinfigur aus dem spiten 13. Jahrhundert neben dem Haupt-
portal des Basler Miinsters. Siehe Dorothea Schwinn Schiirmann/Hans-Rudolf Meier/
Erik Schmidt: Das Basler Miinster, Basel 2006, S. 105.

4 Im Spitmittelalter meist durch ein agierendes Skelett verkérpert, so auch in den beiden
Basler Totentanzfolgen im Predigerkloster bzw. im Kloster Klingental. Vgl. Franz Egger:
Basler Totentanz, Basel 22009.

5 In Basel erwa auf drei Wirkteppichen aus dem 15. Jahrhundert. Vgl. Anna Rapp Buri/
Monica Stucky-Schiirer: Zahm und wild. Basler und Strassburger Bildteppiche des
15. Jahrhunderts, Mainz 1990, Kat.-Nrn. 20, 27f.

6 Vgl die Darstellungen auf zwei in Basel gewirkten Bildteppichen von ca. 1470/80. Ebd.,
Kat.-Nrn. 32f.

7 Jennifer O’Reilly: Studies in the Iconography of the Virtues and Vices in the Middle Ages,
New York/London 1988; Adolf Katzenellenbogen: Allegories of the Virtues and Vices in
Medieval Art, Toronto u.a. 1989 (zuerst 1939).

8 Die frithesten Belege aus einem Basler Kontext bilden die vier Medaillons mit nimbierten
und seitlich bezeichneten Brustbildern der Kardinaltugenden auf dem goldenen Alrar-
antependium Heinrichs 1. aus dem frithen 11. Jahrhundert. Vgl. Gude Suckale-Redlefsen:



116 Stefan Hess

gruppe, die seit dem Hochmittelalter in unterschiedlichen Kombi-
nationen auftrat und mitunter zahlenmissige Erweiterungen erfuhr,
wurde als Teil einer christlichen Weltordnung begriffen, selbst dann,
wenn entsprechende Darstellungen in weltliche Bildprogramme
integriert waren. Mittelalterliche Tugendallegorien lassen sich denn
auch nicht auf ihre Semantik reduzieren. Thnen haftete stets ein
spiritueller, iibersinnlicher Charakter an, indem man sie im Sinne
des Neuplatonismus als Reprisentationen (gottlicher) Ideen, ja als
Tochter Gottes verstand oder aber in eine konnotative Verbindung
mit der Jungfrau und Himmelskonigin Maria brachte.”

Im ausgehenden Mittelalter beginnt sich ein Prozess abzuzeich-
nen, der die Tugenden bzw. die sie verkérpernden Frauenfiguren
allmihlich aus diesem religiésen Bezugsrahmen [8ste und dadurch
ihre Zeichenhaftigkeit stirker hervortreten liess.'” Mégliche Aus-
loser fur diesen Verlust der ontologischen Substanz, der die im
16. und 17. Jahrhundert so beliebten Anleitungsbiicher wie Cesare
Ripas dconologia erst moglich machte, sind die Ausbreitung no-
minalistischer Denkmuster und die damals einsetzende Erosion der
mittelalterlichen Ordo-Idee." Karalysierend wirkte der Buchdruck,
der in seinen Illustrationen allegorische Gestalten — zumal bei der
Wiederverwendung von Druckstécken — hiufig zu reinen Deko-
rationsmotiven oder gar zu Karikaturen degradierte.'

Die goldene Altartafel und ihre kunsthistorische Einordnung, in: Der Basler Miinster-
schatz, Ausstellungskatalog, Historisches Museum Basel, Barfiisserkirche, Basel 2001,
S. 293-303, hier S. 295.

9 Johan Huizinga: Herbst des Mittelalters. Studien iiber Lebens- und Geistesformen des
14. und 15. Jahrhunderts in Frankreich und in den Niederlanden, Stuttgart 1938,
S. 297fF,; Ernst H. Kantorowicz: The King’s two Bodies. A Study in Mediaeval Political
Theology, Princeton 1957, bes. S. 107-143; Wolfgang Schild: Bilder von Recht und
Gerechtigkeit, Kéln 1995, S. 10ff.,, 66-72.

10 Huizinga (wie Anm. 9), S. 308-310; Thomas Cramer: Allegorie und Zeitgeschichte.
Thesen zur Begriindung des Interesses an der Allegorie im Spétmittelalter, in: Walter
Haug (Hg.): Formen und Funkdonen der Allegorien, Symposium Wolfenbiittel 1978,
Sturegart 1979, S. 265-276 .

11 Zur Krise des Ordo-Gedankens und ihren Auswirkungen auf die Tugendlehre vgl.
Herfried Miinkler: Machiavelli. Die Begriindung des politischen Denkens der Neuzeit
aus der Krise der Republik Florenz, Frankfurt a.M. 1982, S. 102-105.

12 Im Basler Buchdruck kommen Holzschnitte mit personifizierten Begriffen erst nach
1500 regelmiissig vor, wobei diese sowohl als Einzelfiguren wie auch in szenischen
Darstellungen auftreten kénnen. Beispiele fiir karikierte Tugendallegorien finden sich
bereits unter den Holzschnitten in Sebastian Brants (Narrenschiff, dessen Erstausgabe
1494 in Basel erschien. Vgl. Sebastian Brant: Das Narrenschiff, hg. von Manfred Lemmer,
Tubingen #1986, S. 57, 111, 180, 314.



Herrscherideale und ideale Frauen 117

Als im 15. Jahrhundert auch nordlich der Alpen die Stadt-
gemeinden damit begannen, Tugendallegorien in kommunale Bild-
programme zu integrieren, trug diese Erweiterung des ikonographi-
schen Repertoires Ziige eines begrifflichen Abstraktionsprozesses.'
Zwar blieb die christliche Ethik weiterhin ein wichtiger Bezugs-
rahmen, doch wurden die in Wort und Bild vorgeftihrten Ideale
vornehmlich im Hinblick auf das Zusammenleben der Menschen
auf Erden begriffen. Anders als bei den Allegorien des Mittelalters
«fehlt die symbolische Weltschau, zu der sie hinfiihren sollen, und
es fehlt der mythische Grund»'. Ausdruck dieser zunehmenden
Verweltlichung politischer Werte und Symbole ist der Einbezug
moralischer Mahnbilder und vorbildlicher Exempla tugendhaften
Verhaltens, die nicht nur der Bibel, sondern hiufig auch antiken
Geschichtswerken oder der mittelalterlichen Mythographie ent-

nommen wurden.?

Visualisierung des obrigkeitlichen Tugendkataloges

In Basel wird diese Entwicklung erstmals durch eine Bilderfolge
fassbar, die Hans Holbein d.J. 1521/22 und 1530 im hinteren Teil
des Rathauses geschaffen hat.'® Diese bis auf wenige Fragmente
zerstorten Wandgemailde, von denen sich nur anhand von Entwiir-
fen und Kopien eine ungefihre Vorstellung gewinnen lisst, zeigten
neben Historien aus dem Alten Testament und der antiken Literatur
auch kommentierende Nebenfiguren. Von letzteren haben sich unter
den Entwurfskopien der ersten Ausstattungsphase folgende erhalten:
Justitia, Sapientia, Temperantia, David und Christus."” Alle sind
von Spruchbindern oder Schrifttafeln begleitet, weisen also einen

13 Susan Tipton: Res publica bene ordinata. Regentenspiegel und Bilder vom guten
Regiment. Rathausdekorationen in der Frithen Neuzeit, Hildesheim u.a. 1996; Thomas
Froschl: Republican Virtues and the Free State: Conceptual Frame and Meaning in Early
Modern Europe and North America, in: Allan Ellenius (Hg.): Iconography, Propaganda,
and Legitimation, Oxford/New York 1998, S. 255-275.

14 Franz Meyer: Das Symbol in der bildenden Kunst, in: Gaetano Benedetti/Udo Rauchfleisch
(Hgg.): Welt der Symbole. Interdisziplinire Aspekte des Symbolverstindnisses, Gottingen
1988, S. 113-130, hier S. 120.

15 Wolfgang Pleister/Wolfgang Schild (Hgg.): Recht und Gerechtigkeit im Spiegel der
europiischen Kunst, Kéln 1988, S. 149-171; Schild (wie Anm. 9), S. 200-216.

16 Peter Habicht: Die Selbstdarstellung des Basler Rates in einer Zeit des Wandels. Die
Gemiilde Hans Holbeins d.]. im Basler Grossratssaal, Basel 1998 (unverdffentlichte
Lizentiatsarbeit); Hans Holbein d.]. Die Jahre in Basel 1515-1532, Ausstellungskatalog,
Kunstmuseum Basel, Miinchen 2006, S. 260-274, 412—415.

17 Basler Kupferstichkabinett, Inv. 1662.176, U.I1.15-18.



118 Stefan Hess

emblematischen Charakter auf. Die hinter einer Briistung stehende
Justitia trigt eine Krone und einen Brustpanzer. Von den sie kenn-
zeichnenden Attributen hilt sie das Schwert in der Rechten, wih-
rend die Waage zu ihren Fiissen liegt. Mit der somit frei werdenden
Linken weist sie auf eine {iber ihr angebrachte Tafel mit der Inschrift
«O VOS REIGENTES"™ / OBLITI PRIVATORVM / PVBLICA
CVRATE» (O ihr Herrschenden, vergesst die eigenen Interessen
und kitmmert euch um das 6ffentliche Wohl).

Die beiden anderen Tugenden werden durch antikisch geklei-
dete, bekrinzte Nischenfiguren vorgefiihrt. Sapientia prisentiert in
ihrer rechten Hand ein geoffnetes Buch mit dem Motto «INICIVM /
SAPIEN-CIE TIMOR / DOMINI» (Die Furcht des Herrn ist der
Anfang der Weisheit; Psalm 111,10). In der Linken hilt sie eine
brennende Fackel, dariiber schwebt ein Spruchband mit der Inschrift
«EXPERIRI PRIVS CONSILIO / QVAM ARMIS PRESTAT» (Es
ist besser, es zuerst mit Uberlegung als mit Waffen zu versuchen). Thr
janushaftes Doppelgesicht sollte auf die Gabe verweisen, gleichzeitig
voraus- und zuriickzuschauen; es riickt sie aber auch in die Nihe
einer Fama, die in der profanen Kunst ebenfalls hiufig zweigesichtig
dargestellt wurde. Bei Temperantia hielt sich Holbein an das bei
dieser Allegorie vorherrschende Bildformular, indem er sie zeigt,
wie sie aus einem Nuppenbecher Wasser in eine Flasche (mit Wein)
giesst. Die dem Bild inhirente Aufforderung zum Masshalten wird
erganzt durch die Inschrift auf dem Spruchband: «QVI SIBI PLVS
LICERE VVLT / QVAM DECEAT SVE STVDET / RVINE»
(Wer sich mehr erlauben will, als sich ziemt, trachtet nach seinem
Verderben).

Diese allegorischen Gestalten befanden sich — sofern sie Holbein
tiberhaupt alle ausgefiihrt hat'” — im neu eingerichteten Versamm-
lungsraum des Grossen Rates, der bislang in den Refektorien des
Prediger- und des Augustinerklosters getagt hatte. Das Zielpublikum
der Bilder und Texte war somit nicht die gesamte stidtische Offent-
lichkeit, sondern lediglich die erweiterte politische Elite.” Dieser
wurde ein auf das Gemeinwesen und seine Ordnung bezogener

18 Wohl irrciimlich fiir (REGENTES».

19 So werden in den verschiedenen Beschreibungen und Fundberichten keine der genannten
Tugendallegorien erwihnt, und auch Pfarrer Johannes Gross fithre einzig die Inschriften
des Sapientiabildes an. Siehe Johannes Gross: Vrbis Basil[iae] epitaphia et inscriptiones
omnivm Templorvm, Cvriae, Academ|iae] & aliar[vm] aedivm pvblic[arvm], Basel 1624,
S. 449.

20 Vgl. Kurt Imhof: «Offentlichkeit» als historische Kategorie und als Kategorie der Historie,
in: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 46 (1996), S. 3-25.



Herrscherideale und ideale Frauen 119

Tugendkatalog vorgefiihrt, der — trotz der Anrede «o vos regentes»
im Justitiabild — wohl weniger im Sinne einer Ermahnung der
Grossrite denn als ethisch-moralische Legitimierung der primir
vom Kleinen Rat, also von einem Teil des hier versammelten Gre-
miums, ausgeiibten Herrschaft aufzufassen ist. So bezogen sich die
Wandgemilde auf keine konkreten Weisungen und Verbote, deren
Einhaltung von den Untertanen hitte eingefordert werden kon-
nen. Nicht Selbstbelehrung oder gar rigorose Selbstverpflichtung
auf moralische Normen wurde hier betrieben, sondern integrative
Selbstvergewisserung. Die politische Elite fithrte bildhaft vor, wie sie
sich sehen wollte und wie sie sich anderen gegentiber selbst verstand:
als Hiiterin der Moral.

Nach dem Durchbruch der Reformation wurde die Tendenz
zur Abkehr von der sakralen Bildersprache zugunsten humanistisch
gepragter Allegorien noch verstirke. Zwar blieb die frithere Stadt-
patronin Maria auf wichtigen obrigkeitlichen Bildtrigern, nament-
lich auf Miinzen und Siegeln, noch lange Zeit prisent, da mit ihrem
Bild die Vorstellung staatsrechtlicher Kontinuitit verbunden war.?!
Zudem bildete das Alte Testament eine wichtige Quelle fiir die bis
weit ins 17. Jahrhundert beliebten (erzihlenden) Gerechtigkeits- und
Mahnbilder.”> Andererseits wurden die grossen Geschehnisse der
Heilsgeschichte — Geburt, Kreuzigung und Auferstehung Christi —,
die bis dahin auch im kommunalen Kontext eine wichtige Rolle
gespielt hatten,” weitgehend ausgespart, und auch die Heiligen
biissten zusammen mit ihrer magisch-religidsen Bedeutsamkeit ihre
Bildwiirdigkeit ein.** In der bildlichen Reprisentation der Stadt-

21 Stefan Hess: Sicherung der Rechtskontinuitit oder die Macht der Gewohnheit.
Marienbilder im nachreformatorischen Basel, in: David Ganz/Georg Henkel (Hgg.):
Rahmen-Diskurse. Kultbilder im konfessionellen Zeitalter, Berlin 2004 (KuleBild.
Visualitit und Religion in der Vormoderne 2), S. 331-357.

22 Hier sind vor allem Hans Bocks Wandmalereien von 1608—1611 am Rathaus zu nennen.
Vgl. Christian Heydrich: Die Wandmalereien Hans Bocks d.A. von 1608-1611 am Basler
Rathaus. Zu ihrer Geschichte, Bedeutung und Maltechnik, Bern/Stuttgart 1990, S. 93,
95-99.

23 Mehrere Andachts- und Altarbilder aus dem Rathaus haben sich bis heute erhalten,
darunter die Passionstafeln Hans Holbeins d.J. Vgl. Hans Holbein d.]. (wie Anm. 16),
S. 324-327.

24 Eine Ausnahme bildete der zweite Stadtpatron, Kaiser Heinrich I1., der auf in katholische
Gebiete gestifteten Standesscheiben bis ins frithe 17. Jahrhundert dargestellt wurde.
Vgl. Hans Lehmann: Sammlung Lord Sudeley T, Toddington Castle (Gloucestershire).
Schweizer Glasmalereien vorwiegend des XV1. und XVII. Jahrhunderts, Auktionskatalog,
Galerie Helbing in Miinchen, Miinchen 1911, S. 31; Stefan Hess: Zwischen Verehrung
und Versenkung. Zum Nachleben Kaiser Heinrichs II. in Basel, in: BZGA 102 (2002),
S. 83-143, hier S. 106—108 mit Abb. 4.



120 Stefan Hess

gemeinde traten somit Leerstellen auf, die es mit neuen Inhalten
zu besetzen galt.” Hierbei bot sich das allegorisch-emblematische
Verfahren férmlich an, da sich dergestalt im Prinzip jegliche Art
von abstrakten, begrifflichen Vorstellungen unmittelbar einpragsam
veranschaulichen liess.

In der Praxis blieb allerdings die Zahl der zur Darstellung ge-
brachten Inhalte beschrinke, weil die Riickiibersetzung eines Bildes
in einen Begriff die Kenntnis bestimmter Codes voraussetzt.?® Eine
bedeutungskonstituierende Funktion erfiillten neben den Beschrif-
tungen vor allem die Attribute, wobei sich fiir die Kennzeichnung
naturgemiss diejenigen am besten eigneten, die am hiufigsten
verwendet wurden und somit den Adressaten vertraut waren. Die
Kiinstler und Kunsthandwerker orientierten sich insbesondere an
der Ikonographie der griechisch-rémischen Antike, iibernahmen
aber auch zahlreiche Motive aus der Sakralkunst. So wurden im
16. Jahrhundert allegorische Wesen nicht selten mit Nimben oder
mit Fligeln dargestellt. Kreuz und Kelch etablierten sich als At-
tribute des personifizierten Glaubens (Fides), und das Lamm, auf
dem Basler Fischmarktbrunnen noch das Begleittier der heiligen
Agnes, diente nunmehr zur Kennzeichnung der Geduld (Patientia).
Eine ganze Reihe von Tugenden trat das Erbe der Muttergottes an,
die in der mittelalterlichen Hymnik als omni virtute praedita, als
«muter aller tughende»” gepriesen worden war und in der auch die
evangelischen Theologen aufgrund ihrer ergebenen Zustimmung
zur gottlichen Verheissung ein Vorbild des Gehorsams, der Demut
und des rechten Glaubens erblickten.” Caritas, die Allegorie der

25 So trat Munatius Plancus, der Griinder der Colonia Raurica, bereits in der Reformationszeit
die Nachfolge des fritheren Stadtpatrons Heinrich II. an. Vgl. Stefan Hess: Die Suche
nach dem Stadtgriinder, in: Humanismus. 56 Anniherungen an einen lebendigen Begriff,
Basel 2000, S. 198-201.

26 Sigrid Weigel: Von der «anderen Rede» zur Rede des Anderen. Zur Vorgeschichte
der Allegorie der Moderne im Barock, in: Sigrid Schade u.a. (Hgg.): Allegorien und
Geschlechterdifferenz, Kéln u.a. 1994, S. 159-169, hier S. 161f; Rudolf Wittkower:
Allegorie und der Wandel der Symbole in Antike und Renaissance, Koln 1996 (engl.
1977), S. 329¢f.

27 Anselm Salzer: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und
lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters mit Beriicksichtigung der patristischen
Literatur. Eine literar-historische Studie, Darmstadt 1967 (zuerst 1893), S. 368.

28 Die Basler Reformationsordnung von 1529 verfiigt, dass «die verdienst, hohe tugenden
und seligkeit der heyligen ewigen junckfrawen Marie, der heyligen apostelen, sant
Johansen des touffers und der lieben marterer Christi, diewyl man dglich friibet und
tagpredig haben wiirt, [...] mit ernstlicher gedechtniisz [...] begangen werden» sollen.
Zitiert nach Paul Roth (Hg.): Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation
in den Jahren 1519 bis Anfang 1534, Bd. 3, Basel 1937, S. 400.



Herrscherideale und ideale Frauen 121

Barmherzigkeit, wurde etwa wie eine Madonna mit einem Klein-
kind auf dem Arm wiedergegeben. Meist gesellten sich noch ein
oder mehrere am Boden stehende Kinder hinzu, was wiederum
vom Typus der Maria mit Kind und Johannesknaben oder aber der
Schutzmantelmadonna hergeleitet werden kann. Auch bei anderen
Verkorperungen abstrakter Werte, wie Spes, Fides oder Sapientia,
machten sich die Kiinstler das reiche Formenrepertoire der Marien-
darstellungen zunutze, das ihnen durch Arbeiten fiir Auftraggeber
aus der katholischen Nachbarschaft durchaus geldufig war.”

Bei der Ubertragung von Motiven aus der Sakralikonographie auf
Tugendallegorien handelt es sich um ein Verfahren, das bereits im
Mittelalter nichts Ungewdhnliches darstellte. In perzeptiver Hin-
sicht trat jedoch ein grundlegender Wandel ein. Waren die Ideen-
verkdrperungen im Mittelalter noch in eine tibergreifende, religios
geprigte Bild- und Vorstellungswelt eingebunden, erschienen sie
nun in einem Kontext, der — wiewohl nicht ohne Bezugnahme auf
die religiése Sphire — in ein weitgehend weltliches Gewand gehiille
war. So setzten die beschriebenen Anleihen bei einem seit der Re-
formation verponten <konographischen Diskurs einen sikularisier-
ten Blick voraus, der die ehemals religiésen Symbole nur noch als
saubere Abstraktionen wahrnahm.

Wenn den allegorischen Wesen in der kommunalen Bildrepri-
sentation Orte zugewiesen wurden, die zuvor religiése Darstellungen
eingenommen hatten, so ist darin weniger eine Substitution als ein
Transfer von Bedeutungen auf nicht kompromittierte, «irginale
Zeichenkorper zu sehen. Vom verdichteten, oft vielschichtigen Sym-
bolgehalt, der mittelalterlichen Heiligenbildern eigen war, wurden
allein die ethisch-politischen Implikationen auf allegorische Gebilde
iibertragen, wihrend sich die wundertitigen, Transzendenz ver-
mittelnden Funktionszuschreibungen verfliichtigten. Dabei lebten
die Tugend- und Werteallegorien — wie bereits die mittelalterlichen
Marien- und Heiligendarstellungen — von der Ambivalenz ihrer
universellen Geltung und ihrer Einbindung in einen spezifischen
Kontext.

29 Zur Titigkeit von Basler Kiinstlern und Kunsthandwerkern fiir katholische Auftraggeber
vgl. Elisabeth Landolt: Kiinstler und Auftraggeber im spiten 16. Jahrhundert in Basel,
in: Unsere Kunstdenkmiler 29 (1978), S. 310-322; Paul Tanner: Das Marienleben von
Hans Bock und seinen Séhnen im Kloster Einsiedeln, in: Zeitschrift fiir Schweizerische
Archiologie und Kunstgeschichte 38 (1981), S. 75-93; Das tausendjihrige St. Blasien.
200jihriges Domjubilium, Ausstellungskatalog, Kolleg St. Blasien, Bd. 1, Karlsruhe
1983, S. 264-272, 298-301.



122 Stefan Hess

In Basel konnte sich das allegorische Darstellungsverfahren — nach
den beschriebenen Anfingen in den 1520er und 1530er Jahren — ab
der Mitte des 16. Jahrhunderts einen festen Platz in der kommu-
nalen Bilderwelt sichern. Personifizierte Tugenden wurden nun in
beachtlicher Zahl im und am Rathaus, auf Standesscheiben und seit
dem 17. Jahrhundert iiberdies auf stidtischen Geschenkmedaillen
dargestellt. Dabei ging es primir um die Zurschaustellung eines
stadtisch-biirgerlichen Tugendkataloges, also um Wertnormierung
und -orientierung. Was die intendierten Bedeutungseffekte betrifft,
so korrelieren diese mit einem herrscherlichen Tugendverstindnis,
das ab dem Spitmittelalter einen eigenen Zweig der pardnetischen
Literatur, die Fiirsten- und Ratsherrenspiegel, hervorbrachte.*® Der
Fiirst — oder in unserem Fall der stadtische Magistrat — soll weniger
tiber seine Amtsbefugnisse als durch seine auf Tugend, Leistung
griilndende Autoritit regieren. Die gleiche Botschaft vermittelt in
Basel eine 1609 datierte Inschrift iiber dem Portal des hinteren
Rathausgebiudes:

«QVICVNQVE PERARDVAM
GERENDAE REIP. PROVINCIAM ADIS,
PVBLICI BONI VBIQ. MEMOR
PRIVATOS ADFECTVS,
INVIDENTIAM FAVOREM, ODIVM, VIOLENTIAM,
DEPONITO:
PIETATEM DEO,
PRVDENTIAM, IVSTITIAM, INTEGRITATEM REIPVBLICAE
CONSVLENDO IVDICANDO
QVE PROBATO.»’!

30 Hans-Ortto Miihleisen/Theo Stammen (Hgg.): Politische Tugendlehre und Regierungs-
kunst. Studien zum Fiirstenspiegel der Frithen Neuzeit, Titbingen 1950; Tipton (wie
Anm. 13), S. 19-50; Barbara Maigler-Loeser: Historie und Exemplum im Fiirstenspiegel.
Zur didaktischen Instrumentalisierung der Historie in ausgewihlten deutschen Fiirsten-
spiegeln der Frithmoderne, Neuried 2004.

31 Abgedruckt in: Casimir Hermann Baer: Die Kunstdenkmiler des Kantons Basel-Stadt,
Bd. 1 (Basel 1932), unverinderter Nachdruck mit Nachtrigen von Francois Maurer, Basel
1971, S. 634. Deutsche Uberserzung: Wenn du das sehr schwere Amt der Fithrung des
Gemeinwesens iibernimmst, denke iiberall an das 6ffentliche Wohl und halte dich frei von
personlichen Interessen, von Neid, Begiinstigung, Hass, Gewalttatigkeit: Frommigkeit
sollst du Gott, Klugheit, Gerechtigkeit, Uneigenniitzigkeit dem Gemeinwesen durch
Raten und Richten beweisen.



Herrscherideale und ideale Frauen 123

Der Sinnzirkel, der den in der Kommune geltenden ethischen Kodex
definierte, fiel indes weitgehend mit dem Kreis der an der stiadtischen
Herrschaft partizipierenden Familien zusammen. Mithin dienten die
Tugendverkérperungen in den obrigkeitlich genutzten Bildmedien
vorab der Uberhshung der Honoratiorenschicht, wie sie auch die
Aneinanderreihung mehrerer Epitheta in der offiziellen Titulatur
der Ratsherren zum Ausdruck bringt. Seit 1546 liessen sich ndmlich
die Ratsmitglieder mit «edele, strenge, fromme, feste, fuirsichtige,
ehrsame, weise» anreden.’” Im Lauf des 16. Jahrhunderts kamen
noch weitere Beiworter auf, namentlich «fiirnehm> und <ehrenfest;
(anstelle von desv). Dies deutet darauf hin, dass es der politischen
Elite in Basel, die keinerlei erblichen Sonderrechte besass, nicht
zuletzt an sozialer Distinktion gelegen war, was sich auch in den
Kleidervorschriften in den Ratsmandaten niederschlug.”

Waihrend Machiavelli in seinem Principe> bereits 1514 eine
Trennung von Politik und Moral proklamierte,* identifizierte
sich die Basler Obrigkeit noch bis ins 17. Jahrhundert mit dem
Amutsethos des bonum commune, den es mit der Vorstellung
von einem gottlichen Verwaltungsauftrag vertiute. Die im Bild
vorgefiihrten Tugenden bilden aber nicht wie in der Scholastik ein
auf allgemeinen Prinzipien basierendes System, sie sind vielmehr
additiv aneinandergereiht, mitunter erginzt durch Exempla aus der
Historie. Sowohl von der Hiufigkeit als auch von der Vielseitigkeit
der Verwendung her lassen sie sich mit den Heiligenbildern in
der katholischen Kirche vergleichen. Wie bei diesen war man an
keine kanonische Anzahl gebunden und konnte durch die Auswahl
besondere Akzente setzen.

Auf einer Basler Standesscheibe von 1564 im Gesellschaftshaus
der Feuerschiitzen sind es etwa Justitia, Temperantia und Fides,
welche die obrigkeitlichen Normen vertreten.” Ein 1589 datierter
Scheibenriss mit Basler Wappenschild zeigt Justitia zusammen mit
Prudentia, wihrend eine zehn Jahre jlingere Entwurfszeichnung

32 Peter Ochs: Geschichte der Stadt und Landschaft Basel, Basel 1821, S. 524.

33 Zur Kleiderordnung im frithneuzeidichen Basel vgl. Margret Ribbert: Der Biirgermeister
der Stadt Basel mit Ratsdienern, in: Wettstein — Die Schweiz und Europa 1648, hg. vom
Historischen Museum Basel, Basel 1998, S. 172-177. Zum Begriff Distinktion vgl. Pierre
Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft, Frankfure
a.M. 2008 (franz. 1979).

34 Minkler (wie Anm. 11), S. 281-299.

35 Barbara Giesicke: Glasmalereien des 16. und 17. Jahrhunderts im Schiitzenhaus zu Basel,
Basel 1991, S. 48-51, Kat.-Nr. 2.



124 Stefan Hess

die beiden theologischen Tugenden Fides und Caritas vorfiihrt.*
Am hdufigsten ist indes Justitia dargestellt, die auf mindestens
vier Standesscheiben (bzw. den davon zeugenden Visierungen) als
Einzelfigur auftritt.’” Die Personifikation der Gerechtigkeit tritt auch
als Begleiterin zweier Portale von 1595 und 1616 im Rathaus auf,
diesmal gemeinsam mit Fortitudo.”® Uberdies kommt sie auch auf
einer Medaille aus der Mitte des 17. Jahrhunderts vor.”” Auf dem
Waisenhausbrunnen von 1677 steht dagegen eine Caritashgur, die
hier — wie die Inschriften am Brunnenstock nahelegen — wohl vor
allem als Verkérperung der stidtischen Sozial- und Fiirsorgepolitik
gemeint ist.*

Distinktive Codierung

Unzihlige allegorische und mythologische Gestalten, dazu ein
Zyklus von Gerechtigkeitsbildern aus der jiidischen Historie, zeigen
auch die von 1608 bis 1611 von Hans Bock d.A. und seinen Séhnen
ausgefiihrten Wandgemilde am Rathaus, bei denen es sich zugleich
um die umfassendste frithneuzeitliche Bilderfolge in Basel handelt.*!
An der Marktfassade erscheinen neben einer thronenden Justitia
im Hauptgeschoss sechs weitere allegorische Frauenfiguren in den
Bogenzwickeln. Wie ihre Pendants an der riickwirtigen Fassade des
Vorderhauses halten sie Palmzweige und (jeweils zu zweit) einen

36 Basler Kupferstichkabinett, Inv. 1905.2: Hieronymus Vischer, Riss fiir eine Basler
Standesscheibe mit Justitia und Prudentia sowie Davids Kampf gegen Goliath, dat. 1589;
Berlin, Staatliche Museen Preussischer Kulturbesitz, Kunstbibliothek, Hdz.1726: Hans
Jakob Plepp, Riss fiir eine Basler Standesscheibe mit Fides und Caritas sowie Samsons
Kampf mit dem Lowen, dat. 1579, abgebildet in: Paul Leonhard Ganz: Die Basler
Glasmaler der Spitrenaissance und der Barockzeit, Basel/Stuttgart 1966, S. 187/
Abb. 130 bzw. S. 169/Abb. 58.

37 Lehmann (wie Anm. 24), S. 101, Nr. 150; Jenny Schneider: Die Standesscheiben
von Lukas Zeiner im Tagsatzungssaal zu Baden (Schweiz). Ein Beitrag zur Geschichre
der schweizerischen Standesscheiben, Basel 1954, Taf. 16, Abb. 38; Ganz (wie Anm. 36),
S. 124; Tobias Stimmer 1539-1584. Spitrenaissance am Oberrhein, Ausstellungskatalog,
Offentliche Kunstsammlung Basel, Kunstmuseum, Basel 1984, S. 463, Kat.-Nr. 313.

38 Baer (wie Anm. 31), S. 445448, 466-471.

39 Ueli Friedlinder: Schweizer Medaillen aus altem Privatbesitz, Ziirich 1989, S. 139,
Nr. 1149.

40 Arthur Burger: Brunnengeschichte der Stade Basel, Basel 1970, S. 62f; Martin Mahle:
Gértinnen vom Nadelberg. Brunnenfiguren von Hans Michel und Balthasar Hiiglin, in:
Historisches Museum Basel, Jahresbericht 2008, S. 35-56, hier S. 49.

41 Heydrich (wie Anm. 22); Maria Becker: Architektur und Malerei. Studien zur
Fassadenmalerei des 16. Jahrhunderts in Basel, Basel 1994 (172. Neujahrsblatt der GGG),
S.108-112, Kat.-Nr. 17.



Herrscherideale und ideale Frauen 125

Abbildung 1

Balthasar Hiiglin, Caritasfigur auf dem Waisenhausbrunnen,
1677. Foto: Peter Portner (Historisches Museum Basel).



126 Stefan Hess

Lorbeerkranz tiber die Standeswappen an den Bogenschlusssteinen.
Sie sind wohl in erster Linie als dekorative Wiirdeformeln zu verstehen,
zumal den ihnen zugeordneten Gegenstinden die semantische
Eindeutigkeit abgeht. Zu einer solchen Funktionsbestimmung
passt auch die monochrome, modellierende Farbgebung, die den
Figuren das Aussehen von vollplastischen Bronzestatuen verleiht.
In derselben antikischen Manier prisentieren sich die sieben
Planetengottheiten an den Hoffassaden (Saturn, Jupiter und Mars
am Vorderhaus, Venus, Merkur, Apollo-Sol und Diana-Luna am
Kanzleibau).*? Sie werden erginzt durch eine in natiirlichem Kolorit
gehaltene Frauengestalt mit Schriftrolle und brennendem Herz,
die wohl als Verkorperung der Religion anzusehen ist. Allegorisch
angelegt sind ausserdem die beiden als Wandteppiche konzipierten
Szenen «Calumnia> und Bestechlichkeiv im Vorraum der Vorderen
Ratsstube, des heutigen Regierungsratssaals. Sie fithren nicht nur
als Ganzes zwei Laster als abschreckende Beispiele vor, auch bei
den darin auftretenden Akteurinnen und Akteuren handelt es sich
mehrheitlich um Personifikationen.

Diese Bilderzyklen machen auf den heutigen Betrachter
einen uneinheitlichen Eindruck, da sie ganz unterschiedlichen
ikonographischen Traditionen entspringen. Es liegt somit die Ver-
mutung nahe, dass es den Inventoren nicht um ein Bildprogramm
ging, bei dem sich alle Elemente wechselseitig bedingen und
erhellen. Das wire schon allein aus perzeptiver Sicht wenig sinnvoll
gewesen, da das Dechiffrieren selbst von einem mit entsprechendem
Vorwissen ausgestatteten Betrachter enorme Anstrengungen verlangt
hitte.” Ein in sich geschlossenes Programm hitte aber auch dem
Wesen offentlicher Reprisentation widersprochen, denn diese
folgt keiner stringenten Systematik, sondern entwickelt je nach
Bediirfniskonstellation laufend neue Strategien. Deshalb ist das
Bemithen um «die Reproduktion der herrschenden Ideologie
[...] ein stets unabgeschlossener und stets wiederaufzunehmender

42 Als Vorlagen dienten sieben Kupferstiche von Jan Saenredam nach Zeichnungen des
Hendrick Golwzius. Vgl. Heydrich (wie Anm. 22), S. 108-110, Abb. 51 A-G.

43 Bereits Jacob Burckhardt hat darauf hingewiesen, dass nicht viele Menschen «die
physische Kraft» hdtten, «ein Ganzes so reich an Einzelgestalten und Scenen genau
durchzugehen, bei der Ermiidung welche der Anblick von unten und die Bewaffnung
des Auges unvermeidlich mit sich bringen [...]. Es bleibt bei einem summarischen
Eindruck von Reichthum». Jacob Burckhardt: Die Allegorie in den Kiinsten, in: ders.:
Vortrige 1870-1892, Miinchen/Basel 2003 (Werke. Kritische Gesamrausgabe, Bd. 13),
S.563-581, hier S. 567 mit Anm. 1.



Herrscherideale und ideale Frauen 127

Kampf».* Dies hingt nicht zuletzt mit «dem Weiterbestehen
der ideologischen Formen» fritherer Zeiten zusammen, «die eine
furchtbare Form von Widerstand leisten».

Die Koinzidenz verschiedenartiger, teilweise widerspriichlicher
Bildstrategien prigt denn auch das wichtigste kommunale Gebiude,
das Rathaus. Es stellt gleichsam ein Palimpsest* dar, bei dem simul-
tan unterschiedliche (Sinn-) Schichten hervortreten. Ein Beweggrund
fiir die partielle Neudekoration in den Jahren 1608 bis 1611 kann
zwar im Bestreben nach «Vereinheitlichung und Erneuerung friiherer
disparater und widerspriichlicher ideologischer Elemente»'’ gesehen
werden, gleichzeitig galt es aber, dem Bediirfnis nach Kontinuitit
Rechnung zu tragen, was sich nicht zuletzt im Medium des Bildes
niederschlug.

Bereits aufgrund dieser Primissen kann ausgeschlossen werden,
dass mit Bocks Malereien die kommunale Selbstdarstellung neu
definiert werden sollte. Die ihnen zugedachte Aufgabe ist vielmehr
darin zu sehen, den Bestand an sinntrichtigen Bildern zu erweitern
und hiermit in der visuellen Kommunikation neue Akzente zu setzen.
Konkreter Anlass fiir die Malereien war der 1608 abgeschlossene Bau
der Vorderen Kanzlei. Daraus resultierte das Bediirfnis, die Fassaden
der dlteren Bauteile mit dem Neubau zu einer reprisentativen Einheit
zusammenzufassen. Fiir die formale und inhaltliche Gestaltung dieser
Bildinvestition*® wurden dem Maler zweifellos programmatische
Vorgaben gemacht, die auch einzelne Motive betreffen konnten — ich
denke etwa an die prominent platzierte Justitia, an die personifizierte
Religion oder an die Gerechtigkeitsbilder.*” Gleichwohl sind die

Aussageintentionen weniger auf der denotativen als auf der konno-

44 Louis Althusser: Ideologie und ideologische Staatsapparate, Hamburg/West-Berlin 1977,
S. 195

45 Ebd.

46 Manuskript, das durch Abwaschen oder Wegschaben gereinigt und danach neu be-
schrieben wurde.

47  Althusser (wie Anm. 44); Hervorhebungen im Original.

48 Vgl. Lucas Burkart: Die Stadt der Bilder. Familiale und kommunale Bildinvestition im
spatmittelalterlichen Verona, Miinchen 2000.

49  Aufschluss dariiber kénnten der bei der Auftragserteilung abgeschlossene Werkvertrag
und die Visierung geben, doch hat sich beides nicht erhalten. Das Vorhandensein einer
vom Rat abgesegneten Entwurfszeichnung belegt indes Hans Bocks Schreiben an den Rat
vom 3. Februar 1613, in welcher der Maler schreibt, er habe «allwegen auff Ew. Gn. Streg.
unnd Ehr. Wth. guettachten, die Vysierung ihnns werckh gericht; zitiert nach Heydrich
1990 (wie Anm. 22), S. 221, Anhang, Nr. 21. Zur Bildfindung bei kommunalen
Bildprogrammen siche auch Stefan Hess: Der Basler Ratstisch» von Johann Christian
Frisch. Staatskunst und Schnitzkunst um 1675, Basel 2007 (Basler Kostbarkeiten 28),
S. 36-38.



128 Stefan Hess

tativen Ebene zu suchen. Zumindest wurde die Bezichung zwischen
Bild und Bedeutung durch kein allgemein einsichtiges Ubersetzungs-
verhiltnis reguliert, das jedem Bildgegenstand ein bestimmres Ab-
straktum zuwies. Die Bilderreihen stehen vielmehr stellvertretend
fiir umfassendere Vorstellungsbereiche, die sich mit den Begriffen
Theologie (biblische Historie, christliche Tugendlehre), Rechtsetzung
und -wahrung, griechisch-romische Mythologie und Astronomie/
Astrologie grob umreissen lassen. In ihrer Gesamtschau boten sie
sich dem Rezipienten als enzyklopadische Weltsicht dar, wobei
«die bildlichen Schemata im Grunde nur Stichworte liefern, deren
Inhalte dem Betrachter schon bekannt sein miissen, damit er den
Sinn verstehen kann».”® Wenn am Basler Rathaus verglichen mit
anderen, breiter angelegten <enzyklopidischen> Bildprogrammen
einige Themen (zum Beispiel die Paradiesfliisse, die Tierkreiszeichen,
Fabelwesen oder die Artes Liberales) ginzlich fehlen, so kénnte dies
cinerseits mit dem beschrinkten Angebot passender Stichvorlagen
zusammenhingen. Andererseits gilt es zu beriicksichtigen, dass
durchaus auch Teile der dlteren Ausstattung dazu geeignet waren,
dem enzyklopidisch konditionierten Blick Nahrung zu bieten und
die kosmische Schau abzurunden.>

Die verschiedenen Bilderzyklen visualisierten aber nicht in erster
Linie den Kosmos selbst, sondern das Wissen um den Kosmos.
Sie waren somit als besonderer Ausdruck von Gelehrsamkeit zu
verstehen und dienten zur Auszeichnung des Ortes und der darin
wirkenden Minner. Denn mit dem hohen Prestige, das die Bildung
namentlich im 16. Jahrhundert besass, konnte ein enzyklopadisches
Kaleidoskop auch eine wichtige Funktion im Herrscherlob erfullen.
Wissensdemonstration war indes mehr als bloss eine panegyrische
Formel. Sie fiihrte unterschwellig ein elitdres Herrschaftsverstindnis
vor, das den Ausweis von Gelehrsamkeit und Partizipation am
stadtischen Regiment in einen direkten Zusammenhang brachre.
Eine solche Distinktion war bereits im Rezeptionsvorgang selbst

50 Stephan Albrecht: Das Bremer Rathaus im Zeichen stidtischer Selbstdarstellung vor
dem 30-jihrigen Krieg, Marburg 1993 (Materialien zur Kunst- und Kulturgeschichte
in Nord- und Westdeutschland 7), S. 222. Die heute in der kunsthistorischen Literatur
gebriuchliche Bezeichnung enzyklopidisches Bildprogramm> geht zuriick auf Julius von
Schlosser: Giusto’s Fresken in Padua und die Vorlaufer der Stanza della Segnatura, in:
Jahrbuch der kunsthistorischen Sammlungen des allerhéchsten Kaiserhauses 17 (1896),
S. 13-100.

51 Zuerwihnen sind neben den bereits genannten Tugendpersonifikationen das Bestiarium
an der geschnitzten Holzdecke der Vorderen Ratsstube oder Martin Hoffmanns
Prophetenbiisten im Grossratssaal. Vgl. Baer (wie Anm. 31), 401-406, 569-573.



Herrscherideale und ideale Frauen 129

angelegt. So hatte der ungebildete Betrachter nicht nur keinen
Anteil an den Wissenssystemen, welche die Entschliisselung der
einzelnen Darstellungen ermoglichten, er fand in der Regel auch
keinen Zugang zu den Riumlichkeiten hinter den Bildern, wo
sich die Schalthebel der stidtischen Herrschaft befanden. Damit
erweist sich das allegorische Verfahren — wie es bereits Walter
Benjamin formuliert hat — um einen Akt der « Willkiir als drastischer
Bekundung von der Macht des Wissens».>

Ostentative Gelehrsamkeit driicken auch viele allegorisch-
mythologische Bildprogramme im stadtbiirgerlichen Kontext aus.
Besonders deutlich machen das zwei ebenfalls von Hans Bock
gezeichnete Visierungen von Fassadenmalereien fiir das Haus
zum Walpach> am Nadelberg 23. Dieses gehorte dem Polyhistor
Theodor Zwinger (1533—1588), in dem man auch den Concepteur
des Bildprogramms sehen darf.®® Der erste Entwurf von 1571
zeigt in zwei Kartuschen den Sturz des Ikarus und des Phaethon.**
Ausserdem erscheinen Jupiter (in einem Oculus), eine Chimire
(iber dem Eingang) sowie die Allegorien Prudentia (links) und
Fortuna (rechts). Mehrere Putti (oder Eroten), Hermenkaryatiden
und ein Medaillon mit behelmtem Minnerkopf erginzen den
Dekor. Die zweite Zeichnung von 1572 fithrt im zentralen Bildfeld
den Sturz des Bellerophon vor, begleitet von teils mythologischen,
teils allegorischen Figurengruppen: oben links Marsyas und Apollo-
Phoebus, darunter der Tugendheld Herkules zwischen «virtus»
und «wolust», links unten Didalus und Ikarus, auf der gegeniiber-
liegenden Seite Phaethon und Sol-Phoebus (oben) sowie das Liebes-
paar Meleager und Atalante mit Amor (unten).”” Dank einer Auf-
zeichnung des Stadtarztes und Medizinprofessors Felix Platter ldsst
sich auch das Programm von zumindest einem Wandmalereizyklus
an dessen 1574 erworbenem Haus zum Samson> am Petersgraben
18-22 rekonstruieren.”® In Wort und wohl auch im Bild wurden

52 Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels (1925), in: ders.: Gesammelte
Schriften, Bd. 1.1, Frankfurt a.M. 1974, S. 203—430, hier S. 360.

53 Zur Unterscheidung zwischen Auftraggeber bzw. Stifter einerseits und Concepteur (oder
Inventor) andererseits vgl. Beat Brenk: Le texte et I'image dans la «Vie des Saints» au
Moyen Age: rdle du concepteur et réle du peintre, in: Texte et image. Actes du Colloque
international de Chantilly (13 au 15 octobre 1982), Paris 1984, S. 31-39.

54 Basler Kupferstichkabinett, Inv. U.IV.65. Vgl. Dieter Koepplin: Ausgefithrte und

entworfene Hausfassadenmalereien von Holbein, Stimmer und Bock — Kunsthybris mit

dem erhobenen Zeigefinger, in: Tobias Stimmer (wie Anm. 37), S. 35-82, hier S. 55-63.

Basler Kupferstichkabinett, Inv. U.IV.92. Vgl. ebd., S. 63-68.

Elisabeth Landolt: Materialien zu Felix Platter als Sammler und Kunstfreund, in:

BZGA 72 (1972), S. 245-306, hier S. 297f.

U
[ QW]



130 Stefan Hess

die fiinf Sinne, die Musen, der Singer Orpheus, die olympischen
Gaotter Apollo, Jupiter, Minerva und Merkur sowie die Kardinal-
tugenden vorgefithrt. Den Abschluss machten Diogenes, Plato und
Kénig David. Alle drei Beispiele vertreten den Typus des anspruchs-
vollen, humanistisch geprigten Bildprogramms, das die Auftraggeber
als Mitglieder der stidtischen Bildungselite auswies.”” Der Um-
stand, dass letztlich nur wenige Betrachter das kognitive Wissen mit-
brachten, solche Programme zu dekodieren, wurde nicht nur in Kauf
genommen, sondern war wesentlicher Bestandteil einer Bildstrategie,
die dem elitdren Habitus der Besteller entsprach.

Mit weniger humanistischer Bildungsrhetorik befrachtet waren
die Reprisentationsbilder, die fiir Angehérige der politischen
und 6konomischen Elite geschaffen wurden, doch dienten auch
sie der sozialen Distinktion. Ein wichtiges Medium fiir private
Bildinvestitionen stellten bis in die zweite Hilfte des 17. Jahrhunderts
die Kabinettscheiben dar. Hinsichtlich der Bildmotive spielten hier
neben den obligaten Familienwappen die personifizierten Tugenden
eine Hauptrolle, haufig erginzt durch Exempla tugendhaften
Handelns aus der Bibel und der antiken Historie oder durch Szenen
aus der Geschichte der Eidgenossenschaft.”® Noch stirker als in den
reprisentativen Bildschépfungen fiir das Bildungsbiirgertum hatten
hier die allegorischen Figuren den Charakter von Standesabzeichen,
demonstrierten also sozial exklusive Vorstellungen von Ehrbarkeit.”
Damit niherte sich das patrizische Tugendverstandnis demjenigen
des Adels an, wie es etwa durch eine 1508 datierte Inschrift auf
einem mit den Wappen der Junkergeschlechter von Andlau und von
Reinach versehenen Deckenbrett aus dem Haus zum Landser, am
Schlisselberg 15 ausgedriickt wird: «nobilitas sola — est atque unica

57 Dem humanistischen Gedankengut verpflichtete Bildprogramme verbreiteten sich in
Basel zuerst als Titelholzschnitte fiir den Buchdruck. Fiir das Medium der Monumental-
malerei fassbar werden sie durch die (nicht mehr erhaltenen) Gemilde am Haus «zum
Tanz (Ecke Eisengasse/Tanzgisslein), die Hans Holbein d.J. um 1519 fiir den Gold-
schmied Balthasar Angelroth schuf. Vgl. Hans Holbein d.J. (wie Anm. 16), S. 238-242.
Zu weiteren «gelehrten Bilderzyklen aus dem spiteren 16. und 17. Jahrhundert siehe
Brigitte Meles: Das Gundeldinger Taferzimmer, Basel 1998 (Basler Kostbarkeiten 19);
Becker (wie Anm. 41), Kat.-Nrn. 8, 12, 14.

58 Ganz (wie Anm. 36); Giesicke (wie Anm. 35).

59 Vgl. Eberhard Isenmann: Norms and Values in the European City, 1300-1800, in:
Peter Blickle (Hg.): Resistance, Representation, and Community, Oxford/New York
1997, S. 185-215.



Herrscherideale und ideale Frauen 131

virtus» (Adel liegt einzig und allein in der Tugend; Juvenal, Satirae
VIII, 20).%

Die Bedeutung der Tugendallegorien fur die offentliche
Statusdemonstration von stidtischen Biirgern, die zumindest
potenziell an der politischen Macht partizipierten, wird auch daran
ersichtlich, dass sich die privaten Wappenscheiben in Aufbau und
Bildauswahl — abgeschen von den Schildhaltern — kaum von den
Basler Standesscheiben unterscheiden. Welche Tugend jeweils zur
Darstellung kam, war hiufig nebensichlich, ja belanglos.®! Selbst
wenn ein Patrizier im Lauf seines Lebens mehrere Kabinettscheiben
in Auftrag gab, wurde das allegorische Beiwerk immer wieder neu
zusammengestellt.”” Der Reprisentationsgestus war also nicht pri-
mir von der Bedeutung der einzelnen Personifikationen abhingig,
sondern lag in der allegorischen Darstellungsform selbst begriindet.
Keinem zeitgendssischen Betrachter wiire es denn auch eingefallen,
von den in einer Wappenscheibe auftretenden «unverbindlichen
allegorischen Damen»®® Riickschliisse auf die individuellen Vor-
ziige des Auftraggebers oder auf dessen sittliches Selbstverstindnis
zu ziehen. Vielmehr bedienten sich die stadtischen Fiithrungsgruppen
der personifizierten Tugenden zur Visualisierung von ethischen Leit-
bildern, die als gruppenspezifisch und verbindend wahrgenom-
men wurden, die aber auf keine handlungsrelevanten Maximen
referierten.

Am Beispiel der Gerechtigkeit lasst sich sogar zeigen, dass im
16. und 17. Jahrhundert ethischer Normativismus und allegorische
Hypostasierung dazu tendierten, sich in zwei vollig getrennte Sphiren
aufzuspalten. Justitia gehorte auch in den von stadtischen Notabeln
genutzten Reprisentationsmedien zu den geliufigen Bildmotiven,*
doch war es damals undenkbar, Gerechtigkeit im Sinne eines

60 Historisches Museum Basel, Inv. 1889.122. Vgl. Johann Rudolf Rahn: Uber Flach-
schnitzereien in der Schweiz, in: Festgabe auf die Eréffnung des Schweizerischen
Landesmuseums in Ziirich am 25. Juni 1898, Ziirich 1898, S. 171-206, hier S. 197f.

61 Die wenig aussagekriftige Zusammenstellung des allegorischen Personals war auch Folge
der in der Glasmalerei tiblichen Reproduktionstechniken. So bildete ein Scheibenriss
(oder eine Hilfte davon) nicht selten die Grundlage fiir mehrere Glasgemilde.

62 Vgl. Jenny Schneider: Der Basler Biirgermeister Lukas Gebhardt und seine Familie im
Spiegel der Glasmalerei, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunst-
geschichte 14 (1953), S. 47-53.

63 Bernd Roeck: Rathaus und Reichsstadt, in: Bernhard Kirchgissner/Hans-Peter Becht
(Hgg.): Stadt und Reprisentation, Sigmaringen 1995 (Stadt in der Geschichte 21),
S.93-114, hier S. 113.

64 Erwihnt sei hier etwa die bekrénte Justitia mit Schwert und Waage an der Hoffassade
des Spalenhofes (Spalenberg 12), die vermutlich im Auftrag des Hausbesitzers seit 1564,



132 Stefan Hess

personlichen Vorzugs fiir sich in Anspruch zu nehmen. Dies hitte
man nicht nur als Selbstgerechtigkeit, sondern als Selbstiiberhebung,
ja als Hybris empfunden, denn diese Eigenschaft lag gemiss den
damals herrschenden theologischen Vorstellungen allein bei Gott, der
die (Heils-) Gerechtigkeit bereits vor den Menschen und von ihnen
unabhingig aufgerichtet habe.”” Deshalb befand sich «gerecht im
Unterschied etwa zu «weise> und dromm» nicht unter den Epitheta,
die einem jeden Magistraten gleichsam von Amtes wegen zustanden.
Zwar sahen auch die reformierten Theologen in der Gerechtigkeit
eine Richtlinie fiir einen gottgefilligen Lebenswandel,*® doch
standen sie der individuellen Werkgerechtigkeit: skeptisch, ja
ablehnend gegentiber. Deshalb wird in den Leichenpredigten keinem
der Verstorbenen nachgesagt, er habe sich durch gerechtes Handeln
oder durch eine gerechte Gesinnung besonders ausgezeichnet.
Pfarrer Jakob Brandmiiller hebt 1632 in seiner Leichenrede fiir den
Ratsherrn Hans Jakob Beck im Gegenteil ausdriicklich hervor, dass

«wir uns nicht decken kdnnen» mit den zerrissenen Lumpen vnserer eygenen
Gerechtigkeit: die doch ist wie ein beflecktes thuch / welches man ehren
halbe(n) / weder nennen noch zeige(n) darfF>.¢”

Freilich ist den Glaubigen — wie Pfarrer Brandmiiller weiter aus-
fuhre — die gottliche Gerechtigkeit nicht vollig unerreichbar; denn
«alles / was Christus hat / ist vnser: Vnser ist seine Gerechtigkeit:
vnser ist seine Heiligkeit: vnser ist seine Herrligkeit».%

Dies gilt namentlich fiir Angehorige der stadtischen Obrigkeit,
die sich bekanntlich als Statthalterin Gorttes verstand.”” Allein
in diesem Sinne war es zulissig, die Darstellung der Justitia zu

des Eisenwarenhindlers und Biirgermeisters Kaspar Krug, gemalt wurde. Vgl. Becker
(wie Anm. 41), S. 78-81, Kat.-Nr. 7; Abb. 14-18.

65 Vgl. die Abschnitte «Von dem Menschen», «Von glouben und werken» und «Vom
jiingsten tag» im <Basler Bekenntnis» von 1534; Paul Roth (Hg.): Aktensammlung zur
Geschichte der Basler Reformation, Bd. 6, Basel 1950, S. 405, 408.

66 Antistes Johann Jacob Grynaeus ruft etwa am 8. Mai 1591 am Ende der Leichenpredigt
fir den Dreizehnerherrn Alexander Loffel die Trauergiste dazu auf: dasset euch
ziehen / ehren ewere Eltern / vnd trachten sampt allen Gleubigen nach Gottes Reich
vnnd Gerechtigkeit / so wirdt euch das vberig darzu gethan werden. Jaget nach der
Gerechtigkeit / Messigkeit / Bestendigkeit / vnd WeifSheit / durch den Glauben / Liebe
vnd Hoffnung». Universititsbibliothek Basel (UB), KiAr G X 1, Nr. 11, S. 357.

67 UB, KiAr G X 5, Nr. 33, S. 19 (nach Jesaja 64,5).

68 Ebd., S. 22.

69 So wird zum Beispiel Oberstzunftmeister Bernhard Brand (¥ 1650) in der von Pfarrer
Johann Jacob Leucht gehaltenen Leichenpredigt ausdriicklich dafiir gelobt, dass er in
«seinen Ehren-dampteren / durch Gortes gnidigen beystand / in wahrer Gortesforcht / vnd
allen trewen / rithmlichen abgewartet; alf§ der Gottes Ehr / den Friden vand Wolfahrt des



Herrscherideale und ideale Frauen 133

personlichen Reprisentationszwecken einzusetzen. Eine Ausnahme
stellten hierbei die Juristen dar, welche die Gerechtigkeitsallegorie
gleichsam als personliches Emblem beanspruchten, wobei auch
hier nicht Rechtschaffenheit oder Gerechrigkeitsliebe, sondern eine
besondere Kompetenz in Fragen des Rechts indiziert werden sollte.”

Tugenddiskurs versus Interessendiskurs

Die Degradierung der Tugendallegorien zu Attributen der stid-
tischen Machtelite ging einher mit einer markanten Ausweitung
administrativer und sozial-reglementierender Aktivitidten der Obrig-
keit, die zu einer eigentlichen Zensur des 6ffentlichen Lebens fiihrte.”!
Diese Eingriffe in die individuelle Lebensgestaltung der Bewohne-
rinnen und Bewohner von Stadt und Landschaft war von einem
Drang nach sittlicher Erneuerung getragen. Im Basler Bekenntnis
von 1534 wird etwa erklirt, dass

«ein yede christenliche oberkeyt, in deren zal wir sin begeren, all ir vermégen
dahin richten sol, das by iren underthanen der nam gottes geheyliget, sin rych
erwiteret und sinem willen mit ernstlicher uszriitung der lastern gelebt werde».”

Solche obrigkeitlichen Verlautbarungen und die sie begleitenden
Reglementierungen waren aber letztlich Ausdruck eines anthro-
pologischen Pessimismus. So ist nach dem Glaubensbekenntnis
von 1534 «dz gantz menschlich geschlecht verderbe» und die
menschliche «neygung zuo siinden» derart gross, «das, wo die
durch den geist gottes nit widerbracht wirdet, der mensch von im
selbs niit guots thuot noch wil».” Damit die Menschen aber nicht

Vatterlands / die liebe Justitien / vnd ein gutes Gewissen gegen Gott zu erhalten». UB,
KiAr GX 11, Nr. 31, S. 28.

70 So stiftete der Rechtsgelehrte Bonifacius Amerbach 1560 in das soeben vollendete
Bibliotheksgebiude der Universitit eine Wappenscheibe, auf dem das Familienwappen
von der Nemesis und der Justitia flankiert wird (Kunstmuseum Basel, Inv. G 11). Vgl.
\Volfga.ng D. Wackernagel: Bonifacius Amerbach und seine Wappenscheibe von 1560,
in: Offentliche Kunstsammlung Basel. Jahresberichte 1959-60, S. 111-136. In der
zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts setzte die juristische Fakultic der Universicdr die
personifizierte Gerechtigkeit auf ihr Siegel und machte sie damit zu ihrem ofhziellen
Signum. Abgebildet in: Wiithrich (wie Anm. 2), Taf. 4e.

71 Adrian Stachelin: Sittenzucht und Sittengerichtsbarkeit in Basel, in: Zeitschrift der
Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte, Bd. 85, Germanistische Abteilung, Weimar
1968, S. 78-103; Martin Sallmann: Konfessionalisierung in Basel. Kirche und weltliche
Obrigkeit, in: Wettstein (wie Anm. 33), S. 52-61.

72 Zit. nach Roth (wie Anm. 65), S. 408.

73 Ebd., S. 405.



134 Stefan Hess

der allgemeinen Sittenverderbnis und der ewigen Verdammnis
anheimfallen, habe «gott der oberkeit, siner dienerin, das schwert
und hochsten usserlichen gewalt zuo schirm der guotten, raach und
straaff der bosen bevolhen».”

Aus diesen Worten spricht eine Geisteshaltung, die «den
destruktiven Neigungen der Individuen grosse Bedeutungy beimisst
und daraus die Notwendigkeit einer starken Obrigkeit ableitet,
die «diese Neigungen in Zaum hilt».” Selbst in einer ziinftisch
regierten Kommune wie Basel, die im Prinzip jedem Biirger
den Zugang zu einem offentlichen Amt einrdumte, scheint man
dem (Tugenddiskurss mit seinem Ideal der biirgerlichen Tugend
als freiwillige Unterordnung des Eigeninteresses unter die sa/us
rei publicae kein grosses Gewicht beigemessen zu haben, auch
wenn — namentlich im kirchlichen Bereich — mit der Moglichkeit
gerechnet wurde, die Menschen in diesem Sinne zu erzichen. In
der politischen Praxis dominierte indes der dnteressendiskurs,
der die Befihigung zur Einsicht in die eigenen Interessen und zur
Selbstdisziplinierung nur bei einer kleinen Elite voraussetzt. Daraus
resultiert die Erfordernis zur Fremddisziplinierung der grossen Masse,
der die Fihigkeit zur Affekesteuerung nicht zugetraut wurde.”® Bei
einem solchen paternalistischen Herrschaftsverstindnis, das die
Beherrschten vorab als Disziplinarsubjekte wahrnahm, hatten die
personifizierten Tugenden in der kommunalen und patrizischen
Bildreprisentation des 16. Jahrhunderts auch eine legitimierende
Funktion. Die allegorischen Begriffswesen driickten den kollektiven
Anspruch der stidtischen Fithrungsgruppen aus, zumindest in
ihrem offentlichen Wirken dem Gemeinwohl verpflichtet zu sein,””
wihrend die gewéhnlichen Biirger und ihre Frauen, denen eine
entsprechende Disposition abgesprochen wurde, zum sittlichen
Handeln angehalten und notfalls gezwungen werden mussten. Die
Verbannung aller menschlichen Laster stellte zugleich das Idealbild
obrigkeitlicher Gerechtigkeit dar. So heisst es noch in einem

Lobgedicht auf die Stadt Basel von 1699:

74 Ebd., S. 407f. Eine dhnliche Bestimmung enthilt bereits die Basler (Reformationsordnung
von 1529. Siehe Roth (wie Anm. 28), S. 400f.

75 Herfried Miinkler: Die Idee der Tugend. Ein politischer Leitbegriff im vorrevolutioniren
Europa, in: Archiv fiir Kulturgeschichte 73 (1991), S. 379-403, hier S. 385.

76 Ebd,, S. 386.

77 Dies schloss jedoch nicht aus, dass auch sie zuweilen von den Pfarrern in deren Predigten
wegen unmoralischen Verhaltens getadelt wurden. Vgl. Fast: vnd Bittag, wie der in den
4. Pfarrkirchen zu Basel [...] gelibet worden, Basel 1620 (UB, FD VII 55), S. 81.



Herrscherideale und ideale Frauen 135

«Gott erhalt dann immer die l6blich Oberkeit /

Die regiert dieses Volck mit solcher G'rechtigkeit /

So daff kein Laster in dieser Landschafften herrschen /
Sondern alle nach den Reglen des Rechten gescheh’n.»™

Justitia als Wahrzeichen der obrigkeitlichen Machtvollkommenheit

Mit der Formierung der Disziplinarmacho” als neuem Macht-
typus und der damit verbundenen Reglementierung des sozialen
Lebens korrespondierte die wachsende Signifikanz, die Justitia im
Lauf des 16. Jahrhunderts innerhalb der kommunalen Bildrepra-
sentation erlangte, und zwar sowohl in quantitativer als auch in
qualitativer Hinsicht. War die personifizierte Gerechtigkeit in
Holbeins Wandgemailden von 1521/22 im Grossratssaal noch in
ein umfassenderes Bildprogramm eingebunden, wurde Justitia
nach der Reformation immer hiufiger aus dem Ensemble der
Haupttugenden herausgelost und als Solitdr dargestelle. Dieser
Wandel im Prisentationsmodus, der sich auch in anderen autonomen
Stadtkommunen und Republiken beobachten ldsst, war begleitet von
einer allmihlichen Verinderung des Gerechtigkeitsverstindnisses.®
Aus einer politischen Tugend entwickelte sich die Gerechtigkeit zur
Haupttugend der Polis, fiir die die Herrschaftselite einstand. «Das
gerechte Handeln der Biirger wurde» — wie es Wolfgang Schild
ausdriickt — «zum Gehorsam und zur Folge- und Hilfspflicht (auch
beziiglich Steuern und Heerdienst) der Untertanen verwandelt: und
damit als eigenstindige Tugend der Gerechtigkeit aufgehoben».®!
Nahm man aber die Gerechtigkeit als konstitutives Element
des Gemeinwesens wahr, so war sie faktisch mit der Strafgewalt
(«punitive> Gerechtigkeit) sowie dem Eingriffs- und Ordnungsrecht
der Obrigkeit (distributive und kommutativer Gerechtigkeir)

78  Peter Tersinier: Kurtze und Curiose Poétische Beschreibung / Aller denckwiirdigen Sachen
welche zu Basel vorgangen seynd, 0.0. 1699, ohne Paginierung.

79 Vgl. Michel Foucault: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses, Frankfurt
a.M. 2008 (franz. 1975).

80 Zum Motiv der Justitia und seiner Entwicklung vgl. Pleister/Schild (wie Anm. 15); Schild
(wie Anm. 9); Christian-Nils Robert: La Justice. Vertu, courtisane et bourreau, Genf
1993.

81 Pleister/Schild (wie Anm. 15), S. 137. In den Kommunen Nord- und Mittelitaliens, auf
die sich das Zitat bezieht, spielte sich dieser Bedeutungswandel bereits rund 200 Jahre
frither ab.



136 Stefan Hess

gleichzusetzen.® Christian-Nils Robert fasst das Spektrum der unter
diesem Begrift subsumierten Vorstellungen gar noch weiter:
) B0 g

«la Justice est alors I'épitomé des vertus politiques, civiques, raison d'étre de
I'Etat, divinité modele, puis modele de laicité politique, Justice étant alors
synonyme de Gouvernement ou d Etat.»®

Bei den Justitiadarstellungen trat also die ethische Dimension
zuriick zugunsten ihrer nunmehr vorherrschenden Bedeutung als
Zeichen fur das obrigkeitliche Gewalt- und Satzungsmonopol. Es
ist deshalb kein Zufall, dass bei zwei Portalen im Innern des Basler
Rathauses jeweils Justitia und Fortitudo vor die seitlichen Pilaster
gestellt sind, auf den der Architrav mit dem Standeswappen ruht.
Das Figurenpaar vertritt hier die «gerechter Ordnung und den fiir
deren Aufrechterhaltung nétigen Machrapparat, die gemeinsam
als Stiiczen des als bonum commune verstandenen Gemeinwesens
vorgefithrt werden.

Einer anderen Bildrhetorik folgt Bocks Justitiagemilde von
1608/09 am Rathaus, das — an der Nahtstelle zwischen dem Altbau
und dem neuen Kanzleifliigel angebracht — einen Blickfang der
Marktfassade bildete.®* In <hieratischer Ostentation® thront die
iiberlebensgrosse Figur in einer gemalten Spitzbogennische, in der
Rechten das Schwert, in der Linken eine Waage sowie eine Tafel
mit dem mosaischen Gesetz haltend. Auf dem Haupt trige sie
eine Biigelkrone, zwei gleichartige Kronen liegen ihr zu Fissen.
Heydrich vermutet darin eine «verdeutlichende Wiederholung»®,
doch lassen sich die drei Kronen auch als Zeichen der weltlichen
und geistlichen Herrschaft oder Gerichtsbarkeit deuten, indem sie
in der Form auf die Kaiserkrone, in der Dreizahl auf die papstliche
Tiara verweisen. Die hebriische Aufschrift der Tafel verweist auf den
gottlichen Ursprung allen irdischen Rechts. Als Ganzes erfiillte die
gemalte Justitia am Rathaus auch die Funktion eines indizierenden
Zeichens, denn sie gab den Betrachtern zu verstehen, dass in den
hinter ihr liegenden Riumen Gerechtigkeit verwaltet, das heisst,

82 Vgl. Aristoteles: Die Nikomachische Ethik. Ubersetzt von Olof Gigon, Ziirich 1951
(Werke, Bd. 3).

83 Robert (wie Anm. 80), S. 34.

84 Das heutige Justitiabild, wiewohl erst 1901 entstanden, diirfte hinsichtlich der
Ikonographie im Wesentlichen dem von Bock ausgefiihrten Gemiilde entsprechen, doch
hat es durch die seitlichen Rathausbauten aus den Jahren 1898 bis 1901 seine prominente
Stellung weitgehend eingebiisst.

85 Benjamin (wie Anm. 52), S. 346.

86 Heydrich (wie Anm. 22), S. 87.



Herrscherideale und ideale Frauen 137

Abbildung 2

Johann Jakob Neustiick, Marktfassade des Rathauses mit Malereien von Hans Bock
d.A; Aquarell, 1828 (StABS, Bild 8, 297).

Recht verordnet und gesprochen wurde. Da sie sich iiber den Kopfen
der auf dem Kornmarke verkehrenden Biirger befand, mussten diese
zu ihr hinaufblicken und dadurch sinnlich anerkennen, dass sie sich
der obrigkeitlichen Macht zu unterziehen haben. Das Bild besitzt
somit alle Eigenschaften, die nach Walter Benjamin das Wesen der
barocken Allegorie ausmachen: Sie ist «Ausdruck der Autoritit [...],
geheim der Wiirde ihres Ursprungs nach und 6ffentlich nach dem
Bereich ihrer Geltung».¥’

Im Lauf des 17. Jahrhunderts verdichtete sich Justitia vollends
zum Zeichen kommunaler Herrschaft und trat in dieser Funktion
in ganz unterschiedlichen Zusammenhingen auf. So liess Basel in
den 1640er Jahren von Friedrich Fecher eine Medaille prigen, die
auf dem Avers das Hoheitszeichen der Stadt im Kranz der neun
Vogteiwappen und auf dem Revers eine auf einer Briicke sitzende
Justitia zeigt.®® Hierdurch wurden die Machtverhiltnisse in der

87 Benjamin (wie Anm. 52), S. 351.
88 Friedlinder (wie Anm. 39), S. 139, Nr. 1146.



138 Stefan Hess

Stadt und in ihrem Untertanengebiet als gerecht ausgewiesen. Mit
dieser Bildaussage gaben sich die Inventoren der Prigung aber noch
nicht zufrieden, denn sie erweiterten die traditionellen Attribute
der Justitia — Waage, Schwert und Augenbinde — um ein weiteres
Requisit, nimlich einen Hut. Dieses Motiv wurde — in Abwandlung
des pileus, der Miitze der romischen Freigelassenen — von den
Hollindern in den 1570er Jahren in die politische Ikonographie
eingefithrt und spielte fortan als Zeichen der Freiheiv in den
Republiken eine dhnliche Rolle wie die Krone in den Monarchien.®
Das Basler Herrschaftsgebiet — so lasst sich die Botschaft der Medaille
umreissen — ist ein Hort der Gerechtigkeit und Freiheit. Dasselbe
Justitiabild findet sich noch auf einer weiteren Prigung, auf deren
Vorderseite eine Ansicht der Stadt Basel von Siidosten und dariiber
die strahlende Sonne und eine aus den Wolken ragende Hand
mit dem Auge Gottes dargestellt sind.”” In dieser Kombination
wurde eine andere Facette der obrigkeitlichen Herrschaftsauffassung
herausgestrichen: Das Basler Gemeinwesen ist der wahren Religion
und der gotdichen Gerechtigkeit verpflichtet.”

Daneben konnte Justitia Einzelpersonen oder Gruppen dazu
dienen, sich als Exponenten der stadtischen Ordnung vorzufiihren.
In diesem Sinne ist die Brunnenfigur mit hochgehaltenem Schwert
und heute abgebrochener Waage vor dem ehemaligen Spital in
Liestal zu verstehen, das der reiche Ratsherr und Deputat Andreas
Ryff und seine Frau von 1602 bis 1605 erstellen liessen.”? Die
gemeinsame Stiftung bezog sich zweifellos auf den ein Jahrzehnt
zuriickliegenden sogenannten Rappenkrieg. Damals hatte sich die
Landbevolkerung der Erh6hung des Weinumgelds widersetzt, bis sie

89 Baldzs Kapossy/Tiinde Maradi: Freiheit, Einheit und Staatsgewalt auf Miinzen und
Medaillen. Sammlung Herman Gyllenhaal, Bern 1998 (Schriften des Bernischen
Historischen Museums 1); Thomas Maissen: Der Freiheitshut. Ikonographische
Anniherungen an das republikanische Freiheitsverstindnis in der frithneuzeitlichen
Eidgenossenschaft, in: Georg Schmidt/Martin von Gelderen/Christopher Sniqula (Hgg.):
Kollektive Freiheitsvorstellungen im frithneuzeitlichen Europa (1400-1850), Jena 2006,
S. 133-145.

90 Friedlinder (wie Anm. 39), Nr. 1147.

91 Die strahlende Sonne ist in der Frithen Neuzeit ein Sinnbild fiir die (gottiche) Wahrheit.
In der Bedeutung «wahre Religion» erscheintsie iiber der 1579 hinzugefiigten Bekronung
der sogenannten Reformatorentafel im Kreuzgang des Basler Miinsters. Vgl. Der
Reformation verpflichtet. Gestalten und Gestalter in Stadt und Landschaft Basel aus fiinf
Jahrhunderten, hg. vom Kirchenrat der Evangelisch-reformierten Kirche Basel-Stadt,
Basel 1979, S. 10f.

92 Hans-Rudolf Heyer: Die Kunstdenkmaler des Kantons Basel-Landschaft, Bd. 2, Basel
1974, S. 257f., 260 mit Abb. 228.



Herrscherideale und ideale Frauen 139

schliesslich im Mai 1594 durch Ryff zum Einlenken bewegt werden
konnte. Die steinerne Justitia war also nicht zuletzt als Sinnbild fiir
die gottgewollte, rechtmissige Obrigkeit intendiert, die — wie es Ryft
in einer Ansprache vor lindlichen Untertanen ausdriickte —

«gericht und recht in ihrer horlikeit [Herrlichkeit; St.H.] uff- und anrichten,
schirmen und handthaben «will, und das unrechte abstroffen mit schwerdt,
vervolgung, brand und gwaldt, wie das die nothurft ervorderen wurde».”?

Die Zunft zum Schliissel wiederum stiftete 1673 in die soeben
umgebaute Kirche St. Margarethen von Binningen eine Kabinett-
scheibe, auf der das Zunftwappen von der Gerechtigkeitsallegorie
tiberhoht wird.” Hiermit wies sich die Korporation als Stiitze der
stadtischen Obrigkeit aus, was sie als vornehmste der vier einfluss-
reichen Herrenziinfte> tatsichlich auch war. Justitia wurde aber
ebenso von Einzelpersonen herangezogen, um sich als Triger eines
stidtischen Amtes auszuweisen. Eine dhnliche Semantik besitzt auch
die silbervergoldete Standfigur einer Justitia, die Oberstknecht Isaak
Merian 1755 zu Beginn seiner Dienstzeit auf einen seiner Amtsstibe
setzen liess und die damit geradezu den Charakter eines Amtsabzei-
chens erhielt.”

Der Wandel der Weiblichkeitsimagines im Gefolge
der Reformation

Indem sich Justitia als Legitimationszeichen fir kommunale
Herrschaft etablierte, trat sie in gewisser Weise die Nachfolge der
Muttergottes an, die bis zur Reformation eine analoge Funktion
wahrgenommen hatte und im Bereich der Insignien teilweise auch
weiterhin erfiillte.”® Geradezu paradigmatisch fiir diese Ubertra-
gung von Reprisentationsaufgaben der ehemaligen Stadtpatronin
auf einen allegorischen Zeichenkorper ist die Umwandlung der
Marienstatue am Uhrgehiduse des Rathauses in eine Justitia im
Jahre 1608 — mithin zur gleichen Zeit, als Hans Bock mit den oben

93 Andreas Ryff: Der Rappenkrieg, hrsg. und eingeleitet von Friedrich Meyer, in: BZGA 66
(1966), S. 5-131, hier S. 97.

94 Hans-Rudolf Heyer: Die Kunstdenkmiler des Kantons Basel-Landschaft, Bd. 1, Basel
1969, S. 225f. mit Abb. 255.

95 Historisches Museum Basel, Inv. 1870.1151. Vgl. Franz Egger: Zeichen der Macht —
Macht der Zeichen. Visualisierung obrigkeitlicher Ordnung im 18. Jahrhundert.
Der Basler Oberstknecht und seine Amitsstibe, in: BZGA 102 (2002), S. 159-190, bes.
S. 167-172.

96 Vgl. Hess (wie Anm. 21).



140 Stefan Hess

beschriebenen Wandmalereien betraut wurde.”” Zu diesem Zweck
wurde das Kind auf dem linken Arm der Madonna weggemeisselt,
die linke obere Korperhilfte der Statue erginzt, das Gesicht teilweise
tiberarbeitet und der Strahlenkranz entfernt. In den Knauf des eben-
falls abgenommenen Zepters in der Rechten steckte man ein eisernes
Schwert und bestiickte die neu geschaffene linke Hand mit einer
Balkenwaage. Mit diesen vergleichsweise geringen Eingriffen war
dem im Zeitalter der Konfessionalisierung verstirkten Bediirfnis
nach Profanierung der kommunalen Bildersprache an einer be-
sonders exponierten Stelle des 6ffentlichen Raumes Gentige getan,
denn die Biigelkrone mit Kreuz und Sphira konnte man getrost
belassen, da Krone und Weltkugel auch als Hinweise auf den
gottlichen Ursprung und die universelle Geltung der Gerechtigkeit
verstanden werden konnten.”

Ein solcher (Kostimwechsel war jedoch lediglich unter der
Voraussetzung moglich, dass «das unwiderstehlich Heiligende»”
des spatmittelalterlichen Marienbildes bereits neutralisiert war, ja
dass dieses jeglichen emotionalen Symbolwert eingebiisst hatte und
sich nur noch als qualititsloses Material darbot.'” Damit bestand
im Bereich der stidtischen Bildrepriasentation zwischen einer
Darstellung der Muttergottes und den allegorischen Kunsthguren
kein grundlegender ontologischer Unterschied mehr, denn in
beiden vollzog sich die Abstraktion des weiblichen Korpers zum
Zeichen. Diese Entindividualisierung und Enthistorisierung des
prisentierten Frauenkérpers war nicht allein Ausdruck einer
nominalistischen Weltsicht, sie war ebenso eine Konsequenz der
evangelischen Glaubenslehre, welche die Minner in ein unmittelbares
Ableitungsverhiltnis zum mannlichen Gott und minnlichen Erlgser
setzte. Zwar bildete auch im Mittelalter das patriarchale géttliche
Prinzip die Grundlage des theologischen Diskurses, doch fiihrte
der hoch- und spatmittelalterliche Marienkult zu einer eigentlichen
Feminisierung der Religiositit, was die Machtigen dazu veranlasste,
die Muttergottes in ihre Herrschaftsstrategien einzubezichen.'”!
Trotz dieses hegemonialen Zugriffs auf Mariens Heilsgrosse,

97 Brigitte Meles: Die Statue der Justitia, friher Maria mit dem Kind, in: Wettstein
(wie Anm. 33), S. 156-159.
98 Schild (wie Anm. 9), S. 187f.
99 Hanna-Barbara Gerl: Die bekannte Unbekannte. Frauen-Bilder in der Kultur- und
Geistesgeschichte, Mainz *1993 (zuerst 1988), S. 111.
100 Vgl. Hess (wie Anm. 21), S. 345-347.
101 Klaus Schreiner: Maria. Jungfrau, Mutter, Herrscherin, Miinchen/Wien 1994; Gabriela
Signori: Maria zwischen Kathedrale, Kloster und Welt. Hagiographische und histo-



Herrscherideale und ideale Frauen 141

Abbildung 3

Statue der Justizia vom Uhrgehiuse des Rathauses, 1508 von Hans Diirr als Maria

geschaffen, 1608 in eine Justizia umgewandelt. Foto: Peter Portner (Historisches
Museum Basel).

trotz der auf Domestizierung zumal der Frauen ausgerichteten
Bedeutungszuschreibungen behielt der Marienkult einen Eigenwert,
der nicht allein von einem christologischen bzw. patriarchalen
Zentrum aus gesteuert wurde. So war die Gestalt der Muttergottes
im Mittelalter stets doppeldeutig: «Sie funktioniert im Interesse

riographische Anniaherungen an eine hochmittelalterliche Wunderpredigt, Sigmaringen

1995.



142 Stefan Hess

religios verklarter Unterwerfung, aber auch im Interesse von Trost,
Schutz und Rettung der Opfer. Maria ist submissiv, ist unterwiirfig.
Aber sie ist auch subversiv».!??

Mit dem reformatorischen Paradigmenwechsel setzte indes eine
unaufhaltsame Demontage des Marienbildes ein, wobei diese in
geistig-ideeller Hinsicht noch nachhaltiger war als auf der stofflich-
materiellen Ebene. Eine Folge davon war die Neukonstituierung
des sinn- und identititstiftenden Werthorizontes. Der Verlust der
Heiligen betraf jedoch Minner und Frauen in unterschiedlicher
Weise. Wihrend die Frauen fortan auf eine weibliche Adressatin
ihrer Gebete verzichten mussten, wurde die minnliche Identitit
des Vaters und des Sohnes nicht angetastet. Fiir die protestantische
Frau verschmolz der Wille des Herrn «nunmehr véllig mit dem
Willen der Herren, und auch der Weg des Trostes [...] war ihr mit
Maria genommen».'” So blieb den Miittern beim Gebiren der
verstindnisvolle Beistand der Muttergottes versagt:

«Ihre Kinder lernten nie die Verehrung des Weiblichen kennen, auch wenn
nur diese Eine gebenedeit war unter den Weibern. Thre Séhne hatten nie
gelernt, vor ihr die Knie zu beugen. Sie standen stramm vor der minnlichen
Dreieinigkeit.»'*

Mit dem theologischen Frauenbild verinderte sich auch die
offentliche Prisentation von Weiblichkeitsbildern.!” Wihrend in der
Frithen Neuzeit katholische Obrigkeiten weibliche Heilige — allen
voran Maria — weiterhin mit reprisenrativen Funktionen bedachten
und in Monarchien der Souverdnitdtsanspruch auch durch das
Portrit regierender Kéniginnen und Fiirstinnen ausgedriickt werden

102 Dorothee Sélle: Sympathie. Theologisch-politische Traktate, Stuttgart 21979, S. 59. Vgl.
Jutta Held: Marienbild und Volksfrommigkeit, Zur Funktion der Marienverchrung
im Hoch- und Spatmittelalter, in: Ilsebill Barta u.a. (Hgg.): Frauen, Bilder, Minner,
Mythen. Kunsthistorische Beitrdge, Berlin 1987, S. 35-68; Helga Mobius: «Schéne
Madonna» und Weiblichkeitsdiskurs im Spatmittelalter, in: Frauen Kunst Wissenschaft,
Rundbrief Heft 12, 1991, S. 7-16.

103 Christa Mulack: Maria. Die geheime Gottin im Christentum, Stuttgart 1985, S. 9.

104 Ebd., S. 10.

105 Vgl. Elisja Schulte van Kessel: Jungfrauen und Miitter zwischen Himmel und Erde.
Frauen im frithmodernen Christentum, in: Georges Duby/Michelle Perrot (Hgg.):
Geschichte der Frauen, Bd. 3: Frithe Neuzeit, Frankfurc a.M. 1994, S. 151-188;
Claudia Opitz: Souveraineté et subordination des femmes chez Luther, Calvin et Bodin,
in: Christine Fauré (Hg.): Encyclopédie politique et historique des femmes. Europe,
Amérique du Nord, Paris 21997, S. 31-47.



Herrscherideale und ideale Frauen 143

konnte,'” waren im Katalog der symbolischen Giiter der reformierten

Stadtrepublik Basel keine historisch-konkreten und keine real agie-
renden Frauen mehr vertreten.'”” Die weiblichen Figuren, die nun
den offentlichen Raum besetzen, tragen zwar ebenfalls Namen —
Justitia, Fides, Caritas, spiter Basilea'”™ —, sie sind aber reine
Zeichenformationen ohne Geschichte und Individualitit, sie
besitzen keine Sexualitit und keine Kinder. Thr synthetisierter
Korper kennt keine Geftihle, nicht einmal fiktive. Er ist in sich selbst
bestimmungslos, ja wertlos. Erst die ihm beigegebenen Attribute
oder Beschriftungen verleihen ihm eine konkrete Bedeutung. Per-
sonifikationen sind weder Handlungssubjekte wie die regierenden
Monarchinnen noch Referenzsubjekte wie die Muttergottes, son-
dern Objekte der 6ffentlichen Reprisentation, Kennzeichen des
patriarchalen Herrschertums ohne jeglichen Identifikationswert.'”

Allegorien und Geschlechterdifferenz

Privilegierte Projektionsflichen fiir allegorische Bedeutungsforma-
tionen sind Frauenbild und Frauenkérper. Dieser Umstand wird
traditionellerweise damit begriindet, dass das Geschlecht (sex) der
allegorischen Figuren durch den weiblichen Genus (gender) der
abstrakten Begriffe, die sie verkorpern, bedingt sei. Bereits Maurice
Agulhon gab sich in seiner pionierhaften Studie zur Marianne, der
Personifikation der franzosischen Republik, mit dieser tautologischen
Erklarung nicht mehr zufrieden und warf die Frage auf:

106 Vgl. Ruprecht Peiff: Minerva in der Sphiire des Herrscherbildes. Von der Antike bis zur
Franzésischen Revolution, Miinster Westf. 1990, S. 86-109; Susan Frye: Elizabeth 1.
The Competition for Representation, New York/Oxford 1993.

107 So enthilt die rund 1700 Helden> umfassende Galerie in Heinrich Pantaleons Pro-
sopographiae herorum atque illustrium virorum totius Germaniaer (Basel 1565) kein
einziges Porrrit einer Frau.

108 Zu der 1675 erstmals auftretenden Basler Standesallegorie Basilea vgl. Stefan Hess/
Tomas Lochman (Hgg.): Basilea — Ein Beispiel stidtischer Reprisentation in weiblicher
Gestalt, Basel 2001; dies.: Basilea. Aufstieg und Fall ciner Stadtpersonifikation, in: Basler
Stadtbuch 2001 (Ausgabe 2002), S. 262-266.

109 Zum Begriffspaar Handlungssubjekt — Referenzsubjekt vgl. Hermann Liibbe: Ge-
schichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik und Pragmatik der Historie, Basel/
Stuttgart 1977, S. 69-81.



144 Stefan Hess

«Ou serait-ce, plus profondément, qu'une séquence millénaire de cultures
fondées sur la prépondérance masculine vouait la femme aux roles subalternes
«’objets, le support allégorique érant en somme un mannequin de

I'abstraction?»''®

Wihrend Agulhon auf diesen Punkt nicht weiter einging, hat sich
mittlerweile die geschlechtergeschichtliche Forschung um diffe-
renzierte Antworten bemitht. Nach der Literaturwissenschaftlerin
Aleida Assmann sind es im Wesentlichen drei Griinde, die den weib-
lichen Kérper zur bevorzugten Matrix des Unsichtbaren machen:'"!

Erstens die Unmarkiertheit: Da der Frau keine signifikanten
Handlungsspielriume, keine 6ffentlich relevante Selbstbestimmung
zugebilligt werden, verkorpert Weiblichkeit gleichsam die «unmar-
kierte> Form des Menschseins. Diese «virginaler Qualitit pradestiniert
den weiblichen Kérper fiir allegorische Projektionen.

Zweitens die Idealitit: Die Schonheit des weiblichen Kérpers
signalisiert den irrealen Status der Begriffe und Ideale und verleiht
diesen gleichzeitig eine sinnliche Attraktivitdt.

Drittens die (Geschlechter-) Differenz: Wie die Abstraktheit und
Zeitlosigkeit des Begriffs, so vertritt die Frau — aus minnlicher Per-
spektive — das Andere.

«Die allegorische Frau verkorpert, was der Mann aus sich heraus- und sich
gegeniiberstellt; fiir solche Formen indirekter Selbstbegegnung bietet sich die
Materialitit des weiblichen Korpers als Projektionsfliche an, die dem Mann das

Eigene als Fremdes zuriickspiegelt.»'"?

Gerade weil realen Frauen die offentlichen Handlungsriume ver-
sperrt waren, konnte der weibliche Kérper zum «meutralen» Zeichen
werden.

110 Maurice Agulhon: Marianne au combat. L'Imagerie et la symbolique républicaines de
1789 21880, Paris 1979, S. 7. Noch vor Agulhon hat Cicilie Rentmeister die Frage nach
der (Weiblichkeiv der meisten Allegorien neu gestellt und diese in einem Riickgriff auf
die Untersuchung <Das Patriarchav des Sexualpsychologen Ernest Bornemann (1975)
als Strategie zur Rechtfertigung fiir die Unterdriickung der Frauen zu erkliren versucht.
Cicilia Rentmeister: Berufsverbot fiir die Musen: Asthetik und Kommunikation, Heft
25, Sept. 1976, S. 92-112, hier S. 93f. Dieser und andere Erklirungsansiitze werden
kritisch besprochen in Silke Wenk: Die steinernen Frauen. Weibliche Allegorien in der
offendichen Skulptur Berlins im 19. Jahrhundert, in: Sigrun Anselm/Barbara Beck
(Hgg.): Triumph und Scheitern in der Metropole. Zur Rolle der Weiblichkeit in der
Geschichte Berlins, Berlin 1987, S. 91-114, hier S. 112f., Anm. 4.

111 Aleida Assmann: Der Wissende und die Weisheit — Gedanken zu einem ungleichen
Paar, in: Schade (wie Anm. 26), S. 11-25, hier S. 24f.

112 Ebd., S. 25.



Herrscherideale und ideale Frauen 145

Dieses an sich tiberzeugende Erklirungsmodell gilt es in zweifacher
Hinsicht zu relativieren bzw. zu revidieren. Zum einen darf nicht
ausser Acht gelassen werden, dass die Allegorisierung des weiblichen
Korpers in patriarchal organisierten Gesellschaften keineswegs nach
epochen- und kulturiibergreifenden Gesetzmissigkeiten erfolgt,
sondern selbst bei gleichbleibenden Darstellungstraditionen einem
steten Wandel unterworfen ist. Das Phinomen der Allegorien muss
also — wie die Kunsthistorikerin Silke Wenk zu Recht postuliert — fiir
jede Generation neu untersucht und dabei die Frage gestellt werden,
«in welches historisch konkrete Bedeutungsnetz der weibliche
Korper und sein Bild eingespannt sind».'"?

Zum anderen ist es fraglich, ob der allegorische Frauenkérper
tatsichlich als unmarkiert, als «unbeschriebenes Blatt»!''* wahrge-
nommen wurde, selbst wenn er zumindest im Kontext einer Stadt-
republik wie Basel auf keine konkrete politische Akteurin bezogen
werden konnte. In der kulturell konditionierten Wahrnehmung
war nidmlich die Frau mitnichten frei von Bedeutungseffekten.
Vielmehr reprisentiert sie im abendlandischen Geschlechterdiskurs
«die Grenzen, Rinder oder Extreme der Norm — das extrem Gute,
Reine und Hilflose oder das extrem Gefihrliche, Chaotische und
Verfihrerische. Die Heilige oder die Hure, Jungfrau Maria oder
Eva».'" Mithin sind alle weiblichen Allegorien, ob sie nun positiv
besetzte Werte inkarnieren oder das Verlockende, Bedrohliche,
Unsittliche vorfiihren, stets dem Mythos vom zweipoligen Wesen
der Frau verpflichtet. Diesen Dualismus, der letztlich in der
Tradition des gnostischen-dichotomischen Denkens steht, gilt es
somit bei jedem Frauenbild im Sinne eines konnotativen Gehaltes
mitzudenken. Demgemiss sind die Bilder weiblicher Korper nicht
nur Signifikanten fir intellegible Ideen, sie verweisen als Glied einer
signifikativen Kette auch auf das Signifikat Weiblichkeit.'®

Indem die als Frauen gekennzeichneten Allegorien die Ima-
gination des Weiblichen evozieren, schwingt bei ihnen ein Moment
des Faszinierenden und zugleich Bedrohlichen, Unberechenbaren

mit. Hierbei stehen die allegorisch vorgefiihrten Ideale und Wunsch-

113 Silke Wenk: Versteinerte Weiblichkeit. Allegorien in der Skulptur der Moderne, Kéln
wa. 1996, S. 51.

114 Assmann (wie Anm. 111), S. 24.

115 Elisabeth Bronfen: Weiblichkeit und Reprasentation — aus der Perspektive von Semio-
tik, Asthetik und Psychoanalyse, in: Hadumod Bussmann/Renate Hof (Hgg.): Genus.
Zur Geschlechterdifferenz in den Kulturwissenschaften, Stuttgart 1995, S. 408-445,
hier S. 418F.

116 Vgl. Wenk (wie Anm. 113), S. 6.



146 Stefan Hess

bilder auch fiir einen iiberdeterminierten «Rest menschlicher Bediirf-
nisse und menschlichen Handelns», fiir die Geheimnisse «der
ungebindigten menschlichen Natur, die sich nicht dem Vernunft-
Prinzip unterwirft».'"” Zugleich ist der weibliche Kérper der phantas-
matische Signifikant verborgener Angste. Diese griinden in der
Uberzeugung, dass der Mensch triebhaft veranlagt ist oder — wie es
ein Mandat des Basler Ratesvom 11. Juni 1595 formuliert— mehr zum
Bosen als zum Guten neigt.!"® Die Verfithrbarkeit des Menschen,
die auch seinen Hang zum Schlechten einschliesst, wird aber
im anthropologischen Diskurs durchwegs als weibliches Erbteil
gesehen, das es zu unterdriicken oder zumindest zu kanalisieren
gilt.

Vor diesem Hintergrund ist es wenig erstaunlich, dass nicht nur
Tugenden, sondern auch Laster vornehmlich in weiblicher Gestalt
dargestellt wurden.'"” In der 6ffentlichen Reprisentation erscheinen
letztere vor allem im Rahmen von sogenannten Psychomachien,
die paarweise den Triumph der personifizierten Tugenden tiber die
ihnen entgegengesetzten Laster vorfithren.'” Zu einer allegorisch-
mythologischen Szene erweitert findet sich diese Thematik in Hans
Bocks Wandbild «Calumnia> oder Verleumdung des Apelles> an der
Stidwand des Vorzimmers zur Vorderen Ratsstube im Rathaus.'*! Es
zeigt einen Konig mit Eselsohren — nach der schriftlichen Quelle,
einer Erzihlung Lukians, handelt es sich um Ptolemius IV. von
Agypten —, der von verschiedenen antagonistischen Leidenschaften
bedringt wird. Die Laster sind vertreten durch Verleumdung,
Unwissenheit, Verdacht, Hinterlist und Falschheit, die alle durch
junge Frauen verkorpert werden. Dazu kommen der Neid in
Gestalt einer alten hisslichen Hexe sowie ein in Ketten gelegter
nackter Mann mit verbundenen Augen, den Christian Heydrich

117 Brigitte Wartmann: Warum ist «Amerika» eine Frau? Zur Kolonialisierung eines
Wunsch(t)raums, in: Antonia Dinnebier/Berthold Pechan (Hgg.): Okolcgie und alter-
native Wissenschaft. Ein Vortragszyklus, Berlin 1985, S. 105-139, hier S. 121,

118 Sallmann (wie Anm. 71), S. 54.

119 Vgl. Sara E Matthews Grieco: Ange ou diablesse. La représentation de la femme au
XVI¢ siecle, Paris 1991.

120 Joanne S. Norman: Metamorphoses of an Allegory. The Iconography of the Psycho-
machia in Mediaval Art, New York u.a. 1988; Albrecht (wie Anm. 50), S. 152-166.

121 Heydrich (wie Anm. 22), S. 100-102, 114f, Abb. 19, 45, 75, 76. Bock orientierte sich
in der Komposition an einem Gemilde gleichen Inhalts des romischen Manieristen
Federico Zuccaro, das ihm aufgrund eines Kupferstichs Giacomo Francos oder Cornelis
Corts geliufig war.



Herrscherideale und ideale Frauen 147

Abbildung 4

Hans Bock d. A., Die Bestechlichkeit; Wandgemilde im Rathaus, Vorzimmer des
Regicrungsratssaales, um 1610. Foto: Christian Heydrich (Denkmalpflege Basel).



148 Stefan Hess

als gefesselte Gewaltrdtigkeit deutet.** Thre letztlich siegreichen
Konkurrenten in diesem Seelenkampt sind die antiken Gottheiten
Pallas Athene und Hermes, die hier die Weisheit reprisentieren,
eine nackte Frau mit Wiesel, wohl als personifizierte Wahrheit zu
verstehen, sowie ein bekrinzter Jingling als Verkorperung der Reue.

Gegeniiber der «Calumnia hat Hans Bock ein Wandbild gemalt,
das ein weiteres menschliches Laster vorfiihrt: die Bestechlichkeit.!*
Diese erscheint als thronende Frauenfigur, die mit den Attributen
einer Justitia ausgestattet ist. Das Schwert befindet sich aber nicht
in ihrer Hand, es liegt vielmehr zerbrochen am Boden. Als Fuss-
schemel dient der pflichtvergessenen Gerechtigkeit ein Stapel Ge-
setzesbiicher. In ihrer rechten Hand hilt sie eine Waage, deren eine
Schale mit Preziosen gefiillt ist und entsprechend tief herabsinke.
Den Kopf wendet sie einem ilteren Mann zu, der in demditiger
Haltung rechts neben ihr kniet. Es ist der Reiche, dem sie ihre
Gunst erweist und dessen Geschenke, einen grossen goldenen Krug
und eine goldene Kette, sie mit der Linken entgegennimmt. Auf der
anderen Seite steht gesenkten Hauptes ein armer Jingling, der nichts
Entsprechendes in die Waagschale legen kann und folglich auf kein
gerechtes Urteil hoffen darf. Das ganze Gemilde lisst sich somit als
Gegenbild zur Justitiafigur verstehen, die im gleichen Raum den

Blickfang der 1581 von Daniel Heintz eingebauten Wendeltreppe
bildet.'*

Die Erotisierung des allegorischen Frauenkorpers

Die in weiblicher Gestalt vorgefiihrten Tugenden verweisen aber
auch ohne komplementire Darstellungen unterschwellig auf die
«wilden Anteile des Weiblichen»'* und widerspiegeln hiermit «die
traumatischen Angste einer Gesellschaft, die sich [...] trotz aller
Anstrengungen nicht von dem geheimen Glauben an die Macht der
konkreten Natur gelost hatte».'*® Die Ambivalenz der prisentierten

122 Ebd., S. 101. Andere Autoren verstechen die minnliche Figur positiv als gefesselten
Gerechtigkeitssinn des Kénigs. Vgl. Albert Burckhardt/Rudolf Wackernagel: Geschichte
und Beschreibung des Rathauses zu Basel, Basel 1886, S. 41.

123 Heydrich (wie Anm. 22), S. 102, 115f,, Abb. 20, 81. Als Vorlage diente Bock ein
Kupferstich Cornelis Corts von 1566, ebenfalls nach einem Gemilde Federico Zuccaros.

124 Johanna Striibin Rindisbacher: Daniel Heintz. Architekt, Ingenieur und Bildhauer im
16. Jahrhundert, Bern 2002, S. 199-203.

125 Sigrid Weigel: Topographien der Geschlechter. Kulturgeschichdiche Studien zur Litera-
tur, Reinbek bei Hamburg 1990, S. 159.

126 Wartmann (wie Anm. 117), S. 120.



Herrscherideale und ideale Frauen ]49

Abbildung 5

Daniel Heintz d. A., Justitiafigur im Rathaus, Vorzimmer des Regierungsratssaales,
1581. Foto: Juri Weiss.



150 Stefan Hess

Frauenkorper ergibt sich nicht allein aufgrund der festgeprigten
Weiblichkeitsimagines in den Kopfen der Rezipienten, hiufig ist
den Allegorien die verfithrerische und zugleich bedrohliche Macht
des Weiblichen, die der obrigkeitlichen Disziplinarmacht entgegen-
steht, geradezu auf den Leib geschrieben. So liegt vielen weiblichen
Personifikationen des 16. und 17. Jahrhunderts ein Prisentations-
modus zugrunde, wie er sich bei der Wiedergabe von Prostituierten
herausgebildet hat. Mustergiiltig vertreten wird dieser Bildtypus
durch eine skulptierte Gewolbekonsole von 1608 in der Vorde-
ren Kanzlei des Rathauses.'”” Sie zeigt eine sitzende Buhlerin mit
nacktem rechtem Bein und entblosstem Busen, die mit der rechten
Hand von einem geilen Alten einen Geldbeutel entgegennimme.'*®
Ahnlich nsittlicher Bekleidung und aufreizende Gestik finden
sich auch bei zahlreichen allegorischen Frauenfiguren. Franz Per-
gos Schnitzportal in der Vorderen Ratsstube wird etwa von einer
Frauengestalt bekront, deren Oberkorper bis zum Giirtel nacke ist.
Das Motiv des vorgesetzten entblossten Beines ist vorab bei Justitia-
darstellungen anzutreffen, findet sich aber auch bei der Temperantia
auf der Basler Standesscheibe im Schiitzenhaus oder bei der Caritas
des Waisenhausbrunnens. Andere kiinstlerische Mittel zur Sichtbar-
machung der weiblichen Faszinationskraft sind etwa ein koketter,
den Betrachter herausfordernder Gesichtsausdruck oder eine eng
anliegende Bekleidung, welche die Korperformen der présentierten
Frauenfigur herausstreicht.

Eine Tugendallegorie, die mehrere dieser Eigenheiten auf sich
vereint, ist die bereits erwidhnte Justitia von Daniel Heintz. Die
kapriziose Kunststeinfigur steht barfiissig in graziosem Kontrapost
und mit stark zuriickgelehntem Oberkorper auf einer Plinthe. Fast
beilaufig hilt sie in den Hinden die sie kennzeichnenden Attribute
Schwert und Waage, wobei der Balken der letzteren in auffallende
Schieflage geraten ist. Das diinne, vorne kunstvoll drapierte Gewand
betont den Korper mehr als ihn zu verbergen, ja der Stoff erscheint
dermassen transparent, dass am vorgewdlbten Bauch der Nabel
sichtbar ist. Die Unterschenkel sind elegant gekreuzt, das linke Bein
ist bis {iber das Knie entblosst. Der zierliche Kopf ist stark zur Seite
geneigt. Ihr rundes Gesicht wirkt mit den vollen Lippen und den
schamhaft-neckisch geschlossenen Augen ausgesprochen sinnlich.

127 Baer (wie Anm. 31), S. 456, Abb. 343.
128 Die Augen des Liistlings sind verklebt, womit seine Torheit indiziert wird. In diese
Richtung weist auch der Narrenkopf in der Linken der Kurtisane.



Herrscherideale und ideale Frauen 151

Uber dem gelockten Haar wélbt sich ein Muscheldiadem, wohl eine
Anspielung auf Venus, die romische Liebesgottin.

Angesichts solcher erotischer <Untertone liegt der Schluss nahe,
dass man die Bedeutung der weiblichen Allegorien nicht auf ein
semiotisches Ubersetzungsverhiltnis zwischen Bild und Begriff re-
duzieren darf. Obwohl Aleida Assmann dem weiblichen Korper
wirginaler Qualitdten zuschreibr, ist auch sie sich bewusst, dass die
allegorische Personifikation letztlich mehr ausdriicke, als sie vorgibr.
So verweist sie auf den «irreduziblen ikonischen Mehrwert», der das
«Gleichgewicht der Signifikation» stort und die Aufmerksamkeit
«in schwer zu kontrollierende Richtungen» lenkt.'” Denn der men-
schliche Kérper ist — wie Foucault aufgezeigt hat —'%° keine absolute
Grosse, sondern das historisch-spezifische Ergebnis diskursiver Zu-
schreibungen und somit kulturell konstruiert.

Die Dechiffrierung von Vorstellungen, Empfindungen, die in
den konventionell attribuierten Allegorien nicht prasentiert werden,
wohl aber prisent sind, stellt indes ein heuristisches Problem dar,
das aufgrund der Kenntnis kodifizierter Verweisungssysteme allein
nicht zu l6sen ist.””' Denn eine Bildlektiire konstituiert sich «nicht
allein durch kognitives Wissen, sondern auch durch ein Netz von
unreflektierten Erfahrungen, die sich zur stillschweigenden Be-
deutung verdichten».'”* Eine Moglichkeit, zumindest einen Teil
der verstandesmissigen und emotionalen Konnotationen aufzu-
decken, besteht darin, die allegorischen Konstrukte in einem grosse-
ren Kulturzusammenhang zu situieren, wobei das Erscheinungsbild
selbst Indizien geben kann, in welche Richtung diese Kontextuali-
sierung zu erfolgen hat. Zwar gehort der Kérper — auch der allego-
rische — der Ordnung des Sichtbaren an und ldsst sich mithin nicht
restlos in die diskursive Ordnung der Sprache tibertragen, doch

129 Assmann (wie Anm. 111), S. 12.

130 Michel Foucault: Sexualitit und Wahrheir, 3 Bde., Frankfurt a.M. 1983—-1989 (franz.
1976-1984).

131 Vgl. Paul Ricceur: Le conflit des interprétations. Essais d’herméneutique, Paris 1969,
bes. S. 311F; Assen Ignatow: Hermeneutik und Symbolforschung, in: Manfred Lurker
(Hg.): Beitrige zu Symbol, Symbolbegriff und Symbolforschung, Baden-Baden 1982,
S.61-71.

132 Barbara Lange: Friede auf Erden und den Minnern ein Wohlgefallen. Bildliche
Darstellungen vom Frieden und Stereotypien von Weiblichkeit im 17. Jahrhundert,
in: Klaus Garber u.a. (Hgg.): Erfahrung und Deutung von Krieg und Frieden. Reli-
gion — Geschlechter — Natur und Kultur, Miinchen 2001, S. 601-617, hier S. 605.



152 Stefan Hess

bestehen mannigfache Wechselbezichungen zwischen den beiden
Bereichen, die es zu rekonstruieren gilt.'*

Ausgangspunkt fiir die folgenden Uberlegungen bildet die Be-
obachtung, dass die weiblichen Kunstfiguren in der bildnerischen
Fiktion geradezu den Kontakt zum minnlichen Betrachter suchen.
Demnach lassen sich die allegorischen Reprisentationsbilder des
16. und 17. Jahrhunderts — ihnlich wie viele niederlindische
Genrebilder und Portrits dieser Epoche — auch auf die Geschlech-
terverhiltnisse mit ihren sexuellen Konnotationen beziehen. Bei der
Erotisierung der weiblich gekennzeichneten Tugendallegorien diirfte
es nicht darum gegangen sein, die durch sie vermittelten Inhalte
zu diskreditieren, zumal diese fiir Werte standen, deren uncinge-
schrinkte Geltung von niemandem in Zweifel gezogen wurde. Es
gilt daher zu fragen, ob der aufreizende Gestus nicht im Gegenteil
darauf abzielt, die Sexualitdt aufzuwerten, sie als vereinbar mit einer
positiv verstandenen Ordnung vorzuftihren. Das erotisch-sexuelle
Moment im weiblichen Prisentationsobjekt wire dann allerdings
weniger im Sinne einer Verkaufshilfe:'** zu verstehen — so wie dies
heute in der Werbung praktiziert wird — denn als ikonisches Aqui-
valent der reformierten Geschlechteranthropologie, welche die
Sexualitit als integralen Bestandteil der menschlichen Grundaus-
stattung begreift.

Damit aber der Sexualtrieb in geordneten Bahnen ausgelebt
werden kann, bedarf es der Einrichtung der Ehe. Wie Susanna
Burghartz gezeigt hat, konzentrierte sich das Basler Ehegericht ab der
zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts zunehmend auf die Sexualitit
des Paares, was zu einer eigentlichen Sexualisierung der Geschlech-
terverhiltnisse fiihrte.”® Aber auch wenn der reformatorische Sitt-
lichkeitsdiskurs die Befriedigung der menschlichen Triebnatur im
Rahmen der Ehe als gottgewollt anerkannte, so wurde die Méinner
und Frauen gleichermassen bedringende Sinnlichkeit weiterhin als
latente Gefihrdung der gesellschaftlichen Ordnung wahrgenom-
men, ja man begrift sie — bildhaft gesprochen — als Fluidum, das
jederzeit iber den Rand des dafiir bestimmten Gefisses ausfliessen
konnte.

133 Zur Ordnnung des Sichrbaren und des Sagbaren vgl. Gilles Deleuze: Foucault, Paris 1986,
S. 554

134 Rentmeister (wie Anm. 110), S. 106.

135 Susanna Burghartz: Zeiten der Reinheit — Orte der Unzucht. Ehe und Sexualitit in Basel
wihrend der Frithen Neuzeit, Paderborn u.a. 1999.



Herrscherideale und ideale Frauen 153

Die erotisierten Frauenkorper lassen sich als Ausdruck einer
Bildstrategie deuten, die dieser Verunsicherung Herr zu werden
versucht, indem sie den mannlichen Machtanspruch bildhaft auch auf
die Sphire des Sinnlichen, Subversiven, Nicht-Sichtbaren ausweitet.
Denn nur im Sichtbaren ist Kontrolle und Reglementierung méglich,
kann naturhafte Begehrlichkeit benannt und gebannt werden. Dabei
bezieht sich die Erotik der allegorischen Frauenfiguren auf die
Triebnatur beider Geschlechter, wenn auch in ungleicher Weise.
So sind die Frauen als Adressatinnen nicht vorgesehen, kommen
also nur im Bildstatus vor. Auf dieser fiktiven Ebene werden sie
ganz auf ihre korperlichen Eigenschaften reduziert, wobei ihre
Sensualitit in ein allegorisches Korsett gezwingt ist und mithin
gleichsam unter (mannlicher) Kontrolle erscheint. Demgegeniiber
sind die ménnlichen Betrachter durch die erotisierten allegorischen
Frauenfiguren dazu aufgerufen, ihre eigenen sexuellen Begierden zu
ziigeln.

Diese konnotative Bedeutung ist vor dem Hintergrund des
frithneuzeitlichen Minnerdiskurses zu sehen, der nicht primir die
Rolle der Frau als Verfiihrerin, sondern die Schwiche der Minner
thematisiert.”® So laufen diese infolge ungentigender Selbstdisziplin
stindig Gefahr, dem weiblichen Liebreiz zu erliegen. Bereits der
Anblick einer Frau kénne dem Mann die Sinne rauben, zumal dann,
wenn die Frau unbekleidet ist. Davon handelt auch die um 1610
von Hans Bock an der Riickwand der Rathausgalerie dargestellte
Geschichte der Susanna, deren Nacktheit zwei liisterne Richter
neben ihrer Plicht auch jegliche Moral vergessen lisst.'”” Wie dieses
Mahnbild so halten auch die erotisch aufgeladenen Allegorien die
mannlichen Adressaten dazu an, die eigene Begierde im Zaum zu
halten.

Wenn sich aber Minner Bildern sinnlicher Frauen aussetzen,
geschieht dies immer unter der Voraussetzung, dass sie den Zu-
stand des triebhaften Begehrens iberwunden haben und sich der
Anziehungskraft des Weiblichen gewachsen fithlen. Sie begreifen
sich als Vernunftwesen, die zur geistigen und emotionalen Selbst-
beherrschung fihig sind oder die sich zumindest gegen sinnliche
Anfechtungen wappnen kénnen, die folglich auch dazu geeignet
sind, Herrschaft und damit Disziplinarmacht auszuiiben. Den Basler

136 Riidiger Schnell: Frauendiskurs, Mannerdiskurs, Ehediskurs. Textsorten und Geschlech-
terkonzepte in Mittelalter und Frither Neuzeit, Frankfurt a.M. 1998 (Geschichte und
Geschlechter 23), S. 190f.

137 Heydrich (wie Anm. 22), S. 95-98, 165-167 mit Abb. IIT A-C.



154 Stefan Hess

Oberschichtsminnern, die ihren Wirkungsraum mit weiblichen
Personifikationen ausstafheren liessen, mochte es also dhnlich gehen
wie Odysseus im griechischen Mythos: Sie waren zwar begierig, dem
betérenden Gesang der Sirenen zu lauschen, trafen aber Vorkehrun-
gen, damit dieser sie nicht ins Verderben ziehen konnte. Gleichzeitig
wurde an den allegorischen Frauenkérpern das Grundanliegen der
stadtischen Moralpolitik vorgefithrt: die Domestizierung der sinn-
lichen Leidenschaft, des Triebhaften, der wilden, chaotischen Natur —
mithin des (Weiblichen>.



	Herrscherideale und ideale Frauen : Tugendallegorien im frühneuzeitlichen Basel

