
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 111 (2011)

Artikel: Herrscherideale und ideale Frauen : Tugendallegorien im
frühneuzeitlichen Basel

Autor: Hess, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391676

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herrscherideale und ideale Frauen.
Tugendallegorien im frühneuzeitlichen Basel

von Stefan Hess

Immateriellen Vorstellungen eine anthropomorphe Gestalt zu
verleihen, ist ein Verfahren, das eine lange, bis in die griechischrömische

Antike zurückreichende Tradition aufweist.1 Auch in der

mittelalterlichen Bilderwelt hatten Personifikationen ihren festen

Platz. Sie finden sich in der kirchlichen Sphäre (zum Beispiel das

Komplementärpaar Synagoge-Ekklesia2, der Fürst der Welt3 oder der

Tod4) ebenso wie im weltlichen Bereich (<Frau Minne»5 oder <Metz

Unmusso6). Ein wichtiger Gegenstand allegorischer Hypostasierung
war der Komplex der überpersönlichen Werte und Ideale.7 Hierbei
bildete sich ein ethischer Kanon heraus, zu dem man neben der

paulinischen Trias Glaube (Fides), Liebe (Caritas) und Hoffnung
(Spes) die aus der griechischen Philosophie übernommenen <Kar-

dinaltugendem Gerechtigkeit (Justitia), Massigkeit (Temperantia),
Klugheit (Prudentia) und Stärke (Fortitudo) zählte.8 Diese Siebner-

Emma Stafford: Worshipping virtues. Personification and the Divine in Ancient Greece,

London 2000; dies./Judirh Herrin (Hgg.): Personification in the Greek world. From

Antiquity to Byzantium, Aldetshot/Hampshire 2005.
So erwa auf zwei Tafeln des ursprünglich in der Leonhardskirche von Basel aufgestellten

sogenannten Heilspiegelaltars von Konrad Witz; vgl. Konrad Witz, Ausstellungskatalog,
Kunstmuseum Basel, Ostfildern 2011, S. 63, 67. Ebenso aufdem alten Siegel der

theologischen Fakultät. Abbildung: Lukas Wüthrich: Die Insignien der Universität Basel, Basel

1959 (Studien zur Geschichre der Wissenschaften in Basel 8), Taf. 4a.

Vgl. die enrsprechende Sandsreinfigur aus dem sparen 13. Jahrhunderr neben dem Haupr-
portal des Baslet Münsters. Siehe Dorothea Schwinn Schürmann/Hans-Rudolf Meier/
Erik Schmidt: Das Basler Münster, Basel 2006, S. 105.

Im Spätmittelalter meist durch ein agierendes Skelett verkörperr, so auch in den beiden

Basler Totentanzfolgen im Predigerkloster bzw. im Kloster Klingental. Vgl. Franz Egger:

Basler Torenranz, Basel :2009.

In Basel erwa auf drei Wirkreppichen aus dem 15. Jahrhundert. Vgl. Anna Rapp Buri/
Monica Stucky-Schürer: Zahm und wild. Basler und Srrassburger Bildteppiche des

15. Jahrhunderts, Mainz 1990, Kat.-Nrn. 20, 27f.

Vgl. die Darstellungen auf zwei in Basel gewirkten Bildteppichen von ca. 1470/80. Ebd.,

Kat.-Nrn. 32f.

Jennifer O'Reilly: Studies in the Iconography of rhe Virtues and Vices in the Middle Ages,

New York/London 1988; Adolf Katzenellenbogen: Allegories of the Virtues and Vices in

Medieval Art, Toronro u.a. 1989 (zuerst 1939).

Die frühesten Belege aus einem Basler Konrext bilden die vier Medaillons mir nimbierten
und seitlich bezeichneten Brustbildern der Kardinaltugenden auf dem goldenen Altar-

antependium Heinrichs IL aus dem frühen 11. Jahrhundert. Vgl. Gude Suckale-Redlefsen:



116 Srefan Hess

gruppe, die seit dem Hochmittelalter in unterschiedlichen
Kombinationen auftrat und mitunter zahlenmässige Erweiterungen erfuhr,
wurde als Teil einer christlichen Weltordnung begriffen, selbst dann,

wenn entsprechende Darstellungen in weltliche Bildprogramme
integriert waren. Mittelalterliche Tugendallegorien lassen sich denn
auch nicht auf ihre Semantik reduzieren. Ihnen haftete stets ein

spiritueller, übersinnlicher Charakter an, indem man sie im Sinne
des Neuplatonismus als Repräsentationen (göttlicher) Ideen, ja als

Töchter Gottes verstand oder aber in eine konnotative Verbindung
mit der Jungfrau und Himmelskönigin Maria brachte.9

Im ausgehenden Mittelalter beginnt sich ein Prozess abzuzeichnen,

der die Tugenden bzw. die sie verkörpernden Frauenfiguren
allmählich aus diesem religiösen Bezugsrahmen löste und dadurch
ihre Zeichenhaftigkeit stärker hervortreten liess.10 Mögliche
Auslöser für diesen Verlust der ontologischen Substanz, der die im
16. und 17. Jahrhundert so beliebten Anleitungsbücher wie Cesare

Ripas <Iconologia> erst möglich machte, sind die Ausbreitung no-
minalistischet Denkmuster und die damals einsetzende Erosion der
mittelalterlichen Ordo-Idee." Katalysierend wirkte der Buchdruck,
der in seinen Illustrationen allegorische Gestalten — zumal bei der

Wiederverwendung von Druckstöcken - häufig zu reinen
Dekorationsmotiven oder gar zu Karikaturen degradierte.12

Die goldene Altartafel und ihre kunsthistorische Einordnung, in: Der Basler Münsterschatz,

Ausstellungskatalog, Historisches Museum Basel, Barfüsserkirche, Basel 2001,
S. 293-303, hier S. 295.

9 Johan Huizinga: Herbst des Mittelaltets. Studien über Lebens- und Geistesformen des

14. und 15. Jahrhunderts in Frankreich und in den Niederlanden, Stuttgart 31938,

S. 297ff.; Ernst H. Kanrorowicz: The King's two Bodies. A Study in Mediaeval Political

Theology, Princeton 1957, bes. S. 107-143; Wolfgang Schild: Bilder von Recht und

Gerechtigkeit, Köln 1995, S. lOff., 66-72.
10 Huizinga (wie Anm. 9), S. 308—310; Thomas Cramer: Allegorie und Zeitgeschichte.

Thesen zur Begründung des Interesses an der Allegorie im Spätmittelalter, in: Walter

Haug (Hg.): Formen und Funktionen der Allegorien, Symposium Wolfenbürtei 1978,

Stuttgart 1979, S. 265-276.
11 Zur Krise des Ordo-Gedankens und ihren Auswirkungen auf die Tugendlehre vgl.

Herfried Münkler: Machiavelli. Die Begründung des politischen Denkens der Neuzeit

aus der Krise der Republik Florenz, Frankfurt a.M. 1982, S. 102-105.
12 Im Basler Buchdruck kommen Holzschnitte mit personifizierten Begriffen ersr nach

1500 regelmässig vor, wobei diese sowohl als Einzelfiguren wie auch in szenischen

Darstellungen auftreten können. Beispiele für karikierte Tugendallegorien finden sich

bereits unter den Holzschnitten in Sebastian Brants <Narrenschiff>, dessen Erstausgabe

1494 in Basel erschien. Vgl. Sebastian Branr: Das Narrenschiff, hg. von Manfred Lemmer,

Tübingen '1986, S. 57, 111, 180, 314.



Herrscherideale und ideale Frauen 117

Als im 15. Jahrhundert auch nördlich der Alpen die
Stadtgemeinden damit begannen, Tugendallegorien in kommunale

Bildprogramme zu integrieren, trug diese Erweiterung des ikonographi-
schen Repertoires Züge eines begrifflichen Abstraktionsprozesses.13
Zwar blieb die christliche Ethik weiterhin ein wichtiger
Bezugsrahmen, doch wurden die in Wort und Bild vorgeführten Ideale
vornehmlich im Hinblick auf das Zusammenleben der Menschen
auf Erden begriffen. Anders als bei den Allegorien des Mittelalters
«fehlt die symbolische Weltschau, zu der sie hinführen sollen, und
es fehlt der mythische Grund»14. Ausdruck dieser zunehmenden

Verweltlichung politischer Werte und Symbole ist der Einbezug
moralischer Mahnbilder und vorbildlicher Exempla tugendhaften
Verhaltens, die nicht nur der Bibel, sondern häufig auch antiken
Geschichtswerken oder der mittelalterlichen Mythographie
entnommen wurden.1'

Visualisierung des obrigkeitlichen Tugendkataloges

In Basel wird diese Entwicklung erstmals durch eine Bilderfolge
fassbar, die Hans Holbein d.J. 1521/22 und 1530 im hinteren Teil
des Rathauses geschaffen hat.16 Diese bis auf wenige Fragmente
zerstötten Wandgemälde, von denen sich nur anhand von Entwürfen

und Kopien eine ungefähre Vorstellung gewinnen lässt, zeigten
neben Historien aus dem Alten Testament und der antiken Litetatur
auch kommentierende Nebenfiguren. Von letzteren haben sich unter
den Entwurfskopien der ersten Ausstattungsphase folgende erhalten:

Justitia, Sapientia, Temperantia, David und Christus.17 Alle sind

von Spruchbändern oder Schrifttafeln begleitet, weisen also einen

13 Susan Tipron: Res publica bene ordinata. Regentenspiegel und Bilder vom guten
Regiment. Rathausdekorationen in der Frühen Neuzeit, Hildesheim u.a. 1996; Thomas

Frosch!: Republican Virrues and the Free State: Conceptual Frame and Meaning in Early
Modern Europe and North America, in: Allan Ellenius (Hg.): Iconography, Propaganda,
and Legitimation, Oxford/New York 1998, S. 255-275.

14 Franz Meyer: Das Symbol in der bildenden Kunst, in: Gaetano Benedetti/Udo Rauchfleisch

(Hgg.): Welt der Symbole. Interdisziplinäre Aspekte des Symbolverständnisses, Göttingen
1988, S. 113-130, hier S. 120.

15 Wolfgang Pleister/Wolfgang Schild (Hgg.): Rechr und Gerechtigkeit im Spiegel der

europäischen Kunst, Köln 1988, S. 149-171; Schild (wie Anm. 9), S. 200-216.
16 Peter Habicht: Die Selbstdarstellung des Basler Rates in einer Zeit des Wandels. Die

Gemälde Hans Holbeins d.J. im Basler Grossratssaal, Basel 1998 (unveröffentlichte
Lizentiatsarbeir); Hans Holbein d.J. Die Jahre in Basel 1515—1532, Ausstellungskatalog,
Kunstmuseum Basel, München 2006, S. 260-274, 412-415.

17 Basler Kupferstichkabinett, Inv. 1662.176, U.U.15-18.



118 Stefan Hess

emblematischen Charakter auf. Die hinter einer Brüstung stehende

Justifia trägt eine Krone und einen Brustpanzer. Von den sie
kennzeichnenden Attributen hält sie das Schwert in der Rechten, während

die Waage zu ihren Füssen liegt. Mit det somit frei werdenden
Linken weist sie aufeine über ihr angebrachte Tafel mit der Inschrift
«O VOS REIGENTES18 / OBLITI PRIVATORVM / PVBLICA
CVRATE» (O ihr Herrschenden, vergesst die eigenen Interessen
und kümmert euch um das öffentliche Wohl).

Die beiden anderen Tugenden werden durch antikisch gekleidete,

bekränzte Nischenfiguren vorgeführt. Sapientia präsentiert in
ihrer rechten Hand ein geöffnetes Buch mit dem Motto «INICIVM /
SAPIEN-CIE TIMOR / DOMINI» (Die Furcht des Herrn ist der

Anfang der Weisheit; Psalm 111,10). In der Linken hält sie eine
brennende Fackel, darüber schwebt ein Sptuchband mit det Inschrift
«EXPERIRI PPJVS CONSILIO / QVAM ARMIS PRESTAT» (Es
ist besser, es zuerst mit Überlegung als mit Waffen zu versuchen). Ihr
janushaftes Doppelgesicht sollte aufdie Gabe verweisen, gleichzeitig
voraus- und zurückzuschauen; es rückt sie aber auch in die Nähe
einer Fama, die in der profanen Kunst ebenfalls häufig zweigesichtig
dargestellt wurde. Bei Temperantia hielt sich Holbein an das bei
dieser Allegorie vorherrschende Bildformular, indem er sie zeigt,
wie sie aus einem Nuppenbecher Wasser in eine Flasche (mit Wein)
giesst. Die dem Bild inhärente Aufforderung zum Masshalten wird
ergänzt durch die Inschrift auf dem Spruchband: «QVI SIBI PLVS
LICERE WLT / QVAM DECEAT SVE STVDET / RVINE»
(Wer sich mehr erlauben will, als sich ziemt, trachtet nach seinem
Verderben).

Diese allegorischen Gestalten befanden sich - sofern sie Holbein
überhaupt alle ausgeführt hat19 — im neu eingerichteten
Versammlungsraum des Grossen Rates, der bislang in den Refektorien des

Prediger- und des Augustinerklosters getagt hatte. Das Zielpublikum
der Bilder und Texte war somit nicht die gesamte städtische
Öffentlichkeit, sondern lediglich die erweiterte politische Elite.20 Dieser
wurde ein auf das Gemeinwesen und seine Ordnung bezogener

18 Wohl irrrümlich für «REGENTES».

19 So werden in den verschiedenen Beschreibungen und Fundberichten keine der genannten
Tugendallegorien erwähnt, und auch Pfarrer Johannes Gross fuhrt einzig die Inschriften
des Sapientiabildes an. Siehe Johannes Gross: Vrbis Basil[iaej epiraphia et inscripriones

omnivmTemplorvm, Cvriae, Academ[iae] & aliar[vm] aedivm pvblic[arvm], Basel 1624,
S. 449.

20 Vgl. Kurt Imhof: «Öffentlichkeit» als historische Kategorie und als Kategorie der Historie,
in: Schweizerische Zeirschrift für Geschichte 46 (1996), S. 3—25.



Herrscherideale und ideale Frauen 119

Tugendkatalog vorgeführt, der - trotz der Anrede «o vos régentes»
im Justitiabild — wohl weniger im Sinne einer Ermahnung der
Grossräte denn als ethisch-moralische Legitimierung der primär
vom Kleinen Rat, also von einem Teil des hier versammelten
Gremiums, ausgeübten Hettschaft aufzufassen ist. So bezogen sich die

Wandgemälde auf keine konkreten Weisungen und Verbote, deren

Einhaltung von den Untertanen hätte eingefordert werden können.

Nicht Selbstbelehrung oder gar rigorose Selbstverpflichtung
auf moralische Normen wurde hier betrieben, sondern integrative
Selbstvetgewisserung. Die politische Elite führte bildhaft vor, wie sie

sich sehen wollte und wie sie sich anderen gegenüber selbst verstand:
als Hüterin der Moral.

Nach dem Durchbruch der Reformation wurde die Tendenz

zur Abkehr von der sakralen Bildersprache zugunsten humanistisch

geprägter Allegorien noch verstärkt. Zwar blieb die frühere
Stadtpatronin Maria auf wichtigen obrigkeitlichen Bildträgern, namentlich

auf Münzen und Siegeln, noch lange Zeit präsent, da mit ihrem
Bild die Vorstellung staatsrechtlicher Kontinuität verbunden war.21

Zudem bildete das Alte Testament eine wichtige Quelle für die bis

weit ins 17. Jahrhundert beliebten (erzählenden) Gerechtigkeits- und
Mahnbilder.22 Andererseits wurden die grossen Geschehnisse der

Heilsgeschichte — Geburt, Kreuzigung und Auferstehung Christi —,

die bis dahin auch im kommunalen Kontext eine wichtige Rolle

gespielt hatten,23 weitgehend ausgespart, und auch die Heiligen
büssten zusammen mit ihrer magisch-religiösen Bedeutsamkeit ihre

Bildwürdigkeit ein.24 In der bildlichen Repräsentation der Stadt-

21 Stefan Hess: Sicherung der Rechrskontinuität oder die Macht der Gewohnheit.

Marienbilder im nachreformatorischen Basel, in: David Ganz/Georg Henkel (Hgg.):
Rahmen-Diskurse. Kulrbilder im konfessionellen Zeitalter Berlin 2004 (KultBild.
Visualität und Religion in der Vormoderne 2), S. 331-357.

22 Hier sind vor allem Hans Bocks Wändmalereien von 1608—1611 am Rarhaus zu nennen.

Vgl. Christian Heydrich: Die Wandmalereien Hans Bocks d.Ä. von 1608—1611 am Basler

Rarhaus. Zu ihrer Geschichre, Bedeurung und Maltechnik, Bern/Sruttgart 1990, S. 93,

95-99.
23 Mehrere Andachts- und Altarbilder aus dem Rathaus haben sich bis heute erhalren,

darunter die Passionstafeln Hans Holbeins d.J. Vgl. Hans Holbein d.J. (wieAnm. 16),
S. 324-327.

24 Eine Ausnahme bildete der zweite Stadtpatron, Kaiser Heinrich IL, der auf in katholische

Gebiete gestifteten Standesscheiben bis ins frühe 17. Jahrhunderr dargestellt wurde.

Vgl. Hans Lehmann: Sammlung Lord Sudeley t, Toddington Castle (Gloucesrershire).

Schweizer Glasmalereien vorwiegend des XVI. und XVII. Jahrhunderts, Auktionskatalog,
Galerie Helbing in München, München 1911, S. 31; Stefan Hess: Zwischen Verehrung
und Versenkung. Zum Nachleben Kaiser Heinrichs IL in Basel, in: BZGA 102 (2002),
S. 83-143, hier S. 106-108 mit Abb. 4.



120 Stefan Hess

gemeinde traten somit Leerstellen auf, die es mit neuen Inhalten
zu besetzen galt.2' Hierbei bot sich das allegorisch-emblematische
Verfahren förmlich an, da sich dergestalt im Prinzip jegliche Art
von abstrakten, begrifflichen Vorstellungen unmittelbar einprägsam
veranschaulichen liess.

In der Praxis blieb allerdings die Zahl der zur Darstellung
gebrachten Inhalte beschränkt, weil die Rückübersetzung eines Bildes
in einen Begriff die Kenntnis bestimmtet Codes voraussetzt.26 Eine
bedeutungskonstituierende Funktion erfüllten neben den Beschriftungen

vor allem die Attribute, wobei sich für die Kennzeichnung
naturgemäss diejenigen am besten eigneten, die am häufigsten
verwendet wurden und somit den Adressaten verttaut waren. Die
Künstler und Kunsthandwerker orientierten sich insbesondere an
der Ikonographie der griechisch-römischen Antike, übernahmen
aber auch zahlreiche Motive aus der Sakralkunst. So wurden im
16. Jahrhundert allegorische Wesen nicht selten mit Nimben oder
mit Flügeln dargestellt. Kreuz und Kelch etablierten sich als

Attribute des personifizierten Glaubens (Fides), und das Lamm, auf
dem Basler Fischmarktbrunnen noch das Begleittier der heiligen
Agnes, diente nunmehr zur Kennzeichnung der Geduld (Patientia).
Eine ganze Reihe von Tugenden trat das Erbe der Muttergottes an,
die in der mittelalterlichen Hymnik als omni virtute praedita, als

«muter aller tughende»27 gepriesen worden war und in der auch die

evangelischen Theologen aufgrund ihrer ergebenen Zustimmung
zur göttlichen Verheissung ein Vorbild des Gehorsams, der Demut
und des rechten Glaubens etblickten.28 Caritas, die Allegorie der

25 So trat Munatius Plancus, der Gründer der Colonia Raurica, bereits in der Reformarionszeit
die Nachfolge des früheren Sradrpatrons Heinrich IL an. Vgl. Stefan Hess: Die Suche

nach dem Stadtgründer, in: Humanismus. 56 Annäherungen an einen lebendigen Begriff,
Basel 2000, S. 198-201.

26 Sigrid Weigel: Von der «anderen Rede» zur Rede des Anderen. Zur Vorgeschichre
der Allegorie der Moderne im Barock, in: Sigrid Schade u.a. (Hgg.): Allegorien und
Geschlechterdifferenz, Köln u.a. 1994, S. 159-169, hier S. 161f.; Rudolf Wittkower:
Allegorie und der Wandel der Symbole in Antike und Renaissance, Köln 1996 (engl.
1977), S. 329f.

27 Anselm Salzer: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literarur und
lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters mit Berücksichtigung der patrisrischen
Lireratut. Eine literar-historische Studie, Darmstadt 1967 (zuerst 1893), S. 368.

28 Die Basler Reformarionsordnung von 1529 verfügt, dass «die verdiensr, hohe tugenden
und Seligkeit der heyligen ewigen junckfrawen Marie, der heyligen apostelen, sant
Johansen des töuffers und der lieben marterer Christi, diewyl man täglich früher und

tagpredig haben würt, [...] mit ernsdicher gedechtnüsz [...] begangen werden» sollen.

Zitiert nach Paul Roth (Hg.): Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation
in den Jahren 1519 bis Anfang 1534, Bd. 3, Basel 1937, S. 400.



Herrscherideale und ideale Frauen 121

Barmherzigkeit, wurde etwa wie eine Madonna mit einem Kleinkind

auf dem Arm wiedetgegeben. Meist gesellten sich noch ein
oder mehrere am Boden stehende Kinder hinzu, was wiederum

vom Typus der Maria mit Kind und Johannesknaben oder aber der
Schutzmantelmadonna hergeleitet werden kann. Auch bei anderen

Verkörperungen abstrakter Werte, wie Spes, Fides oder Sapientia,
machten sich die Künstler das reiche Formenrepertoire der
Mariendarstellungen zunutze, das ihnen durch Arbeiten für Auftraggeber
aus der katholischen Nachbarschaft durchaus geläufig war.29

Bei der Überttagung von Motiven aus der Sakralikonographie auf
Tugendallegorien handelt es sich um ein Verfahren, das bereits im
Mittelalter nichts Ungewöhnliches darstellte. In perzeptiver Hinsicht

trat jedoch ein grundlegender Wandel ein. Waren die
Ideenverkörperungen im Mittelalter noch in eine übergreifende, religiös
geprägte Bild- und Vorstellungswelt eingebunden, erschienen sie

nun in einem Kontext, der — wiewohl nicht ohne Bezugnahme auf
die religiöse Sphäre — in ein weitgehend weltliches Gewand gehüllt
war. So setzten die beschriebenen Anleihen bei einem seit der
Reformation verpönten dkonographischen Diskurs> einen säkularisierten

Blick voraus, der die ehemals religiösen Symbole nur noch als

saubere Abstraktionen wahrnahm.
Wenn den allegorischen Wesen in der kommunalen Bildrepräsentation

Orte zugewiesen wurden, die zuvor religiöse Darstellungen
eingenommen hatten, so ist darin weniger eine Substitution als ein
Transfer von Bedeutungen auf nicht kompromittierte, <virginale>

Zeichenkörper zu sehen. Vom verdichteten, oft vielschichtigen
Symbolgehalt, der mittelalterlichen Heiligenbildern eigen war, wurden
allein die ethisch-politischen Implikationen auf allegorische Gebilde

übertragen, während sich die wundertätigen, Transzendenz
vermittelnden Funktionszuschreibungen verflüchtigten. Dabei lebten
die Tugend- und Werteallegorien - wie bereits die mittelalterlichen
Marien- und Heiligendarstellungen - von der Ambivalenz ihrer
universellen Geltung und ihrer Einbindung in einen spezifischen
Kontext.

29 Zur Tätigkeit von Basler Künstlern und Kunsthandwerkern für katholische Auftraggeber

vgl. Elisabeth Landolt: Künstler und Auftraggeber im späten 16. Jahrhundert in Basel,

in: Unsere Kunstdenkmäler 29 (1978), S. 310—322; Paul Tanner: Das Marienleben von
Hans Bock und seinen Söhnen im Kloster Einsiedeln, in: Zeitschrift fur Schweizerische

Archäologie und Kunstgeschichte 38 (1981), S. 75-93; Das tausendjährige Sr. Blasien.

200jähriges Domjubiläum, Ausstellungskatalog, Kolleg St. Blasien, Bd. 1, Karlsruhe

1983, S. 264-272, 298-301.



122 Stefan Hess

In Basel konnte sich das allegorische Darstellungsverfahren - nach

den beschriebenen Anfängen in den 1520er und 1530er Jahren — ab

der Mitte des 16. Jahrhunderts einen festen Platz in der kommunalen

Bilderwelt sichern. Personifizierte Tugenden wurden nun in
beachtlicher Zahl im und am Rathaus, auf Standesscheiben und seit
dem 17. Jahrhundert überdies auf städtischen Geschenkmedaillen

dargestellt. Dabei ging es primär um die Zurschaustellung eines

städtisch-bürgerlichen Tugendkataloges, also um Wertnormierung
und -Orientierung. Was die intendierten Bedeutungseffekte betrifft,
so korrelieren diese mit einem herrscherlichen Tugendverständnis,
das ab dem Spätmittelalter einen eigenen Zweig der paränetischen
Literatur, die Fürsten- und Ratsherrenspiegel, hervorbrachte.30 Der
Fürst — oder in unserem Fall der städtische Magistrat — soll weniger
über seine Amtsbefugnisse als durch seine auf Tugend, Leistung
gründende Autorität regieren. Die gleiche Botschaft vermittelt in
Basel eine 1609 datierte Inschrift über dem Portal des hinteren
Rathausgebäudes:

«QVICVNQVE PERARDVAM

GERENDAE REIP. PROVINCIAM ADIS,

PVBLICI BONI VBIQ. MEMOR

PRIVATOS ADFECTVS,

INVIDENTIAM FAVOREM, ODIVM, VIOLENTIAM,

DEPONITO:

PIETATEM DEO,

PRVDENTIAM, IVSTITIAM, INTEGRITÄTEN! REIPVBLICAE

CONSVLENDO IVDICANDO

QVE PROBATO.»31

30 Hans-Otto Müh leisen/Theo Stammen (Hgg.): Politische Tugendlehre und Regierungs¬

kunst. Studien zum Fürstenspiegel der Frühen Neuzeit, Tübingen 1990; Tipton {wie

Anm. 13), S. 19-50; Barbara Maigier-Loeser: Historie und Exemplum im Fürstenspiegel.

Zur didaktischen Instrumentalisierung der Historie in ausgewählten deutschen Fürstenspiegeln

der Frühmoderne, Neuried 2004.

31 Abgedruckt in: Casimir Hermann Baer: Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt,

Bd. 1 (Basel 1932), unveränderter Nachdruck mit Nachträgen von François Maurer, Basel

1971, S. 634. Deutsche Übersetzung: Wenn du das sehr schwere Amt der Führung des

Gemeinwesens übernimmst, denke überall an das öffentliche Wohl und halte dich frei von
persönlichen Interessen, von Neid, Begünstigung, Hass, Gewalttätigkeit: Frömmigkeit
sollst du Gott, Klugheit, Gerechtigkeit, Uneigennützigkeit dem Gemeinwesen durch
Raten und Richten beweisen.



Herrscherideale und ideale Frauen 123

Der Sinnzirkel, der den in der Kommune geltenden ethischen Kodex
definierte, fiel indes weitgehend mit dem Kreis der an der städtischen
Herrschaft partizipierenden Familien zusammen. Mithin dienten die

Tugendverkörperungen in den obrigkeitlich genutzten Bildmedien
vorab der Überhöhung der Honoratiorenschicht, wie sie auch die

Aneinanderreihung mehrerer Epitheta in der offiziellen Titulatur
der Ratsherren zum Ausdruck bringt. Seit 1546 liessen sich nämlich
die Ratsmitglieder mit «edele, strenge, fromme, feste, fürsichtige,
ehrsame, weise» anreden.32 Im Lauf des 16. Jahrhunderts kamen
noch weitere Beiwörter auf, namentlich <fürnehm> und <ehrenfest>

(anstelle von <fest>). Dies deutet daraufhin, dass es der politischen
Elite in Basel, die keinerlei erblichen Sonderrechte besass, nicht
zuletzt an sozialer Distinktion gelegen war, was sich auch in den
Kleidervorschriften in den Ratsmandaten niederschlug.33

Während Machiavelli in seinem <Principe> bereits 1514 eine

Trennung von Politik und Moral proklamierte,34 identifizierte
sich die Basler Obrigkeit noch bis ins 17. Jahrhundert mit dem
Amtsethos des bonum commune, den es mit der Vorstellung
von einem göttlichen Verwaltungsauftrag vertäute. Die im Bild
vorgeführten Tugenden bilden aber nicht wie in der Scholastik ein
auf allgemeinen Prinzipien basierendes System, sie sind vielmehr
additiv aneinandergereiht, mitunter ergänzt durch Exempla aus der
Historie. Sowohl von der Häufigkeit als auch von der Vielseitigkeit
der Verwendung her lassen sie sich mit den Heiligenbildern in
der katholischen Kirche vergleichen. Wie bei diesen war man an
keine kanonische Anzahl gebunden und konnte durch die Auswahl
besondere Akzente setzen.

Auf einer Basler Standesscheibe von 1564 im Gesellschaftshaus
der Feuerschützen sind es etwa Justitia, Temperantia und Fides,
welche die obrigkeitlichen Normen vertreten.3' Ein 1589 datierter
Scheibenriss mit Basler Wappenschild zeigt Justitia zusammen mit
Prudentia, während eine zehn Jahre jüngere Entwurfszeichnung

32 Peter Ochs: Geschichte der Stadt und Landschaft Basel, Basel 1821, S. 524.

33 Zur Kleiderordnung im frühneuzeitlichen Basel vgl. Margrer Ribbert: Der Bürgermeisrer
der Sradr Basel mir Rarsdienern, in: Wettstein - Die Schweiz und Europa 1648, hg. vom
Historischen Museum Basel, Basel 1998, S. 172-177. Zum Begriff Distinktion vgl. Pierre

Bourdieu: Die feinen Unrerschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft, Ftankfurr
a.M. "2008 (franz. 1979).

34 Münkler (wieAnm. 11), S. 281-299.
35 Barbara G iesicke: Glasmalereiendes 16. und 17. Jahrhunderrs im Schürzenhaus zu Basel,

Basel 1991, S. 48-51, Kar.-Nr. 2.



124 Stefan Hess

die beiden theologischen Tugenden Fides und Caritas vorführt.36
Am häufigsten ist indes Justitia dargestellt, die auf mindestens

vier Standesscheiben (bzw. den davon zeugenden Visietungen) als

Einzelfigur auftritt.37 Die Personifikation der Gerechtigkeit tritt auch
als Begleiterin zweier Portale von 1595 und 1616 im Rathaus auf,
diesmal gemeinsam mit Fortitudo.38 Überdies kommt sie auch auf
einer Medaille aus der Mitte des 17. Jahrhunderts vor.39 Auf dem
Waisenhausbrunnen von 1677 steht dagegen eine Caritasfigur, die
hier — wie die Inschriften am Brunnenstock nahelegen — wohl vor
allem als Verkörperung der städtischen Sozial- und Fürsorgepolitik
gemeint ist.40

Distinktive Codierung

Unzählige allegotische und mythologische Gestalten, dazu ein

Zyklus von Gerechtigkeitsbildern aus der jüdischen Histotie, zeigen
auch die von 1608 bis 1611 von Hans Bock d.Ä. und seinen Söhnen

ausgeführten Wandgemälde am Rathaus, bei denen es sich zugleich
um die umfassendste frühneuzeitliche Bildetfolge in Basel handelt.''1

An det Marktfassade erscheinen neben einer thronenden Justitia
im Hauptgeschoss sechs weitere allegorische Frauenfiguren in den

Bogenzwickeln. Wie ihre Pendants an der rückwärtigen Fassade des

Vorderhauses halten sie Palmzweige und (jeweils zu zweit) einen

36 Basler Kupferstichkabinett, Inv. 1905.2: Hieronymus Vischer, Riss für eine Basler

Srandesscheibe mit Justitia und Prudentia sowie Davids Kampfgegen Goliath, dat. 1589;

Berlin, Staatliche Museen Preussischer Kulturbesitz, Kunstbibliothek, Hdz. 1726: Hans

Jakob Plepp, Riss fur eine Basler Standesscheibe mit Fides und Caritas sowie Samsons

Kampf mit dem Löwen, dat. 1579, abgebildet in: Paul Leonhard Ganz: Die Basler

Glasmaler der Spätrenaissance und der Barockzeir, Basel/Stuttgart 1966, S. 187/

Abb. 130 bzw. S. 169/Abb. 58.

37 Lehmann (wie Anm. 24), S. 101, Nr. 150; Jenny Schneider: Die Standesscheiben

von Lukas Zeiner im Tagsatzungssaal zu Baden (Schweiz). Ein Beitrag zur Geschichte

der schweizerischen Standesscheiben, Basel 1954, Taf. 16, Abb. 38; Ganz (wieAnm. 36),
S. 124; Tobias Stimmer 1539-1584. Spätrenaissance am Oberrhein, Aussrellungskaralog,
Öffenrliche Kunstsammlung Basel, Kunstmuseum, Basel 1984, S. 463, Kat.-Nr. 313.

38 Baer (wieAnm. 31), S. 445^48, 466-471.
39 Ueli Friedländer: Schweizer Medaillen aus alrem Privatbesitz, Zürich 1989, S. 139,

Nr. 1149.

40 Arthur Burger: Brunnengeschichte der Sradt Basel, Basel 1970, S. 62£; Martin Möhle:

Göttinnen vom Nadelberg. Brunnenfiguren von Hans Michel und Balthasar Hüglin, in:
Historisches Museum Basel, Jahresberichr 2008, S. 35-56, hier S. 49.

41 Heydrich (wie Anm. 22); Maria Becker: Architektur und Malerei. Studien zur
Fassadenmalerei des 16. Jahrhunderts in Basel, Basel 1994 (172. Neujahrsblatt der GGG),
S. 108-112, Kar.-Nr. 17.



Herrscherideale und ideale Frauen 125

x.

O

m

S

Abbildung 1

Balthasar Hüglin, Caritasfigur auf dem Waisenhausbrunnen,
1677. Foto: Peter Portner (Hisrorisches Museum Basel).



126 Stefan Hess

Lorbeerkranz über die Standeswappen an den Bogenschlusssteinen.
Sie sind wohl in erster Linie als dekorative Würdeformeln zu verstehen,
zumal den ihnen zugeordneten Gegenständen die semantische

Eindeutigkeit abgeht. Zu einer solchen Funktionsbestimmung
passt auch die monochrome, modellierende Farbgebung, die den

Figuren das Aussehen von vollplastischen Bronzestatuen verleiht.
In derselben antikischen Manier präsentieren sich die sieben

Planetengottheiten an den Hoffassaden (Saturn, Jupiter und Mars
am Vorderhaus, Venus, Merkur, Apollo-Sol und Diana-Luna am
Kanzleibau).42 Sie werden ergänzt durch eine in natüflichem Kolorit
gehaltene Frauengestalt mit Schriftrolle und brennendem Herz,
die wohl als Verkörperung der Religion anzusehen ist. Allegorisch
angelegt sind ausserdem die beiden als Wandteppiche konzipierten
Szenen <Calumnia> und «Bestechlichkeit) im Vorraum der Vorderen
Ratsstube, des heutigen Regierungsratssaals. Sie führen nicht nur
als Ganzes zwei Laster als abschreckende Beispiele vor, auch bei
den darin auftretenden Akteurinnen und Akteuren handelt es sich
mehrheitlich um Personifikationen.

Diese Bilderzyklen machen auf den heutigen Betrachter
einen uneinheitlichen Eindruck, da sie ganz untetschiedlichen
ikonographischen Traditionen entspringen. Es liegt somit die

Vermutung nahe, dass es den Inventoren nicht um ein Bildprogramm
ging, bei dem sich alle Elemente wechselseitig bedingen und
erhellen. Das wäre schon allein aus perzeptiver Sicht wenig sinnvoll

gewesen, da das Dechiffrieren selbst von einem mit entsprechendem
Vorwissen ausgestatteten Betrachter enorme Anstrengungen verlangt
hätte.43 Ein in sich geschlossenes Programm hätte aber auch dem
Wesen öffentlicher Repräsentation widersprochen, denn diese

folgt keiner stringenten Systematik, sondern entwickelt je nach

Bedürfniskonstellation laufend neue Strategien. Deshalb ist das

Bemühen um «die Reproduktion der herrschenden Ideologie
[...] ein stets unabgeschlossener und stets wiederaufzunehmender

42 Als Vorlagen dienten sieben Kupferstiche von Jan Saenredam nach Zeichnungen des

Hendrick Goltzius. Vgl. Heydrich (wieAnm. 22), S. 108-110, Abb. 51 A-G.
43 Bereirs Jacob Burckhardt hat darauf hingewiesen, dass nicht viele Menschen «die

physische Kraft» hätten, «ein Ganzes so reich an Einzelgestalten und Scenen genau
durchzugehen, bei der Ermüdung welche der Anblick von unten und die Bewaffnung
des Auges unvermeidlich mit sich bringen [...]. Es bleibt bei einem summarischen

Eindruck von Reichthum». Jacob Burckhardt: Die Allegorie in den Künsten, in: ders.:

Vorttäge 1870-1892, München/Basel 2003 (Werke. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 13),
S. 563-581, hierS. 567 mir Anm. 1.



Herrscherideale und ideale Frauen 12/

Kampf».44 Dies hängt nicht zuletzt mit «dem Weiterbestehen
der ideologischen Formen» früherer Zeiten zusammen, «die eine

furchtbare Form von Widerstand leisten».4'

Die Koinzidenz verschiedenartiger, teilweise widersprüchlicher
Bildstrategien prägt denn auch das wichtigste kommunale Gebäude,
das Rathaus. Es stellt gleichsam ein Palimpsest46 dar, bei dem simultan

unterschiedliche (Sinn-) Schichten hervortreten. Ein Beweggrund
für die partielle Neudekoration in den Jahren 1608 bis 1611 kann

zwar im Bestreben nach «Vereinheitlichung und Erneuerungyrä^mr
disparater und widersprüchlicher ideologischer Elemente»47 gesehen

werden, gleichzeitig galt es aber, dem Bedürfnis nach Kontinuität
Rechnung zu tragen, was sich nicht zuletzt im Medium des Bildes

niederschlug.
Bereits aufgrund dieser Prämissen kann ausgeschlossen werden,

dass mit Bocks Malereien die kommunale Selbstdarstellung neu
definiert werden sollte. Die ihnen zugedachte Aufgabe ist vielmehr
darin zu sehen, den Bestand an sinnträchtigen Bildern zu erweitern
und hiermit in der visuellen Kommunikation neue Akzente zu setzen.
Konkreter Anlass für die Malereien war der 1608 abgeschlossene Bau

der Vorderen Kanzlei. Daraus resultierte das Bedürfnis, die Fassaden

der älteren Bauteile mit dem Neubau zu einer repräsentativen Einheit
zusammenzufassen. Für die formale und inhaltliche Gestaltung dieser

<Bildinvestition>48 wurden dem Maler zweifellos programmatische
Vorgaben gemacht, die auch einzelne Motive betreffen konnten — ich
denke etwa an die prominent platzierte Justitia, an die personifizierte
Religion oder an die Gerechtigkeitsbilder.49 Gleichwohl sind die

Aussageintentionen weniger auf der denotativen als auf der konno-

44 Louis Althusser: Ideologie und ideologische Staatsapparate, Hamburg/West-Berlin 1977,

S. 155.

45 Ebd.

46 Manuskript, das durch Abwaschen oder Wegschaben gereinigt und danach neu be¬

schrieben wurde.

47 Althusser (wie Anm. 44); Hervorhebungen im Original.
48 Vgl. Lucas Burkart: Die Stadt der Bilder. Familiale und kommunale Bildinvestition im

spätmittelalterlichen Verona, München 2000.

49 Aufschluss darüber könnten der bei der Auftragserteilung abgeschlossene Werkvertrag
und die Visierung geben, doch hat sich beides nicht erhalten. Das Vorhandensein einer

vom Rat abgesegneten Entwurfszeichnung belegt indes Hans Bocks Schreiben an den Rar

vom 3. Februar 1613, in welcher der Maler schreibt, er habe «allwegen auffEw. Gn. Srreg.

unnd Ehr. Wth. guettachten, die Vysierung ihnns werckh gericht»; zitiert nach Heydrich
1990 (wie Anm. 22), S. 221, Anhang, Nr. 21. Zur Bildfindung bei kommunalen

Bildprogrammen siehe auch Stefan Hess: Der <Basler Ratstisch> von Johann Christian
Frisch. Staatskunst und Schnitzkunst um 1675, Basel 2007 (Basler Kostbarkeiten 28),
S. 36-38.



128 Stefan Hess

tativen Ebene zu suchen. Zumindest wurde die Beziehung zwischen

Bild und Bedeutung durch kein allgemein einsichtiges Übersetzungsverhältnis

reguliert, das jedem Bildgegenstand ein bestimmtes Ab-
straktum zuwies. Die Bilderreihen stehen vielmehr stellvertretend
für umfassendere Vorstellungsbereiche, die sich mit den Begriffen
Theologie (biblische Historie, christliche Tugendlehre), Rechtsetzung
und -Währung, griechisch-römische Mythologie und Astronomie/
Astrologie grob umreissen lassen. In ihrer Gesamtschau boten sie

sich dem Rezipienten als enzyklopädische Weltsicht dar, wobei
«die bildlichen Schemata im Grunde nur Stichworte liefern, deren

Inhalte dem Betrachter schon bekannt sein müssen, damit er den

Sinn verstehen kann».50 Wenn am Basler Rathaus verglichen mit
anderen, breiter angelegten <enzyklopädischen> Bildprogrammen
einige Themen (zum Beispiel die Paradiesflüsse, die Tierkreiszeichen,
Fabelwesen oder die Artes Libetales) gänzlich fehlen, so könnte dies

einetseits mit dem beschränkten Angebot passender Stichvorlagen
zusammenhängen. Andererseits gilt es zu berücksichtigen, dass

durchaus auch Teile der älteren Ausstattung dazu geeignet waren,
dem enzyklopädisch konditionierten Blick Nahrung zu bieten und
die kosmische Schau abzurunden.'1

Die verschiedenen Bilderzyklen visualisierten aber nicht in erstet
Linie den Kosmos selbst, sondern das Wissen um den Kosmos.
Sie waren somit als besonderer Ausdruck von Gelehrsamkeit zu
verstehen und dienten zur Auszeichnung des Ortes und der darin
wirkenden Männer. Denn mit dem hohen Prestige, das die Bildung
namentlich im 16. Jahrhundert besass, konnte ein enzyklopädisches
Kaleidoskop auch eine wichtige Funktion im Herrscherlob erfüllen.
Wissensdemonstration war indes mehr als bloss eine panegyrische
Formel. Sie führte unterschwellig ein elitäres Herrschaftsverständnis

vor, das den Ausweis von Gelehrsamkeit und Partizipation am
städtischen Regiment in einen direkten Zusammenhang brachte.

Eine solche Distinktion war bereits im Rezeptionsvorgang selbst

50 Stephan Albrecht: Das Bremer Rarhaus im Zeichen srädtischet Selbstdarsrellung vor
dem 30-jährigen Krieg, Marburg 1993 (Materialien zur Kunst- und Kultutgeschichte
in Nord- und Wesrdeurschland 7), S. 222. Die heure in der kunsthistorischen Literarur

gebräuchliche Bezeichnung «enzyklopädisches Bildprogramm> geht zurück aufJulius von
Schlosser: Giusto's Fresken in Padua und die Vorläufer der Stanza della Segnatura, in:

Jahrbuch der kunsthistorischen Sammlungen des allerhöchsten Kaiserhauses 17 (1896),
S. 13-100.

51 Zu erwähnen sind neben den bereirs genannten Tugendpersonifikationen das Bestiarium

an der geschnirzten Holzdecke der Vorderen Rarssrube oder Martin Hoffmanns

Prophetenbüsten im Grossratssaal. Vgl. Baer (wie Anm. 31), 401—406, 569-573.



Herrscherideale und ideale Frauen \Z)

angelegt. So hatte der ungebildete Betrachter nicht nur keinen
Anteil an den Wissenssystemen, welche die Entschlüsselung der
einzelnen Darstellungen ermöglichten, er fand in der Regel auch
keinen Zugang zu den Räumlichkeiten hinter den Bildern, wo
sich die Schalthebel der städtischen Herrschaft befanden. Damit
erweist sich das allegorische Verfahren — wie es bereits Walter

Benjamin formuliert hat — um einen Akt der «Willkür als drastischer

Bekundung von der Macht des Wissens».52

Ostentative Gelehrsamkeit drücken auch viele
allegorischmythologische Bildprogramme im stadtbürgerlichen Kontext aus.
Besonders deutlich machen das zwei ebenfalls von Hans Bock

gezeichnete Visierungen von Fassadenmalereien für das Haus

<zum Walpach> am Nadelberg 23. Dieses gehörte dem <Polyhistor>
Theodor Zwinger (1533-1588), in dem man auch den Concepteur
des Bildprogramms sehen darf.53 Der erste Entwurf von 1571

zeigt in zwei Kartuschen den Sturz des Ikarus und des Phaethon.54

Ausserdem erscheinen Jupiter (in einem Oculus), eine Chimäre
(über dem Eingang) sowie die Allegorien Prudentia (links) und
Fortuna (rechts). Mehrere Putti (oder Eroten), Hermenkaryatiden
und ein Medaillon mit behelmtem Männerkopf ergänzen den
Dekor. Die zweite Zeichnung von 1572 führt im zenttalen Bildfeld
den Sturz des Bellerophon vor, begleitet von teils mythologischen,
teils allegorischen Figurengruppen: oben links Marsyas und Apollo-
Phoebus, darunter der Tugendheld Herkules zwischen «virtus»
und «wolust», links unten Dädalus und Ikarus, auf der gegenüberliegenden

Seite Phaethon und Sol-Phoebus (oben) sowie das Liebespaar

Meleager und Atalante mit Amor (unten).55 Dank einer
Aufzeichnung des Stadtarztes und Medizinprofessors Felix Platter lässt

sich auch das Programm von zumindest einem Wandmalereizyklus
an dessen 1574 erworbenem Haus <zum Samson> am Petersgraben
18-22 rekonstruieren.56 In Wort und wohl auch im Bild wurden

52 Walrer Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels (1925), in: ders.: Gesammelte

Schriften, Bd. 1.1, Frankfurr a.M. 1974, S. 203-430, hier S. 360.

53 Zur Unterscheidung zwischen Auftraggeber bzw. Stifter einetseits und Concepteur (oder

Inventor) andererseirs vgl. Beat Brenk: Le rexre er l'image dans la «Vie des Saints» au

Moyen Age: rôle du concepreur er rôle du peintre, in: Texte et image. Actes du Colloque
international de Chantilly (13 au 15 octobre 1982), Paris 1984, S. 31-39.

54 Basier Kupfersrichkabinett, Inv. U.IV.65. Vgl. Dieter Koepplin: Ausgeführte und
enrworfene Hausfassadenmalercicn von Holbein, Stimmer und Bock - Kunsthybris mir
dem erhobenen Zeigefinger, in: Tobias Srimmer (wieAnm. 37), S. 35-82, hierS. 55—63.

55 Basler Kupferstichkabinerr, Inv. U.IV.92. Vgl. ebd., S. 63-68.
56 Elisabeth Landolt: Materialien zu Felix Harter als Sammler und Kunsrfreund, in:

BZGA 72 (1972), S. 245-306, hier S. 297f.



130 Stefan Hess

die fünf Sinne, die Musen, der Sänger Orpheus, die olympischen
Götter Apollo, Jupiter, Minerva und Merkur sowie die Kardinaltugenden

vorgeführt. Den Abschluss machten Diogenes, Plato und
König David. Alle drei Beispiele vertreten den Typus des anspruchsvollen,

humanistisch geprägten Bildptogtamms, das die Auftraggeber
als Mitglieder der städtischen Bildungselite auswies.'7 Der
Umstand, dass letztlich nut wenige Betrachter das kognitive Wissen
mitbrachten, solche Programme zu dekodieren, wurde nicht nur in Kauf

genommen, sondern war wesentlicher Bestandteil einer Bildstrategie,
die dem elitären Habitus der Besteller entsprach.

Mit weniger humanistischer Bildungsrhetorik befrachtet waren
die Repräsentationsbilder, die für Angehörige der politischen
und ökonomischen Elite geschaffen wurden, doch dienten auch
sie der sozialen Distinktion. Ein wichtiges Medium für private
Bildinvestitionen stellten bis in die zweite Hälfte des 17. Jahrhunderts
die Kabinettscheiben dar. Hinsichtlich der Bildmotive spielten hier
neben den obligaten Familienwappen die personifizierten Tugenden
eine Hauptrolle, häufig ergänzt durch Exempla tugendhaften
Handelns aus der Bibel und der antiken Historie oder durch Szenen

aus der Geschichte der Eidgenossenschaft.'8 Noch stärker als in den

repräsentativen Bildschöpfungen für das Bildungsbürgertum hatten
hier die allegorischen Figuren den Charakter von Standesabzeichen,
demonstrierten also sozial exklusive Vorstellungen von Ehrbarkeit.59

Damit näherte sich das patrizische Tugendverständnis demjenigen
des Adels an, wie es etwa durch eine 1508 datierte Inschrift auf
einem mit den Wappen der Junkergeschlechter von Andlau und von
Reinach versehenen Deckenbrett aus dem Haus <zum Landsen am
Schlüsselberg 15 ausgedrückt wird: «nobilitas sola - est atque unica

57 Dem humanistischen Gedankengut verpflichtete Bildprogramme verbreiteten sich in
Basel zuerst als Titelholzschnitte fut den Buchdruck. Für das Medium der Monumentalmalerei

fassbar werden sie durch die (nicht mehr erhalrenen) Gemälde am Haus <zum

Tanz> (Ecke Eisengasse/Tanzgässlein), die Hans Holbein d.J. um 1519 für den
Goldschmied Balrhasar Angelrorh schuf. Vgl. Hans Holbein d.J. (wieAnm. 16), S. 238-242.
Zu weiteren <gelehrren> Bilderzyklen aus dem späreren 16. und 17. Jahrhundert siehe

Brigitte Meles: Das Gundeldinger Täferzimmer, Basel 1998 (Basler Kosrbarkeiten 19);
Becker (wieAnm. 41), Kar.-Nrn. 8, 12, 14.

58 Ganz (wie Anm. 36); Giesicke (wie Anm. 35).
59 Vgl. Eberhard Isenmann: Norms and Values in rhe European City, 1300-1800, in:

Peter Blickle (Hg.): Resistance, Representation, and Community, Oxford/New York

1997, S. 185-215.



Herrscherideale und ideale Frauen 131

virtus» (Adel liegt einzig und allein in der Tugend; Juvenal, Satirae

VIII, 20).60

Die Bedeutung der Tugendallegorien für die öffentliche
Statusdemonstration von städtischen Bürgern, die zumindest
potenziell an der politischen Macht partizipierten, wird auch daran

ersichtlich, dass sich die privaten Wappenscheiben in Aufbau und
Bildauswahl - abgesehen von den Schildhaltern - kaum von den

Basler Standesscheiben unterscheiden. Welche Tugend jeweils zur
Darstellung kam, war häufig nebensächlich, ja belanglos.61 Selbst

wenn ein Patrizier im Lauf seines Lebens mehrere Kabinettscheiben
in Aufttag gab, wurde das allegorische Beiwerk immer wieder neu
zusammengestellt.62 Der Repräsentationsgestus war also nicht
primär von der Bedeutung der einzelnen Personifikationen abhängig,
sondern lag in der allegorischen Darstellungsform selbst begründet.
Keinem zeitgenössischen Betrachter wäre es denn auch eingefallen,
von den in einer Wappenscheibe auftretenden «unverbindlichen

allegorischen Damen»63 Rückschlüsse auf die individuellen
Vorzüge des Auftraggebers oder auf dessen sittliches Selbsrverständnis

zu ziehen. Vielmehr bedienten sich die städtischen Führungsgruppen
der personifizierten Tugenden zur Visualisierung von ethischen
Leitbildern, die als gruppenspezifisch und verbindend wahrgenommen

wurden, die aber auf keine handlungsrelevanten Maximen
referierten.

Am Beispiel der Gerechtigkeit lässt sich sogar zeigen, dass im
16. und 17. Jahrhundert ethischer Normativismus und allegorische

Hypostasierung dazu tendierten, sich in zwei völlig getrennte Sphären

aufzuspalten. Justitia gehörte auch in den von städtischen Notabein

genutzten Repräsentationsmedien zu den geläufigen Bildmotiven,64
doch war es damals undenkbar, Gerechtigkeit im Sinne eines

60 Historisches Museum Basel, Inv. 1889.122. Vgl. Johann Rudolf Rahn: Über Flach¬

schnitzereien in der Schweiz, in: Festgabe auf die Eröffnung des Schweizerischen

Landesmuseums in Zürich am 25. Juni 1898, Zürich 1898, S. 171-206, hier S. 197f.

61 Die wenig aussagekräftige Zusammenstellung des allegorischen Personals war auch Folge

der in der Glasmalerei üblichen Reproduktionstechniken. So bildete ein Scheibenriss

(oder eine Hälfte davon) nicht selten die Grundlage für mehrere Glasgemälde.
62 Vgl. Jenny Schneider: Der Basler Bürgermeisrer Lukas Gebhardr und seine Familie im

Spiegel der Glasmalerei, in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und

Kunstgeschichte 14 (1953), S. 47-53.
63 Bernd Roeck: Rathaus und Reichsstadt, in: Bernhard Kirchgässner/Hans-Perer Beehr

(Hgg.): Sradt und Repräsentation, Sigmaringen 1995 (Stadt in der Geschichte 21),

S. 93-114, hier S. 113.

64 Erwähnt sei hier etwa die bekrönte Justitia mit Schwerr und Waage an der HofFassade

des Spalenhofes (Spalenberg 12), die vermutlich im Auftrag des Hausbesitzers seit 1564,



132 Stefan Hess

persönlichen Vorzugs für sich in Anspruch zu nehmen. Dies hätte

man nicht nur als Selbstgerechtigkeit, sondern als Selbstüberhebung,
ja als Hybris empfunden, denn diese Eigenschaft lag gemäss den
damals herrschenden theologischen Vorstellungen allein bei Gott, det
die (Heils-) Gerechtigkeit bereits vor den Menschen und von ihnen
unabhängig aufgerichtet habe.6' Deshalb befand sich <gerecht> im
Unterschied etwa zu <weise> und <fromm> nicht unter den Epitheta,
die einem jeden Magistraten gleichsam von Amtes wegen zustanden.
Zwar sahen auch die reformierten Theologen in der Gerechtigkeit
eine Richtlinie für einen gottgefälligen Lebenswandel,66 doch
standen sie der individuellen <Werkgerechtigkeit> skeptisch, ja
ablehnend gegenüber. Deshalb wird in den Leichenpredigten keinem
der Verstorbenen nachgesagt, er habe sich durch gerechtes Handeln
oder durch eine gerechte Gesinnung besonders ausgezeichnet.
Pfarrer Jakob Brandmüller hebt 1632 in seiner Leichenrede für den
Ratsherrn Hans Jakob Beck im Gegenteil ausdrücklich hervor, dass

«wir uns nicht decken <können> mit den zerrissenen Lumpen vnserer eygenen
Gerechtigkeit: die doch ist wie ein beflecktes thuch / welches man ehren

halbe(n) / weder nennen noch zeige(n) darff».''"

Freilich ist den Gläubigen - wie Pfarrer Brandmüller weiter
ausführt - die göttliche Gerechtigkeit nicht völlig unerreichbar; denn
«alles / was Christus hat / ist vnser: Vnser ist seine Gerechtigkeit:
vnser ist seine Heiligkeit: vnser ist seine Herrligkeit».68

Dies gilt namentlich für Angehörige der städtischen Obrigkeit,
die sich bekanntlich als Statthalterin Gottes verstand.69 Allein
in diesem Sinne war es zulässig, die Darstellung der Justitia zu

des Eisenwarenhändlers und Bürgermeisters Kaspar Krug, gemalt wurde. Vgl. Becker

(wie Anm. 41), S. 78-81, Kat.-Nr. 7; Abb. 14-18.
65 Vgl. die Abschnitte «Von dem Menschen», «Von glouben und werken» und «Vom

jüngsten tag» im <Basler Bekenntnis> von 1534; Paul Roth (Hg.): Aktensammlung zut
Geschichte der Basler Reformation, Bd. 6, Basel 1950, S. 405, 408.

66 Antistes Johann Jacob Grynaeus ruft erwa am 8. Mai 1591 am Ende der Leichenpredigt
für den Dreizehnerherrn Alexander Löffel die Trauergäste dazu auf: «lasset euch

ziehen / ehren ewere Elrern / vnd trachten sampt allen Gleubigen nach Gottes Reich

vnnd Gerechrigkeit / so wirdr euch das vberig darzu gethan werden. Jäger nach der

Gerechtigkeit / Messigkeit / Bestendigkeit / vnd Weißheit / durch den Glauben / Liebe

vnd Hoffnung». Universitätsbibliothek Basel (ÜB), KiAr G X 1, Nr. 11, S. 357.

67 ÜB, KiAr G X 5, Nr. 33, S. 19 (nach Jesaja 64,5).
68 Ebd., S. 22.

69 So wird zum Beispiel Obersrzunftmeister Bernhard Brand (t 1650) in der von Pfarrer

Johann Jacob Leuchr gehalrenen Leichenpredigt ausdrücklich dafür gelobt, dass er in
«seinen Ehren-ämpteren / durch Gorres gnädigen beystand / in wahrer Gortesforcht / vnd
allen trewen / rühmlichen abgewartet; alß der Gottes Ehr / den Friden vnd Wolfahrt des



Herrscherideale und ideale Frauen 133

persönlichen Repräsentationszwecken einzusetzen. Eine Ausnahme
stellten hietbei die Juristen dar, welche die Gerechtigkeitsallegorie
gleichsam als persönliches Emblem beanspruchten, wobei auch
hier nicht Rechtschaffenheit oder Gerechtigkeitsliebe, sondern eine
besondere Kompetenz in Fragen des Rechts indiziert werden sollte.70

Tugenddiskurs versus Interessendiskurs

Die Degradierung der Tugendallegorien zu Attributen der
städtischen Machtelite ging einher mit einer markanten Ausweitung
administrativer und sozial-reglementierender Aktivitäten det Obrigkeit,

die zu einer eigentlichen Zensur des öffentlichen Lebens führte.71

Diese Eingriffe in die individuelle Lebensgestaltung der Bewohnerinnen

und Bewohner von Stadt und Landschaft war von einem

Drang nach sittlicher Erneuerung getragen. Im <Basler Bekenntnis>

von 1534 wird etwa erklärt, dass

«ein yede christenliche obetkeyt, in deren zal wir sin begeren, all ir vermögen
dahin richten sol, das by iren underthanen der nam gottes geheyliget, sin rych
erwiteret und sinem willen mit ernstlicher uszrütung der lästern gelebt werde».'2

Solche obrigkeitlichen Verlautbarungen und die sie begleitenden
Reglementierungen waren aber letztlich Ausdruck eines

anthropologischen Pessimismus. So ist nach dem Glaubensbekenntnis

von 1534 «dz gantz menschlich geschlecht verderbt» und die
menschliche «neygung zuo sünden» derart gross, «das, wo die
durch den geist gottes nit widerbracht wirdet, der mensch von im
selbs nüt guots thuot noch wii».73 Damit die Menschen aber nicht

Vatterlands / die liebe Justitien / vnd ein gutes Gewissen gegen Gott zu ethalten». ÜB,
KiAr G X 11, Nr. 31, S. 28.

70 So sriftete der Rechtsgelehrte Bonifacius Amerbach 1560 in das soeben vollendete

Bibliotheksgebäude der Universität eine Wappenscheibe, auf dem das Familienwappen

von der Nemesis und der Justitia flankiert wird (Kunstmuseum Basel, Inv. G 11). Vgl.
Wolfgang D. Wackernagel: Bonifacius Amerbach und seine Wappenscheibe von 1560,

in: Offenrliche Kunsrsammlung Basel. Jahresberichre 1959—60, S. 111 — 136. In der

zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts setzte die juristische Fakultät der Universität die

personifizierte Gerechtigkeit auf ihr Siegel und machte sie damit zu ihtem offiziellen

Signum. Abgebildet in: Wüthrich (wie Anm. 2), Taf. 4e.

71 Adrian Sraehelin: Sittenzucht und Sittengerichtsbarkeit in Basel, in: Zeitschrift der

Savigny-Stiftung für Rechrsgeschichte, Bd. 85, Germanistische Abteilung, Weimar

1968, S. 78—103; Martin Sallmann: Konfessionalisierung in Basel. Kirche und welrliche

Obrigkeir, in: Wertstein (wieAnm. 33), S. 52-61.
72 Zit. nach Roth (wie Anm. 65), S. 408.

73 Ebd., S. 405.



134 Stefan Hess

der allgemeinen Sittenverderbnis und der ewigen Verdammnis
anheimfallen, habe «gott der oberkeit, siner dienerin, das schwert
und höchsten usserlichen gewalt zuo schirm der guotten, raach und
straaff der bösen bevolhen».74

Aus diesen Worten spricht eine Geisteshaltung, die «den

destruktiven Neigungen det Individuen grosse Bedeutung» beimisst
und daraus die Notwendigkeit einer starken Obrigkeit ableitet,
die «diese Neigungen in Zaum hält».7' Selbst in einer zünftisch

regierten Kommune wie Basel, die im Prinzip jedem Bürger
den Zugang zu einem öffentlichen Amt einräumte, scheint man
dem <Tugenddiskurs> mit seinem Ideal der bürgerlichen Tugend
als freiwillige Unterordnung des Eigeninteresses unter die salus

rei publicae kein grosses Gewicht beigemessen zu haben, auch

wenn - namentlich im kitchlichen Bereich - mit det Möglichkeit
gerechnet wutde, die Menschen in diesem Sinne zu erziehen. In
der politischen Praxis dominierte indes der <Interessendiskurs>,
der die Befähigung zur Einsicht in die eigenen Interessen und zur
Selbstdisziplinierung nur bei einer kleinen Elite voraussetzt. Daraus
resultiert die Erfordernis zur Fremddisziplinierung der grossen Masse,
der die Fähigkeit zur Affektsteuerung nicht zugetraut wurde.76 Bei
einem solchen paternalistischen Hetrschaftsvetständnis, das die
Beherrschten vorab als Disziplinarsubjekte wahrnahm, hatten die

personifizierten Tugenden in der kommunalen und patrizischen
Bildrepräsentation des 16. Jahrhunderts auch eine legitimierende
Funktion. Die allegorischen Begriffswesen drückten den kollektiven
Anspruch der städtischen Führungsgruppen aus, zumindest in
ihrem öffentlichen Wirken dem Gemeinwohl verpflichtet zu sein,77

während die gewöhnlichen Bürger und ihre Frauen, denen eine

entsprechende Disposition abgesprochen wurde, zum sittlichen
Handeln angehalten und notfalls gezwungen werden mussten. Die
Verbannung aller menschlichen Laster stellte zugleich das Idealbild
obrigkeitlicher Gerechtigkeit dar. So heisst es noch in einem

Lobgedicht auf die Stadt Basel von 1699:

74 Ebd., S. 407f. Eine ähnliche Bestimmung enthält bereits die Basler <Reformarionsordnung>

von 1529. Siehe Roth (wieAnm. 28), S. 400f.

75 Herfried Münkler: Die Idee der Tugend. Ein politischer Leitbegriff im vorrevolutionären

Europa, in: Archiv für Kulturgeschichte 73 (1991), S. 379-403, hier S. 385.

76 Ebd., S. 386.

77 Dies schloss jedoch nichr aus, dass auch sie zuweilen von den Pfarrern in deren Predigten

wegen unmoralischen Verhalrens getadelt wutden. Vgl. Fast: vnd Bättag, wie der in den

4. Pfarrkirchen zu Basel [...] geübet worden, Basel 1620 (ÜB, FD VII 55), S. 81.



Herrscherideale und ideale Frauen 135

«Gott erhalt dann immer die löblich Oberkeit /

Die regiert dieses Volck mit solcher G'rechtigkeit /
So daß kein Laster in dieser Landschafften herrschen /

Sondern alle nach den Regien des Rechten gescheh'n.»78

Justitia als Wahrzeichen der obrigkeitlichen Machtvollkommenheit

Mit der Formierung der <Disziplinarmacht>79 als neuem Machttypus

und der damit verbundenen Reglementierung des sozialen

Lebens korrespondierte die wachsende Signifikanz, die Justitia im
Lauf des 16. Jahrhunderts innerhalb der kommunalen Bildrepräsentation

erlangte, und zwar sowohl in quantitativer als auch in
qualitativer Hinsicht. War die personifizierte Gerechtigkeit in
Holbeins Wandgemälden von 1521/22 im Grossratssaal noch in
ein umfassenderes Bildprogramm eingebunden, wurde Justitia
nach der Reformation immer häufiger aus dem Ensemble der

Haupttugenden herausgelöst und als Solitär dargestellt. Dieset
Wandel im Präsentationsmodus, det sich auch in anderen autonomen
Stadtkommunen und Republiken beobachten lässt, wat begleitet von
einer allmählichen Veränderung des Gerechtigkeitsverständnisses.80
Aus einer politischen Tugend entwickelte sich die Gerechtigkeit zur
Haupttugend der Polis, für die die Herrschaftselite einstand. «Das

gerechte Handeln der Bürger wurde» - wie es Wolfgang Schild
ausdrückt — «zum Gehorsam und zur Folge- und Hilfspflicht (auch

bezüglich Steuern und Heerdienst) der Untertanen verwandelt: und
damit als eigenständige Tugend der Gerechtigkeit aufgehoben».81
Nahm man aber die Gerechtigkeit als konstitutives Element
des Gemeinwesens wahr, so war sie faktisch mit der Strafgewalt
(<punitive> Gerechtigkeit) sowie dem Eingriffs- und Ordnungsrecht
der Obrigkeit (<distributive> und <kommutative> Gerechtigkeit)

78 Perer Tersinier: Kunze und Curiose Poetische Beschreibung / Aller denckwürdigen Sachen

welche zu Basel vorgangen seynd, o.O. 1699, ohne Paginierung.
79 Vgl. Michel Foucault: Überwachen und Srrafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurr

a.M. "2008 (franz. 1975).
80 Zum Motiv der Justitia und seiner Entwicklung vgl. Pleister/Schild (wieAnm. 15); Schild

(wie Anm. 9); Christian-Nils Robert: la Justice. Vertu, courtisane er bourreau, Genf
1993.

81 Pleister/Schild (wie Anm. 15), S. 137. In den Kommunen Nord-und Mittelitaliens, auf
die sich das Zitat bezieht, spielte sich dieset Bedeutungswandel bereirs rund 200 Jahre

früher ab.



136 Stefan Hess

gleichzusetzen.82 Christian-Nils Robert fasst das Spektrum der unter
diesem Begriff subsumierten Vorstellungen gar noch weiter:

«la Justice est alors l'épitomé des vertus politiques, civiques, raison d'être de

l'Etat, divinité modèle, puis modèle de laïcité politique, Justice étant alors

synonyme de Gouvernement ou d'Etat.»81

Bei den Justitiadarstellungen trat also die ethische Dimension
zurück zugunsten ihrer nunmehr vorherrschenden Bedeutung als

Zeichen füt das obrigkeitliche Gewalt- und Satzungsmonopol. Es

ist deshalb kein Zufall, dass bei zwei Portalen im Innern des Basler
Rathauses jeweils Justitia und Fortitudo vor die seitlichen Pilaster

gestellt sind, auf den der Architrav mit dem Standeswappen ruht.
Das Figurenpaar vertritt hier die <gerechte> Ordnung und den für
deren Aufrechterhaltung nötigen Machtapparat, die gemeinsam
als Stützen des als bonum commune verstandenen Gemeinwesens

vorgeführt werden.
Einer anderen Bildrhetorik folgt Bocks Justitiagemälde von

1608/09 am Rathaus, das — an der Nahtstelle zwischen dem Altbau
und dem neuen Kanzleiflügel angebracht — einen Blickfang der
Marktfassade bildete.84 In <hieratischer Ostentation)8' thront die
überlebensgrosse Figur in einer gemalten Spitzbogennische, in det
Rechten das Schwert, in der Linken eine Waage sowie eine Tafel

mit dem mosaischen Gesetz haltend. Auf dem Haupt trägt sie

eine Bügelkrone, zwei gleichartige Kronen liegen ihr zu Füssen.

Heydrich vermutet darin eine «verdeutlichende Wiederholung»86,
doch lassen sich die drei Kronen auch als Zeichen der weltlichen
und geistlichen Herrschaft oder Gerichtsbarkeit deuten, indem sie

in der Form auf die Kaiserkrone, in der Dreizahl auf die päpstliche
Tiara verweisen. Die hebräische Aufschrift der Tafel verweist auf den

göttlichen Ursprung allen irdischen Rechts. Als Ganzes erfüllte die

gemalte Justitia am Rathaus auch die Funktion eines indizierenden
Zeichens, denn sie gab den Betrachtern zu verstehen, dass in den
hinter ihr liegenden Räumen Gerechtigkeit verwaltet, das heisst,

82 Vgl. Arisroreles: Die Nikomachische Ethik. Übersetzt von Olof Gigon, Zürich 1951

(Werke, Bd. 3).
83 Robert (wie Anm. 80), S. 34.
84 Das heutige justitiabild, wiewohl ersr 1901 entstanden, dürfte hinsichtlich der

Ikonographie im Wesentlichen dem von Bock ausgeführten Gemälde entsprechen, doch
hat es durch die seitlichen Rathausbauten aus den Jahten 1898 bis 1901 seine prominenre
Stellung weitgehend eingebüsst.

85 Benjamin (wie Anm. 52), S. 346.
86 Heydrich (wie Anm. 22), S. 87.



Herrscherideale und ideale Frauen 137

3I *'mm
ï

i

Abbildung 2

Johann Jakob Neustück, Marktfassade des Rathauses mit Malereien von Hans Bock
d.Ä.; Aquarell, 1828 (StABS, Bild 8, 297).

Recht verordnet und gesprochen wurde. Da sie sich über den Köpfen
der auf dem Kornmarkt verkehrenden Bürger befand, mussten diese

zu ihr hinaufblicken und dadurch sinnlich anerkennen, dass sie sich
der obrigkeitlichen Macht zu unterziehen haben. Das Bild besitzt
somit alle Eigenschaften, die nach Walter Benjamin das Wesen der
barocken Allegorie ausmachen: Sie ist «Ausdruck der Autorität [...],
geheim der Würde ihres Ursprungs nach und öffentlich nach dem
Bereich ihrer Geltung».87

Im Lauf des 17. Jahrhunderts verdichtete sich Justitia vollends
zum Zeichen kommunaler Herrschaft und trat in dieser Funktion
in ganz unterschiedlichen Zusammenhängen auf. So liess Basel in
den 1640er Jahren von Friedrich Fecher eine Medaille prägen, die
auf dem Avers das Hoheitszeichen der Stadt im Kranz der neun
Vogteiwappen und auf dem Revers eine auf einer Brücke sitzende
Justitia zeigt.88 Hierdurch wurden die Machtverhältnisse in der

87 Benjamin (wie Anm. 52), S. 351.
88 Friedländer (wie Anm. 39), S. 139, Nr. 1146.



138 Stefan Hess

Stadt und in ihrem Untertanengebiet als gerecht ausgewiesen. Mit
dieser Bildaussage gaben sich die Inventoren der Prägung aber noch
nicht zufrieden, denn sie erweiterten die traditionellen Attribute
der Justitia - Waage, Schwert und Augenbinde - um ein weiteres

Requisit, nämlich einen Hut. Dieses Motiv wurde - in Abwandlung
des pileus, der Mütze der römischen Freigelassenen — von den
Holländern in den 1570er Jahren in die politische Ikonographie
eingeführt und spielte fortan als <Zeichen der Freiheit) in den

Republiken eine ähnliche Rolle wie die Krone in den Monarchien.89
Das Basler Herrschaftsgebiet - so lässt sich die Botschaft der Medaille
umreissen - ist ein Hort der Gerechtigkeit und Freiheit. Dasselbe

Justitiabild findet sich noch auf einer weiteren Ptägung, auf deren
Vorderseite eine Ansicht der Stadt Basel von Südosten und darüber
die strahlende Sonne und eine aus den Wolken ragende Hand
mit dem Auge Gottes datgestellt sind.1"3 In dieser Kombination
wutde eine andere Facette der obrigkeitlichen Herrschaftsauffassung
herausgestrichen: Das Basler Gemeinwesen ist der wahren Religion
und der göttlichen Gerechtigkeit verpflichtet.91

Daneben konnte Justitia Einzelpersonen oder Gruppen dazu

dienen, sich als Exponenten der städtischen Ordnung vorzuführen.
In diesem Sinne ist die Brunnenfigur mit hochgehaltenem Schwert
und heute abgebrochener Waage vor dem ehemaligen Spital in
Liestal zu verstehen, das der reiche Ratsherr und Deputat Andreas

Ryff und seine Frau von 1602 bis 1605 erstellen liessen.92 Die
gemeinsame Stiftung bezog sich zweifellos auf den ein Jahrzehnt
zurückliegenden sogenannten Rappenkrieg. Damals hatte sich die

Landbevölkerung der Erhöhung des Weinumgelds widersetzt, bis sie

89 Baläzs Kapossy/Tünde Maradi: Freiheit, Einheir und Staatsgewalt auf Münzen und
Medaillen. Sammlung Herman Gyllenhaal, Bern 1998 (Schriften des Bernischen

Hisrorischen Museums 1); Thomas Maissen: Der Freiheitshut. Ikonographische
Annäherungen an das republikanische Freiheitsversrändnis in der frühneuzeitlichen

Eidgenossenschaft, in: Georg Schmidt/Martin von Gelderen/Christopher Sniqula (Hgg.):
Kollekrive Freiheirsvorsrellungen im frühneuzeidichen Europa (1400—1850), Jena 2006,
S. 133-145.

90 Friedländer (wie Anm. 39), Nr. 1147.

91 Die strahlende Sonne ist in der Frühen Neuzeir ein Sinnbild für die (göttliche) Wahrheir.

In der Bedeutung «wahre Religion> erscheint sie über der 1579 hinzugefügren Bekrönung
der sogenannten Reformatorentafel im Kreuzgang des Basler Münsters. Vgl. Der
Reformarion verpflichtet. Gestalten und Gestalter in Stadt und Landschaft Basel aus fünf
Jahrhunderten, hg. vom Kirchenrat det Evangelisch-reformierten Kitche Basel-Stadt,
Basel 1979, S. lOf.

92 Hans-Rudolf Heyer: Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Landschaft, Bd. 2, Basel

1974, S. 257f., 260 mir Abb. 228.



Herrscherideale und ideale Frauen 139

schliesslich im Mai 1594 durch Ryff zum Einlenken bewegt werden
konnte. Die steinerne Justitia war also nicht zuletzt als Sinnbild für
die gottgewollte, rechtmässige Obrigkeit intendiert, die - wie es Ryff
in einer Ansprache vor ländlichen Untertanen ausdrückte —

«gericht und recht in ihrer hörlikeit [Herrlichkeit; St.H.] uff- und anrichten,
schirmen und handthaben <will> und das unrechte abstroffen mit schwerdt,

vervolgung, brand und gvvaldt, wie das die nothurft ervorderen wurde».93

Die Zunft zum Schlüssel wiederum stiftete 1673 in die soeben

umgebaute Kirche St. Margarethen von Binningen eine Kabinettscheibe,

auf der das Zunftwappen von der Gerechtigkeitsallegorie
überhöht wird.94 Hiermit wies sich die Korporation als Stütze der
städtischen Obrigkeit aus, was sie als vornehmste der vier einflussreichen

<Herrenzünfte> tatsächlich auch war. Justitia wurde aber

ebenso von Einzelpersonen herangezogen, um sich als Träger eines

städtischen Amtes auszuweisen. Eine ähnliche Semantik besitzt auch
die silbervergoldete Standfigur einer Justitia, die Oberstknecht Isaak

Merian 1755 zu Beginn seiner Dienstzeit auf einen seiner Amtsstäbe

setzen liess und die damit geradezu den Charakter eines Amtsabzeichens

erhielt.9'

Der Wandel der Weiblichkeitsimagines im Gefolge
der Reformation

Indem sich Justitia als Legitimationszeichen für kommunale
Herrschaft etablierte, trat sie in gewisser Weise die Nachfolge der

Muttetgottes an, die bis zur Reformation eine analoge Funktion
wahrgenommen hatte und im Bereich der Insignien teilweise auch
weiterhin erfüllte.96 Geradezu paradigmatisch für diese Übertragung

von Repräsentationsaufgaben der ehemaligen Stadtpatronin
auf einen allegorischen Zeichenkörper ist die Umwandlung der

Marienstatue am Uhrgehäuse des Rathauses in eine Justitia im
Jahre 1608 - mithin zut gleichen Zeit, als Hans Bock mit den oben

93 Andreas Ryff: Der Rappenkrieg, hrsg. und eingeleitet von Friedrich Meyer, in: BZGA 66

(1966), S. 5-131, hier S. 97.

94 Hans-Rudolf Heyer: Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Landschaft, Bd. 1, Basel

1969, S.225f. mit Abb. 255.
95 Historisches Museum Basel, Inv. 1870.1151. Vgl. Franz Egger: Zeichen der Machr -

Macht der Zeichen. Visualisierung obrigkeitlicher Ordnung im 18. Jahrhundert.
Der Basler Oberstknecht und seine Amtsstäbe, in: BZGA 102 (2002), S. 159-190, bes.

S. 167-172.
96 Vgl. Hess (wieAnm. 21).



140 Stefan Hess

beschriebenen Wandmalereien betraut wurde.97 Zu diesem Zweck
wurde das Kind auf dem linken Arm der Madonna weggemeisselt,
die linke obere Körperhälfte der Statue ergänzt, das Gesicht teilweise
überarbeitet und der Strahlenkranz entfernt. In den Knauf des ebenfalls

abgenommenen Zepters in der Rechten steckte man ein eisernes

Schwert und bestückte die neu geschaffene linke Hand mit einer
Balkenwaage. Mit diesen vergleichsweise geringen Eingriffen war
dem im Zeitalter der Konfessionalisierung verstärkten Bedürfnis
nach Profanierung der kommunalen Bildersprache an einer
besonders exponierten Stelle des öffentlichen Raumes Genüge getan,
denn die Bügelkrone mit Kreuz und Sphära konnte man getrost
belassen, da Krone und Weltkugel auch als Hinweise auf den

göttlichen Ursprung und die universelle Geltung der Gerechtigkeit
vetstanden werden konnten.98

Ein solcher <Kostümwechsel> war jedoch lediglich unter der

Voraussetzung möglich, dass «das unwiderstehlich Heiligende»99
des spätmittelalterlichen Marienbildes bereits neutralisiert war, ja
dass dieses jeglichen emotionalen Symbolwert eingebüsst hatte und
sich nur noch als qualitätsloses Matetial darbot.100 Damit bestand

im Bereich der städtischen Bildrepräsentation zwischen einer
Darstellung der Muttergottes und den allegorischen Kunstfiguren
kein grundlegender ontologischer Unterschied mehr, denn in
beiden vollzog sich die Abstraktion des weiblichen Kötpers zum
Zeichen. Diese Entindividualisierung und Enthistorisierung des

präsentierten Frauenkörpers war nicht allein Ausdruck einer
nominalistischen Weltsicht, sie war ebenso eine Konsequenz der

evangelischen Glaubenslehre, welche die Männer in ein unmittelbares

Ableitungsverhältnis zum männlichen Gott und männlichen Erlöser

setzte. Zwar bildete auch im Mittelalter das patriarchale göttliche
Prinzip die Grundlage des theologischen Diskurses, doch führte
der hoch- und spätmittelaltetliche Marienkult zu einer eigentlichen
Feminisierung der Religiosität, was die Mächtigen dazu vetanlasste,
die Muttergottes in ihre Herrschaftsstrategien einzubeziehen.101

Trotz dieses hegemonialen Zugriffs auf Mariens Heilsgrösse,

97 Brigirte Meles: Die Statue der Justitia, früher Maria mir dem Kind, in: Wettstein

(wieAnm. 33), S. 156-159.
98 Schild (wie Anm. 9), S. 187f.

99 Hanna-Barbara Gerì: Die bekannre Unbekannre. Frauen-Bilder in der Kultur- und

Geistesgeschichte, Mainz '1993 (zuerst 1988), S. 111.

100 Vgl. Hess (wie Anm. 21), S. 345-347.
101 Klaus Schreiner: Maria. Jungfrau, Mutter, Herrscherin, München/Wien 1994; Gabriela

Signori: Maria zwischen Kathedrale, Kloster und Welt. Hagiographische und histo-



Herrscherideale und ideale Frauen 141

À

Ä
Va

i
Abbildung 3

Statue der Justizia vom Uhrgehäuse des Rathauses, 1508 von Hans Dürr als Maria
geschaffen, 1608 in eine Justizia umgewandelt. Foto: Peter Portner (Historisches
Museum Basel).

trotz der auf Domestizierung zumal der Frauen ausgerichteten
Bedeutungszuschreibungen behielt der Marienkult einen Eigenwert,
det nicht allein von einem christologischen bzw. patriarchalen
Zentrum aus gesteuert wurde. So war die Gestalt der Muttetgottes
im Mittelalter stets doppeldeutig: «Sie funktioniert im Interesse

riographische Annäherungen an eine hochmittelalterliche Wunderpredigr, Sigmaringen
1995.



142 Stefan Hess

religiös verklärter Unterwerfung, aber auch im Interesse von Trost,
Schutz und Rettung der Opfer. Maria ist submissiv, ist unterwürfig.
Aber sie ist auch subversiv».102

Mit dem reformatorischen Paradigmenwechsel setzte indes eine
unaufhaltsame Demontage des Marienbildes ein, wobei diese in
geistig-ideellet Hinsicht noch nachhaltiger war als auf der
stofflichmateriellen Ebene. Eine Folge davon war die Neukonstituietung
des sinn- und identitätstiftenden Werthorizontes. Der Verlust der

Heiligen betraf jedoch Männer und Frauen in unterschiedlicher
Weise. Während die Frauen fortan auf eine weibliche Adressatin
ihrer Gebete verzichten mussten, wurde die männliche Identität
des Vatets und des Sohnes nicht angetastet. Für die protestantische
Frau verschmolz der Wille des Herrn «nunmehr völlig mit dem
Willen der Herren, und auch det Weg des Trostes [...] war ihr mit
Maria genommen».103 So blieb den Müttern beim Gebären der
verständnisvolle Beistand der Muttergottes versagt:

«Ihre Kinder lernten nie die Verehrung des Weiblichen kennen, auch wenn
nur diese Eine gebenedeit war unter den Weibern. Ihre Söhne hatten nie

gelernt, vor ihr die Knie zu beugen. Sie standen stramm vor der männlichen

Dreieinigkeit.»104

Mit dem theologischen Frauenbild veränderte sich auch die
öffentliche Präsentation von Weiblichkeitsbildetn.10' Während in der
Frühen Neuzeit katholische Obrigkeiten weibliche Heilige — allen

voran Maria — weiterhin mit reprasenrativen Funktionen bedachten
und in Monarchien der Souveränitätsanspruch auch durch das

Porträt regierender Königinnen und Fürstinnen ausgedrückt werden

102 Dorothée Solle: Sympathie. Theologisch-politischeTtaktate, Stuttgart21979, S. 59. Vgl.
Jutta Held: Marienbild und Volksfrömmigkeit. Zur Funktion der Marienverehrung
im Hoch- und Spätmittelalter, in: Ilsebill Baita u.a. (Hgg.): Frauen, Bilder, Männer,

Mythen. Kunsthistorische Beiträge, Berlin 1987, S. 35—68; Helga Möbius: «Schöne

Madonna» und Weiblichkeirsdiskurs im Spätmittelalter, in: Frauen Kunst Wissenschaft,

Rundbrief Heft 12, 1991, S. 7-16.
103 Christa Mulack: Maria. Die geheime Görtin im Christentum, Stuttgarr 1985, S. 9.

104 Ebd.,S. 10.

105 Vgl. Elisja Schulte van Kessel: Jungfrauen und Mütter zwischen Himmel und Erde.

Frauen im frühmodernen Christentum, in: Georges Duby/Michelle Perrot (Hgg.)
Geschichte der Frauen, Bd. 3: Frühe Neuzeit, Frankfurt a.M. 1994, S. 151-188
Claudia Opitz: Souveraineré et subordination des femmes chez Lurher, Calvin et Bodin
in: Christine Fauré (Hg.): Encyclopédie polirique er historique des femmes. Europe
Amérique du Nord, Paris 21997, S. 31-47.



Herrscherideale und ideale Frauen 143

konnte,106 waren im Katalog der symbolischen Güter der reformierten

Stadtrepublik Basel keine historisch-konkreten und keine real
agierenden Frauen mehr vertreten.107 Die weiblichen Figuren, die nun
den öffentlichen Raum besetzen, tragen zwar ebenfalls Namen —

Justitia, Fides, Caritas, später Basilea108 -, sie sind aber reine
Zeichenformationen ohne Geschichte und Individualität, sie

besitzen keine Sexualität und keine Kinder. Ihr synthetisierter
Körper kennt keine Gefühle, nicht einmal fiktive. Er ist in sich selbst

bestimmungslos, ja wertlos. Erst die ihm beigegebenen Attribute
oder Beschriftungen verleihen ihm eine konkrete Bedeutung.
Personifikationen sind weder Handlungssubjekte wie die regierenden
Monarchinnen noch Referenzsubjekte wie die Muttergottes,
sondern Objekte der öffentlichen Repräsentation, Kennzeichen des

patriarchalen Herrschertums ohne jeglichen Identifikationswert.109

Allegorien und Geschlechterdifferenz

Privilegierte Projektionsflächen für allegorische Bedeutungsformationen

sind Frauenbild und Frauenkörper. Dieser Umstand wird
traditionellerweise damit begründet, dass das Geschlecht {sex) der

allegorischen Figuren durch den weiblichen Genus (gender) der
abstrakten Begriffe, die sie verkörpern, bedingt sei. Bereits Maurice
Agulhon gab sich in seiner pionierhaften Studie zur Marianne, der
Personifikation der französischen Republik, mit dieser tautologischen
Erklärung nicht mehr zufrieden und warf die Frage auf:

106 Vgl. Ruprechr Pfeiff: Minerva in der Sphäre des Herrscherbildes. Von der Antike bis zur
Französischen Revolution, Münster Wesrf. 1990, S. 86—109; Susan Frye: Elizabeth I.

The Competition for Representation, New York/Oxford 1993.

107 So enthält die rund 1700 <Helden> umfassende Galerie in Heinrich Panraleons <Pro-

sopographiae herorum arque illusrrium virorum totius Germaniae> (Basel 1565) kein

einziges Porrrär einer Frau.

108 Zu der 1675 erstmals auftretenden Basler Srandesallegorie Basilea vgl. Stefan Hess/

Tomas Lochman (Hgg.): Basilea - Ein Beispiel srädtischer Repräsentation in weiblicher
Gestalt, Basel 2001; dies.: Basilea. Aufstieg und Fall einer Stadtpersonifikation, in: Basler

Stadtbuch 2001 (Ausgabe 2002), S. 262-266.
109 Zum BegrifFspaar Handlungssubjekr — Referenzsubjekt vgl. Hermann Lübbe: Ge¬

schichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik und Pragmatik der Hisrorie, Basel/

Sruttgarr 1977, S. 69-81.



144 Srefan Hess

«Ou serait-ce, plus profondément, qu'une séquence millénaire de cultures
fondées sur la prépondérance masculine vouait la femme aux rôles subalternes

<d'objets>, le support allégorique étant en somme un mannequin de

l'abstraction?»"0

Während Agulhon auf diesen Punkt nicht weiter einging, hat sich

mittlerweile die geschlechtergeschichtliche Forschung um
differenzierte Antworten bemüht. Nach der Literaturwissenschaftlerin
Aleida Assmann sind es im Wesentlichen drei Gründe, die den
weiblichen Körper zur bevorzugten Matrix des Unsichtbaren machen:111

Erstens die Unmarkiertheit: Da der Frau keine signifikanten
Handlungsspielräume, keine öffentlich relevante Selbstbestimmung
zugebilligt werden, verkörpert Weiblichkeit gleichsam die <unmar-
kierte> Form des Menschseins. Diese <virginale> Qualität prädestiniert
den weiblichen Körper für allegorische Projektionen.

Zweitens die Idealität: Die Schönheit des weiblichen Körpers
signalisiert den irrealen Status der Begriffe und Ideale und verleiht
diesen gleichzeitig eine sinnliche Attraktivität.

Drittens die (Geschlechter-) Differenz: Wie die Abstraktheit und
Zeitlosigkeit des Begriffs, so vertritt die Frau — aus männlicher
Perspektive - das Andere.

«Die allegorische Frau verkörpert, was der Mann aus sich heraus- und sich

gegenüberstellt; für solche Formen indirekter Selbstbegegnung bietet sich die

Materialität des weiblichen Körpers als Projektionsfläche an, die dem Mann das

Eigene als Fremdes zurückspiegelt.»"2

Gerade weil realen Frauen die öffentlichen Handlungsräume
versperrt waren, konnte der weibliche Körper zum <neuttalen> Zeichen
werden.

110 Maurice Agulhon: Marianne au combat. L'Imagerie et la symbolique républicaines de

1789 à 1880, Paris 1979, S. 7. Noch vor Agulhon hat Cäcilie Rentmeister die Fragenach
der <Weiblichkeit der meisren Allegorien neu gestellt und diese in einem Rückgriff auf
die Untersuchung <Das Patriarchao des Sexualpsychologen Ernest Bornemann (1975)
als Strategie zur Rechrferrigung für die Unrerdrückung der Frauen zu erklären versuchr.

Cäcilia Rentmeister: Berufsverbot fur die Musen: Ästhetik und Kommunikation, Heft
25, Sept. 1976, S. 92-112, hier S. 93f. Dieser und andere Erklärungsansätze werden

kritisch besprochen in Silke Wenk: Die steinernen Frauen. Weibliche Allegorien in der

öffentlichen Skulptur Berlins im 19. Jahrhundert, in: Sigrun Anselm/Barbara Beck

(Hgg.): Triumph und Scheirern in der Merropole. Zur Rolle der Weiblichkeit in der
Geschichte Berlins, Berlin 1987, S. 91-114, hier S. 112f, Anm. 4.

111 Aleida Assmann: Der Wissende und die Weisheir — Gedanken zu einem ungleichen
Paar, in: Schade (wie Anm. 26), S. 11-25, hier S. 24f.

112 Ebd., S. 25.



Herrscherideale und ideale Frauen 145

Dieses an sich überzeugende Erklärungsmodell gilt es in zweifacher
Hinsicht zu relativieren bzw. zu revidieren. Zum einen darf nicht
ausser Acht gelassen werden, dass die Allegorisierung des weiblichen
Körpers in patriarchal organisierten Gesellschaften keineswegs nach

epochen- und kulturübergreifenden Gesetzmässigkeiten erfolgt,
sondern selbst bei gleichbleibenden Darstellungstraditionen einem
steten Wandel unterworfen ist. Das Phänomen der Allegorien muss
also -wie die Kunsthistorikerin Silke Wenk zu Recht postuliert — für
jede Generation neu untersucht und dabei die Frage gestellt werden,
«in welches historisch konkrete Bedeutungsnetz der weibliche
Körper und sein Bild eingespannt sind».113

Zum anderen ist es fraglich, ob der allegorische Frauenkörper
tatsächlich als unmarkiert, als «unbeschriebenes Blatt»114

wahrgenommen wurde, selbst wenn er zumindest im Kontext einer
Stadtrepublik wie Basel auf keine konkrete politische Akteurin bezogen
werden konnte. In der kulturell konditionierten Wahrnehmung
war nämlich die Frau mitnichten frei von Bedeutungseffekten.
Vielmehr repräsentiert sie im abendländischen Geschlechterdiskurs
«die Grenzen, Ränder oder Extreme der Norm - das extrem Gute,
Reine und Hilflose oder das extrem Gefährliche, Chaotische und
Verführerische. Die Heilige oder die Hure, Jungfrau Maria oder
Eva».115 Mithin sind alle weiblichen Allegorien, ob sie nun positiv
besetzte Werte inkarnieren oder das Verlockende, Bedrohliche,
Unsittliche vorführen, stets dem Mythos vom zweipoligen Wesen
der Frau verpflichtet. Diesen Dualismus, der letztlich in der
Tradition des gnostischen-dichotomischen Denkens steht, gilt es

somit bei jedem Frauenbild im Sinne eines konnotativen Gehaltes
mitzudenken. Demgemäss sind die Bilder weiblicher Körper nicht
nur Signifikanten für intellegible Ideen, sie verweisen als Glied einer

signifikativen Kette auch auf das Signifikat Weiblichkeit.116
Indem die als Frauen gekennzeichneten Allegorien die

Imagination des Weiblichen evozieren, schwingt bei ihnen ein Moment
des Faszinierenden und zugleich Bedrohlichen, Unberechenbaren
mit. Hierbei stehen die allegorisch vorgeführten Ideale und Wunsch-

113 Silke Wenk: Versteinerte Weiblichkeit Allegorien in der Skulptur der Moderne, Köln

u.a. 1996, S. 51.

114 Assmann (wieAnm. Ill), S. 24.

115 Elisabeth Bronfen: Weiblichkeit und Repräsentation — aus der Perspektive von Semio-

tik, Astherik und Psychoanalyse, in: Hadumod Bussmann/Renate Hof (Hgg.): Genus.

Zur Geschlechterdifferenz in den Kulturwissenschaften, Stuttgart 1995, S. 408—445,

hierS. 418f.
116 Vgl. Wenk (wieAnm. 113), S. 6.



146 Stefan Hess

bilder auch für einen überdeterminierten «<Rest> menschlicher Bedürfnisse

und menschlichen Handelns», für die Geheimnisse «der

ungebändigten menschlichen Natur, die sich nicht dem Vernunft-
Prinzip unterwirft».117 Zugleich ist der weibliche Körper der phantas-
matische Signifikant verborgener Ängste. Diese gründen in der

Überzeugung, dass der Mensch triebhaft veranlagt ist oder — wie es

ein Mandat des Basler Rates vom 11. Juni 1595 formuliert - meht zum
Bösen als zum Guten neigt.118 Die Verführbarkeit des Menschen,
die auch seinen Hang zum Schlechten einschliesst, wird aber

im anthropologischen Diskurs durchwegs als weibliches Erbteil
gesehen, das es zu unterdrücken oder zumindest zu kanalisieren

gilt.
Vor diesem Hintergrund ist es wenig erstaunlich, dass nicht nur

Tugenden, sondern auch Laster vornehmlich in weiblicher Gestalt

datgestellt wutden.1,9 In der öffentlichen Repräsentation erscheinen
letztere vor allem im Rahmen von sogenannten Psychomachien,
die paarweise den Triumph der personifizierten Tugenden übet die
ihnen entgegengesetzten Lastet vorführen.120 Zu einer
allegorischmythologischen Szene erweitert findet sich diese Thematik in Hans
Bocks Wandbild <Calumnia> oder (Verleumdung des Apelles> an der
Südwand des Vorzimmers zur Vorderen Ratsstube im Rathaus.121 Es

zeigt einen König mit Eselsohren — nach der schriftlichen Quelle,
einer Erzählung Lukians, handelt es sich um Ptolemäus IV von
Ägypten —, der von verschiedenen antagonistischen Leidenschaften

bedrängt wird. Die Laster sind vertreten durch Verleumdung,
Unwissenheit, Verdacht, Hinterlist und Falschheit, die alle durch

junge Frauen verkörpert werden. Dazu kommen der Neid in
Gestalt einer alten hässlichen Hexe sowie ein in Ketten gelegter
nackter Mann mit verbundenen Augen, den Christian Heydrich

117 Brigitte Wartmann: Warum isr «Amerika» eine Frau? Zur Kolonialisierung eines

Wunsch(t)raums, in: Antonia Dinnebier/Berthold Pechan (Hgg.): Ökologie und
alternative Wissenschaft. Ein Vortragszyklus, Berlin 1985, S. 105—139, hier S. 121.

1 8 Sallmann (wie Anm. 71), S. 54.

119 Vgl. Sara F. Matthews Grieco: Ange ou diablesse. La représentation de la femme au

XVIe siècle, Paris 1991.

120 Joanne S. Norman: Metamorphoses of an Allegory. The Iconography of the Psycho-
machia in Mediaval Arr, New York u.a. 1988; Albrecbt (wie Anm. 50), S. 152-166.

121 Heydrich (wieAnm. 22), S. 100-102, 1 l4f, Abb. 19, 45, 75, 76. Bock orientierte sich

in der Komposirion an einem Gemälde gleichen Inhalts des römischen Manierisren
Federico Zuccaro, das ihm aufgrund eines Kupferstichs Giacomo Francos oder Cornelis

Corts geläufig war.



Herrscherideale und ideale Frauen 147

¦;-

Çr^t
*,

A

Abbildung 4

Hans Bock d. A., Die Besrechlichkeit; Wandgemälde im Rathaus, Vorzimmer des

Regierungsratssaales, um 1610. Foto: Christian Heydrich (Denkmalpflege Basel).



148 Stefan Hess

als gefesselte Gewalttätigkeit deutet.122 Ihre letztlich siegreichen
Konkurrenten in diesem <Seelenkampf> sind die antiken Gottheiten
Pallas Athene und Hermes, die hier die Weisheit repräsentieren,
eine nackte Ftau mit Wiesel, wohl als personifizierte Wahtheit zu
verstehen, sowie ein bekränzter Jüngling als Verkörperung der Reue.

Gegenüber der <Calumnia> hat Hans Bock ein Wandbild gemalt,
das ein weiteres menschliches Laster vorführt: die Bestechlichkeit.123

Diese erscheint als thronende Frauenfigur, die mit den Attributen
einer Justitia ausgestattet ist. Das Schwert befindet sich aber nicht
in ihrer Hand, es liegt vielmehr zerbrochen am Boden. Als Fuss-

schemel dient der pflichtvergessenen Gerechtigkeit ein Stapel
Gesetzesbücher. In ihrer rechten Hand hält sie eine Waage, deren eine
Schale mit Preziosen gefüllt ist und entsprechend tief herabsinkt.
Den Kopf wendet sie einem älteren Mann zu, der in demüriger
Haltung rechts neben ihr kniet. Es ist der Reiche, dem sie ihre
Gunst erweist und dessen Geschenke, einen grossen goldenen Krug
und eine goldene Kette, sie mit der Linken entgegennimmt. Auf der
anderen Seite steht gesenkten Hauptes ein atmer Jüngling, der nichts

Entsprechendes in die Waagschale legen kann und folglich auf kein
gerechtes Urteil hoffen darf. Das ganze Gemälde lässt sich somit als

Gegenbild zut Justitiafigur verstehen, die im gleichen Raum den

Blickfang der 1581 von Daniel Heintz eingebauten Wendeltreppe
bildet.124

Die Erotisierung des allegorischen Frauenkörpers

Die in weiblicher Gestalt vorgeführten Tugenden verweisen aber
auch ohne komplementäre Darstellungen unterschwellig auf die
«wilden Anteile des Weiblichen»125 und widerspiegeln hiermit «die
ttaumatischen Ängste einer Gesellschaft, die sich [...] trotz aller

Anstrengungen nicht von dem geheimen Glauben an die Macht der
konkreten Natut gelöst hatte».126 Die Ambivalenz der präsentierten

122 Ebd., S. 101. Andere Autoren verstehen die männliche Figur positiv als gefesselten

Gerechtigkeitssinn des Königs. Vgl. Albert Burckhardt/RudolfWackernagel: Geschichte

und Beschreibung des Rathauses zu Basel, Basel 1886, S. 41.

123 Heydrich (wie Anm. 22), S. 102, 115f, Abb. 20, 81. Als Vorlage diente Bock ein

Kupferstich Cornelis Corts von 1566, ebenfalls nach einem Gemälde Federico Zuccaros.

124 Johanna Strübin Rindisbacher: Daniel Heintz. Architekt, Ingenieur und Bildhauer im
16. Jahrhundert, Bern 2002, S. 199-203.

125 Sigrid Weigel: Topographien der Geschlechter. Kulturgeschichtliche Studien zur Lirera-

tur, Reinbek bei Hamburg 1990, S. 159.

126 Wartmann (wieAnm. 117), S. 120.



Herrscherideale und ideale Frauen 14y

te-

,\
\

•-*,

#
\ J 3

Abbildung 5

Daniel Heintz d. A., Justitiafigur im Rathaus, Vorzimmer des Regierungsratssaales,
1581. Foto: Juri Weiss.



150 Stefan Hess

Frauenkörper ergibt sich nicht allein aufgrund der festgeprägten
Weiblichkeitsimagines in den Köpfen der Rezipienten, häufig ist
den Allegorien die verführerische und zugleich bedrohliche Macht
des Weiblichen, die der obrigkeitlichen Disziplinarmacht entgegensteht,

geradezu auf den Leib geschrieben. So liegt vielen weiblichen
Personifikationen des 16. und 17. Jahrhunderts ein Präsentationsmodus

zugrunde, wie er sich bei der Wiedergabe von Prostituierten
herausgebildet hat. Mustergültig vertreten witd dieset Bildtypus
durch eine skulptierte Gewölbekonsole von 1608 in der Vorderen

Kanzlei des Rathauses.127 Sie zeigt eine sitzende Buhlerin mit
nacktem rechtem Bein und entblösstem Busen, die mit der rechten
Hand von einem geilen Alten einen Geldbeutel entgegennimmt.128
Ähnlich <unsittliche> Bekleidung und aufreizende Gestik finden
sich auch bei zahlreichen allegorischen Frauenfiguren. Franz Per-

gos Schnitzportal in der Vorderen Ratsstube wird etwa von einer
Frauengestalt bekrönt, deren Oberkörper bis zum Gürtel nackt ist.
Das Motiv des vorgesetzten entblössten Beines ist vorab bei Justitia-
darstellungen anzutreffen, findet sich abet auch bei der Temperantia
auf der Basler Standesscheibe im Schützenhaus oder bei der Caritas
des Waisenhausbrunnens. Andere künstlerische Mittel zur
Sichtbarmachung der weiblichen Faszinationskraft sind etwa ein koketter,
den Betrachter herausfordernder Gesichtsausdruck oder eine eng
anliegende Bekleidung, welche die Körperformen der präsentierten
Frauenfigur herausstreicht.

Eine Tugendallegorie, die mehrere dieser Eigenheiten auf sich

vereint, ist die bereits erwähnte Justitia von Daniel Heintz. Die
kapriziöse Kunststeinfigur steht barfüssig in graziösem Kontrapost
und mit stark zurückgelehntem Oberkörper auf einer Plinthe. Fast

beiläufig hält sie in den Händen die sie kennzeichnenden Attribute
Schwert und Waage, wobei der Balken der letzteren in auffallende

Schieflage geraten ist. Das dünne, vorne kunstvoll drapierte Gewand
betont den Körper mehr als ihn zu verbergen, ja der Stoff erscheint
dermassen transparent, dass am vorgewölbten Bauch der Nabel
sichtbar ist. Die Unterschenkel sind elegant gekreuzt, das linke Bein
ist bis über das Knie entblösst. Der zierliche Kopf ist stark zur Seite

geneigt. Ihr rundes Gesicht wirkt mit den vollen Lippen und den
schamhaft-neckisch geschlossenen Augen ausgesprochen sinnlich.

127 Baer (wieAnm. 31), S. 456, Abb. 343.

128 Die Augen des Lüsrlings sind verklebt, womit seine Torheir indiziert wird. In diese

Richtung weist auch der Narrenkopf in der Linken der Kurtisane.



Herrscherideale und ideale Frauen 151

Über dem gelockten Haat wölbt sich ein Muscheldiadem, wohl eine

Anspielung auf Venus, die römische Liebesgöttin.
Angesichts solcher erotischer <Untertöne> liegt der Schluss nahe,

dass man die Bedeutung der weiblichen Allegorien nicht auf ein
semiotisches Übersetzungsverhältnis zwischen Bild und Begriff
reduzieren darf. Obwohl Aleida Assmann dem weiblichen Körper
<virginale> Qualitäten zuschreibt, ist auch sie sich bewusst, dass die

allegorische Personifikation letztlich mehr ausdrückt, als sie vorgibt.
So verweist sie auf den «irreduziblen ikonischen Mehrwert», der das

«Gleichgewicht der Signifikation» stört und die Aufmerksamkeit
«in schwer zu kontrollierende Richtungen» lenkt.129 Denn der
menschliche Körper ist — wie Foucault aufgezeigt hat -130 keine absolute
Grösse, sondern das historisch-spezifische Ergebnis diskursiver Zu-
schreibungen und somit kulturell konstruiert.

Die Dechiffrierung von Vorstellungen, Empfindungen, die in
den konventionell attribuierten Allegorien nicht präsentiert werden,
wohl aber präsent sind, stellt indes ein heuristisches Problem dar,
das aufgrund der Kenntnis kodifizierter Verweisungssysteme allein
nicht zu lösen ist.131 Denn eine Bildlektüre konstituiert sich «nicht
allein durch kognitives Wissen, sondern auch durch ein Netz von
unreflektierten Erfahrungen, die sich zur stillschweigenden
Bedeutung» verdichten».132 Eine Möglichkeit, zumindest einen Teil
der verstandesmässigen und emotionalen Konnotationen
aufzudecken, besteht darin, die allegorischen Konstrukte in einem grösseren

Kulturzusammenhang zu situieren, wobei das Erscheinungsbild
selbst Indizien geben kann, in welche Richtung diese Kontextuali-
sierung zu erfolgen hat. Zwar gehört der Körper - auch der allegorische

- der Ordnung des Sichtbaren an und lässt sich mithin nicht
restlos in die diskursive Ordnung der Sprache übertragen, doch

129 Assmann (wie Anm. Ill), S. 12.

130 Michel Foucault: Sexualität und Wahrheit, 3 Bde., Frankfurt a.M. 1983-1989 (franz.

1976-1984).
131 Vgl. Paul Ricoeur: Le conflit des interprérarions. Essais d'herméneutique, Paris 1969,

bes. S. 31 Iff.; Assen Ignarow: Hermeneutik und Symbolforschung, in: Manfred Lurker

(Hg.): Beirräge zu Symbol, Symbolbegriff und Symbolforschung, Baden-Baden 1982,
S. 61-71.

132 Barbara Lange: Friede auf Erden und den Männern ein Wohlgefallen. Bildliche

Darsrellungen vom Frieden und Stereotypien von Weiblichkeit im 17. Jahrhunderr,
in: Klaus Garber u.a. (Hgg.): Erfahrung und Deutung von Krieg und Frieden. Religion

- Geschlechrer - Natur und Kultur, München 2001, S. 601-617, hier S. 605.



152 Stefan Hess

bestehen mannigfache Wechselbeziehungen zwischen den beiden
Bereichen, die es zu rekonstruieren gilt.133

Ausgangspunkt für die folgenden Überlegungen bildet die

Beobachtung, dass die weiblichen Kunstfiguren in der bildnerischen
Fiktion geradezu den Kontakt zum männlichen Betrachter suchen.

Demnach lassen sich die allegorischen Repräsentationsbilder des

16. und 17. Jahrhunderts - ähnlich wie viele niederländische
Genrebilder und Porträts dieser Epoche - auch auf die
Geschlechterverhältnisse mit ihren sexuellen Konnotationen beziehen. Bei der

Erotisierung der weiblich gekennzeichneten Tugendallegorien dürfte
es nicht darum gegangen sein, die durch sie vermittelten Inhalte

zu diskreditieren, zumal diese für Werte standen, deren
uneingeschränkte Geltung von niemandem in Zweifel gezogen wurde. Es

gilt daher zu fragen, ob der aufreizende Gestus nicht im Gegenteil
datauf abzielt, die Sexualität aufzuwerten, sie als vereinbar mit einer

positiv verstandenen Ordnung vorzuführen. Das erotisch-sexuelle

Moment im weiblichen Ptäsentationsobjekt wäre dann allerdings
weniger im Sinne einer Verkaufshilfe)134 zu verstehen - so wie dies

heute in der Werbung praktiziert wird - denn als ikonisches
Äquivalent der reformierten Geschlechteranthropologie, welche die
Sexualität als integralen Bestandteil der menschlichen Grundausstattung

begreift.
Damit aber der Sexualtrieb in geordneten Bahnen ausgelebt

werden kann, bedarf es der Einrichtung der Ehe. Wie Susanna

Burghartz gezeigt hat, konzentrierte sich das Basler Ehegericht ab der
zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts zunehmend auf die Sexualität
des Paares, was zu einer eigentlichen Sexualisierung der
Geschlechterverhältnisse führte.135 Aber auch wenn der reformatorische
Sittlichkeitsdiskurs die Befriedigung der menschlichen Triebnatur im
Rahmen der Ehe als gottgewollt anerkannte, so wurde die Männer
und Frauen gleichermassen bedrängende Sinnlichkeit weitethin als

latente Gefährdung der gesellschaftlichen Ordnung wahrgenommen,

ja man begriff sie - bildhaft gesprochen - als Fluidum, das

jederzeit über den Rand des dafür bestimmten Gefässes ausfliessen

konnte.

133 Zur Ordnung des Sichrbaren und des Sagbaren vgl. Gilles Deleuze: Foucault, Paris 1986,
S. 55fF.

134 Rentmeister (wie Anm. 110), S. 106.

135 Susanna Burghartz: Zeiten der Reinheir - Orte der Unzucht. Ehe und Sexualität in Basel

während der Frühen Neuzeit, Paderborn u.a. 1999.



Herrscherideale und ideale Frauen 153

Die erotisierten Frauenkörper lassen sich als Ausdruck einer
Bildstrategie deuten, die dieser Verunsicherung Herr zu werden
versucht, indem sie den männlichen Machtanspruch bildhaft auch auf
die Sphäre des Sinnlichen, Subversiven, Nicht-Sichtbaren ausweitet.
Denn nur im Sichtbaren ist Kontrolle und Reglementierung möglich,
kann naturhafte Begehrlichkeit benannt und gebannt werden. Dabei
bezieht sich die Erotik det allegorischen Frauenfiguren auf die
Triebnatur beider Geschlechter, wenn auch in ungleicher Weise.
So sind die Frauen als Adressatinnen nicht vorgesehen, kommen
also nur im Bildstatus vor. Auf dieser fiktiven Ebene werden sie

ganz auf ihre körperlichen Eigenschaften reduziert, wobei ihre
Sensualität in ein allegorisches Korsett gezwängt ist und mithin
gleichsam unter (männlicher) Kontrolle erscheint. Demgegenüber
sind die männlichen Betrachter durch die erotisierten allegorischen
Frauenfiguren dazu aufgerufen, ihre eigenen sexuellen Begierden zu
zügeln.

Diese konnotative Bedeutung ist vor dem Hintergrund des

frühneuzeitlichen Männerdiskurses zu sehen, der nicht primär die
Rolle der Frau als Verführerin, sondern die Schwäche der Männer
thematisiert.136 So laufen diese infolge ungenügender Selbstdisziplin
ständig Gefahr, dem weiblichen Liebreiz zu erliegen. Bereits der

Anblick einer Frau könne dem Mann die Sinne rauben, zumal dann,

wenn die Frau unbekleidet ist. Davon handelt auch die um 1610

von Hans Bock an der Rückwand der Rathausgalerie dargestellte
Geschichte der Susanna, deren Nacktheit zwei lüsterne Richter
neben ihrer Pflicht auch jegliche Moral vergessen lässt.137 Wie dieses

Mahnbild so halten auch die erotisch aufgeladenen Allegorien die
männlichen Adressaten dazu an, die eigene Begierde im Zaum zu
halten.

Wenn sich aber Männer Bildern sinnlicher Frauen aussetzen,
geschieht dies immer unter der Voraussetzung, dass sie den
Zustand des triebhaften Begehrens überwunden haben und sich der

Anziehungskraft des Weiblichen gewachsen fühlen. Sie begreifen
sich als Vernunftwesen, die zur geistigen und emotionalen
Selbstbeherrschung fähig sind oder die sich zumindest gegen sinnliche
Anfechtungen wappnen können, die folglich auch dazu geeignet
sind, Herrschaft und damit Disziplinarmacht auszuüben. Den Basler

136 Rüdiger Seh neu: Frauendiskurs, Männerdiskurs, Ehediskurs. Textsorten und Geschlech-

rerkonzepre in Mittelalter und Früher Neuzeit, Frankfurt a.M. 1998 (Geschichte und
Geschlechter 23), S. 190ff.

137 Heydrich (wieAnm. 22), S. 95-98, 165-167 mit Abb. Ill A-C.



154 Stefan Hess

Oberschichtsmännern, die ihren Wirkungsraum mit weiblichen
Personifikationen ausstaffieren liessen, mochte es also ähnlich gehen
wie Odysseus im griechischen Mythos: Sie waren zwar begierig, dem
betörenden Gesang der Sirenen zu lauschen, trafen aber Vorkehrungen,

damit dieser sie nicht ins Verderben ziehen konnte. Gleichzeitig
wurde an den allegorischen Frauenkörpern das Grundanliegen der
städtischen Moralpolitik vorgeführt: die Domestizierung der
sinnlichen Leidenschaft, des Triebhaften, der wilden, chaotischen Natur -
mithin des <Weiblichen>.


	Herrscherideale und ideale Frauen : Tugendallegorien im frühneuzeitlichen Basel

