
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 111 (2011)

Artikel: Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt

Autor: Nünlist, Nadia / Salm, Rebekka / Suter, Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391674

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt

von Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Verterli

Johann Rudolf Burckhardt

Nadia Nünlist

Die Burckhardts in Basel

Die Familie Burckhardt, auch heute noch eines der bekanntesten
Basler Geschlechter, hat ihren Ursprung als Basler Patriziergeschlecht
im 16. Jahrhundert.1 Der Stammvater Christoph Burckhardt (1490-
1578) wanderte aus dem Schwarzwald nach Basel ein, wo er 1521
das Zunftrecht der Safranzunft erwarb, 1523 Basler Bürger wurde
und sich schliesslich 1536 in die Schlüsselzunft einkaufte. Ab 1533
sass er im Grossen Rat, in dem die Familie bis ins 20. Jahrhundert
ständig vertreten war. Daneben war er sehr erfolgreich als Tuch- und
Seidenhändler tätig. Auf die sechs Söhne aus seiner zweiten Ehe mit
der Bürgermeistertochter Gertrud Brand fuhren sich die verschiedenen

Linien des Geschlechts zurück. Da diese sechs Söhne ausschliesslich

Ehen mit Töchtern aus den besten Familien in Basel schlössen,

waren die Burckhardts bereits im 17. und 18. Jahrhundert mit allen
führenden Familien der Stadt verschwägert (Iselin, Merian, Sarasin,
Staehelin, Vischer, Wettstein). Diese Tradition setzte sich auch bei

Johann Rudolf Burckhardt fort, der zunächst eine Lachenal, dann
eine Iselin und schliesslich eine Merian heiratete. Im 17. Jahrhundert
stand die Familie auf dem Höhepunkt ihrer politischen Macht, ein
Fünftel der hohen Ämter wurde von ihr besetzt. Übet Jahrhunderte
war zudem immer ein Burckhardt Mitglied des Kleinen Rates. Diese
Ära endete erst 1875. Ferner hatten im 19. Jahrhundert insgesamt
vier Burckhardts das Amt des Bürgermeisters inne, daneben besetzten

mehrere Angehörige der Familie eine Professur an der Universität
Basel. Einer der Berühmtesten unter ihnen war der Historiker Jacob
Burckhardt (1818-1897), ein Enkel Johann Rudolfs.

1 Franzi Jenny: Buurget, Saaresyy und Meeriaa. Alteingesessene Basler Familien und ihre

Geschichte, Basel 2004, S. 23. Dort auch das Folgende.



46 Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Surer, Martina Vetterli

Johann Rudolf Burckhardts Leben

Johann Rudolf Burckhardt kommt 1738 als Sohn des Handschuhfabrikanten

Johann Rudolf Burckhardt (1698-1756) und dessen

Frau Helena (1706—1779), geborene Birr, zur Welt.2 Sein Familienzweig

gehört der Theodor-Linie an, die auf den Sohn Theodor
(1549—1623) des «Stammvaters» Christoph zurückgeht. Johann
Rudolfs Grossvater Bonifacius (1656—1708) war Pfarrer in Riehen,
sein Urgrossvater Christoph (1631-1705) Oberstzunftmeister in
Basel. Bereits 1756 stirbt Johann Rudolfs Vater. Danach nimmt ihn
sein Onkel Anton Birr (1693-1762), Professor an der Universität
Basel, in seinem Haus auf, lehrt ihn Lateinisch und Griechisch
und unterstützt den erst Achtzehnjährigen bei der Vollendung des

bereits begonnenen Theologiestudiums. Burckhardt wächst zu einer
Zeit auf, als Basel ca. 15 000 Einwohner hat, die noch innerhalb der
Stadtmauern leben. Das strenge Staatskirchenwesen, das in Basel

herrscht, hat zur Folge, dass die Teilnahme an Gottesdiensten und
dem Abendmahl theoretisch obligatorisch ist. Jedes Jahr werden
die Bürger auf die Basler und die Geistlichen auf die Helvetische
Konfession verpflichtet. Der «convenais pastorum» wacht übet die
reine Lehre. Religiöse Versammlungen in Privathäusern werden
stark eingeschränkt oder gar verboten. Wer die reformierte Kirche
angreift, macht sich strafbar, wird je nach Schwere des Falles inhaftiert,

ausgepeitscht, oder des Landes verwiesen.
Während des Theologiestudiums begegnet Burckhardt als junger

Student Johann Balthasar Burckhardt (1710-1792), Jakob Christoph

Beck (1711-1785) und Emanuel Ryhiner (1695-1764), die

wichtige Vorbilder für ihn werden. Sein beruflicher Werdegang wird
aber in erster Linie von Pfarrer Hieronymus Annoni (1697—1770)
beeinflusst, einem Pietisten, zu dem et als Gymnasiast nach Muttenz
in die Messe gepilgert ist.3 Bei diesem Buss- und Erweckungspre-
diger tritt er nach dem erfolgreichen Abschluss seines Studiums
1762 ein Vikariat an. Schon kutz darauf verlobt er sich mit dessen

Stiefgrosstochter Esther de Lachenal.4

Da die Chancen auf eine Pfarrerstelle in der Schweiz sehr gering
sind, übernimmt Johann Rudolf Burckhardt 1764 die deutsche

Die knappe Schilderung des Lebenslaufs stützt sich vor allem auf Abel Th. Burckhardr:

Johann Rudolf Burckhardr, eine Pfarrergestalt aus dem alten Basel, seine Frömmigkeit
und sein Wirken, sein Familienleben und die religiösen und kirchlichen Verhältnisse seiner

Zeit, Basel 1944, S. 8f.

Ernsr Staehelin: Die Christentumsgesellschaft in der Zeit der Aufklärung und der
beginnenden Erweckung. Texte aus Briefen, Prorokollen und Publikationen, Basel 1970, S. 23.
Burckhardt (wieAnm. 2), S. 18.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 47

Pfarrstelle in Markirch (Sainte-Marie-aux-Mines) im Elsass, wo er
im darauffolgenden Jahr auch heiratet? Doch bereits nach einem
Jahr im Amt verlässt er das Elsass wieder, da er im Dezember 1765

zum zweiten Diakon von St. Peter gewählt wird. Diese Stelle tritt
er 1766 an, arbeitet allerdings während des ersten Jahres noch ohne

Besoldung und Logis im Pfarrhaus, da dort noch die Familie seines

verstorbenen Vorgängers residiert.6

Anfangs besteht Burckhardts Hauptaufgabe aus dem
Unterrichten der Jugend, doch schon bald rückt er auf die Stelle des

Hauptpfarrers vor. 1770 zieht er in das Pfarrhaus an der Stiftsgasse.
Kurz darauf, am 17. November 1771, stirbt seine erste Gattin nach

einjähriger Krankheit. Im Familienbüchlein wird sie nur am Rande

erwähnt, was darauf zurückzuführen sein dürfte, dass sie kinderlos
stirbt.7 Schon kurze Zeit später heiratet et Valeria Iselin, eine
Angehörige eines berühmten Basler Geschlechts. Sie schenkt ihm sechs

Kinder, verstirbt abet bereits 1779 nach der zwei Monate zu frühen
Geburt ihres Sohnes Johann Franz. Nach diesem Schicksalsschlag
heiratet Johann Rudolf Burckhardt bereits ein Jahr später die
zwanzigjährige Margaretha Merian, mit der er bis 1802 weitere 15 Kinder

zeugt. Obwohl die Entlöhnung für den Pfarrer eher bescheiden
ausfällt8 und er einen kinderreichen Haushalt zu unterhalten hat, kann
die Familie dank den vermögenden Familien der beiden Gattinnen

gut leben.

Die Petersgemeinde zählt zu Johann Rudolf Burckhardts Zeit
ca. 3500 Seelen, die vom Pfarrer und seinen zwei Helfern, den

Diakonen, betreut wetden. Einen grossen Teil der 240 jährlichen
Predigten hält er in den Anfangsjahren noch selbst.9 Zu den weiteren

Aufgaben des Pfarrers gehören die Sorge für die Armen und Kranken
sowie Hausbesuche, bei denen der Kirchenbesuch der Erwachsenen,
das sittliche Verhalten der Mägde und Knechte, das Betragen der
Kinder und das Bibellesen erfragt werden.10 Eine weitere Aufgabe
besteht in der Betreuung der Gemeindeschule für Knaben, die der

Petersgemeinde angeschlossen ist. Burckhardt ist ausserdem Mitglied
des Kirchenrates «Conventus pastorum». Dieser setzt sich aus dem
Antistes (dem Oberstpfarrer am Münster), den Hauptpfarrern zu

5 Staehelin (wie Anm. 3), S. 23.
6 Burckhardt (wie Anm. 2), S. 24.

7 Ebd., S. 25.
8 Ebd., S. 32. Jährlich erhält er 32 Viernzel Kernen (1 Viernzel 273 Lirer), 4 Viernzel

Haber, 16 Saum Wein (1 Saum 150,1 Liter) und 306 Pfund, 11 Schilling und 4 Batzen.

9 Ebd., S. 25f.
10 Ebd., S. 26f.



48 Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Vetterli

St. Leonhard, St. Peter und St. Theodor und den vom Magistraten
zur Kirchenleitung abgeordneten Räten, den sogenannten Deputaten,

zusammen.
Am 30. August 1780 wird in Basel eine christliche Gesellschaft

gegründet, deren Präsident der Professor der Theologie Johann
Wernhard Herzog (1725—1815) ist, welchem neben einigen Laien
auch Burckhardt sowie Pfarrer Meyenrock von St. Alban zur Seite

stehen.11 Bekannt ist die Gesellschaft unter dem Namen
«Christentumsgesellschaft» oder «Deutsche Gesellschaft», da sie auf die Initiative

der Augsburger Pfarrer Johann August Urlsberger (1728-1806)
gegründet wurde.12 Johann Rudolf Burckhardt ist an zwei
Gründungen beteiligt, die durch Männer der Christentumsgesellschaft

vorgenommen werden. Bei der einen handelt es sich um die
Bibelgesellschaft, bei der anderen um die Traktatgesellschaft. Im Jahre
1815 wird dann schliesslich noch die Basler Missionsgesellschaft
gegründet, an der er selbst zwar nicht direkt beteiligt ist, für die
aber sein Sohn Christoph als Lehrer an der Missionsschule tätig ist.13

Gegen sein Lebensende hin zieht sich Burckhardt wegen gesund-
heitlichet Probleme immer mehr zurück. Zunächst schwindet seine

Sehkraft, dann macht ihm das Gedächtnis Schwierigkeiten, und ab

1814 nimmt auch die Stimme ab, so dass er sich Gedanken über
seinen Rücktritt macht. Er bleibt allerdings bis zu seinem Tod
im Amt.14 Am 20. Januar 1820 stirbt Johann Rudolf Burckhardts
22 Jahre jüngere Gattin Margaretha, er folgt ihr wenige Monate
später, am 14. Mai 1820, nach.15

Johann Rudolf Burckhardts religiöses Erbe wird teilweise von
seinen 15 Kindern, die ihn überlebt haben, weitergetragen. Fünf
seiner Söhne schlagen ebenfalls eine theologische Laufbahn ein.
Jakob wird Antistes, Daniel Dekan in Sissach, Johannes Pfarrer in
Schaffhausen, Christof Missionar und Johann Rudolf Lukas wird
Pfarrer in Münchenstein und später Rektor der höheren Töchterschule

in Basel. Der älteste Sohn Johann Lukas schliesst sich zur Zeit
der Staatsumwälzung um 1798 den Freunden der Revolution an,
was seinem Vater kaum gefallen haben dürfte. Auf diesen Konflikt
soll später noch genauer eingegangen werden. Auch die restlichen
Kinder aus dem Hause Burckhardt schlagen grösstenteils erfolg-

11 Staehelin (wie Anm. 3), S. 145.

12 Burckhardt (wieAnm. 2), S. 51.

13 Ebd., S. 56ff.

14 Ebd., S. 100.

15 Ebd., S. 104ff.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 49

reiche Karrieren ein und heiraten wie ihr Vater in Familien der Basler

Oberschicht ein.
Im Folgenden soll eine Aufstellung aller Kinder Johann Rudolf

Burckhardts eine Übersicht über die Familie bieten.

Die Kinder von Pfarrer Johann Rudolf Burckhardt zu St. Peter16

1. Ehe mit Esther Lachenal, geboren 1735, gestorben 1771,
kinderlos.

2. Ehe mit Valeria Iselin, geboren 1749, gestorben 1779. Kinder:
1. Johann Lukas, 1773—1836, Handelsmann und schweize¬

rischer Konsul in Moskau, verheiratet mit Susanna Lang.
2. Johann Rudolf, 1774-1829, Arzt und Professor der

Medizin, verheiratet mit Esther Socin.
3. Helena, geboren 1775, verheiratet a) mit Johann Zäslin,

Kaufmann b) mit Samuel Gerber, Handelsmann in Bern.
4. Christoph, 1777-1780.
5. Hieronymus, stirbt 1778 im Alter von 2 Monaten.
6. Hans Franz, 1779—1845, Buchhändler in der Brüder¬

gemeinde, stirbt in Gnadau.
3. Ehe mit Margaretha Merian, geboren 1760, gestorben 1820,

Kinder:
7. Peter, 1781—1850, Spediteur im Kaufhaus, verheiratet

mit M. Magdalena Bernoulli.
8. Maria Salome, 1782-1862, verheiratet mit E. Schnell,

Kaufmann im Spalenhof.
9. Samuel, 1783—1844, Rotgerber, verheiratet mit Katharina

Magdalena Basler.

10. Maria, 1784-1840, verheiratet mit Wilhelm Oser,
Kerzenfabrikant.

11. Jakob, 1785—1858, Antistes, verheiratet mit Susanna

Maria Schorndorff, Vater des Kultur- und
Kunsthistorikers Jacob Burckhardt (1818-1897), 1833
zweite Ehe mit Johanna Wilhelmine Stark.

12. Margaretha, 1786—1866, verheiratet mit Leonhard
Respinger.

13. Daniel, Dekan in Sissach 1788-1833, verheiratet mit
Anna Maria Linder.

16 Ebd., S. 104ff.



50 Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Surer, Marrina Verterli

14. Anna Katharina, 1789-1863, verheiratet mit Nikolaus
Reber, Handelsmann, stirbt in Königsfeld als Mitglied
der Brüdergemeine.

15. Emanuel, 1790-1800.
16. Veronika, 1791-1793.
17. Christoph, 1794-1818, Missionar in Ägypten und

Syrien.
18. Johannes, 1798-1869, Pfarrer in Schaffhausen,

verheiratet mit Amalia Karolina Peyer.

19. Emanuel, geboren 1799, stirbt als Kind.
20. Johann Rudolf Lukas, 1800-1862, Pfarrer, später

Waisenvater und Rektor der Töchterschule, verheiratet

mit Luise Raillard.
21. Valeria, 1802-1841, verheiratet mit Emanuel Burck¬

hardt, Pfarrer in Rümlingen.

«Antichristische Zeiten» und die Revolutionsjahre in Basel

Martina Vetterli

Johann Rudolf Burckhardt beschreibt in seinet Familienchronik
die Geburt und Taufe seines Sohnes Christoph, der am 20. Februar
1794 zur Welt kam. Dabei spricht et den Wunsch aus, dass sein
Sohn ein guter Christ werden möge, vor allem «in diesen letzten
unchristlichen oder antichristischen Zeiten» sei ihm dies eine

Herzensangelegenheit gewesen.17 Auch anlässlich der Geburt seines

Sohnes Johann Rudolf Lukas am 17. Oktober 1800 äussert sich
Burckhardt ähnlich zur aktuellen Zeit. Er erwähnt, dass ihm das

Apostolische Glaubensbekenntnis «in diesen ungläubigen Zeit[e]n
besondets wichtig» sei.18

Mit diesen «unchristlichen» und «ungläubigen» Zeiten spricht
er die durch die Französische Revolution von 1789 ausgelösten

politischen und gesellschaftlichen Umwälzungen in Europa an.
Auch seine Heimatstadt Basel blieb davon nicht unberührt, denn
die Folgen der Revolution im Nachbarland zeigten sich schon bald
in der Schweiz, da enge Verbindungen auf politischer, wirtschaftlicher

und geistiger Ebene zwischen den eidgenössischen Orten und

17 Staatsarchiv Basel-Stadt (StABS), PA 517 C 1, S. 35.

18 Ebd., S. 40.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 51

Frankreich bestanden.19 Die Volksaufstände in Frankreich und ihre

Auswirkungen konnten die Basler aus nächster Nähe mitverfolgen.
Sie erlebten, wie sich Aufständische im Elsass und im Sundgau gegen
die Oberschicht erhoben, und wie Flüchtlinge in der Stadt Basel

Schutz suchten. Die Miliz stand in Basel in Alarmbereitschaft.20
Peter Ochs21, damals Ratsschreiber, schrieb im August 1789 an einen
Freund in Strassburg folgende Zeilen:

«Teurer Freund, stellen Sie sich vor, der Aufruhr in ihrer Provinz stört auch

unsere Ruhe; unsere Gegend und die Bollwerke werden von unserer Miliz,
von Dragonern und Kanonen geschützt, und tagsüber kontrolliert man aufs

schärfste alles, was in unsere Stadt hineinwill und was schon hier ist. Unsere

Gefangnisse füllen sich allmählich. Darüber hinaus werden wir von Juden

überschwemmt, die von den Bauern geplündert worden sind und unsere Bürger
aus Mitleid aufnehmen und ernähren.»22

Auch in Basel gab es Anhänget der Revolution, die sogenannten
«Patrioten», die politische Veränderungen forderten und ihre
demokratischen Vorstellungen verwirklichen wollten. Im Basler Rat hatten
diese neuen Ideen und die unterschiedlichen politischen Ansichten
heftige Diskussionen zur Folge.23 So stellte z.B. der Grossrat Abel
Merian (1738—1808) im September 1789 einen Antrag auf
endgültige Aufhebung der Leibeigenschaft, was jedoch damals noch
chancenlos war. Auch auf der Landschaft gab es Männer, die, von
aufklärerischem Gedankengut inspiriert und durch die politischen
Geschehnisse im Nachbarland ermutigt, ihre Forderungen formulierten

und dem Basler Rat vortrugen. So reichte Liestal im Juli 1790
einen Antrag bei der Stadt ein, in dem es in Wirtschaftsfragen gleiche
Rechte wie die Stadtbürger forderte und eine Befreiung von den
restlichen bestehenden Lasten der Leibeigenschaft verlangte. Doch
mit Ausnahme der formalen Abschaffung der Leibeigenschaft, die

19 René Teuteberg: Basler Geschichte, Basel 1986, S. 265f.

20 Claudia Opirz: Von der Aufklärung zur Kantonstrennung, in: Georg Kreis/Beat von
Wartburg (Hgg.): Basel — Geschichte einer städtischen Gesellschaft, Basel 2000, S. 157.

21 Peter Ochs (1752-1821) war der bedeutendste Vertreter der Basler «Patrioten». Zu
Ochs siehe z.B. Bear von Wartburg: Musen und Menschenrechte. Peter Ochs und seine

literarischen Werke, Basel 1997.

22 Ziriert nach: André Salvisberg: Revolution in Basel. Ein Lesebuch über Stadt und Land¬

schaft Basel vom Beginn der Französischen Revolution bis zum Ende der Helvetischen

Republik 1789-1803, Basel 1998, S. 35.

23 Opitz (wie Anm. 20), S. 157f.



52 Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Surer, Martina Vetterli

der Rat Ende 1790 doch noch beschloss, konnte die alte Otdnung
in Basel vorläufig aufrechterhalten werden.24

Die Lage blieb aber angespannt. Die Berichte über die Radikalisierung

der Politik in Frankreich und die darauffolgende «Terrorherrschaft»

der Jakobiner in den Jahren 1793 und 1794 erschreckten viele
Menschen.23 Es ist sehr wahrscheinlich, dass Burckhardt diese Ereignisse

meint, wenn er im Februar 1794 von einer «antichristischen
Zeit» spricht. Oder vielleicht denkt er auch an die Kriegshandlungen
zwischen Frankreich und den Koalitionsmächten, deren Auswirkungen

in Basel spürbar waren, wie die Zerstörung des Arlesheimer
Schlosses Birseck durch die Franzosen am 8. Februar 1794.26 Den

Krieg Frankreichs gegen Österreich und dessen Verbündete in den

Jahren 1792 bis 1797 bekam Basel als Grenzstadt aus nächstet Nähe

mit, da die Frontlinien mehrmals in der Nähe der Stadt verliefen. Vor
allem die Kämpfe um die Festung Hüningen in den Jahren 1796 und
1797 machten die Basler zu unmittelbaren Zeugen von Gefechten.
Die Stadt lebte auch dauernd in der Angst, dass die Krieg führenden
Parteien ihre Neutralität verletzen könnten, die gegenüber den
Grossmächten immet wieder verteidigt werden müsste.27 Die Kriegshandlungen

und die dadurch entstehenden neuen Tetritorialverhältnisse
hatten auch wirtschaftliche Folgen für Basel. Das Elsass gehörte seit

1789 zur französischen Zollhoheit, und seit 1792 bestand ein
Wirtschaftsboykott gegen Ftankreich, an den sich auch die Schweiz hielt,
worunter die Handelshäuser in Basel sehr litten. Dazu kam, dass die

Nahrungs- und Futtermittel durch die Versorgung der Armeen und
durch schlechte Ernteeinnahmen knapp wurden, und dass Basel in
der Folge unter einer starken Teuerung litt.28

Mit den Siegen Frankreichs unter Napoleon in Oberitalien über
die Österreicher und dem Frieden von Campo Formio im Oktober
1797 verschob sich das Mächtegleichgewicht zugunsten Frankreichs.
Frankreichs Interessen spielten nun eine dominierende Rolle in
der Schweiz, und die Neutralität schien kaum mehr ausreichenden

24 Christian Simon: Die Basler Revolution 1798, in: Base! 1789. Vive la République-

Helvétique, Basel 1998, S. 21f.

25 Salvisberg (wie Anm. 22), S. 554, und Opitz (wie Anm. 20), S. 158.

26 Vgl. Daniel Burckhardr-Wildt: Tag=Buch der Merkwürdigsten Vorfällen, welche sich

seit dem Jahr 1798 in diesen für unsere Stadt Basel unvergesslichen Zeiten zugetragen
haben, hrsg. von André Salvisberg, Basel 1997, S. 65.

27 Opitz (wieAnm. 20), S. 158f.; vgl. auch zeitgenössische Berichte in: Salvisberg (wie
Anm. 22), S. 150 und ders. (wie Anm. 26), S. lOOff.

28 Opirz (wie Anm. 20), S. 158.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardr 53

Schutz zu bieten.29 Frankreich war aus machtpolitischen Gründen
daran interessiert, dass die Schweiz republikanische Reformen
durchführte, und machte seine Wünsche gegenüber der Basler Regierung
auch deutlich. Es reifte die Erkenntnis, dass man Reformen nicht
mehr länger zurückhalten dürfe, wenn man eine Intervention Frankreichs

verhindern wolle. Peter Ochs, der in diplomatischer Mission
in Paris weilte, versuchte seine Mitbürger zu überzeugen, dass Frankreich

einen Wechsel des politischen Systems erwarte und bereit sei,

militärisch einzugreifen, wenn Basel nicht von selbst aktiv würde.30

Über die Befürchtungen der Basler, von den Franzosen annektiert zu
wetden, berichtete Johann Rudolf Burckhardt in einem Brief vom
13. November 1797 an seinen Sohn Johann Rudolf. Darin schreibt er:

«Ja, man ängstiget die Schwachen unter uns sogar mit dem Gedanken, als ob

sie auch die Schweiz theilen und bis zur Quelle des Rheins hinaufsteigen wollten.

So viel ist indessen doch gewiss, dass diese durch Siege stolze Nation [...]
nimmt was sie kann und mag.»31

Seit Ende 1797 wurde die Gruppe der Patrioten, zu denen auch
verschiedene Ratsmitglieder gehörten, stetig grösser. Sie trafen sich
beim Bierbrauer Erlacher im Rheineck und nannten ihre Gruppe
deshalb «Rheineck-Kämmerlein».32 Der älteste Sohn Burckhardts,
Johann Lukas, war zum Kummer seines Vaters Mitglied dieses
Kämmerleins.33 Am 1. Januar 1798 trafen sich ca. 150 Patrioten aus der
Stadt Basel, aus der Landschaft und teils aus Solothurn zu einem
Bankett in Basel. An dieser Zusammenkunft, die auch patriotische
Mahlzeit oder Bärenmahlzeit genannt wurde, nahmen einige
französische Politiker und Offiziere teil.34 Zu diesem Neujahrstreffen
äusserte sich Johann Rudolf Burckhardt wie folgt:

29 Susanna Burghartz: Das Ancien Régime, in: Kreis/Wartburg (Hgg.) (wie Anm. 22),
S. 143.

30 Simon (wieAnm. 26), S. 24, 37, 41ff.
31 Dieses und weitere folgenden Zitate stammen aus den Briefen, die Johann Rudolf Burck¬

hardt in den Jahren 1797 und 1798 an seinen Zweitältesten Sohn Johann Rudolf, der

damals in Görringen Medizin srudierte, schrieb. Siehe Theophil Burckhardt-Biedermann:
Die Staatsumwälzung des Jahres 1798. Nach den Papieren eines alten Baslers, Basel 1885,
S. 5f.

32 Simon (wieAnm. 24), S. 46; Opitz (wieAnm. 20), S. 162.

33 Die revolutionären Ideen konnten auch zu Konflikten innerhalb von Familien führen.

In diesem Fall handelre es sich zusätzlich um einen Generationenkonflikt, in dem sich

der Sohn, Johann Lukas, für die neuen Ideen begeisterte, während sein Varer auf die

Umwälzungen skeprisch und ablehnend reagierte.
34 Simon (wie Anm. 24), S. 26f.



54 Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Marrina Verterli

«Am Neujahrstag war ein Nachtessen zum Bären, wo mehr als 100 Citoyens
beisammen waren, darunter H. Meister Legrand und Rathsherr Vischer die

ersten sind, dann Erlacher der Küfer bei der Rheinbrücke, Huber Apotheker -
und zu meinem Verdruss und Kummer auch unser Lukas, von seinem Onkel
Iselin begeistert und eingeweiht in diese politisch-fanatische Zunft - auch

Bauren von Liestal, Riehen u.s.w. waren Gäste.»3'

Die Patrioten verfassten einen Aufruf, den sie am 9. Januar 1798 an
die Basler Bevölkerung richteten und in dem sie «Rechtsgleichheit
zwischen Stadt und Land und die Volkswahl der Regierung» forderten.36

Gleichzeitig war die Landschaft aber auch von sich aus aktiv
geworden. Sie kritisierte die Verwaltung durch die städtischen Landvögte

und formulierte ihre Forderungen an die Stadt Basel. Trotzdem
lehnte det Rat politische Reformen weiterhin ab. Die Landschaft

reagierte auf diese Zurückhaltung ungehalten und warnte die Stadt

Anfang Januar 1798 eindringlich vor den Folgen, wenn der Rat
Reformen länger verweigern sollte. Den Worten folgten Taten.
Eine Gruppe aus Arisdorf zog am 8. Januar zum Schloss des

Landvogtes auf die Farnsburg und zwang diesen, die Urkundenbücher
(«Freiheitsbücher») herauszugeben, in denen die Aufständischen
aus Arisdorf ihre verbrieften Rechte vermuteten. Nach diesem Vorfall

mahnte die Stadt die Einwohnet det Landschaft zur Ordnung
und wies sie an, ihre Klagen beim Rat auf offiziellem Weg über die

Landvögte einzureichen. Mit der Mission dieser Botschaft wurden
die Ratsmitglieder Hieronymus Christ (1729-1806) und Johann
Rudolf Merian (1733-1820), der Vater von Burckhardts dritter
Frau Margaretha, beauftragt.3 Johann Rudolf Burckhardt berichtet
in einem Briefvon der Mission seines Schwiegervaters:

«Heute nun [am 11. Januar 1798] ist der Grosspapa mit Rathsherr Christ ins

ganze Land von Gemeine zu Gemeine gegangen, um sie zur Ruhe und Treue

gegen eine so milde und landesväterlich fur sie sorgende und sie regierende

Obrigkeit zu ermahnen und allenfalls auch ihre Klagen anzuhören, die sie aber

nicht in einem Auflauf, sondern in der Ordnung vorbringen sollen.»38

Die Mission war nicht von Erfolg gekrönt. Alle Gemeinden
beschwerten sich, und teilweise war der Empfang der beiden Räte

feindselig. In Liestal eskalierte die Situation, und die Delegierten

35 Burckhardr-Biedermann (wieAnm. 31), S. lOf.

36 Simon (wie Anm. 24), S. 48.

37 Opitz (wie Anm. 20), S. 162; Simon (wie Anm. 24), S. 27ff.
38 Burckhardt-Biedermann (wieAnm. 31), S. 12.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 55

mussten die Ortschaft fluchtartig verlassen.39 Die Stadt versuchte
durch eine erneute, diesmal liberalere Delegation, die Untertanen zu
beruhigen und umzustimmen, doch ohne Erfolg. Die Liestaler
übergaben der Delegation ihre «Vier-Punkte-Forderung», der sich auch
die meisten anderen Gemeinden anschlössen. Darin forderten sie

Freiheit, Gleichheit und Menschenrechte sowie Volkswahlen für eine
konstituierende Versammlung, die eine Verfassung auf der Basis von
gleichgestellten Stadt- und Landbürgern ausarbeiten sollte. Da der
Grosse Rat jedoch immer noch zögerte, bildeten am 16./17. Januar
die Vertreter der Landschaft in Liestal eine provisorische Regierung
und erhöhten den Druck auf die Stadt.40 Über diese «Revolutionstage»

schrieb Burckhardt rückblickend am 29. Januar 1798:

«Der 17. und 18. Januar waren die merkwürdigen Tage, da es sich bei uns zu
einer Revolution anliess. [...]. Schon am Morgen [des 18.] erfuhr man, dass

das Schloss Waidenburg brenne, und nun hiess es, das Landvolk sei 4000 Mann
stark bewaffnet bei Liestal versammelt und wolle auf die Stadt losmarschieren.
Und im Elsass stünden 20—30 000 Franzosen ihnen zur Hilfe bereit, wenn die

Stadt ihnen nicht gebe, was das Land fordere. Man hatte nämlich falsche Briefe
aufs Land geschickt, als ob unser Geheimer Rath Bern und Solothurn um Hilfe
angerufen hätte. Das war List und Bosheit; aber man erreichte seinen Zweck.
Man trieb die ganze Bürgerschaft in die Angst, und alles stimmte zu, dass Grosse

und Kleine Räthe die Landbürger für frei erklärten.»41

So mussten die Anhänger der alten Ordnung, bedrängt von drei
Seiten - von den Patrioten der Stadt, von den Untertanen auf der
Landschaft und von den Ftanzosen - schliesslich nachgeben. Am
20. Januar 1798 wurde die Freiheitsurkunde für die Landschaft

ausgestellt. Eine Delegation wurde nach Liestal geschickt, um das

«Fteiheitspatent» zu verkündigen. Basel verzichtete damit auf alle

seine Rechte über die Untertanen und stellte die Landleute den

Stadtbürgern gleich. In der Stadt selbst wurde die Revolution42 am
22. Januar 1798 in einer feierlichen Zeremonie im Münster und auf
dem Münsterplatz begangen.43 Johann Rudolf Burckhardt berichtete
darüber:

39 Simon (wie Anm. 24), S. 29f. Vgl auch die Berichte von Merian/Christ und Hoch bei

Salvisberg (wie Anm. 22), S. 275f.
40 Simon (wie Anm. 24), S. 31ff.
41 Burckhard-Biedermann (wieAnm. 31), S. 12ff.

42 Es handelte sich in Basel um eine sogenannte «Revolution von oben», d.h., es fanden kei¬

ne grundlegenden gesellschaftlichen Umwälzungen durch eine Volksbewegung statt. Die

Regierung inszenierte die «Revolution» selbst, um ihren drohenden Srurz zu verhindern.

43 Simon (wie Anm. 24), S. 15f., und S. 50.



56 Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Surer, Martina Verterli

«[...] und so wurde denn auch den 22. auf St. Petersplatz das Militär versammelt,

mit Musik auf den Münsterplatz gezogen und ein Freiheitsbaum
aufgerichtet. Herr Diacon Fäsch bei St. Theodor hielt [im Münster] eine Predigt über

Gleichheit und Freiheit, und Abends war Nachtessen. General Dufour war mit
mehrern Stabsoffizieren da.»44

Anfang Februar 1798 wurde die provisorische Basler Nationalversammlung,

unter deren Mitgliedern auch der Schwiegervatet Burckhardts,

Johann RudolfMerian, war, vom Volk gewählt.45 Die Zeit der
Basler Nationalversammlung, die neben den Regierungsaufgaben
auch eine Verfassung ausarbeiten sollte, war kurz, aber ereignisreich.
Die meisten eidgenössischen Orte folgten dem Beispiel Basels und
führten ihre eigenen «Revolutionen» durch. Nur Bern, Freiburg und
Solothurn weigerten sich, die alte Ordnung aufzugeben. Frankreich
beschloss zu intervenieren und liess seine Truppen am 11. Februar
1798 ins Berner Territorium und somit in die Schweiz einmarschieren.46

Gleichzeitig wurde in Paris unter der Leitung von Peter Ochs

an einem Verfassungsentwurf für eine einheitliche Helvetische Republik

gearbeitet.47 Am 22. Februar schrieb Burckhardt zur Situation:

«So sieht es in der 300 Jahre alten schweizerischen Republik aus; sie muss nun in
eine neue, philosophische Verfassung umgebildet werden, sie mag wollen oder

nicht, weil Frankreich, der Stärkere, Meister ist und es so haben will. Entweder

müsst ihr sein und werden, was wit, eure mächtigeren Nachbarn, aus euch

machen wollen, oder — den Krieg haben. Ist das Völkerrecht?»48

Die oben genannten drei eidgenössischen Orte mussten vor der
Übermacht der Franzosen kapitulieren. Nach dem Sieg über Bern

Anfang März 1798 wurde ein französischer Regierungskommissar
mit der obersten politischen Macht in der Schweiz ausgestattet,
und Frankreich zwang den eidgenössischen Orten eine Zentralregierung

auf. Die Nationalversammlung Basels stimmte Ende März
der helvetischen Verfassung zu und wählte die Mitglieder der neuen
Zentralregierung. Am 12. April 1798 wurde die Helvetische Republik

ausgetufen und am 18. April 1798 die Nationalversammlung in
Basel aufgelöst. Für die folgenden Jahre der Flelvetischen Republik,

44 Burckhardt-Biedermann (wie Anm. 31), S. 15£

45 Opitz (wie Anm. 20), S. 163. Vgl. auch den Bericht von Johann Rudolf Burckhardr in:

Burckhardr-Biedermann (wieAnm. 31), S. 20f.

46 Opitz (wie Anm. 20), S. 164f.; Teuteberg (wie Anm. 19), S. 271.

47 Simon (wie Anm. 24), S. 52f.

48 Burckhardt-Biedermann (wie Anm. 31), S. 23.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 57

die bis März 1803 bestehen sollte, war Basel nur noch Hauptstadt
eines helvetischen Verwaltungsbezirkes.'19

Johann Rudolf Burckhardt äusserte in den Briefen an seinen
Sohn in den Jahren von 1797 bis 1798 mehrmals Verständnis für
das Aufbegehren des Volkes gegen ungerechte und ihre Regierungspflichten

vernachlässigende Fürsten. Genauso konnte er die jungen
Leute wie seinen Sohn Lukas zum Teil verstehen, wenn sie sich von
den neuen Ideen von Freiheit, Gleichheit und Menschenrechten
mitreissen liessen. Doch er meinte, der «schöne Schein» ttüge und
der «Jakobinismus» sei nur in der Theorie gut. Die Ursachen der

gesellschaftlichen und politischen Missstände des Ancien Régime
sah er alleine in der schlechten Führung der Obrigkeit und nicht
in der grundsätzlichen Gesellschaftsordnung verankert. Er meinte,
wenn die Fürsten ihre Arbeit getan hätten, dann hätten die Völker
auch keine Veranlassung, sich einen anderen Stand zu wünschen.50

Er schien die «Untertanen» für unfähig zu halten, politische
Verantwortung zu übernehmen und ihre Rechte umsichtig wahrzunehmen.
Er verglich die Landleute mit seinen minderjährigen Kindern, die
auch nicht sich selbst überlassen werden könnten. Die Stadt sah er
als deren Vater oder Vormund, der leider oft zu hart gewesen sei,

aber durch seine Erfahrung besser wisse, was gut und richtig für die

Bevölkerung sei.'1

Die neuen politischen Verhältnisse nach der Revolution in Basel

und unter der Helvetischen Republik hatten auch Einfluss auf
Johann Rudolf Burckhardts persönliche Lebensumstände. Er machte
sich Sorgen über seine zukünftige Besoldung,52 und es kam zu
Eingriffen in seine Berufstätigkeit. So erhielten z.B. die Pfarrer der Stadt
schon im März 1798 von der Nationalversammlung die Weisung,
sich in Zukunft jeder politischen Äusserung zu enthalten.53 Johann
Rudolf Burckhardt berichtete darüber:

«Auch Antistes Merian wurde angeklagt, dass er solche Texte wähle und so

predige, dass man sehe, er sei an die neue Verfassung nicht anhänglich. Er

müsste seine Predigen geben und vor dem Erziehungscomité erscheinen um
sich zu verantworten. Dabei blieb es. Er und wir Prediger alle bekamen die

49 Opitz (wie Anm. 20), S. 165ff.;Teuteberg (wieAnm. 19), S. 277; Simon (wieAnm. 24),
S. 5Iff.

50 Burckhardt-Biedermann (wie Anm. 33), S. 4 und S. 16.

51 Ebd., S. 17.

52 Ebd., S. 36ff.
53 Vgl. Salvisberg (wie Anm. 26), Bericht von J. J. Müller, S. 90ff.



58 Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Verterli

Weisung, künftig von politischen Gegenständen auf der Kanzel zu schweigen,

so mir sehr lieb ist.»54

Auch wenn es Burckhardt wenig störte, dass er sich politisch zurückhalten

sollte, machte er sich Sorgen über eine zunehmend härtere

Gangart gegenüber der Kirche und über die Zukunft des Christentums.

Als Pfarrer und Pietist lehnte er die Idee eines säkularen Staates

ab. Er misstraute den neuen philosophischen Gedanken zutiefst und
hielt sie für religionsfeindlich. In Briefen wirft er Frankreich sogar
«Hass gegen [die] christliche Religion» vor." Die Helvetische Republik

ist für ihn nur eine Kopie der französischen, und dementsprechend

negativ beurteilt er sie. So schrieb er bereits im Februar 1798:

«In alles das kann ich mich leicht schicken, so lange es nur politisch betrachtet

wird; aber ich kenne leider den Geist der Zeit zu sehr, als dass ich nicht fürchten
sollte, das ganze System der Illuminaten oder Freimaurer werde nach und nach

eingeführt werden. [...] Es wird kommen, was da kommen soll, nämlich der

grosse Abfall, der Widerwärtige, der sich über alles was Gott und Gottesdienst
heisst erhebt. (II. Thess., 2) - aber wohl denen, die nicht zu diesen Menschen
der Sünde gehören.»56

Bereits wenige Monate später sah er seine Befürchtung bestätigt, als

er im Juli 1798 festhielt:

«Das System der Freimaurer, der Illuminaten, der Feinde des Christenthums
und jeder göttlichen Offenbarung, der Kantianismus und Deismus herrscht
durch die fränkischen Walten über uns, und es ist nicht bloss die Hierarchie
des Pabstthums, sondern alle kirchliche Ordnung und Verfassung, die man
umstossen will.»57

Und im November 1798 prophezeite er seinem Berufsstand eine
düstere Zukunft:

«Das traurigste ist, dass sich der Staat ganz von der Kirche trennt, ihr die

Nahrungsquellen abschneidet, und dass unsre gesetzgebenden Räthe sich erlauben
bei allen Anlässen Spöttereien über Christenthum und Bibelglauben auszustos-

sen und sie dann drucken lassen. Bald will niemand mehr Theologie studieren,
weil man voraussieht, dass endlich doch die Gemeinen selber für ihre Lehre werden

sorgen müssen, und der grosse Haufe sie nicht mehr wird nöthig glauben.»58

54 Burckhardt-Biedermann (wieAnm. 31), S. 28.

55 Ebd., S. 26.

56 Ebd., S. 38f.

57 Ebd., S. 39.

58 Ebd., S. 40.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 59

Trotz der pessimistischen Beurteilung seiner Gegenwart sah Johann
Rudolf Burckhardt in den Geschehnissen der Zeit auch das Wirken
Gottes. Mehrmals interpretierte er die Ereignisse in den Briefen an
seinen Sohn als eine Strafe Gottes.59 So schrieb er z.B. kurz vor der
Revolution in Basel: «Doch es wird geschehn, was der Herr in
seinem Rath beschlossen hat zur Züchtigung der Völker, zur Strafe des

unchristlichen Christenthums, und am Ende wird doch sein Name
verherrlichet werden.»60

Johann Rudolf Burckhardt und der Basler Pietismus

Rebekka Salm

Der Pietismus - eine Einführung

Der Pietismus war eine religiöse Erneuerungsbewegung, die im

späten 17. und im Verlauf des 18. Jahrhunderts gleicherweise in
der lutherischen wie in der reformierten Kirche entstanden ist. Die
Anhänger des Pietismus versuchten sich vot allem von der als totes
Gewohnheitschristentum angesehenen, obrigkeitlich regulierten
Gestalt der altprotestantischen Kirche abzulösen bzw. diese erneut
zu reformieren. Sie drangen auf Individualisierung und Verinnerli-
chung des religiösen Lebens. Eine tiefe Sehnsucht nach einer
persönlichen und authentischen Gotteserfahrung führte die Pietisten zu
neuen Fotmen persönlicher Frömmigkeit und gemeinschaftlichen
Lebens. Der Pietismus bewirkte durchgreifende Reformen in Theologie

und Kirche und hinterliess tiefe Spuren im gesellschaftlichen
und kulturellen Leben.61

Wurzeln pietistischet Frömmigkeit findet man sowohl in der
lutherischen als auch in der reformierten Kirche bereits im
ausgehenden 16. Jahrhundert. Als Begründer des Pietismus wird aber

gemeinhin Philipp Jakob Spener (1635-1705) angesehen. Wegen
seines tiefgreifenden Einflusses auf nahezu alle Richtungen des

Pietismus und wegen seiner beharrlichen Kraft zu dessen

Durchsetzung gegenüber dem Widerstand der Orthodoxie trägt Spener den

59 Vgl. Äusserungen von Burckhardt in ebd., S. 6, 24, 34 und S. 40.

60 Ebd., S. 6.

61 Hans Dieter Berz (Hg.): Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für

Theologie und Religionswissenschaft, Bd. 6, Tübingen 2003, S. 1342.



60 Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Surer, Martina Verterli

Namen «Vater des Pietismus» wohl auch zu Recht.62 Im August 1670
richtete er in seinem Studierzimmer in Frankfurt am Main einen

freiwilligen Gesprächskreis ein, das sogenannte Collegium Pietatis.
Dieser Zirkel bot die Gelegenheit zu geistlichen Gesprächen, zum
gemeinsamen Bibelstudium, zur wechselseitigen Erbauung und zum
Stiften fester Freundschaften. Das Frankfurter Collegium Pietatis
wurde die Keimzelle des lutherischen Pietismus.63 Im Jahre 1675
gab Spener sein Kirchenreformprogramm «Pia Desideria» heraus.
Es beinhaltet neben der Diagnose des verderbten Zustandes der
Landeskirche und der Vorschläge zur Besserung zugleich die
pietistischen Glaubenssätze und Forderungen. So verlangte Spener eine

strengere Kirchenzucht und die Praxis des allgemeinen Priestertums.
Weiter sei den Leuten einzuschärfen, dass das Christentum weniger
im Wissen als vielmehr in der Praxis bestehe. Sodann sollten die

theologischen Streitigkeiten gemindert und das Theologiestudium
zugunsten der Praxis reformiert werden. Vor allem aber sollten die

Predigten vom barocken Schwulst, den dogmatischen Abhandlungen

und Drohungen befreit wetden und sich dem Erbaulichen
zuwenden.64

Neben dem Pietismus als innerkirchliche Erneuerungsbewegung
existierte sowohl im Luthertum als auch in der reformierten Kirche
eine weitaus weniger konziliante Ausprägung, für die sich der Name
«radikaler Pietismus» eingebürgert hat. Kennzeichen dieses radikalen
Pietismus war eine von Gleichgültigkeit bis Ablehnung reichende

Haltung gegenübet der Kirche, deren Riten und Theologen für
verderbt und nicht reformierbar angesehen wurden.6'

Der Pietismus in Basel

In Basel entstanden bereits Anfang des 18. Jahrhunderts einzelne

pietistische Zirkel in der Stadt und auf der Landschaft. Allerdings
ist zu diesem Zeitpunkt eine genaue Abgrenzung zwischen Pietismus
und dem schon vothet bestehenden Wiedertäufertum nur schwer

möglich.66 In den 1720er und 30er Jahren formierten sich zunehmend

lose verbundene pietistische Zirkel, etwa im Hause von Lukas

62 Johannes Wallmann: Der Pietismus, in: Die Kirche in ihrer Geschichte, Bd. 4, Göttingen
1990, S. 37.

63 Ebd., S. 43.
64 Ebd., S. 47f.

65 Ebd., S. 80.

66 Vgl. Ernst Rudolf Grob: Die separatistischen Strömungen in Basel im 18. Jahrhundert,
Bern 1907.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 61

Fatett (1692—1751), bei Lukas Schmid sowie bei Hans Franz Sarasin

(1695—1746). Diese Konventikel duldete die städtische Obrigkeit
ebenso wie den gegen Ende des Jahrzehnts einsetzenden Aufbau
einer Herrnhuter Diasporagemeinde. In den 1740er Jahren bahnten
dann drei Ereignisse einen ernsthaften Konflikt zwischen Teilen der

pietistischen Gemeinschaft und der Obrigkeit an: Erstens vollzogen
sowohl auf der Basler Landschaft als auch in der Stadt radikale Pietisten

und Pietistinnen sogenannte «stille Begräbnisse» ausserhalb des

Kirchhofes. Zweitens übernahm der pietistische Pfarrer Hieronymus
Annoni 1746 die Kirchengemeinde Muttenz. Seine Predigten und
Konventikel zogen Anhänger aus Stadt und Land an und bewegten
die Pietisten dazu, das Parochialprinzip zu ignorieren. Und drittens
kamen ein Jahr später als Reaktion auf die Hinrichtung eines
radikalen Pietisten auf der Luzerner Landschaft dessen Familie und
Angehörige nach Basel und strapazierten zusätzlich das Verhältnis
zwischen Pietisten und Obrigkeit.67 Mit der Zeit spaltete sich die

pietistische Bewegung in Basel in zwei Gruppen. Die eine versuchte

nach wie vor die Kirche im Inneren zu reformieren, die andere

jedoch hatte den Glauben an die Reformfähigkeit und den Reformwillen

der Kirche verloren und separierte sich von der Landeskirche.
Ihre Anhänger blieben dem Gottesdienst und dem Abendmahl fern,

verweigerten den obrigkeitlichen Treueeid, versammelten sich in
Erbauungskonventikeln, kritisierten die Kirche, deren Theologen
und Riten laut und erregten somit den Zorn der Obrigkeit. Es darf
dabei nicht vergessen werden, dass im 18. Jahrhundert in Basel keine

Religions- oder Glaubensfreiheit existierte.68

Im Jahre 1750 kam es schliesslich zum Eklat, als der mehrfach

verwarnte Radikalpietist Jean Mainfait zum Pranger verurteilt wurde.

Als Reaktion darauf formierte sich eine pietistische
Solidaritätskundgebung, die als Auftakt einer religiös fundierten Bewegung mit
politischer Stossrichtung gilt. In den darauffolgenden sogenannten
Separatistenprozessen, mit welchen die Basler Obrigkeit durch
vielerlei Drohungen und Repressionen die verlorenen «Schäfchen»

in den Schoss der Kirche zurückführen wollte, formierte sich ein
kleiner Kreis radikaler Pietisten (ca. 12 Personen), die den Widerstand

übten. Das Ende det Separatistenprozesse wurde mit der
Rückkehr der Radikalpietisten in das städtische Gemeinwesen in

67 Erika Hebeisen: Leidenschaftlich fromm. Die pietistische Bewegung in Basel (1750-
1830), Köln 2005, S. 52.

68 Ebd., S. 52 und S. 73.



62 Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Verterli

den Jahren 1754/55 markiert.69 Anstelle des Separatismus trat im
Basler Pietismus nun das Bedütfnis nach Vetgemeinschaftung. Im
Laufe der 1750er Jahre fasste eine Strömung Fuss, die sich nicht
konsequent gegen die Kirche stellte und somit von der Obrigkeit
auch weitgehend geduldet wurde. Vor allem die Diasporagemeinde
der Herrnhuter Brüdersozietät sowie die pietistisch gefärbten
Predigten und die obrigkeitlich-genehmen Konventikel des Muttenzer
Pfarrers Hieronymus Annoni boten eine Alternative zum radikalen
Pietismus.

Rund 40 Jahre nach der Brüdersozietät richtete sich mit dem
Zentrum der Deutschen Christentumgsgesellschaft (ChG) dann
eine weitere überregionale pietistische Sozietät in Basel ein. Diese
bildete ein Sammelbecken füt Pietisten und Pietistinnen, die noch

enger als die Brüdersozietät mit der Basler Kirche verbunden waren.
Gegen Ende des 18. Jahrhunderts standen beide Sozietäten, die
Basler Brüdersozietät und die Christentumsgesellschaft, in engem
Austausch mit der reformierten Landeskirche, wobei der Annähe-

rungsprozess entschieden ein wechselseitiger war. Seit den 1770er
Jahren leiteten Basler Pfarrer pietistische Versammlungen, während

umgekehrt die Angehörigen der pietistischen Bewegung deren
kirchlichen Gottesdienste besuchten. Johann Rudolf Burckhardt
kann als gutes Beispiel dieser «Verschmelzung» von Landeskirche
und Pietismus angeführt werden.70 Im Zuge der Aufklärung und
deren politischen Postulateli nach Trennung von Kirche und Staat

rückten die Institutionen noch einmal näher zusammen. Ausgehend
von der Christentumsgesellschaft entstanden in der ersten Hälfte des

19. Jahrhunderts in Basel eine Vielzahl von Gesellschaften und
Institutionen. Zu nennen sind z.B. die Basler Bibelgesellschaft (1804),
die Basler Missionsanstalt (1815), die Pilgermission St. Chrischona
(1840), das Kinderspital Basel (1845) und das Diakonissenhaus in
Riehen (1845)3

Die Pfarrfamilie Burckhardt und der Basler Pietismus

Die Pfarrfamilie Burckhardt mit dem Oberhaupt Johann Rudolf
Burckhardt gehörte — wie bereits geschildert — einem Geschlecht an,
das im Ancien Régime zu den einflussreichsten und wohlhabendsten
Basels zählte. Zudem war sie Teil des pietistischen Milieus in der

69 Ebd., S. 52.

70 Ebd., S. 48f.
71 Ebd., S. 60.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 63

Stadt. Burckhardt erlebte als Gymnasiast und Theologiestudent die

politische Radikalisietung der lokalen pietistischen Bewegungen.
Später beteiligte er sich als Pfarrer und Familienvater aktiv an der

Vergesellschaftung der pietistischen Bewegung in Basel."2 Während
seiner langen Amtstätigkeit beeinflusste Burckhardt als Angehöriger
der städtischen Elite, als Pfarrer mit seelsorgerischen und pädagogischen

Aufgaben sowie in pietistischer Gemeinschaft die Kultur
der Stadt Basel. Seit 1769 war er Hauptpfarrer an St. Peter und
somit Kraft seines Amtes Mitglied des Kirchenkonventes und des

Kirchenbannes. Mit ihm sass nun ein Pietist in denjenigen
kirchlichen Gremien, die fünfzehn Jahre zuvor die Disziplinierung der

radikalpietistischen Bewegung betrieben und durchgesetzt hatten.73

1777 zählte Johann Rudolf Burckhardt aber auch zu den ersten

Mitgliedern der Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige
(GGG), die in diesem Jahr von Isaak Iselin gegründet worden war.
Drei Jahre später gehörte er dem ersten Vorstand der Deutschen

Christentumsgesellschaft an, und wieder einige Jahre später nahm

er zudem regelmässig an den jährlichen Predigerkonferenzen der

Herrnhuter Brüdersozietät teil. 1804, ein Jahr nach dem Ende
der Helvetik, war er an der Gründung der Basler Bibelgesellschaft
beteiligt, und als beinahe achtzigjähriger Mann erlebte er noch die

Anfänge der Basler Missionsgesellschaft.74
Johann Rudolf Burckhardt war tief verwurzelt im Basler Pietismus.

Mehr noch, er war eine treibende Kraft in der fortlaufenden
Vergesellschaftung der Bewegung. Trotzdem hinderte ihn seine

Zugehörigkeit zur lokalen pietistischen Bewegung nicht daran, sich

auch für die regionale Aufklärungsbewegung zu interessieren, welche
sich mit ihren Forderungen nach Trennung von Kirche und Staat

oft weit von den Anliegen der Pietisten entfernte. Nach Abschluss
des Gymnasiums studierte er seit 1755 in Basel Theologie. Ein
Jaht später gründete Hieronymus Annoni in Basel die pietistische
Gesellschaft von guten Freunden, und Johann Rudolf Burckhardt
erlebte die für Pietisten so signifikante und wichtige Erweckung. In
seinem Lebenslaufweist er Annonis Predigten die ausschlaggebende
Rolle dafür zu.7'

1770 zog Johann Rudolf Buckhardt mit seiner ersten Frau
ins Pfarrhaus an der Stiftsgasse im Zentrum der Stadt. Esther De

72 Ebd., S. 175f.

73 Ebd.,S. 183.

74 Ebd..S. 183f.

75 Ebd.,S. 184f.



64 Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Surer, Martina Verterli

Lachenal war schon damals krank und starb ein Jahr später. Die
Ehe blieb - wie erwähnt — kinderlos, weshalb die im Fall
«gewöhnlicher» Frauen zumeist ohnehin spärliche Quellenlage hier
kaum Rückschlüsse zulässt. Einerseits fehlte die Erinnerung direkter

Nachfahren, andererseits war Kinderlosigkeit im pietistischen
Milieu ein Stigma. Kinderlosigkeit erschien als harte Prüfung Gottes.
Trost boten Gebete, die helfen sollten, die Kinderlosigkeit, die man
als «Unfruchtbarkeit der Ehefrauen» ansah, als göttlichen Willen zu
akzeptieren.76 Die zweite Ehefrau von Johann Rudolf Burckhardt,
Valeria Iselin, war wie Esther De Lachenal eine Herrnhuterin. In
ihrem Lebenslauf, den Burckhardt unmittelbar nach ihrem frühen
Tod für ihre Leichenpredigt entwarf, lobte er zunächst ihre
Frömmigkeit. Die Erweckung Valeria Iselins setzte er darin zeitlich bei
ihrer Konfirmation an. Damals sei sie zum «Eigentum und Schäflein
Jesu»77 geworden. Ihr asketischer Lebensstil und der Verzicht auf
Eitelkeit und Lüste werden von Johann Rudolf Burckhardt
besonders lobend hervorgehoben.78

Während für die erste Ehefrau ein Lebenslauf ganz fehlt, ist für
die zweite ein handschriftlicher Entwurf und für die dritte eine
gedruckte Leichenpredigt überliefert. Den Lebenslauf für seine dritte
Frau, Margaretha Merian, diktierte Johann Rudolf Burckhardt als

Achtzigjähriger seinen Söhnen. Er folgt in Aufbau und Formulierungen

dem typischen Narrativ eines Basler Lebenslaufes, wobei die

Erwähnung einer Erweckung die pietistische Frömmigkeit ausweist.
Ansonsten wird nach ihrer Herkunft die Heirat mit einem Mann
aus der städtischen Elite, ihre Rolle als Mutter, eine Krankheit als

religiöse Prüfung und am Schluss ein im pietistischen Sinne «schönes

Sterben» thematisiert.79

Pietistische Ehe im Hause Burckhardt

Eine Gemeinsamkeit der unterschiedlichen protestantischen
Ehelehren ist die Ablehnung der katholischen Auffassung von der Ehe
als einem Sakrament. Die Ehe soll zwar ein Symbol der Vereinigung
Christi mit seiner Kirche sein, sie ist aber gleich wie in der katholi-

76 Ulrike Gleixner: Todesangst und Gottergebenheit. Die Spiritualisierung von Schwanger¬
schaft und Geburt im lutherischen Pietismus, in: Barbara Duden/Jürgen Schlumbohm/
Patrice Veit (Hgg.): Geschichte der Ungeborenen. Zur Erfahrungs- und Wissenschafts-

geschichre der Schwangerschaft, 17.-20. Jahrhundert, Göttingen 2002, S. 95.

77 StABS PA 517 Cl.S. 5.

78 Hebeisen (wie Anm. 67), S. 185f.

79 Ebd., S. 187.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 65

sehen Kirche nicht heilsnotwendig. Dieser Entsakralisierung der Ehe

stand im Protestantismus jedoch die geistlich-religiöse Überhöhung
von ehelicher Partnerschaft gegenüber. Auch in gemässigten Formen
des Pietismus stand die Familie immer in einem Bezug zur religiösen
Gemeinschaft. Pietistische Familien waren zwar einerseits in eine

Gruppe von Wiedergeborenen eingebettet, andererseits aber auch
stärker deren geistlicher und sozialer Kontrolle unterworfen, als dies

im Rahmen normaler Kirchengemeinden der Fall war. Von Spener
und seinen Nachfolgern wurde eine sehr traditionelle Rollenverteilung

von Mann und Frau verteidigt, die sich kaum von den im
17. und 18. Jahrhundert allgemein üblichen Vorstellungen
unterschied. So beinhaltete die Institution Ehe um 1800 europaweit das

Recht des Ehemannes an Person und Eigentum der Frau. Als

Gegensatz zum Bild des der Frau übergeordneten Mannes bestand die

pietistische Gleichwertigkeit von Mann und Frau vor Gott in ihrer
Gottebenbildlichkeit. Von Verbindungen mit Nicht-Pietisten riet
die Gesellschaft ab. Die Vermischung von «Gläubigen» mit «Ungläubigen»

(alle Nicht-Pietisten) gefährdete die Reinheit der Bekehrten
und nicht zuletzt auch die Gemeinschaft.80

Als Johann Rudolf Burckhardt und Margaretha Merian heirateten,

war er ein gut 40-jähriger Pfarrer, während sie knapp zwanzig
Jahre alt und seine ehemalige Konfirmandin war. Ob der grosse
Altersunterschied zu reden gab, lässt sich heute kaum mehr feststellen.

Wichtig war jedoch, dass die Braut fromm und aus gutem Hause
war.81 So schrieb Georg David Schild an Johann August Urlsperger
im März 1780: «nun ist er [Pfarrer Burckhardt] mit einer recht

gottseligen und verständigen, zwar noch etwas jungen Person von
sehr gutem Haus versprochen [...].»82

Während die Herkunft der Brautleute eine solide Basis für eine

bürgerliche Ehe bildete, war die gemeinsame Frömmigkeit
Voraussetzung für die geistige Freundschaft als Grundlage einer
pietistischen Ehe.83 Spricht Heide Wunder bei der bürgerlichen Ehe im
18. Jahrhundert generell von einem «doppelten Fundament» aus
wirtschaftlichen und emotionalen Faktoren, kommt bei einer
pietistischen Ehe die Gemeinsamkeit in der pietistischen Frömmigkeit

80 Andreas Gestrich: Ehe, Familie, Kinder im Pietismus. Der «gezähmte Teufel», in: Harr¬

mut Lehmann (Hg.): Geschichte des Pietismus. Glaubenswelt und Lebenswelten, Bd. 4,

Görtingen 2004, S. 507fF.

81 Hebeisen (wie Anm. 67), S. 191.

82 Staehelin (wieAnm. 3), S. 135.

83 Hebeisen (wie Anm. 67), S. 190.



66 Nadia Nünlist. Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Verterli

als dritter verbindender Faktor hinzu. Sie ermöglichte eine seelische

Gemeinschaft oder eben eine «geistige Freundschaft».84

Geburt, Tod und Schmerz in der Familie Burckhardt

Leiden und Schmerz sind zentrale Elemente eines pietistischen
Diskurses, der sich um die christlich verankerte Hierarchie von Geist
und Körper drehte. Pietistinnen und Pietisten verinnerlichten die
christliche Marginalisierung des Körpers und werteten folglich auch
ihren eigenen Körper ab. Im Gedicht zum Begräbnis der Tochter
Veronika am 9. März 1793 heisst es im Familienbuch: «Was denkst
du dabey? Meine Seele! Sehnst dich nicht auch nach diesem Glück?
Möchtest du nicht auch die Leibeshöhle verlassen gern [...]».85
Schmerzen werden als Akt göttlichet Gnade angesehen und zwar
nach der Logik: Wen Gott prüft, dem wendet er sich unmittelbar
zu und bietet ihm oder ihr die Chance auf Erlösung. Damit wurde
der leibhaftige Schmetz symbolisch mit Erlösungspotential und
positivem Sinn aufgeladen.86 So mussten schwierige und gefährliche
Schwangerschaften wie auch Geburten in der pietistischen
Frömmigkeit als Prüflingen verstanden und in demütiger Gottergebenheit
ertragen werden. Zur pietistischen Kultur gehörte es, dass Frauen
wie Männer vor und nach der Geburt Zeugnis über ihre Gottergebenheit

ablegten. In Briefen und Tagebüchern liegt die Betonung
auf der spirituellen Lektion, niemals auf dem erlittenen Schmerz.
Der Herr gilt als Retter und Erlöser aus einem Zustand des Leides

und der Schmerzen. So schreibt Johann Rudolf Burckhardt bei der
Geburt seines Töchterleins Veronika im Jahr 1791: «die Umstände
seiner Mutter waren nach der Entbindung gefährlich doch half d[er]
Herr auch hier aus der Not»3 Nach einer erfolgreichen Geburt
verschmolzen dann Freude über das Gottesgeschenk det Gesundheit

von Mutter und Kind mit der Erleichterung, der Kinderlosigkeit
entgangen zu sein.88

Existentielle Ereignisse wie Geburt und Tod waten in der
Grossfamilie Burckhardt allgegenwärtig. Dabei standen sich wie oft im
18. und 19. Jahrhundert beide bemerkenswert nahe: Während in

84 Ebd.. S. 193; Heide Wunder: »Er ist die Sonn', sie ist der Mond». Frauen in der Frühen

Neuzeit. München 1992, S. 83.

85 StABS PA 517 Cl, Einlage zwischen Seiten 34 und 35, Seite IL
86 Hebeisen (wieAnm. 67), S. 210f.

87 StABS PA 517 Cl.S. 34.

88 Gleixner (wie Anm. 76), S. 95f.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 67

knapp dreissig Jahren innerhalb zweier Ehen 21 Kinder zur Welt
kamen, starben in derselben Zeit fünf von ihnen sowie die Mutter
der sechs älteren Kinder. Jede Geburt barg existentielle Gefahren,
sowohl für die Gebärenden als auch für die Kinder. Zudem ging
das Sterben häufig mit mehr oder weniger intensivem Leiden und
körperlichem Zerfall einher. Über Geburten und Todesfälle in seiner
Familie führte Vater Johann Rudolf Burckhardt Buch. Er kommentierte

einzelne Geburtsvorgänge sowie den gesundheitlichen Zustand

einiger Neugeborener. Er verzeichnete Unfälle, beschrieb den Verlauf

von Krankheiten und versammelte im Familienbuch Gedichte seiner

Angehörigen zum Thema Sterben, Trauer und Tod.89 Die Erfahrung
des Todes eigener Kinder nimmt im väterlichen Familienbuch
vergleichsweise viel Raum ein. Starb ein Kind, beschwor der Vater jedes
Mal seine Hoffnung auf dessen Erlösung.90 So beschliesst Johann
Rudolf Burckhardt den Eintrag zu seinem fünften Kind Hieronymus,

welches 1778 geboren wurde und im selben Jahr starb, mit den

Worten: «Seine Seele stehet unstreitig in Gottes Hand. Keine Qual
rühret sie an.»91

Johann Rudolf Burckhardts Familienbuch - ein Selbstzeugnis
aus dem 18. Jahrhundert

Katharina Suter

Das kommentierte Familienbuch ist nicht unter den Archivalien
der Familie Burckhardt im Staatsarchiv Basel-Stadt zu finden,92
sondern im Birr'schen Familienarchiv.93 Birr hiess die Herkunftsfamilie

der Mutter Johann Rudolf Burckhardts. Das Archiv wird
jedoch nicht unter ihrem Namen geführt, sondern unter demjenigen
ihres Bruders Anton Birr. Bei diesem Onkel hatte Johann Rudolf
Burckhardt - wie erwähnt - während seines Theologiestudiums
seinen Wohnsitz.94 In der Forschung werden Familienbücher zu
den Selbstzeugnissen gezählt. Unter Letzteren versteht man Texte,
in denen der Autor freiwillige Äusserungen über seine eigene Per-

89 Hebeisen (wie Anm. 67), S. 211.

90 Ebd., S. 213.
91 StABS PA 517 Cl, S. 14.

92 StABS, PA 594.

93 Ebd., PA 517. Ein kleiner Nachlassteil von Burckhardt wird unter der Signatur NL 151

in der Handschriftenabteilung der Universitätsbibliothek Basel aufbewahrt.

94 Hebeisen (wie Anm. 67), S. 179.



68 Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Surer, Martina Verterli

son und gegebenenfalls auch über seine eigene Familie macht.9'
Dabei handelt es sich um «Produkte einer nichtadministrativen
Schriftlichkeit»96 - also nicht um sogenannte «Ego-Dokumente»,
die sich ausweitend auf sämtliche Quellen erstrecken, in denen
ein Mensch über sich selbst, freiwillig, unfreiwillig oder wegen
spezieller Umstände berichtet.97 Der Begriff der Selbstzeugnisse
schliesst Texte, die nicht «aus eigenem Antrieb entstanden»98 sind,
bewusst aus. Ein weiteres Kriterium ist, dass der Autor aufsich selbst

Bezug nimmt und auch in Erscheinung tritt — es soll ein bestimmtes
Mass an «Selbstthematisierung durch ein explizites Selbst»99

vorliegen. Dabei kann es sich um intime Selbstreflexion handeln, muss
aber nicht. Auch die Darlegung von Familienereignissen kann eine
Form von Selbstthematisierung sein, schliesslich ist gerade die Familie

«Ausgangs- und Zielpunkt frühneuzeitlicher Selbstverortung».100
Mit Hilfe dieser Art von Quellen, in denen die Autoren sich selbst,
ihre unmittelbare Umwelt und ihre Erlebnisse thematisieren, wird
vermehrt ein Zugang zum «historischen Individuum» ermöglicht
und die Erforschung der frühneuzeitlichen Mentalitätsgeschichte
um neue Aspekte bereichert.101

Der Versuch, Selbstzeugnisse als eigene Quellengruppe zu fassen,

gründet in der Entwicklung einer neuen Forschungsperspektive,
die sich vor allem für das Individuum interessiert.102 Die
Definitionskriterien dieser Quellengruppe sind weit gefasst. So zählt man
herkömmliche Autobiographien, längere Lebensläufe oder auch

Tagebücher ebenso zu den Selbstzeugnissen wie Haus- und
Familienbücher.103 Es handelt sich also um ein nicht sehr einheitliches

Textkorpus — das wichtigste verbindende Merkmal der aufgezählten

95 Kaspar von Greyerz: Deutschschweizerische Selbstzeugnisse (1500—1800) als Quellen
der Mentalitätsgeschichte. Bericht über ein Forschungsprojekt, in: Klaus Arnold/Sabine

Schmolinsky/Urs Martin Zahnd (Figg.): Das dargestellte Ich. Srudien zu Selbsrzeugnis-

sen des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit, Bochum 1999, S. 150.

96 Sebastian Leuten: Geschichten vomTod. Tod und Sterben in Deutschschweizer und ober¬

deutschen Selbstzeugnissen des 16. und 17. Jahrhunderts, Basel 2007, S. 21, Anm. 37.

97 Ebd.

98 Benigna von Krusenstjern: Selbstzeugnisse der Zeit des Dreissigjährigen Krieges, Berlin

1997, S. 19.

99 Dies.: Was sind Selbstzeugnisse? BegrifFskritische und quellenkundliche Überlegungen
anhand von Beispielen aus dem 17. Jahrhundert, in: Historische Anrhropologie 2

(1994), S. 463.

100 Gudrun Piller: Private Körper. Spuren des Leibes in Selbstzeugnissen des 18. Jahrhun¬
derts, Köln 2007, S. 2.

101 Vgl. ebd.

102 Leurert (wieAnm. 96), S. 21, Anm. 37.

103 Piller (wie Anm. 100), S. Iff. Dort auch das Folgende.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardr 69

Untergruppen ist der private Rahmen, in dem sie entstanden sind.

Allerdings erlaubt dieser Umstand durchaus, dass auch weniger
private und häusliche Angelegenheiten Eingang in die entsprechenden

Texte finden. So haben neben ehet privaten Meldungen über
Geburten, Krankheiten oder Todesfälle auch öffentlichkeitsrelevante

Dinge wie Patenschaften oder geschäftliche und politische
Unternehmungen ihren Platz. Die Texte reflektieren die Verknüpfung von
Öffentlichem und Privatem im familiären Leben, wobei sie häufig
nur an die Familie selbst adressiert sind.

Kriterien für die Definition von Selbstzeugnissen, die allen
betroffenen Texten gerecht würden, sind nur schwer formulierbar.
Denn die Unterschiede in Form, Umfang, Inhalt und eben auch in
der Funktion sind erheblich. Wegen der problematischen Definition
wurden lange viele Arten von Selbstzeugnissen aus der historischen,
aber auch aus der literarischen Forschung ausgeschlossen - die Folge

war eine tendenzielle Beschränkung auf edierte Autobiographien,
bei denen die Gattung eindeutig war und die dadurch auch an
bestehende Traditionen anschlössen. Ausgeblendet wurden durch

strenge Kriterien, gerade hinsichtlich der Gattung, häufig weibliche
Texte. Ebenso mussten die unzähligen Mischformen, Fragmente und

untypischen Texte wegfallen. Da aber die Selbstzeugnisforschung die
historische Bedeutung der autobiographischen Texte erfassen und
deren Vielfalt wahrnehmen will, bezieht sie eben auch spröde,
untypische, rein narrative, unreflexive, fragmentarische und unzählige
unedierte Texte mit ein. Gudrun Piller plädiert schliesslich dafür,

Selbstzeugnisse nicht als formal bestimmbare Textsorte aufzufassen,
«sondern das Selbstzeugnisschreiben als eine kulturelle Praxis zu
verstehen».104

Bereits in den städtischen Gesellschaften des Spätmittelalters
entstanden vor allem in den gebildeten Oberschichten private
Aufzeichnungen in Form sogenannter Familienbücher, die sich in einigen

Fällen gar zu regelrechten Autobiographien entwickelten.10' Die
Autoren dieset Texte wollten sich und ihren Familien einen Platz

im Gedächtnis und der Vergangenheit der Stadt sichern. In den

Familienbüchern wurden daher Genealogien, Heiratsverbindungen
und die Nachkommenschaft festgehalten. Manchmal fanden auch

politische und soziale Taten der Autoren Eingang in diese Werke.106

104 Ebd.,S. 3.

105 Birgit Srudt: Einführung, in: dies. (Hg.): Haus- und Familienbücher in der städtischen

Gesellschaft des Spätmittelalters und der frühen Neuzeir, Köln u.a. 2007, S. IX.
106 Ebd., S. X.



70 Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Vetterli

Diese Art von Familiengeschichtsschreibung war im Italien des

Spätmittelalters vor allem in den Kreisen der reichen toskanischen
Kaufleute verbreitet. Doch auch im restlichen Europa entstanden

gerade in der frühen Neuzeit viele derartige Aufzeichnungen der
Hausväter, die häufig über Generationen hinweg weitergegeben
wurden.107 So konnte einerseits gegen innen die familiäre Tradition,
Kontinuität und Identität gestärkt werden,108 anderseits drückten
sie ein exklusives Selbstverständnis aus und dienten der Repräsentation

der Familie.109 Umfang und Inhalt der Familienbücher können
aber sehr untetschiedlich sein — häufig gibt es Einträge zur
Familiengeschichte und Genealogie, manchmal sind autobiographische
Passagen des Hausvaters eingewoben. Zudem gibt es Abschnitte zut
Geschichte bestimmter Verwandtschaftsgruppen, und meist beinhalten

sie die Geburten, Todesfälle und Hochzeiten det Familienangehörigen.

In der Regel ist die Fortsetzung durch die Nachkommen
zumindest intendiert, und häufig werden die familiengeschichtlichen

Aufzeichnungen in kaufmännisches, hauswirtschaftliches,
ethisches, politisches, literarisch-erbauliches oder allgemein
historisches Handlungs- und Erfahrungswissen eingebettet.110 Der
Schreiber versucht sein Selbst im Umfeld seinet Familie und seiner

Beziehungen, die bei Patenauflistungen deutlich werden, zu
konstituieren. Im Text dominiert dieses Umfeld häufig, während der
Schreiber als Person zurücktritt.111 Die Hauschronik oder das

Familienbuch ist im 16. Jahrhundert immet noch die häufigste Art auto-
biographischen Schreibens - welche Formen von Aufzeichnungen
darin Eingang finden, ist relativ offen. Die Palette der Variationen
erstreckt sich von chronikalischen, familiären und biographischen
Niederschriften bis zu blossen Sammelsurien von Fakten, oder auch

Passagen der Selbstschilderung — je nach Schreibanlässen, Schreibweisen

und Autoren.112

In den Basler Selbstzeugnissen des 16. und 17. Jahrhunderts
werden stets die Patenschaften erwähnt, und die Kernfamilie bleibt

107 Birgit Studt: Erinnerung und Idenrität. Die Repräsenration städrischer Eliren in spär-
mittelalterlichen Haus- und Familienbüchern, in: dies. (wieAnm. 105), S. 2f.

108 Piller (wieAnm. 100), S. 120.

109 Srudt (wie Anm. 107), S. 5f
110 Dies, (wie Anm. 105), S. XII.
111 Kaspar von Greyerz/Fabian Brandie: Basler Selbstzeugnisse des 16./17. Jahrhunderts

und die neuere historische Forschung, in: Werner Meyer/Kaspar von Greyerz (Hgg.):
Platteriana. Beiträge zum 500. Geburtsrag des Thomas Platter (1499-1582), Basel 2002,
S. 60.

112 Ebd., S. 59.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt /1

der Bezugspunkt des Autors. Dies gilt auch für das vorliegende
Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt, in dem eine besonders

starke Konzentration auf die Kernfamilie, ihre Geburten, die
Taufen und dabei eingegangene Patenschaften und kurze Porträts

einiger betroffener Familienmitglieder vorherrscht. Weder Knechte
noch Mägde werden erwähnt, und auch wirtschaftliche oder
weltpolitische Einträge fehlen vollständig. Dieser Typ Familienbuch,
bei dem keine Vermischung von familiären und chronikalischen

Einträgen erfolgt, ist selten. Dasjenige von Burckhardt darf man
aber wohl dazu zählen. Weder er noch die Nachkommen, die sein
Heftchen weiterführten, fügten aussetfamiliäre Informationen hinzu.

Die einzigen, sehr kurzen Einträge, die man mit etwas Fantasie
als politische Stellungnahme einordnen könnte, sind einige Ausrufe
Burckhardts bei den Taufwünschen seiner letzten Kinder. Hier findet
man Aussprüche wie «besonders in diesen letzten unchristlichen
oder antichristischen Zeiten»"3 und «die Artikel des Apostolischfe]
n Glaubensbekenntnisses waren mir in diesen ungläubigen Zeit[e]n
besonders wichtig». 'u Vermutlich bezog er sich dabei auf die Folgen
der französischen Revolution. Eine spätere Hand hat im Eintrag
zu Christof Burckhardt eine etwas weitgreifendere Information
hinzugefügt:

«C[hristof] war vor seiner Ausreise in den Orient der erste theologische Lehrer

im Basler Missionshaus gewesen. - Er war der Erste, der in e[inem] Brief an

das Basler Missionskomitee (v. 16. März 1818 aus Kairo) den Gedanken

ausgesprochen hatte, es mussten, um die islamische Welt zu christianisieren, zuerst
die halb erstorbenen alten Kirchen des vorderen Orients neu belebt werden,
dann könnte das Evangelium ungehindert durch ganz Afrika und Asien hin
ausstrahlen.»"5

Aber dies sind bereits die einzigen Angaben, die zumindest etwas

vom Familiengeschehen wegführen.
Johann Rudolf Burckhardts Familienbüchlein ist nicht sehr

ausführlich. Es diente laut seinen eigenen Aussagen in etster Linie der

Aufzählung von «Geburt und Tauff meiner sämtlichen Kinder».116

Seine erste Frau Esther de Lachenal bleibt unerwähnt - vielleicht
begann er das Büchlein gar erst nach dem Tod seiner zweiten Frau
Valeria Iselin, die ihm sechs Kinder und damit eine eigentliche Fami-

113 StABS, PA 517 Cl.S. 35.
114 Ebd., S. 40.

115 Ebd., S. 35.

116 Ebd., Titelblatt.



72 Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Verterli

lie schenkte, denn er fängt seine Aufzeichnungen mit einer
Lebensbeschreibung (er nennt es «Personalia») seiner zweiten Frau an, in
der er sie als fromm und tüchtig lobt und auch ihren Tod beschreibt.
Dieser erste Eintrag ist sehr lang, er umfasst die ersten vier Seiten
des Heftchens - der Autor holt regelrecht zu einer laudatio funebris
aus — danach schreitet er zu den Einträgen über die Geburten und
Taufen der Kinder, inklusive der Patenschaften.117 Die dritte Frau,

Margaretha Merian, wird auf Seite 16 hingegen nur sehr kurz mit
einem Porträtbildchen, unter dem ihre Lebensdaten gedruckt
stehen, vorgestellt. Hier wird deutlich, dass dieses Familienbuch, wohl
auch weil es über eine längere Zeit hinweg geführt wurde, keinen
verbindlichen Prinzipien unterworfen war.

Im vorliegenden Falle bilden die Geburten gleichsam Struktur
und Gliederung des Familienbuches, sie sind zudem Anlass und
Zweck des Textes. Das ist nicht ungewöhnlich. Die Geburt der

eigenen Kinder ist das meisterwähnte Ereignis in den Selbstzeugnissen,

besonders in Familienbüchern. Die Geburt war nämlich
gleichzeitig ein körperliches, gesellschaftliches und familiäres
Ereignis, das darüber hinaus im Schnitt alle zwei Jahre wieder aktuell
wurde. Da sich Geburten für Mutter und Kind immer auch nahe

am Tode abspielten, waren sie zwar für den Erhalt der Familie sehr

wichtig, stellten aber ebenso angstbesetzte Momente der Unsicherheit

dar.118 Trotzdem bleibt es in den meisten Familienbüchern
bei standardisierten und sehr kurzen Geburtseinträgen. Auch bei
Burckhardt ist das der Fall: Er nennt als erstes Datum und Stunde
der Geburt sowie den Namen und das Geschlecht des Kindes, gibt
einen Kommentar zur Schwierigkeit der Geburt (hier variiert er seine

Formulierungen gerne), nennt das Taufdatum sowie die Paten und
schliesst mit einem religiösen Wunsch für das Kind. Danach finden
sich bei allen Kindern Einträge von späteren Händen, die Auskunft
über ihre Ehen, Berufswege, Kinder und Todesarten geben. Zuweilen

wurden noch kleine Gedichte oder auch Bildchen eingefügt.
Gudrun Piller findet die Kürze der Geburtsdarstellungen unter der

Berücksichtigung der Gefahr, die eine Geburt für Mutter und Kind
und eben auch für die Familie selbst bedeutete, bemerkenswert.119

Zudem fällt die Formelhaftigkeit auf. Einige Interpretationen deuten

117 Hier ergänzten später andere Schreiber jeweils die Todesdaten und fugten Informationen

zum Werdegang der Kinder und ihren späreren Ehepartnern hinzu.
118 Piller (wie Anm. 100), S. 109.

119 Ebd.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 73

dies einfach als «gattungstypisches Merkmal»120 oder als «Schutz vor
Enttäuschungen und ein Zeichen des blinden Gehorsams gegenüber
Gott».121 Manchmal wird auch auf die Abwesenheit der schreibenden

Ehegatten beim Geburtsvorgang selbst verwiesen.122 Allerdings
finden sich auch von schreibenden Frauen keine dramatischen
Geburtsschilderungen.123

Bei Johann Rudolf Burckhardt fällt auf, dass er sich innerhalb
seines Schemas für seine Geburtseinträge doch immer wieder um
individuelle Formulierungen bemüht. Neben Angaben zu den
Umständen der Geburt nennt er häufig auch Gott als «Geburtshelfer».
Sein erstes Kind kündigt er nur kurz, aber durch die Verwendung des

Possessivpronomens «unser» doch mit einem gewissen Einbezug der
Frau an: «Anno 1773 [...] erblickte das Licht der Welt unser Liebes

Kind Johann Lukas [.. .]»124 - beim zweiten Kind ist in der Formulierung

bereits ein Dank an Gott sowie eine Aussage zu den Umständen

der Geburt zu entnehmen: «Im Jahr 1774 den 16 Septembris
Nachmittag um 3/4 nach Zwey Uhr ist unser zweytes Kind, Gottlob,

glücklich zur Welt erbohren worden.»123 Anlässlich des fünften
Kindes schreibt er: «Im Jahr 1778 den 27 Julii Montag Morgens
um 5 Uhr half der Liebhaber der Menschenkinder unserem fünften
Kind glücklich] auf die Welt»126 und bei einer besonders schweren
Geburt seiner dritten Frau Margaretha meinte er: «[...] erblickte das

Licht dieser Welt Ein Töchterlein, bey dessen Geburt die Eltern über
die gnädige Hülfe des Herren erstaunen mußten.»127 Beim zweiten
Kind Johann Rudolf bringt der Vater in einem Nachtrag erneut
Gott, diesmal aber eher als Behüter der Familie, zur Sprache. Mit
fünfJahren stürzte der kleine Johann Rudolf über ein Treppengeländer

auf Steinplatten hinunter, ohne sich ernsthaft zu verletzen. Der
Vater kommentiert den Vorfall im Familienbuch folgendermassen:
«Es waren ohne Zweifel besondre Göttliche Bewahrung.»128 Es wird
deutlich, wie wichtig die Religion und eben auch die vertrauensvolle

120 Ebd.,S. 123.

121 Laurel Thatcher Ulrich: Ihre Arbeit - seine Arbeit. Geburtsberichte in Tagebüchern aus

Neuengland im 18. Jahrhundert, in: Jürgen Schlumbohm/Barbara Duden u.a. (Hgg.):
Rimale der Geburt. Eine Kulturgeschichte, München 1998, S. 30f.

122 Piller (wie Anm. 100), S. 123.

123 Ebd., S. 130.

124 StABS, PA517C1.S. 4.

125 Ebd.,S. 5.

126 Ebd., S. 14.

127 Ebd., S. 23.

128 Ebd., S. 5.



74 Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Verterli

Beziehung zu Gott in der Pfarrersfamilie waren. Gudrun Piller weist
daraufhin, dass im 16. Jahrhundert die Frauen als Gebärende oft
unerwähnt bleiben, während sie im 18. Jahrhundert einbezogen werden.

Burckhardt scheint da keinen festen Prinzipien zu folgen. Bei
den früheren Einträgen spricht er manchmal von «wir» oder «uns».

Später nutzt er Formulierungen wie «[...] wurd meine Gel[iebte]
Frau [...] entbunden»,129 manchmal blendet er aber auch die Mutter
völlig aus und schreibt nur: «[...] erblickte das Licht dieser Welt
mein 4tesTöchterlein [,..].»130

Neben der Geburt und praktisch gleichbedeutend steht die
Taufe, die Burckhardt immer unmittelbar nach der Geburtsnotiz
anfügte. Stets nennt er neben Taufort und Taufdatum auch den
taufenden Pfarrer. Die Taufe fungierte quasi als Abschluss der
Geburt oder gar als eine Art zweite Geburt, sie wandelte das als Heide
geborene Kind in einen Christen um, und integrierte es in die
soziale und religiöse Gemeinschaft. Die Taufe und die Wahl der
Paten waren der erste Akt einer gesellschaftlichen Vernetzung.131
Zweifelsohne geschieht auch bei Burckhardt durch die Wahl der

Paten, die allesamt bekannte Familiennamen wie Merian, Zäslin,
Socin und so weiter tragen, eine Integration des Kindes (aber auch
der Familie selbst) in die Basler Bürgschaft. Denn die Patenschaften

begründeten zwar im religiösen Bereich «eine spirituelle Verwandschaft»,

doch im städtisch-bürgerlichen Alltag dienten sie eben

auch einem «networking» und sicherten so die soziale Patronage,
auf die damals kein Angehöriger der Ständegesellschaft verzichten
konnte.132 Für Johann Rudolf Burckhardt, der selbst als Pfarrer am-
tete, hatte die Taufe aber zweifelsohne in erster Linie eine wichtige
religiöse Bedeutung. So merkt er bei jedem Kinde auch an, was
ihm bei der Taufe als Fürbitte und Wunsch für den Lebensweg des

Kindes besonders wichtig war. Dadurch öffnet er sich persönlich,
tritt selbst aber auch deutlich in seiner gesellschaftlichen und
religiösen Funktion als Pfarrer hervor.

Zusätzlich zu den familiären Einträgen finden sich im vorliegenden

Familienbuch mehrere Gedichte, die anlässlich von Todesfällen
verfasst wurden. Dies ist nicht ungewöhnlich.133 Sie verleihen dem
Familienbuch, in dem sonst chronikalisch-familiäre Einträge über-

129 Ebd., S. 15.

130 Ebd., S. 27.

131 Piller (wie Anm. 100), S. 126f.

132 Von Greyerz (wie Anm. Ill), S. 62.

133 Leuten (wie Anm. 96), S. 48.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt /J

wiegen, eine interessante persönliche Färbung, die den Blick auf die
Individuen der Familie und ihre Lebenswelt erweitert.

Zum Schluss lässt sich zusammenfassen, dass im Familienbuch

von Johann Rudolf Burckhardt die Einträge von Geburten, Taufen
und Patenschaften gliedetnd wirken. Spätere Hände haben in erster
Linie die Lebensläufe der genannten Kindet ergänzt. Auffällig und
einer genaueren Betrachtung wütdig ist die längere Passage über
Leben und Sterben der zweiten Ehefrau. Ebenfalls fruchtbar
machen liessen sich mit Sicherheit die zum Teil recht umfänglichen
Gedichte, die hauptsächlich den Tod thematisieren. Neben oder
vielleicht auch gerade wegen der zentralen Geburten findet der Tod

durchgängig schriftlichen Niederschlag. Das Familienbuch birgt so,
obwohl es aufden ersten Blick ehet dürftig wirkt, einige interessante
Einblicke in den Umgang mit Gebutt und Tod in einer stark religiös
bestimmten Familie.

Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt -
die äussere Form

Rebekka Salm

Zum Schluss soll ein Blick auf die äussere Form des Familienbuchs

geworfen werden. Das blau eingefasste Heft im Format A5 umfasst
24 zumeist beidseitig beschriebene Seiten. Beim konsequenten
Anbringen von Seitenzahlen kommt man auf 48 nummerierte Seiten;
ein zeitgenössischer Verfasser von Ergänzungen, oder gar Johann
Rudolf Burckhardt selber, nummerierte lediglich 40 Seiten. Die
Differenz ergibt sich daraus, dass der zeitgenössische Verfasser mit
der Nummerierung erst nach dem Lebenslauf von Valeria Iselin,
mit der ersten Kindsseite von Johann Lukas Burckhardt, beginnt.
Unbeschrieben sind die Seiten 8-10, 14, 16-18, 24 und 38.134

Hingegen wurden an verschiedensten Stellen zusätzliche Einlageblätter
eingeklebt, welche zumeist Gedichte zum Tod und det Erlösung
enthalten. Das Familienbuch beinhaltet neben den bereits erwähnten

Eintragungen zu Übergangsriten wie Geburt Taufe, Konfirmation
und Tod auch kutze Krankengeschichten und Ausbildungsskizzen.

Der Verfasser des Familienbuches ist in erster Linie Johann Rudolf
Burckhardt. Jedoch wurden die Einträge von späteren Generationen

134 Die Nummerierung basierr aufder Annahme, dass jede vorhandene Seite eine Seitenzahl

trägt, und weicht somit von der Version Johann Rudolf Burckhardts ab.



76 Nadia Nünlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Marrina Verterli

ergänzt und weitergeführt und zwar in Ausnahmefällen bis in die
Mitte des 20. Jahrhunderts. So weist das Familienbuch eine Vielzahl
an «Co-Autoren» und «Redaktoren» auf. Burckhardt verwendete
für seine Aufzeichnungen schwarze Tinte. Einige Ergänzungen
beziehungsweise Unterstreichungen wurden mit blauer Tinte oder
Bleistift beigefügt. AufSeite 2 des Familienbuches werden die Namen
und Lebensdaten von Johann Rudolf Burckhardt und seinet drei
Ehefrauen sowie die Hochzeitsdaten aufgeführt. Beim ersten
zusammenhängenden Text ab Seite 3 handelt es sich um den Lebenslauf

von Valeria Burckhardt-Iselin, der zweiten Ehefrau Johann Rudolf
Burckhardts. Der Fokus dieses Lebenslaufs liegt auf der religiösen
Erziehung und auf dem frommen Charakter der Protagonistin.

Auf den Kindetseiten werden die Namen der 21 Kinder, der

genaue Zeitpunkt ihrer Geburt, das Datum der Taufe sowie die
Namen der Taufpaten aufgeführt. Ein Mädchen erhielt jeweils
einen Paten und zwei Taufpatinnen, ein Junge eine Patin und zwei

Taufpaten. Zusätzlich notiert der Vater für jedes seiner Kinder, auf
welche Losung, biblische Figur oder rituelle Handlung während des

Taufgottdienstes besonders Gewicht gelegt wurde. Dies verband er
jeweils mit einem frommen Wunsch für die Zukunft seinet Kinder.
Zum Teil wird der Geburtsverlauf näher kommentiert, sprich: ob
ein Geburtshelfer vor Ort war, ob die Geburt mit Schwierigkeiten
verbunden oder gar eine Nottaufe nötig war.

Neben diesen regulären Einträgen finden sich einige handverlesene

Porttäts, Briefe und Gedichte. Auf Seite eins ist ein Porträt
von Johann Rudolf Burckhardt selbet, als Einlage zwischen Seite 6

und 7 ein Porträt seines Sohnes Johann Lucas Burckhardt und ein
Gedicht zu Ehren des Heilands zu finden. Auf Seite 20 ist die dritte
Frau Margaretha Merian auf einem Druck im Profil zu sehen. Als
Einlageblätter zwischen Seite 38 und 39 sind neben einem Porträt
des Sohnes Christoph Burckhardt, Missionar in Syrien, auch Fotos
seiner Grabstätte in Aleppo sowie ein Trostgedicht vom sterbenden

Christoph Burckhardt an seine trauernde Mutter eingefügt. Als Einlage

zwischen den Seiten 42 und 43 ist Johannes Burckhardt in zwei
unterschiedlichen Stadien seines Lebens abgebildet. Die Kehtseite
dieses Einlageblattes weist einen Zeitungsartikel aus dem Schaff-
hauser Tagblatt vom 15. Juni 1869 aus, der den Tod des Pfarrers

Johannes Burckhardt, Seelsorger der Steiggemeinde, verkündet.135

135 Hebeisen (wieAnm. 67), S. 179; StABS, PA 517 Cl.


	Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt

