Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 111 (2011)

Artikel: Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt
Autor: Nunlist, Nadia / Salm, Rebekka / Suter, Katharina
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-391674

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-391674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt

von Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Vetterli

Johann Rudolf Burckhardt
Nadia Niinlist

Die Burckhardts in Basel

Die Familie Burckhardt, auch heute noch eines der bekanntesten
Basler Geschlechter, hat ihren Ursprung als Basler Patriziergeschlecht
im 16. Jahrhundert.! Der Stammvater Christoph Burckhardt (1490—
1578) wanderte aus dem Schwarzwald nach Basel ein, wo er 1521
das Zunftrecht der Safranzunft erwarb, 1523 Basler Biirger wurde
und sich schliesslich 1536 in die Schliisselzunft einkaufte. Ab 1533
sass er im Grossen Rat, in dem die Familie bis ins 20. Jahrhundert
standig vertreten war. Daneben war er sehr erfolgreich als Tuch- und
Seidenhindler tatig. Auf die sechs Sohne aus seiner zweiten Ehe mit
der Biirgermeistertochter Gertrud Brand fiihren sich die verschiede-
nen Linien des Geschlechts zuriick. Da diese sechs Sohne ausschliess-
lich Ehen mit Tochtern aus den besten Familien in Basel schlossen,
waren die Burckhardts bereits im 17. und 18. Jahrhundert mit allen
fithrenden Familien der Stadt verschwigert (Iselin, Merian, Sarasin,
Staehelin, Vischer, Wettstein). Diese Tradition setzte sich auch bei
Johann Rudolf Burckhardt fort, der zunichst eine Lachenal, dann
eine Iselin und schliesslich eine Merian heiratete. Im 17. Jahrhundert
stand die Familie auf dem Hohepunkt ihrer politischen Macht, ein
Fiinftel der hohen Amter wurde von ihr besetzt. Uber Jahrhunderte
war zudem immer ein Burckhardt Mitglied des Kleinen Rates. Diese
Ara endete erst 1875. Ferner hatten im 19. Jahrhundert insgesamt
vier Burckhardts das Amt des Blirgermeisters inne, daneben besetz-
ten mehrere Angeh6rige der Familie eine Professur an der Universitit
Basel. Einer der Beriihmrtesten unter ihnen war der Historiker Jacob

Burckhardt (1818-1897), ein Enkel Johann Rudolfs.

1 Frinzi Jenny: Buurget, Saaresyy und Meeriaa. Alteingesessene Basler Familien und ihre
Geschichrte, Basel 2004, S. 23. Dort auch das Folgende.



46 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Vetterli

Johann Rudolf Burckhardts Leben

Johann Rudolf Burckhardt kommt 1738 als Sohn des Handschuh-
fabrikanten Johann Rudolf Burckhardt (1698—1756) und dessen
Frau Helena (1706-1779), geborene Birr, zur Welt.? Sein Familien-
zweig gehort der Theodor-Linie an, die auf den Sohn Theodor
(1549-1623) des «Stammvaters» Christoph zuriickgeht. Johann
Rudolfs Grossvater Bonifacius (1656-1708) war Pfarrer in Riehen,
sein Urgrossvater Christoph (1631-1705) Oberstzunftmeister in
Basel. Bereits 1756 stirbt Johann Rudolfs Vater. Danach nimmt ihn
sein Onkel Anton Birr (1693—-1762), Professor an der Universitit
Basel, in seinem Haus auf, lehrt ihn Lateinisch und Griechisch
und unterstiitzt den erst Achtzehnjahrigen bei der Vollendung des
bereits begonnenen Theologiestudiums. Burckhardt wichst zu einer
Zeit auf, als Basel ca. 15 000 Einwohner hat, die noch innerhalb der
Stadtmauern leben. Das strenge Staatskirchenwesen, das in Basel
herrscht, hat zur Folge, dass die Teilnahme an Gottesdiensten und
dem Abendmahl theoretisch obligatorisch ist. Jedes Jahr werden
die Biirger auf die Basler und die Geistlichen auf die Helvetische
Konfession verpflichtet. Der «conventus pastorum» wacht tiber die
reine Lehre. Religiose Versammlungen in Privathiusern werden
stark eingeschrinkt oder gar verboten. Wer die reformierte Kirche
angreift, macht sich strafbar, wird je nach Schwere des Falles inhaf-
tiert, ausgepeitscht, oder des Landes verwiesen.

Wahrend des Theologiestudiums begegnet Burckhardt als junger
Student Johann Balthasar Burckharde (1710-1792), Jakob Chris-
toph Beck (1711-1785) und Emanuel Ryhiner (1695-1764), die
wichtige Vorbilder fiir ihn werden. Sein beruflicher Werdegang wird
aber in erster Linie von Pfarrer Hieronymus Annoni (1697-1770)
beeinflusst, einem Pietisten, zu dem er als Gymnasiast nach Muttenz
in die Messe gepilgert ist.” Bei diesem Buss- und Erweckungspre-
diger tritt er nach dem erfolgreichen Abschluss seines Studiums
1762 ein Vikariat an. Schon kurz darauf verlobt er sich mit dessen
Stiefgrosstochter Esther de Lachenal.*

Da die Chancen auf eine Pfarrerstelle in der Schweiz sehr gering

sind, tibernimmt Johann Rudolf Burckhardt 1764 die deutsche

2 Die knappe Schilderung des Lebenslaufs stiitzt sich vor allem auf Abel Th. Burckhardc:
Johann Rudolf Burckhardt, eine Pfarrergestalt aus dem alten Basel, seine Frommigkeit
und sein Wirken, sein Familienleben und die religiésen und kirchlichen Verhilenisse seiner
Zeit, Basel 1944, S. 8f.

3 Ernst Stachelin: Die Christentumsgesellschaft in der Zeit der Aufklirung und der begin-

nenden Erweckung. Texte aus Briefen, Protokollen und Publikationen, Basel 1970, S. 23.
4 Burckhardt (wie Anm. 2), S. 18.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 47

Pfarrstelle in Markirch (Sainte-Marie-aux-Mines) im Elsass, wo er
im darauffolgenden Jahr auch heiratet.” Doch bereits nach einem
Jahr im Amt verlisst er das Elsass wieder, da er im Dezember 1765
zum zweiten Diakon von St. Peter gewihlt wird. Diese Stelle tritt
er 1766 an, arbeitet allerdings wihrend des ersten Jahres noch ohne
Besoldung und Logis im Pfarrhaus, da dort noch die Familie seines
verstorbenen Vorgingers residiert.®

Anfangs besteht Burckhardts Hauptaufgabe aus dem Unter-
richten der Jugend, doch schon bald riickt er auf die Stelle des
Hauptpfarrers vor. 1770 zieht er in das Pfarrhaus an der Stiftsgasse.
Kurz darauf, am 17. November 1771, stirbt seine erste Gattin nach
einjihriger Krankheit. Im Familienbiichlein wird sie nur am Rande
erwihnt, was darauf zuriickzufiihren sein diirfre, dass sie kinderlos
stirbt.” Schon kurze Zeit spiter heiratet er Valeria Iselin, eine Ange-
hérige eines berithmten Basler Geschlechts. Sie schenkt ihm sechs
Kinder, verstirbt aber bereits 1779 nach der zwei Monate zu frithen
Geburt ihres Sohnes Johann Franz. Nach diesem Schicksalsschlag
heiratet Johann Rudolf Burckhardt bereits ein Jahr spiter die zwan-
zigjihrige Margaretha Merian, mit der er bis 1802 weitere 15 Kinder
zeugt. Obwohl die Entlhnung fiir den Pfarrer eher bescheiden aus-
fille® und er einen kinderreichen Haushalt zu unterhalten hat, kann
die Familie dank den vermogenden Familien der beiden Gattinnen
gut leben.

Die Petersgemeinde zihlt zu Johann Rudolf Burckhardts Zeit
ca. 3500 Seelen, die vom Pfarrer und seinen zwei Helfern, den
Diakonen, betreut werden. Einen grossen Teil der 240 jihrlichen
Predigten hilt er in den Anfangsjahren noch selbst.” Zu den weiteren
Aufgaben des Pfarrers gehéren die Sorge fiir die Armen und Kranken
sowie Hausbesuche, bei denen der Kirchenbesuch der Erwachsenen,
das sittliche Verhalten der Mégde und Knechte, das Betragen der
Kinder und das Bibellesen erfragt werden.'® Eine weitere Aufgabe
besteht in der Betreuung der Gemeindeschule fiir Knaben, die der
Petersgemeinde angeschlossen ist. Burckhardt ist ausserdem Mitglied
des Kirchenrates «Conventus pastorum». Dieser setzt sich aus dem
Antistes (dem Oberstpfarrer am Miinster), den Hauptpfarrern zu

Stachelin (wie Anm. 3), S. 23,

Burckhardt (wie Anm. 2), S. 24.

Ebd., S. 25.

Ebd., S. 32. Jihrlich erhilt er 32 Viernzel Kernen (1 Viernzel = 273 Liter), 4 Viernzel
Haber, 16 Saum Wein (1 Saum = 150,1 Liter) und 306 Pfund, 11 Schilling und 4 Batzen.
Ebd., S. 25f.

10 Ebd., S. 26f.

o~ N W

o



48 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Verterli

St. Leonhard, St. Peter und St. Theodor und den vom Magistraten
zur Kirchenleitung abgeordneten Riten, den sogenannten Deputa-
ten, zusammen.

Am 30. August 1780 wird in Basel eine christliche Gesellschaft
gegriindet, deren Prisident der Professor der Theologie Johann
Wernhard Herzog (1725-1815) ist, welchem neben einigen Laien
auch Burckhardt sowie Pfarrer Meyenrock von St. Alban zur Seite
stehen.!' Bekannt ist die Gesellschaft unter dem Namen «Christen-
tumsgesellschaft» oder «Deutsche Gesellschaft», da sie auf die Initia-
tive der Augsburger Pfarrer Johann August Urlsberger (1728-18006)
gegrindet wurde."? Johann Rudolf Burckhardt ist an zwei Griin-
dungen beteiligt, die durch Minner der Christentumsgesellschaft
vorgenommen werden. Bei der einen handelt es sich um die Bibel-
gesellschaft, bei der anderen um die Trakratgesellschaft. Im Jahre
1815 wird dann schliesslich noch die Basler Missionsgesellschaft
gegriindet, an der er selbst zwar nicht direke beteiligt ist, fiir die
aber sein Sohn Christoph als Lehrer an der Missionsschule titig ist.’

Gegen sein Lebensende hin zieht sich Burckhardt wegen gesund-
heitlicher Probleme immer mehr zuriick. Zunichst schwindet seine
Sehkraft, dann macht ihm das Gedichtnis Schwierigkeiten, und ab
1814 nimmt auch die Stimme ab, so dass er sich Gedanken iiber
seinen Riicktritt macht. Er bleibt allerdings bis zu seinem Tod
im Amt." Am 20. Januar 1820 stirbt Johann Rudolf Burckhardts
22 Jahre jungere Gattin Margaretha, er folgt ihr wenige Monate
spiter, am 14. Mai 1820, nach.”

Johann Rudolf Burckhardts religioses Erbe wird teilweise von
seinen 15 Kindern, die ihn {iberlebt haben, weitergetragen. Fiinf
seiner Sohne schlagen ebenfalls eine theologische Laufbahn ein.
Jakob wird Antistes, Daniel Dekan in Sissach, Johannes Pfarrer in
Schafthausen, Christof Missionar und Johann Rudolf Lukas wird
Pfarrer in Miinchenstein und spiter Rektor der héheren Tochter-
schule in Basel. Der ilteste Sohn Johann Lukas schliesst sich zur Zeit
der Staatsumwilzung um 1798 den Freunden der Revolution an,
was seinem Vater kaum gefallen haben diirfie. Auf diesen Konflikt
soll spiter noch genauer eingegangen werden. Auch die restlichen
Kinder aus dem Hause Burckhardt schlagen grosstenteils erfolg-

11 Stachelin (wie Anm. 3), S. 145.
12 Burckhardt (wie Anm. 2), S. 51.
13 Ebd., S. 56ft.

14 Ebd,, S. 100.

15 Ebd., S. 104fF.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 49

reiche Karrieren ein und heiraten wie ihr Vater in Familien der Basler
Oberschicht ein.

Im Folgenden soll eine Aufstellung aller Kinder Johann Rudolf
Burckhardts eine Ubersicht iiber die Familie bieten.

Die Kinder von Pfarrer Johann Rudolf Burckhardt zu St. Peter!¢

1. Ehe mit Esther Lachenal, geboren 1735, gestorben 1771,
kinderlos.
2. Ehe mit Valeria Iselin, geboren 1749, gestorben 1779. Kinder:
1. Johann Lukas, 1773-1836, Handelsmann und schweize-
rischer Konsul in Moskau, verheiratet mit Susanna Lang.
2. Johann Rudolf, 1774—1829, Arzt und Professor der
Medizin, verheiratet mit Esther Socin.
3. Helena, geboren 1775, verheiratet a) mit Johann Zislin,
Kaufmann b) mit Samuel Gerber, Handelsmann in Bern.
4. Christoph, 1777-1780.
5. Hieronymus, stirbt 1778 im Alter von 2 Monaten.
6. Hans Franz, 1779-1845, Buchhindler in der Briider-
gemeinde, stirbt in Gnadau.
3. Ehe mit Margaretha Merian, geboren 1760, gestorben 1820,

Kinder:

7. Peter, 1781-1850, Spediteur im Kaufhaus, verheiratet
mit M. Magdalena Bernoulli.

8. Maria Salome, 1782—-1862, verheiratet mit E. Schnell,
Kaufmann im Spalenhof.

9. Samuel, 1783-1844, Rotgerber, verheiratet mit Katharina
Magdalena Basler.

10. Maria, 1784—1840, verheiratet mit Wilhelm Oser,
Kerzenfabrikant.

11. Jakob, 1785-1858, Antistes, verheiratet mit Susanna
Maria Schorndorff, Vater des Kultur- und Kunst-
historikers Jacob Burckhardt (1818-1897), 1833
zweite Ehe mit Johanna Wilhelmine Stark.

12. Margaretha, 1786-1866, verheiratet mit Leonhard
Respinger.

13. Daniel, Dekan in Sissach 1788—1833, verheiratet mit
Anna Maria Linder.

16 Ebd., S. 104fF.



50 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Verterli

14. Anna Katharina, 1789-1863, verheiratet mit Nikolaus
Reber, Handelsmann, stirbt in Konigsfeld als Mitglied
der Briidergemeine.

15. Emanuel, 1790-1800.

16. Veronika, 1791-1793.

17. Christoph, 1794-1818, Missionar in Agypten und
Syrien.

18. Johannes, 1798-1869, Pfarrer in Schaffthausen,
verheiratet mit Amalia Karolina Peyer.

19. Emanuel, geboren 1799, stirbr als Kind.

20. Johann Rudolf Lukas, 1800-1862, Pfarrer, spiter
Waisenvater und Rektor der Téchterschule, verheiratet
mit Luise Raillard.

21. Valeria, 1802—1841, verheiratet mit Emanuel Burck-
hardt, Pfarrer in Riimlingen.

«Antichristische Zeiten» und die Revolutionsjahre in Basel
Martina Vetterli

Johann Rudolf Burckhardt beschreibt in seiner Familienchronik
die Geburt und Taufe seines Sohnes Christoph, der am 20. Februar
1794 zur Welt kam. Dabei spricht er den Wunsch aus, dass sein
Sohn ein guter Christ werden moge, vor allem «in diesen letzten
unchristlichen oder antichristischen Zeiten» sei ihm dies eine Her-
zensangelegenheit gewesen.'” Auch anlisslich der Geburt seines
Sohnes Johann Rudolf Lukas am 17. Oktober 1800 dussert sich
Burckhardr dhnlich zur aktuellen Zeit. Er erwihnt, dass ihm das
Apostolische Glaubensbekenntnis «in diesen ungliubigen Zeit[e]n
besonders wichtigy sei.'®

Mit diesen «unchristlichen» und «ungldubigen» Zeiten spricht
er die durch die Franzésische Revolution von 1789 ausgelosten
politischen und gesellschaftlichen Umwilzungen in Europa an.
Auch seine Heimatstadt Basel blieb davon nicht unberiihrt, denn
die Folgen der Revolution im Nachbarland zeigten sich schon bald
in der Schweiz, da enge Verbindungen auf politischer, wirtschaft-
licher und geistiger Ebene zwischen den eidgendssischen Orten und

17 Staatsarchiv Basel-Stadt (StABS), PA 517 C 1, S. 35.
18 Ebd,, S. 40.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 51

Frankreich bestanden.'” Die Volksaufstinde in Frankreich und ihre
Auswirkungen konnten die Basler aus nichster Nihe mitverfolgen.
Sie erlebten, wie sich Aufstindische im Elsass und im Sundgau gegen
die Oberschicht erhoben, und wie Fliichtlinge in der Stadt Basel
Schutz suchten. Die Miliz stand in Basel in Alarmbereitschaft.?
Peter Ochs*', damals Ratsschreiber, schrieb im August 1789 an einen
Freund in Strassburg folgende Zeilen:

«Teurer Freund, stellen Sie sich vor, der Aufruhr in ihrer Provinz stért auch
unsere Ruhe; unsere Gegend und die Bollwerke werden von unserer Miliz,
von Dragonern und Kanonen geschiitzt, und tagsiiber kontrolliert man aufs
schirfste alles, was in unsere Stadt hineinwill und was schon hier ist. Unsere
Gefingnisse fiillen sich allmihlich. Dariiber hinaus werden wir von Juden
tiberschwemmt, die von den Bauern gepliindert worden sind und unsere Biirger
aus Mitleid aufnehmen und ernihren.»?

Auch in Basel gab es Anhinger der Revolution, die sogenannten
«Patrioten», die politische Verinderungen forderten und ihre demo-
kratischen Vorstellungen verwirklichen wollten. Im Basler Rat hatten
diese neuen Ideen und die unterschiedlichen politischen Ansichten
heftige Diskussionen zur Folge.” So stellte z.B. der Grossrat Abel
Merian (1738-1808) im September 1789 einen Antrag auf end-
giiltige Aufhebung der Leibeigenschaft, was jedoch damals noch
chancenlos war. Auch auf der Landschaft gab es Minner, die, von
aufkldrerischem Gedankengut inspiriert und durch die politischen
Geschehnisse im Nachbarland ermutigt, ihre Forderungen formu-
lierten und dem Basler Rat vortrugen. So reichte Liestal im Juli 1790
einen Antrag bei der Stadt ein, in dem es in Wirtschaftsfragen gleiche
Rechte wie die Stadtbiirger forderte und eine Befreiung von den

restlichen bestehenden Lasten der Leibeigenschaft verlangte. Doch
mit Ausnahme der formalen Abschaffung der Leibeigenschaft, die

19 René Teuteberg: Basler Geschichte, Basel 1986, S. 265f.

20 Claudia Opitz: Von der Aufklirung zur Kantonstrennung, in: Georg Kreis/Beat von
Wartburg (Hgg.): Basel — Geschichte einer stidtischen Gesellschaft, Basel 2000, S. 157.

21 Peter Ochs (1752-1821) war der bedeutendste Vertreter der Basler «Patrioten». Zu
Ochs siehe z.B. Beat von Wartburg: Musen und Menschenrechte. Peter Ochs und seine
literarischen Werke, Basel 1997.

22 Zidert nach: André Salvisberg: Revolution in Basel. Ein Lesebuch iiber Stadt und Land-
schaft Basel vom Beginn der Franzésischen Revolution bis zum Ende der Helvetischen
Republik 1789-1803, Basel 1998, S. 35.

23 Opitz (wie Anm. 20), S. 157f.



52 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Vetterli

der Rat Ende 1790 doch noch beschloss, konnte die alte Ordnung
in Basel vorliufig aufrechterhalten werden.**

Die Lage blieb aber angespannt. Die Berichte tiber die Radikali-
sierung der Politik in Frankreich und die darauffolgende «Terrorherr-
schaft» der Jakobiner in den Jahren 1793 und 1794 erschreckten viele
Menschen.® Es ist sehr wahrscheinlich, dass Burckhardt diese Ereig-
nisse meint, wenn er im Februar 1794 von einer «antichristischen
Zeiv spricht. Oder vielleicht denkt er auch an die Kriegshandlungen
zwischen Frankreich und den Koalitionsmichten, deren Auswir-
kungen in Basel spiirbar waren, wie die Zerstérung des Arlesheimer
Schlosses Birseck durch die Franzosen am 8. Februar 1794.%° Den
Krieg Frankreichs gegen Osterreich und dessen Verbiindete in den
Jahren 1792 bis 1797 bekam Basel als Grenzstadt aus nichster Nihe
mit, da die Frontlinien mehrmals in der Néihe der Stadt verliefen. Vor
allem die Kimpfe um die Festung Hiiningen in den Jahren 1796 und
1797 machten die Basler zu unmittelbaren Zeugen von Gefechren.
Die Stadt lebte auch dauernd in der Angst, dass die Krieg fithrenden
Parteien ihre Neutralitit verletzen konnten, die gegeniiber den Gross-
michten immer wieder verteidigt werden musste.”” Die Kriegshand-
lungen und die dadurch entstehenden neuen Territorialverhiltnisse
hatten auch wirtschaftliche Folgen fiir Basel. Das Elsass gehorte seit
1789 zur franzdsischen Zollhoheit, und seit 1792 bestand ein Wirt-
schaftsboykott gegen Frankreich, an den sich auch die Schweiz hielt,
worunter die Handelshiuser in Basel sehr litten. Dazu kam, dass die
Nahrungs- und Futtermittel durch die Versorgung der Armeen und
durch schlechte Ernteeinnahmen knapp wurden, und dass Basel in
der Folge unter einer starken Teuerung lite.*®

Mit den Siegen Frankreichs unter Napoleon in Oberitalien {iber
die Osterreicher und dem Frieden von Campo Formio im Oktober
1797 verschob sich das Michtegleichgewicht zugunsten Frankreichs.
Frankreichs Interessen spielten nun eine dominierende Rolle in
der Schweiz, und die Neutralitit schien kaum mehr ausreichenden

24 Christian Simon: Die Basler Revolution 1798, in: Basel 1789, Vive la République
Helvétique, Basel 1998, S. 21f.

25 Salvisberg (wie Anm. 22), S. 554, und Opitz (wie Anm. 20), S. 158.

26 Vgl. Daniel Burckharde-Wildt: Tag=Buch der Merckwiirdigsten Vorfillen, welche sich
seit dem Jahr 1798 in diesen fiir unsere Stadt Basel unvergesslichen Zeiten zugetragen
haben, hrsg. von André Salvisberg, Basel 1997, S. 65.

27 Opitz (wie Anm. 20), S. 158f; vgl. auch zeitgendssische Berichte in: Salvisberg (wie
Anm. 22), S. 150 und ders. (wie Anm. 26), S. 100fF.

28 Opitz (wie Anm. 20), S. 158.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 53

Schutz zu bieten.”” Frankreich war aus machtpolitischen Griinden
daran interessiert, dass die Schweiz republikanische Reformen durch-
fithrte, und machte seine Wiinsche gegeniiber der Basler Regierung
auch deutlich. Es reifte die Erkenntnis, dass man Reformen nicht
mehr linger zuriickhalten diirfe, wenn man eine Intervention Frank-
reichs verhindern wolle. Peter Ochs, der in diplomatischer Mission
in Paris weilte, versuchte seine Mitbiirger zu tiberzeugen, dass Frank-
reich einen Wechsel des politischen Systems erwarte und bereit sei,
militdrisch einzugreifen, wenn Basel nicht von selbst aktiv wiirde.?
Uber die Befiirchtungen der Basler, von den Franzosen annektiert zu
werden, berichtete Johann Rudolf Burckhardt in einem Brief vom
13. November 1797 an seinen Sohn Johann Rudolf. Darin schreibt er:

«Ja, man dngstiget die Schwachen unter uns sogar mit dem Gedanken, als ob
sie auch die Schweiz theilen und bis zur Quelle des Rheins hinaufsteigen woll-
ten. So viel ist indessen doch gewiss, dass diese durch Siege stolze Nation [...]
nimmt was sie kann und mag.»®'

Seit Ende 1797 wurde die Gruppe der Patrioten, zu denen auch
verschiedene Ratsmitglieder gehorten, stetig grosser. Sie trafen sich

beim Bierbrauer Erlacher im Rheineck und nannten ihre Gruppe
deshalb «Rheineck-Kimmerlein».>? Der ilteste Sohn Burckhardts,
Johann Lukas, war zum Kummer seines Vaters Mitglied dieses Kim-
merleins.*® Am 1. Januar 1798 trafen sich ca. 150 Patrioten aus der
Stadt Basel, aus der Landschaft und teils aus Solothurn zu einem
Bankett in Basel. An dieser Zusammenkunft, die auch patriotische
Mabhlzeit oder Birenmahlzeit genannt wurde, nahmen einige fran-
zosische Politiker und Offiziere teil** Zu diesem Neujahrstreffen
dusserte sich Johann Rudolf Burckhardrt wie folgt:

29 Susanna Burghartz: Das Ancien Régime, in: Kreis/Wartburg (Hgg.) (wie Anm. 22),
S. 143,

30 Simon (wie Anm. 26), S. 24, 37, 411

31 Dieses und weitere folgenden Zitate stammen aus den Briefen, die Johann Rudolf Burck-
hardt in den Jahren 1797 und 1798 an seinen zweitiltesten Sohn Johann Rudolf, der
damals in Géttingen Medizin studierte, schrieb. Siehe Theophil Burckhardt-Biedermann:
Die Staatsumwilzung des Jahres 1798. Nach den Papieren eines alten Baslers, Basel 1885,
S.5F

32 Simon (wie Anm. 24), S. 46; Opitz (wie Anm. 20), S. 162.

33 Die revolutioniren Ideen konnten auch zu Konflikten innerhalb von Familien fithren.
In diesem Fall handelte es sich zusitzlich um einen Generationenkonflikt, in dem sich
der Sohn, Johann Lukas, fir die neuen Ideen begeisterte, wihrend sein Vater auf die

Umwilzungen skeptisch und ablehnend reagierte.
34 Simon (wie Anm. 24), S. 26f.



54 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Verterli

«Am Neujahrstag war ein Nachtessen zum Biren, wo mehr als 100 Citoyens
beisammen waren, darunter H. Meister Legrand und Rathsherr Vischer die
ersten sind, dann Erlacher der Kiifer bei der Rheinbriicke, Huber Apotheker —
und zu meinem Verdruss und Kummer auch unser Lukas, von seinem Onkel
Iselin begeistert und eingeweiht in diese politisch-fanatische Zunft — auch
Bauren von Liestal, Riehen u.s.w. waren Giste.»®

Die Patrioten verfassten einen Aufruf, den sie am 9. Januar 1798 an
die Basler Bevélkerung richteten und in dem sie «Rechtsgleichheit
zwischen Stadt und Land und die Volkswahl der Regierung» forder-
ten.’® Gleichzeitig war die Landschaft aber auch von sich aus aktiv
geworden. Sie kritisierte die Verwaltung durch die stadtischen Land-
vogte und formulierte ihre Forderungen an die Stadt Basel. Trotzdem
lehnte der Rat politische Reformen weiterhin ab. Die Landschaft
reagierte auf diese Zuriickhaltung ungehalten und warnte die Stadt
Anfang Januar 1798 eindringlich vor den Folgen, wenn der Rat
Reformen linger verweigern sollte. Den Worten folgten Taten.
Eine Gruppe aus Arisdorf zog am 8. Januar zum Schloss des Land-
vogtes auf die Farnsburg und zwang diesen, die Urkundenbiicher
(«Freiheitsbiicher») herauszugeben, in denen die Aufstindischen
aus Arisdorf ihre verbrieften Rechte vermuteten. Nach diesem Vor-
fall mahnte die Stadt die Einwohner der Landschaft zur Ordnung
und wies sie an, ihre Klagen beim Rat auf offiziellem Weg tiber die
Landvégte einzureichen. Mit der Mission dieser Botschaft wurden
die Ratsmitglieder Hieronymus Christ (1729-1806) und Johann
Rudolf Merian (1733-1820), der Vater von Burckhardts dritter
Frau Margaretha, beauftragt.” Johann Rudolf Burckhardt berichtet

in einem Brief von der Mission seines Schwiegervaters:

«Heute nun [am 11. Januar 1798] ist der Grosspapa mit Rathsherr Christ ins
ganze Land von Gemeine zu Gemeine gegangen, um sie zur Ruhe und Treue
gegen eine so milde und landesviterlich fiir sie sorgende und sie regierende
Obrigkeit zu ermahnen und allenfalls auch ihre Klagen anzuhéren, die sie aber
nicht in einem Auflauf, sondern in der Ordnung vorbringen sollen.»**

Die Mission war nicht von Erfolg gekront. Alle Gemeinden be-
schwerten sich, und teilweise war der Empfang der beiden Rite
feindselig. In Liestal eskalierte die Situation, und die Delegierten

35 Burckharde-Biedermann (wie Anm. 31), S. 10f.

36 Simon (wie Anm. 24), S. 48.

37 Opitz (wie Anm. 20), S. 162; Simon (wie Anm. 24), S. 27ff.
38 Burckhardt-Biedermann (wie Anm. 31), S. 12.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 55

mussten die Ortschaft fluchtartig verlassen.” Die Stadt versuchte
durch eine erneute, diesmal liberalere Delegation, die Untertanen zu
beruhigen und umzustimmen, doch ohne Erfolg. Die Liestaler {iber-
gaben der Delegation ihre «Vier-Punkte-Forderungy, der sich auch
die meisten anderen Gemeinden anschlossen. Darin forderten sie
Freiheit, Gleichheit und Menschenrechte sowie Volkswahlen fiir eine
konstituierende Versammlung, die eine Verfassung auf der Basis von
gleichgestellten Stadt- und Landbiirgern ausarbeiten sollte. Da der
Grosse Rat jedoch immer noch zogerte, bildeten am 16./17. Januar
die Vertreter der Landschaft in Liestal eine provisorische Regierung
und erhéhten den Druck auf die Stadt.* Uber diese «Revolutions-
tage» schrieb Burckhardt riickblickend am 29. Januar 1798:

«Der 17. und 18. Januar waren die merkwiirdigen Tage, da es sich bei uns zu
einer Revolution anliess. [...]. Schon am Morgen [des 18.] erfuhr man, dass
das Schloss Waldenburg brenne, und nun hiess es, das Landvolk sei 4000 Mann
stark bewaffnet bei Liestal versammelt und wolle auf die Stadt losmarschieren.
Und im Elsass stiinden 20-30 000 Franzosen ihnen zur Hilfe bereit, wenn die
Stadt ihnen nicht gebe, was das Land fordere. Man hatte namlich falsche Briefe
aufs Land geschickt, als ob unser Geheimer Rath Bern und Solothurn um Hilfe
angerufen hirtte. Das war List und Bosheit; aber man erreichte seinen Zweck.
Man trieb die ganze Biirgerschaft in die Angst, und alles stimmte zu, dass Grosse
und Kleine Rithe die Landbiirger fiir frei erklirten.»*

So mussten die Anhidnger der alten Ordnung, bedringt von drei
Seiten — von den Patrioten der Stadt, von den Untertanen auf der
Landschaft und von den Franzosen — schliesslich nachgeben. Am
20. Januar 1798 wurde die Freiheitsurkunde fiir die Landschaft
ausgestellt. Eine Delegation wurde nach Liestal geschickt, um das
«Freiheitspatent» zu verkiindigen. Basel verzichtete damit auf alle
seine Rechte iiber die Untertanen und stellte die Landleute den
Stadtbiirgern gleich. In der Stadt selbst wurde die Revolution® am
22. Januar 1798 in einer feierlichen Zeremonie im Miinster und auf
dem Miinsterplatz begangen.® Johann Rudolf Burckhardt berichtete
dariiber:

39 Simon (wie Anm. 24), S. 29f, Vgl auch die Berichte von Merian/Christ und Hoch bei
Salvisberg (wie Anm. 22), S. 275f.

40 Simon (wie Anm. 24), S. 31ff.

41 Burckhard-Biedermann (wie Anm. 31), S. 12ff.

42 Eshandelte sich in Basel um eine sogenannte «Revolution von oben», d.h., es fanden kei-
ne grundlegenden gesellschaftlichen Umwilzungen durch eine Volksbewegung statt. Die
Regierung inszenierte die «Revolution» selbst, um ihren drohenden Sturz zu verhindern.

43 Simon (wie Anm. 24), S. 15f, und S. 50.



56 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Vetrerli

«[...] und so wurde denn auch den 22. auf St. Petersplatz das Militdr versam-
melt, mit Musik auf den Miinsterplatz gezogen und ein Freiheitsbaum aufge-
richtet. Herr Diacon Fisch bei St. Theodor hielt [im Miinster] eine Predigt iiber
Gleichheit und Freiheit, und Abends war Nachtessen. General Dufour war mit
mehrern Stabsoffizieren da.»*

Anfang Februar 1798 wurde die provisorische Basler Nationalver-
sammlung, unter deren Mitgliedern auch der Schwiegervater Burck-
hardts, Johann Rudolf Merian, war, vom Volk gewihlt.” Die Zeit der
Basler Nationalversammlung, die neben den Regierungsaufgaben
auch eine Verfassung ausarbeiten sollte, war kurz, aber ereignisreich.
Die meisten eidgendssischen Orte folgten dem Beispiel Basels und
fithrten ihre eigenen «Revolutionen» durch. Nur Bern, Freiburg und
Solothurn weigerten sich, die alte Ordnung aufzugeben. Frankreich
beschloss zu intervenieren und liess seine Truppen am 11. Februar
1798 ins Berner Territorium und somit in die Schweiz einmarschie-
ren.* Gleichzeitig wurde in Paris unter der Leitung von Peter Ochs
an einem Verfassungsentwurf fiir eine einheitliche Helvetische Repu-
blik gearbeitet.*” Am 22. Februar schrieb Burckhardt zur Situation:

«So sieht es in der 300 Jahre alten schweizerischen Republik aus; sie muss nun in
eine neue, philosophische Verfassung umgebildet werden, sie mag wollen oder
nicht, weil Frankreich, der Scirkere, Meister ist und es so haben will. Entweder
miisst ihr sein und werden, was wir, eure michtigeren Nachbarn, aus euch
machen wollen, oder — den Krieg haben. Ist das Vélkerrecht?»*

Die oben genannten drei eidgendssischen Orte mussten vor der
Ubermacht der Franzosen kapitulieren. Nach dem Sieg iiber Bern
Anfang Mirz 1798 wurde ein franzosischer Regierungskommissar
mit der obersten politischen Macht in der Schweiz ausgestattet,
und Frankreich zwang den eidgendssischen Orten eine Zentralre-
gierung auf. Die Nationalversammlung Basels stimmte Ende Miarz
der helvetischen Verfassung zu und wihlte die Mitglieder der neuen
Zentralregierung. Am 12. April 1798 wurde die Helvetische Repu-
blik ausgerufen und am 18. April 1798 die Nationalversammlung in
Basel aufgeldst. Fiir die folgenden Jahre der Helvetischen Republik,

44 Burckhardt-Biedermann (wie Anm. 31), S. 15f.

45 Opitz (wie Anm. 20), S. 163. Vgl. auch den Bericht von Johann Rudolf Burckhardt in:
Burckharde-Biedermann (wie Anm. 31), S. 20f.

46 Opitz (wie Anm. 20), S. 164f; Teuteberg (wie Anm. 19), S. 271.

47 Simon (wie Anm. 24), S. 52f.

48 Burckhardt-Biedermann (wie Anm. 31), S. 23.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 57

die bis Marz 1803 bestehen sollte, war Basel nur noch Hauptstadt
eines helvetischen Verwaltungsbezirkes.*

Johann Rudolf Burckhardt dusserte in den Briefen an seinen
Sohn in den Jahren von 1797 bis 1798 mehrmals Verstandnis fiir
das Aufbegehren des Volkes gegen ungerechte und ihre Regierungs-
pflichten vernachlissigende Fiirsten. Genauso konnte er die jungen
Leute wie seinen Sohn Lukas zum Teil verstehen, wenn sie sich von
den neuen Ideen von Freiheit, Gleichheit und Menschenrechten
mitreissen liessen. Doch er meinte, der «schéne Schein» triige und
der «Jakobinismus» sei nur in der Theorie gut. Die Ursachen der
gesellschaftlichen und politischen Missstinde des Ancien Régime
sah er alleine in der schlechten Fithrung der Obrigkeit und nicht
in der grundsitzlichen Gesellschaftsordnung verankert. Er meinte,
wenn die Fiirsten ihre Arbeit getan hitten, dann hitten die Volker
auch keine Veranlassung, sich einen anderen Stand zu wiinschen.”®
Er schien die «Untertanen» fiir unfahig zu halten, politische Verant-
wortung zu {ibernehmen und ihre Rechte umsichtig wahrzunehmen.
Er verglich die Landleute mit seinen minderjahrigen Kindern, die
auch nicht sich selbst {iberlassen werden konnten. Die Stadt sah er
als deren Vater oder Vormund, der leider oft zu hart gewesen sei,
aber durch seine Erfahrung besser wisse, was gut und richtig fiir die
Bevolkerung sei.”!

Die neuen politischen Verhiltnisse nach der Revolution in Basel
und unter der Helvetischen Republik hatten auch Einfluss auf Jo-
hann Rudolf Burckhardts persénliche Lebensumstinde. Er machte
sich Sorgen iiber seine zukiinftige Besoldung,” und es kam zu Ein-
griffen in seine Berufstitigkeit. So erhielten z.B. die Pfarrer der Stadt
schon im Mirz 1798 von der Nationalversammlung die Weisung,
sich in Zukunft jeder politischen Ausserung zu enthalten.” Johann

Rudolf Burckhardt berichtete dariiber:

«Auch Antistes Merian wurde angeklagt, dass er solche Texte wihle und so
predige, dass man sche, er sei an die neue Verfassung nicht anhinglich. Er
musste seine Predigen geben und vor dem Erziehungscomité erscheinen um
sich zu verantworten. Dabei blieb es. Er und wir Prediger alle bekamen die

49 Opitz (wie Anm. 20), S. 165fF,; Teuteberg (wie Anm. 19), S. 277; Simon (wie Anm. 24),
S. 51

50 Burckhardt-Biedermann (wie Anm. 33), S. 4 und S. 16.

51 Ebd,S. 17.

52 Ebd., S. 36ff.

53 Vgl. Salvisberg (wie Anm. 26), Bericht von J. J. Miiller, S. 90ff.



58 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Vertterli

Weisung, kiinftig von politischen Gegenstinden auf der Kanzel zu schweigen,
so mir sehr lieb ist.»*

Auch wenn es Burckhardt wenig storte, dass er sich politisch zuriick-
halten sollte, machte er sich Sorgen iiber eine zunehmend hirtere
Gangart gegeniiber der Kirche und tiber die Zukunft des Christen-
tums. Als Pfarrer und Pietist lehnte er die Idee eines sikularen Staates
ab. Er misstraute den neuen philosophischen Gedanken zutiefst und
hielt sie fur religionsfeindlich. In Briefen wirft er Frankreich sogar
«Hass gegen [die] christliche Religion» vor.”> Die Helvetische Repu-
blik ist fiir ihn nur eine Kopie der franzosischen, und dementspre-
chend negativ beurteilt er sie. So schrieb er bereits im Februar 1798:

«In alles das kann ich mich leicht schicken, so lange es nur politisch betrachtet
wird; aber ich kenne leider den Geist der Zeit zu sehr, als dass ich nicht fiirchten
sollte, das ganze System der Illuminaten oder Freimaurer werde nach und nach
eingefithrt werden. [...] Es wird kommen, was da kommen soll, nimlich der
grosse Abfall, der Widerwirtige, der sich {iber alles was Gott und Gottesdienst
heisst erhebt. (II. Thess., 2) — aber wohl denen, die nicht zu diesen Menschen
der Siinde gehdren.»*

Bereits wenige Monate spiter sah er seine Befiirchtung bestitigt, als
er im Juli 1798 festhielt:

«Das System der Freimaurer, der [lluminaten, der Feinde des Christenthums
und jeder goulichen Offenbarung, der Kantianismus und Deismus herrscht
durch die frinkischen Waffen iiber uns, und es ist nicht bloss die Hierarchie
des Pabstthums, sondern alle kirchliche Ordnung und Verfassung, die man
umstossen will.»>

Und im November 1798 prophezeite er seinem Berufsstand eine

diistere Zukunft:

«Das traurigste ist, dass sich der Staat ganz von der Kirche trennt, ihr die Nah-
rungsquellen abschneidet, und dass unsre gesetzgebenden Rithe sich erlauben
bei allen Anlissen Spéttereien tiber Christenthum und Bibelglauben auszustos-
sen und sie dann drucken lassen. Bald will niemand mehr Theologie studieren,
weil man voraussieht, dass endlich doch die Gemeinen selber fiir ihre Lehre wer-
den sorgen miissen, und der grosse Haufe sie nicht mehr wird néthig glauben.»*®

54 Burckharde-Biedermann (wie Anm. 31), S. 28.
55 Ebd., S. 26.
56 Ebd., S. 38f.
57 ‘Ebd., S.39.
58 Ebd., S. 40.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 59

Trotz der pessimistischen Beurteilung seiner Gegenwart sah Johann
Rudolf Burckhardt in den Geschehnissen der Zeit auch das Wirken
Gottes. Mehrmals interpretierte er die Ereignisse in den Briefen an
seinen Sohn als eine Strafe Gottes.”® So schrieb er z.B. kurz vor der
Revolution in Basel: «Doch es wird geschehn, was der Herr in sei-
nem Rath beschlossen hat zur Ziichtigung der Vélker, zur Strafe des
unchristlichen Christenthums, und am Ende wird doch sein Name
verherrlichet werden.»*

Johann Rudolf Burckhardt und der Basler Pietismus
Rebekka Salm

Der Pietismus - eine Einfiihrung

Der Pietismus war eine religiése Erneuerungsbewegung, die im
spiten 17. und im Verlauf des 18. Jahrhunderts gleicherweise in
der lutherischen wie in der reformierten Kirche entstanden ist. Die
Anhinger des Pietismus versuchten sich vor allem von der als totes
Gewohnbheitschristentum angesehenen, obrigkeitlich regulierten
Gestalt der altprotestantischen Kirche abzulésen bzw. diese erneut
zu reformieren. Sie drangen auf Individualisierung und Verinnerli-
chung des religiosen Lebens. Eine tiefe Sehnsucht nach einer per-
sonlichen und authentischen Gotteserfahrung fiihrte die Pietisten zu
neuen Formen personlicher Frommigkeit und gemeinschaftlichen
Lebens. Der Pietismus bewirkte durchgreifende Reformen in Theo-
logie und Kirche und hinterliess tiefe Spuren im gesellschaftlichen
und kulturellen Leben.®

Whurzeln pietistischer Frommigkeit findet man sowohl in der
lutherischen als auch in der reformierten Kirche bereits im aus-
gehenden 16. Jahrhundert. Als Begriinder des Pietismus wird aber
gemeinhin Philipp Jakob Spener (1635-1705) angesehen. Wegen
seines tiefgreifenden Einflusses auf nahezu alle Richtungen des
Pietismus und wegen seiner beharrlichen Kraft zu dessen Durch-
setzung gegeniiber dem Widerstand der Orthodoxie trigt Spener den

59 Vgl Ausserungen von Burckhardt in ebd., S. 6, 24, 34 und S. 40.

60 Ebd, S. 6.

61 Hans Dieter Betz (Hg.): Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwérterbuch fiir
Theologie und Religionswissenschaft, Bd. 6, Tiibingen 2003, S. 1342.



60 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Vetterli

Namen «Vater des Pietismus» wohl auch zu Recht.* Im August 1670
richtete er in seinem Studierzimmer in Frankfurt am Main einen
freiwilligen Gesprichskreis ein, das sogenannte Collegium Pietatis.
Dieser Zirkel bot die Gelegenheit zu geistlichen Gesprichen, zum
gemeinsamen Bibelstudium, zur wechselseitigen Erbauung und zum
Stiften fester Freundschaften. Das Frankfurter Collegium Pietatis
wurde die Keimzelle des lutherischen Pietismus.®® Im Jahre 1675
gab Spener sein Kirchenreformprogramm «Pia Desideria» heraus.
Es beinhaltet neben der Diagnose des verderbten Zustandes der
Landeskirche und der Vorschlige zur Besserung zugleich die pietis-
tischen Glaubenssitze und Forderungen. So verlangte Spener eine
strengere Kirchenzucht und die Praxis des allgemeinen Priestertums.
Weiter sei den Leuten einzuschirfen, dass das Christentum weniger
im Wissen als vielmehr in der Praxis bestehe. Sodann sollten die
theologischen Streitigkeiten gemindert und das Theologiestudium
zugunsten der Praxis reformiert werden. Vor allem aber sollten die
Predigten vom barocken Schwulst, den dogmatischen Abhand-
lungen und Drohungen befreit werden und sich dem Erbaulichen
zuwenden.®

Neben dem Pietismus als innerkirchliche Erneuerungsbewegung
existierte sowohl im Luthertum als auch in der reformierten Kirche
eine weitaus weniger konziliante Ausprigung, fiir die sich der Name
«radikaler Pietismus» eingebiirgert hat. Kennzeichen dieses radikalen
Pietismus war eine von Gleichgiiltigkeit bis Ablehnung reichende
Halrung gegeniiber der Kirche, deren Riten und Theologen fiir

verderbt und nicht reformierbar angesehen wurden.

Der Pietismus in Basel

In Basel entstanden bereits Anfang des 18. Jahrhunderts einzelne
pietistische Zirkel in der Stadt und auf der Landschaft. Allerdings
ist zu diesem Zeitpunkt eine genaue Abgrenzung zwischen Pietismus
und dem schon vorher bestehenden Wiedertiufertum nur schwer
moglich.® In den 1720er und 30er Jahren formierten sich zuneh-
mend lose verbundene pietistische Zirkel, etwa im Hause von Lukas

62 Johannes Wallmann: Der Pietismus, in: Die Kirche in ihrer Geschichte, Bd. 4, Géttingen
1990, S. 37.

63 Ebd., S. 43.

64 Ebd., S. 47f.

65 Ebd., S. 80.

66 Vgl. Ernst Rudolf Grob: Die separatistischen Strdmungen in Basel im 18. Jahrhunderrt,
Bern 1907.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 61

Fatett (1692—-1751), bei Lukas Schmid sowie bei Hans Franz Sarasin
(1695-1746). Diese Konventikel duldete die stddtische Obrigkeit
ebenso wie den gegen Ende des Jahrzehnts einsetzenden Aufbau
einer Herrnhuter Diasporagemeinde. In den 1740er Jahren bahnten
dann drei Ereignisse einen ernsthaften Konflikt zwischen Teilen der
pietistischen Gemeinschaft und der Obrigkeit an: Erstens vollzogen
sowohl auf der Basler Landschaft als auch in der Stadr radikale Pietis-
ten und Pietistinnen sogenannte «stille Begribnisse» ausserhalb des
Kirchhofes. Zweitens tibernahm der pietistische Pfarrer Hieronymus
Annoni 1746 die Kirchengemeinde Muttenz. Seine Predigten und
Konventikel zogen Anhinger aus Stadt und Land an und bewegten
die Pietisten dazu, das Parochialprinzip zu ignorieren. Und drittens
kamen ein Jahr spiter als Reaktion auf die Hinrichtung eines radi-
kalen Pietisten auf der Luzerner Landschaft dessen Familie und
Angehorige nach Basel und strapazierten zusitzlich das Verhilenis
zwischen Pietisten und Obrigkeit.”” Mit der Zeit spaltete sich die
pietistische Bewegung in Basel in zwei Gruppen. Die eine versuch-
te nach wie vor die Kirche im Inneren zu reformieren, die andere
jedoch hatte den Glauben an die Reformfahigkeit und den Reform-
willen der Kirche verloren und separierte sich von der Landeskirche.
Thre Anhinger blieben dem Gottesdienst und dem Abendmahl fern,
verweigerten den obrigkeitlichen Treueeid, versammelten sich in
Erbauungskonventikeln, kritisierten die Kirche, deren Theologen
und Riten laut und erregten somit den Zorn der Obrigkeit. Es darf
dabei nicht vergessen werden, dass im 18. Jahrhundert in Basel keine
Religions- oder Glaubensfreiheit existierte.®®

Im Jahre 1750 kam es schliesslich zum Eklat, als der mehrfach
verwarnte Radikalpietist Jean Mainfait zum Pranger verurteilt wur-
de. Als Reaktion darauf formierte sich eine pietistische Solidaritits-
kundgebung, die als Auftakt einer religios fundierten Bewegung mit
politischer Stossrichtung gilt. In den darauffolgenden sogenannten
Separatistenprozessen, mit welchen die Basler Obrigkeit durch vie-
lerlei Drohungen und Repressionen die verlorenen «Schifchen»
in den Schoss der Kirche zuriickfithren wollte, formierte sich ein
kleiner Kreis radikaler Pietisten (ca. 12 Personen), die den Wider-
stand iibten. Das Ende der Separatistenprozesse wurde mit der
Riickkehr der Radikalpietisten in das stidtische Gemeinwesen in

67 Erika Hebeisen: Leidenschaftlich fromm. Die pietistische Bewegung in Basel (1750~
1830), Kaln 2005, S. 52.
68 Ebd., S.52undS. 73.



62 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Vertterli

den Jahren 1754/55 markiert.”” Anstelle des Separatismus trat im
Basler Pietismus nun das Bediirfnis nach Vergemeinschaftung. Im
Laufe der 1750er Jahre fasste eine Stromung Fuss, die sich nicht
konsequent gegen die Kirche stellte und somit von der Obrigkeit
auch weitgehend geduldet wurde. Vor allem die Diasporagemeinde
der Herrnhuter Briidersozietit sowie die pietistisch gefirbten Pre-
digten und die obrigkeitlich-genehmen Konventikel des Muttenzer
Pfarrers Hieronymus Annoni boten eine Alternative zum radikalen
Pietismus.

Rund 40 Jahre nach der Briidersozietit richtete sich mit dem
Zentrum der Deutschen Christentumgsgesellschaft (ChG) dann
eine weitere liberregionale pietistische Sozietit in Basel ein. Diese
bildete ein Sammelbecken fiir Pietisten und Pietistinnen, die noch
enger als die Briidersozietit mit der Basler Kirche verbunden waren.
Gegen Ende des 18. Jahrhunderts standen beide Sozietiten, die
Basler Briidersozietit und die Christentumsgesellschaft, in engem
Austausch mit der reformierten Landeskirche, wobei der Annihe-
rungsprozess entschieden ein wechselseitiger war. Seit den 1770er
Jahren leiteten Basler Pfarrer pietistische Versammlungen, wihrend
umgekehrt die Angehorigen der pietistischen Bewegung deren
kirchlichen Gottesdienste besuchten. Johann Rudolf Burckhardt
kann als gutes Beispiel dieser «Verschmelzung» von Landeskirche
und Pietismus angefiihrt werden.”” Im Zuge der Aufklirung und
deren politischen Postulaten nach Trennung von Kirche und Staat
riickren die Institutionen noch einmal niher zusammen. Ausgehend
von der Christentumsgesellschaft entstanden in der ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts in Basel eine Vielzahl von Gesellschaften und In-
stitutionen. Zu nennen sind z.B. die Basler Bibelgesellschaft (1804),
die Basler Missionsanstalt (1815), die Pilgermission St. Chrischona
(1840), das Kinderspital Basel (1845) und das Diakonissenhaus in
Riehen (1845).”!

Die Pfarrfamilie Burckhardt und der Basler Pietismus

Die Pfarrfamilie Burckhardt mit dem Oberhaupt Johann Rudolf
Burckhardt gehorte — wie bereits geschildert — einem Geschlecht an,
das im Ancien Régime zu den einflussreichsten und wohlhabendsten
Basels zihlte. Zudem war sie Teil des pietistischen Milieus in der

69 Ebd., S.52.
70 Ebd., S. 48f.
71 Ebd., S. 60.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 63

Stadt. Burckhardt erlebte als Gymnasiast und Theologiestudent die
politische Radikalisierung der lokalen pietistischen Bewegungen.
Spiter beteiligte er sich als Pfarrer und Familienvater aktiv an der
Vergesellschaftung der pietistischen Bewegung in Basel.”? Wihrend
seiner langen Amtstitigkeit beeinflusste Burckhardr als Angehoriger
der stddtischen Elite, als Pfarrer mit seelsorgerischen und pidago-
gischen Aufgaben sowie in pietistischer Gemeinschaft die Kultur
der Stadt Basel. Seit 1769 war er Hauptpfarrer an St. Peter und
somit Kraft seines Amtes Mitglied des Kirchenkonventes und des
Kirchenbannes. Mit ihm sass nun ein Pietist in denjenigen kirch-
lichen Gremien, die fiinfzehn Jahre zuvor die Disziplinierung der
radikalpietistischen Bewegung betrieben und durchgesetzt hatten.”

1777 zihlte Johann Rudolf Burckhardt aber auch zu den ersten
Mitgliedern der Gesellschaft fiir das Gute und Gemeinniitzige
(GGG), die in diesem Jahr von Isaak Iselin gegriindet worden war.
Drei Jahre spiter gehorte er dem ersten Vorstand der Deutschen
Christentumsgesellschaft an, und wieder einige Jahre spiter nahm
er zudem regelmissig an den jihrlichen Predigerkonferenzen der
Herrnhuter Briidersozietit teil. 1804, ein Jahr nach dem Ende
der Helvetik, war er an der Griindung der Basler Bibelgesellschaft
beteiligt, und als beinahe achtzigjihriger Mann erlebte er noch die
Anfinge der Basler Missionsgesellschaft.”

Johann Rudolf Burckhardt war tief verwurzelt im Basler Pietis-
mus. Mehr noch, er war eine treibende Kraft in der fortlaufenden
Vergesellschaftung der Bewegung. Trotzdem hinderte ihn seine
Zugehorigkeit zur lokalen pietistischen Bewegung nicht daran, sich
auch fiir die regionale Aufklirungsbewegung zu interessieren, welche
sich mit ihren Forderungen nach Trennung von Kirche und Staat
oft weit von den Anliegen der Pietisten entfernte. Nach Abschluss
des Gymnasiums studierte er seit 1755 in Basel Theologie. Ein
Jahr spiter griindete Hieronymus Annoni in Basel die pietistische
Gesellschaft von guten Freunden, und Johann Rudolf Burckhardt
erlebte die fiir Pietisten so signifikante und wichtige Erweckung. In
seinem Lebenslauf weist er Annonis Predigten die ausschlaggebende
Rolle dafiir zu.”

1770 zog Johann Rudolf Buckhardt mit seiner ersten Frau
ins Pfarrhaus an der Stiftsgasse im Zentrum der Stadt. Esther De

72 Ebd., S. 175f
73 Ebd., S. 183.
74 Ebd., S. 183f.
75 Ebd., S. 184f.



64 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Vertterli

Lachenal war schon damals krank und starb ein Jahr spiter. Die
Ehe blieb — wie erwihnt — kinderlos, weshalb die im Fall «ge-
wohnlicher» Frauen zumeist ohnehin spirliche Quellenlage hier
kaum Rickschliisse zuldsst. Einerseits fehlte die Erinnerung direk-
ter Nachfahren, andererseits war Kinderlosigkeit im pietistischen
Milieu ein Stigma. Kinderlosigkeit erschien als harte Prisfung Gottes.
Trost boten Gebete, die helfen sollten, die Kinderlosigkeit, die man
als «Unfruchtbarkeit der Ehefrauen» ansah, als gottlichen Willen zu
akzeptieren.”® Die zweite Ehefrau von Johann Rudolf Burckhardt,
Valeria Iselin, war wie Esther De Lachenal eine Herrnhuterin. In
ihrem Lebenslauf, den Burckhardt unmittelbar nach ihrem frithen
Tod fiir ihre Leichenpredigt entwarf, lobte er zunichst ihre From-
migkeit. Die Erweckung Valeria Iselins setzte er darin zeitlich bei
ihrer Konfirmation an. Damals sei sie zum «Eigentum und Schiflein
Jesu»”” geworden. lhr asketischer Lebensstil und der Verzicht auf
Eitelkeit und Liiste werden von Johann Rudolf Burckhardt be-
sonders lobend hervorgehoben.”

Wahrend fiir die erste Ehefrau ein Lebenslauf ganz fehl, ist fiir
die zweite ein handschriftlicher Entwurf und fiir die dritte eine ge-
druckte Leichenpredigt tiberliefert. Den Lebenslauf fiir seine dritte
Frau, Margaretha Merian, diktierte Johann Rudolf Burckhardt als
Achtzigjahriger seinen S6hnen. Er folgt in Aufbau und Formulie-
rungen dem typischen Narrativ eines Basler Lebenslaufes, wobei die
Erwihnung einer Erweckung die pietistische Frommigkeit ausweist.
Ansonsten wird nach ihrer Herkunft die Heirat mit einem Mann
aus der stidtischen Elite, ihre Rolle als Mutter, eine Krankheit als
religiose Priifung und am Schluss ein im pietistischen Sinne «schénes
Sterben» thematisiert.”

Pietistische Ehe im Hause Burckhardt

Eine Gemeinsamkeit der unterschiedlichen protestantischen Ehe-
lehren ist die Ablehnung der katholischen Auffassung von der Ehe
als einem Sakrament. Die Ehe soll zwar ein Symbol der Vereinigung
Christi mit seiner Kirche sein, sie ist aber gleich wie in der katholi-

76 Ulrike Gleixner: Todesangst und Gottergebenheit. Die Spiritualisierung von Schwanger-
schaft und Geburt im lutherischen Pietismus, in: Barbara Duden/Jiirgen Schlumbohm/
Patrice Veit (Hgg.): Geschichte der Ungeborenen. Zur Erfahrungs- und Wissenschafts-
geschichte der Schwangerschaft, 17.-20. Jahrhundert, Géttingen 2002, S. 95.

77 StABSPA517 (Cl1,S5.5.

78 Hebeisen (wie Anm. 67), S. 185f.

79 Ebd.. S, 187



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 65

schen Kirche nicht heilsnotwendig. Dieser Entsakralisierung der Ehe
stand im Protestantismus jedoch die geistlich-religiose Uberhohung
von chelicher Partnerschaft gegeniiber. Auch in gemissigten Formen
des Pietismus stand die Familie immer in einem Bezug zur religiésen
Gemeinschaft. Pietistische Familien waren zwar einerseits in eine
Gruppe von Wiedergeborenen eingebettet, andererseits aber auch
stirker deren geistlicher und sozialer Kontrolle unterworfen, als dies
im Rahmen normaler Kirchengemeinden der Fall war. Von Spener
und seinen Nachfolgern wurde eine sehr traditionelle Rollenver-
teilung von Mann und Frau verteidigt, die sich kaum von den im
17. und 18. Jahrhundert allgemein iiblichen Vorstellungen unter-
schied. So beinhaltete die Institution Ehe um 1800 europaweit das
Recht des Ehemannes an Person und Eigentum der Frau. Als Ge-
gensatz zum Bild des der Frau iibergeordneten Mannes bestand die
pietistische Gleichwertigkeit von Mann und Frau vor Gott in ihrer
Gottebenbildlichkeit. Von Verbindungen mit Nicht-Pietisten riet
die Gesellschaft ab. Die Vermischung von «Gldubigen» mit «Ungldu-
bigen» (alle Nicht-Pietisten) gefihrdete die Reinheit der Bekehrten
und nicht zuletzt auch die Gemeinschaft.*

Als Johann Rudolf Burckhardt und Margaretha Merian heirate-
ten, war er ein gut 40-jihriger Pfarrer, wihrend sie knapp zwanzig
Jahre alt und seine ehemalige Konfirmandin war. Ob der grosse
Altersunterschied zu reden gab, lasst sich heute kaum mehr feststel-
len. Wichtig war jedoch, dass die Braut fromm und aus gutem Hause
war.®' So schrieb Georg David Schild an Johann August Urlsperger
im Mirz 1780: «nun ist er [Pfarrer Burckhardt] mit einer recht
gottseligen und verstindigen, zwar noch etwas jungen Person von
sehr gutem Haus versprochen [...].»%

Wihrend die Herkunft der Brautleute eine solide Basis fiir eine
birgerliche Ehe bildete, war die gemeinsame Frommigkeit Vor-
aussetzung fir die geistige Freundschaft als Grundlage einer pietis-
tischen Ehe.®® Spricht Heide Wunder bei der biirgerlichen Ehe im
18. Jahrhundert generell von einem «doppelten Fundament aus
wirtschaftlichen und emotionalen Faktoren, kommt bei einer pie-
tistischen Ehe die Gemeinsamkeit in der pietistischen Frommigkeit

80 Andreas Gestrich: Ehe, Familie, Kinder im Pietismus. Der «gezahmte Teufel», in: Hart-
mut Lehmann (Hg.): Geschichte des Pietismus. Glaubenswelt und Lebenswelten, Bd. 4,
Géttingen 2004, S. 5071

81 Hebeisen (wie Anm. 67), S. 191.

82 Staehelin (wie Anm. 3), S. 135.

83 Hebeisen (wie Anm. 67), S. 190.



66 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Verterli

als dritter verbindender Faktor hinzu. Sie erméglichte eine seelische
Gemeinschaft oder eben eine «geistige Freundschafi».*

Geburt, Tod und Schmerz in der Familie Burckhardt

Leiden und Schmerz sind zentrale Elemente eines pietistischen Dis-
kurses, der sich um die christlich verankerte Hierarchie von Geist
und Koérper drehte. Pietistinnen und Pietisten verinnerlichten die
christliche Marginalisierung des Kérpers und werteten folglich auch
ihren eigenen Korper ab. Im Gedicht zum Begribnis der Tochter
Veronika am 9. Mirz 1793 heisst es im Familienbuch: «Was denkst
du dabey? Meine Seele! Sehnst dich nicht auch nach diesem Gliick?
Machtest du nicht auch die Leibeshéhle verlassen gern [...]».%
Schmerzen werden als Akt gottlicher Gnade angesehen und zwar
nach der Logik: Wen Gott priift, dem wendet er sich unmittelbar
zu und bietet ihm oder ihr die Chance auf Erl6sung. Damit wurde
der leibhaftige Schmerz symbolisch mit Erlésungspotential und
positivem Sinn aufgeladen.®® So mussten schwierige und gefihrliche
Schwangerschaften wie auch Geburten in der pietistischen From-
migkeit als Prifungen verstanden und in demiitiger Gottergebenheit
ertragen werden. Zur pietistischen Kultur gehorte es, dass Frauen
wie Minner vor und nach der Geburt Zeugnis tiber ihre Gotterge-
benheit ablegten. In Briefen und Tagebiichern liegt die Betonung
auf der spirituellen Lektion, niemals auf dem erlittenen Schmerz.
Der Herr gilt als Retter und Erléser aus einem Zustand des Leides
und der Schmerzen. So schreibt Johann Rudolf Burckhardt bei der
Geburt seines Tochterleins Veronika im Jahr 1791: «die Umstinde
seiner Mutter waren nach der Entbindung gefahrlich doch half d[er]
Herr auch hier aus der Nov.*” Nach einer erfolgreichen Geburt
verschmolzen dann Freude tiber das Gottesgeschenk der Gesundheit
von Mutter und Kind mit der Erleichterung, der Kinderlosigkeit
entgangen zu sein.®

Existentielle Ereignisse wie Geburt und Tod waren in der Gross-
familie Burckhardt allgegenwirtig. Dabei standen sich wie oft im

18. und 19. Jahrhundert beide bemerkenswert nahe: Wihrend in

84 Ebd., S. 193; Heide Wunder: «Er ist die Sonn’, sie ist der Mond». Frauen in der Frithen
Neuzeit, Miinchen 1992, S. 83.

85 StABS PA 517 C1, Einlage zwischen Seiten 34 und 33, Seite II.

86 Hebeisen (wie Anm. 67), S. 210f.

87 StABS PA 517 Cl, S. 34.

88 Gleixner (wie Anm. 76), S. 95f.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 67

knapp dreissig Jahren innerhalb zweier Ehen 21 Kinder zur Welt
kamen, starben in derselben Zeit fiinf von ihnen sowie die Mutter
der sechs ilteren Kinder. Jede Geburt barg existentielle Gefahren,
sowohl fiir die Gebirenden als auch fiir die Kinder. Zudem ging
das Sterben hiufig mit mehr oder weniger intensivem Leiden und
korperlichem Zerfall einher. Uber Geburten und Todesfille in seiner
Familie fithrte Vater Johann Rudolf Burckhardt Buch. Er kommen-
tierte einzelne Geburtsvorginge sowie den gesundheitlichen Zustand
einiger Neugeborener. Er verzeichnete Unfille, beschrieb den Verlauf
von Krankheiten und versammelte im Familienbuch Gedichte seiner
Angehorigen zum Thema Sterben, Trauer und Tod.*” Die Erfahrung
des Todes eigener Kinder nimmt im viterlichen Familienbuch ver-
gleichsweise viel Raum ein. Starb ein Kind, beschwor der Vater jedes
Mal seine Hoffnung auf dessen Erlosung.”® So beschliesst Johann
Rudolf Burckhardt den Eintrag zu seinem fiinften Kind Hierony-
mus, welches 1778 geboren wurde und im selben Jahr starb, mit den
Worten: «Seine Seele stehet unstreitig in Gottes Hand. Keine Qual
rithret sie an.»”!

Johann Rudolf Burckhardts Familienbuch - ein Selbstzeugnis
aus dem 18. Jahrhundert :

Katharina Suter

Das kommentierte Familienbuch ist nicht unter den Archivalien
der Familie Burckhardt im Staatsarchiv Basel-Stadt zu finden,”
sondern im Birr'schen Familienarchiv.”® Birr hiess die Herkunfts-
familie der Mutter Johann Rudolf Burckhardts. Das Archiv wird
jedoch nicht unter ihrem Namen gefiihrt, sondern unter demjenigen
ihres Bruders Anton Birr. Bei diesem Onkel hatte Johann Rudolf
Burckhardt — wie erwihnt — wihrend seines Theologiestudiums
seinen Wohnsitz.”* In der Forschung werden Familienbiicher zu
den Selbstzeugnissen gezahlt. Unter Letzteren versteht man Texte,
in denen der Autor freiwillige Ausserungen {iber seine eigene Per-

89 Hebeisen (wie Anm. 67), S. 211.

90 Ebd, S. 213.

91 StABS PA 517 C1, S. 14.

92  StABS, PA 594.

93 Ebd., PA 517. Ein kleiner Nachlassteil von Burckhardt wird unter der Signatur NL 151
in der Handschriftenabteilung der Universitdtsbibliothek Basel aufbewahrt.

94 Hebeisen (wie Anm. 67), S. 179.



68 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Verrterli

son und gegebenenfalls auch iiber seine eigene Familie macht.”
Dabei handelt es sich um «Produkte einer nichtadministrativen
Schriftlichkeit» * — also nicht um sogenannte «Ego-Dokumente»,
die sich ausweitend auf simtliche Quellen erstrecken, in denen
ein Mensch iber sich selbst, freiwillig, unfreiwillig oder wegen
spezieller Umstinde berichtet.” Der Begriff der Selbstzeugnisse
schliesst Texte, die nicht «aus eigenem Antrieb entstanden»” sind,
bewusst aus. Ein weiteres Kriterium ist, dass der Autor auf sich selbst
Bezug nimmt und auch in Erscheinung tritt — es soll ein bestimmtes
Mass an «Selbstthematisierung durch ein explizites Selbst»”” vor-
liegen. Dabei kann es sich um intime Selbstreflexion handeln, muss
aber nicht. Auch die Darlegung von Familienereignissen kann eine
Form von Selbstthematisierung sein, schliesslich ist gerade die Fami-
lie «Ausgangs- und Zielpunkt frithneuzeitlicher Selbstverortung».'%
Mit Hilfe dieser Art von Quellen, in denen die Autoren sich selbst,
ihre unmittelbare Umwelt und ihre Erlebnisse thematisieren, wird
vermehrt ein Zugang zum «historischen Individuum» ermoglicht
und die Erforschung der frithneuzeitlichen Mentalitdtsgeschichte
um neue Aspekte bereichert.'”!

Der Versuch, Selbstzeugnisse als eigene Quellengruppe zu fassen,
griindet in der Entwicklung einer neuen Forschungsperspektive,
die sich vor allem fiir das Individuum interessiert.'”” Die Defini-
tionskriterien dieser Quellengruppe sind weit gefasst. So zihlt man
herkémmliche Autobiographien, lingere Lebensliufe oder auch
Tagebiicher ebenso zu den Selbstzeugnissen wie Haus- und Fami-
lienbiicher.’® Es handelt sich also um ein nicht sehr einheitliches
Textkorpus — das wichtigste verbindende Merkmal der aufgezihlten

95 Kaspar von Greyerz: Deutschschweizerische Selbstzeugnisse (1500-1800) als Quellen
der Mentaliditsgeschichte. Bericht iiber ein Forschungsprojekt, in: Klaus Arnold/Sabine
Schmolinsky/Urs Martin Zahnd (Hgg.): Das dargestellte Ich. Studien zu Selbstzeugnis-
sen des spiten Mittelalters und der frithen Neuzeit, Bochum 1999, S. 150.

96 Sebastian Leutert: Geschichten vom Tod. Tod und Sterben in Deutschschweizer und ober-
deutschen Selbstzeugnissen des 16. und 17. Jahthunderts, Basel 2007, S. 21, Anm. 37.

97 Ebd.

98 Benigna von Krusenstjern: Selbstzeugnisse der Zeit des Dreissigjihrigen Krieges, Berlin
1997, S. 19.

99 Dies.: Was sind Selbstzeugnisse? Begriffskritische und quellenkundliche Uberlegungen
anhand von Beispiclen aus dem 17. Jahrthundert, in: Historische Anthropologie 2
(1994), S. 463.

100 Gudrun Piller: Private Kérper. Spuren des Leibes in Selbstzeugnissen des 18. Jahrhun-
derts, Kéln 2007, S. 2.

101 Vgl. ebd.

102 Leutert (wie Anm. 96), S. 21, Anm. 37.

103 Piller (wie Anm. 100}, S. 1ff. Dort auch das Folgende.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 69

Untergruppen ist der private Rahmen, in dem sie entstanden sind.
Allerdings erlaubt dieser Umstand durchaus, dass auch weniger
private und hiusliche Angelegenheiten Eingang in die entsprechen-
den Texte finden. So haben neben eher privaten Meldungen iiber
Geburten, Krankheiten oder Todesfille auch offentlichkeitsrelevante
Dinge wie Patenschaften oder geschiftliche und politische Unter-
nehmungen ihren Platz. Die Texte reflektieren die Verkniipfung von
Offentlichem und Privatem im familiiren Leben, wobei sie hiufig
nur an die Familie selbst adressiert sind.

Kriterien fir die Definition von Selbstzeugnissen, die allen
betroffenen Texten gerecht wiirden, sind nur schwer formulierbar.
Denn die Unterschiede in Form, Umfang, Inhalt und eben auch in
der Funktion sind erheblich. Wegen der problematischen Definition
wurden lange viele Arten von Selbstzeugnissen aus der historischen,
aber auch aus der literarischen Forschung ausgeschlossen — die Folge
war eine tendenzielle Beschrinkung auf edierte Autobiographien,
bei denen die Gattung eindeutig war und die dadurch auch an
bestehende Traditionen anschlossen. Ausgeblendet wurden durch
strenge Kriterien, gerade hinsichtlich der Gattung, hiduhg weibliche
Texte. Ebenso mussten die unzihligen Mischformen, Fragmente und
untypischen Texte wegfallen. Da aber die Selbstzeugnisforschung die
historische Bedeutung der autobiographischen Texte erfassen und
deren Vielfalt wahrnehmen will, bezieht sie eben auch sprode, un-
typische, rein narrative, unreflexive, fragmentarische und unzihlige
unedierte Texte mit ein. Gudrun Piller pladiert schliesslich dafiir,
Selbstzeugnisse nicht als formal bestimmbare Textsorte aufzufassen,
«sondern das Selbstzeugnisschreiben als eine kulturelle Praxis zu
verstehen».'*

Bereits in den stidtischen Gesellschaften des Spitmittelalters
entstanden vor allem in den gebildeten Oberschichten private Auf-
zeichnungen in Form sogenannter Familienbiicher, die sich in eini-
gen Fillen gar zu regelrechten Autobiographien entwickelten.'” Die
Autoren dieser Texte wollten sich und ihren Familien einen Platz
im Gedichtnis und der Vergangenheit der Stadt sichern. In den
Familienbiichern wurden daher Genealogien, Heiratsverbindungen
und die Nachkommenschaft festgehalten. Manchmal fanden auch
politische und soziale Taten der Autoren Eingang in diese Werke.'"

104 Ebd., S. 3.

105 Birgit Studt: Einfithrung, in: dies. (Hg.): Haus- und Familienbiicher in der stadtischen
Gesellschaft des Spatmirtelalters und der frithen Neuzeit, Kéln u.a. 2007, S. IX.

106 Ebd., S. X.



70 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Vetterli

Diese Art von Familiengeschichtsschreibung war im Italien des
Spitmittelalters vor allem in den Kreisen der reichen toskanischen
Kaufleute verbreitet. Doch auch im restlichen Europa entstanden
gerade in der frithen Neuzeit viele derartige Aufzeichnungen der
Hausvirer, die hiufig tiber Generationen hinweg weitergegeben
wurden.'”” So konnte einerseits gegen innen die familidre Tradition,
Kontinuitit und Identitit gestiarkt werden,'”® anderseits driickten
sie ein exklusives Selbstverstindnis aus und dienten der Reprisenta-
tion der Familie.'” Umfang und Inhalt der Familienbticher kénnen
aber sehr unterschiedlich sein — hiduhg gibt es Eintrige zur Fami-
liengeschichte und Genealogie, manchmal sind autobiographische
Passagen des Hausvaters eingewoben. Zudem gibt es Abschnitte zur
Geschichte bestimmter Verwandtschaftsgruppen, und meist beinhal-
ten sie die Geburten, Todesfille und Hochzeiten der Familienange-
hérigen. In der Regel ist die Fortsetzung durch die Nachkommen
zumindest intendiert, und h'ziuﬁg werden die familiengeschicht-
lichen Aufzeichnungen in kaufminnisches, hauswirtschaftliches,
ethisches, politisches, literarisch-erbauliches oder allgemein histo-
risches Handlungs- und Erfahrungswissen eingebettet.''® Der
Schreiber versucht sein Selbst im Umfeld seiner Familie und seiner
Bezichungen, die bei Patenauflistungen deutlich werden, zu kon-
stituieren. Im Text dominiert dieses Umfeld hiufig, wihrend der
Schreiber als Person zuriicktritt.!'! Die Hauschronik oder das Fami-
lienbuch ist im 16. Jahrhundert immer noch die hidufigste Art auto-
biographischen Schreibens — welche Formen von Aufzeichnungen
darin Eingang finden, ist relativ offen. Die Palette der Variationen
erstreckt sich von chronikalischen, familidren und biographischen
Niederschriften bis zu blossen Sammelsurien von Fakten, oder auch
Passagen der Selbstschilderung — je nach Schreibanlissen, Schreib-
weisen und Autoren.''?

In den Basler Selbstzeugnissen des 16. und 17. Jahrhunderts
werden stets die Patenschaften erwihnt, und die Kernfamilie bleibt

107 Birgit Studt: Erinnerung und Identidit. Die Reprisentation stidtischer Eliten in spit-
mittelalterlichen Haus- und Familienbiichern, in: dies. (wie Anm. 105), S. 2f.

108 Piller (wie Anm. 100), S. 120.

109 Srudrt (wie Anm. 107), S. 5f.

110 Dies. (wie Anm. 105), S. XII.

111 Kaspar von Greyerz/Fabian Brindle: Basler Selbstzeugnisse des 16./17. Jahrhunderts
und die neuere historische Forschung, in: Werner Meyer/Kaspar von Greyerz (Hgg.):
Platteriana. Beitrdge zum 500. Geburtstag des Thomas Platter (1499-1582), Basel 2002,
S. 60.

112 Ebd, S.59.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 71

der Bezugspunkt des Autors. Dies gilt auch fiir das vorliegende
Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt, in dem eine beson-
ders starke Konzentration auf die Kernfamilie, ihre Geburten, die
Taufen und dabei eingegangene Patenschaften und kurze Portrits
einiger betroffener Familienmitglieder vorherrscht. Weder Knechte
noch Migde werden erwihnt, und auch wirtschaftliche oder welt-
politische Eintrige fehlen vollstindig. Dieser Typ Familienbuch,
bei dem keine Vermischung von familidren und chronikalischen
Eintrigen erfolgt, ist selten. Dasjenige von Burckhardt darf man
aber wohl dazu zihlen. Weder er noch die Nachkommen, die sein
Heftchen weiterfithrten, fiigten ausserfamilidre Informationen hin-
zu. Die einzigen, sehr kurzen Eintrige, die man mit etwas Fantasie
als politische Stellungnahme einordnen konnte, sind einige Ausrufe
Burckhardts bei den Taufwiinschen seiner letzten Kinder. Hier findet
man Ausspriiche wie «besonders in diesen letzten unchristlichen
oder antichristischen Zeiten»''® und «die Artikel des Apostolisch[e]
n Glaubensbekenntnisses waren mir in diesen ungliubigen Zeit[e]n
besonders wichtigr».'"* Vermutlich bezog er sich dabei auf die Folgen
der franzosischen Revolution. Eine spitere Hand hat im Eintrag
zu Christof Burckhardt eine etwas weitgreifendere Information

hinzugefiigt:

«Cl[hristof] war vor seiner Ausreise in den Orient der erste theologische Lehrer
im Basler Missionshaus gewesen. — Er war der Erste, der in e[inem] Brief an
das Basler Missionskomitee (v. 16. Marz 1818 aus Kairo) den Gedanken aus-
gesprochen hatte, es miissten, um die islamische Welt zu christianisieren, zuerst
die halb erstorbenen alten Kirchen des vorderen Orients neu belebt werden,
dann kénnte das Evangelium ungehindert durch ganz Afrika und Asien hin
ausstrahlen.»!'®

Aber dies sind bereits die einzigen Angaben, die zumindest etwas
vom Familiengeschehen wegftihren.

Johann Rudolf Burckhardts Familienbiichlein ist nicht sehr aus-
fithrlich. Es diente laut seinen eigenen Aussagen in erster Linie der
Aufzihlung von «Geburt und Tauff meiner simtlichen Kinder».''®
Seine erste Frau Esther de Lachenal bleibt unerwihnt — vielleicht
begann er das Biichlein gar erst nach dem Tod seiner zweiten Frau
Valeria Iselin, die ihm sechs Kinder und damit eine eigentliche Fami-

113 StABS, PA 517 C1, S. 35.
114 Ebd., S. 40.

115 Ebd..S.35.

116 Ebd., Titelblatt.



72 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Verterli

lie schenkte, denn er fingt seine Aufzeichnungen mit einer Lebens-
beschreibung (er nennt es «Personalia») seiner zweiten Frau an, in
der er sie als fromm und tiichtig lobt und auch ihren Tod beschreibt.
Dieser erste Eintrag ist sehr lang, er umfasst die ersten vier Seiten
des Heftchens — der Autor holt regelrecht zu einer laudatio funebris
aus — danach schreitet er zu den Eintrigen tiber die Geburten und
Taufen der Kinder, inklusive der Patenschaften.!'” Die dritte Frau,
Margaretha Merian, wird auf Seite 16 hingegen nur sehr kurz mit
einem Portritbildchen, unter dem ihre Lebensdaten gedruckt ste-
hen, vorgestellt. Hier wird deutlich, dass dieses Familienbuch, wohl
auch weil es liber eine lingere Zeit hinweg gefiihrt wurde, keinen
verbindlichen Prinzipien unterworfen war.

Im vorliegenden Falle bilden die Geburten gleichsam Struktur
und Gliederung des Familienbuches, sie sind zudem Anlass und
Zweck des Textes. Das ist nicht ungewohnlich. Die Geburt der
eigenen Kinder ist das meisterwihnte Ereignis in den Selbstzeug-
nissen, besonders in Familienbiichern. Die Geburt war nimlich
gleichzeitig ein korperliches, gesellschaftliches und familidres Er-
eignis, das dariiber hinaus im Schnitt alle zwei Jahre wieder aktuell
wurde. Da sich Geburten fiir Mutter und Kind immer auch nahe
am Tode abspielten, waren sie zwar fiir den Erhalt der Familie sehr
wichtig, stellten aber ebenso angstbesetzte Momente der Unsicher-
heit dar.''® Trotzdem bleibt es in den meisten Familienbiichern
bei standardisierten und sehr kurzen Geburtseintrigen. Auch bei
Burckhardt ist das der Fall: Er nennt als erstes Datum und Stunde
der Geburt sowie den Namen und das Geschlecht des Kindes, gibt
einen Kommentar zur Schwierigkeit der Geburt (hier variiert er seine
Formulierungen gerne), nennt das Taufdatum sowie die Paten und
schliesst mit einem religiosen Wunsch fiir das Kind. Danach finden
sich bei allen Kindern Eintrige von spiteren Hinden, die Auskunft
tiber ihre Ehen, Berufswege, Kinder und Todesarten geben. Zuwei-
len wurden noch kleine Gedichte oder auch Bildchen eingefigt.
Gudrun Piller findet die Kiirze der Geburtsdarstellungen unter der
Berticksichtigung der Gefahr, die eine Geburt fiir Mutter und Kind
und eben auch fiir die Familie selbst bedeutete, bemerkenswert.!*
Zudem fillt die Formelhaftigkeit auf. Einige Interpretationen deuten

117 Hier erginzten spiter andere Schreiber jeweils die Todesdaten und fiigten Informationen
zum Werdegang der Kinder und ihren spiteren Ehepartnern hinzu.

118 Piller (wie Anm. 100), S. 109.

119 Ebd.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt FE

dies einfach als «gattungstypisches Merkmal»'*® oder als «Schutz vor

Enttiauschungen und ein Zeichen des blinden Gehorsams gegeniiber
Gott»."*! Manchmal wird auch auf die Abwesenheit der schreiben-
den Ehegatten beim Geburtsvorgang selbst verwiesen.'** Allerdings
finden sich auch von schreibenden Frauen keine dramatischen Ge-
burtsschilderungen.'”

Bei Johann Rudolf Burckhardt fillt auf, dass er sich innerhalb
seines Schemas fiir seine Geburtseintrige doch immer wieder um
individuelle Formulierungen bemiiht. Neben Angaben zu den Um-
stinden der Geburt nennt er haufig auch Gott als «Geburtshelfer.
Sein erstes Kind kiindigt er nur kurz, aber durch die Verwendung des
Possessivpronomens «unser» doch mit einem gewissen Einbezug der
Frau an: «<Anno 1773 [...] erblickte das Licht der Welt unser Liebes
Kind Johann Lukas [...]»"** — beim zweiten Kind ist in der Formu-
lierung bereits ein Dank an Gott sowie eine Aussage zu den Umstéin-
den der Geburt zu entnehmen: «Im Jahr 1774 den 16 Septembris
Nachmittag um 3/4 nach Zwey Uhr ist unser zweytes Kind, Gott-
lob, gliicklich zur Welt erbohren worden.»'*® Anlisslich des fiinften
Kindes schreibt er: «Im Jahr 1778 den 27 Julii Montag Morgens
um 5 Uhr half der Liebhaber der Menschenkinder unserem fiinften
Kind gliickl[ich] auf die Welt»'** und bei einer besonders schweren
Geburt seiner dritten Frau Margaretha meinte er: «[...] erblickte das
Licht dieser Welt Ein Tochterlein, bey dessen Geburt die Eltern iiber
die gnidige Hiilfe des Herren erstaunen mufSten.»'*” Beim zweiten
Kind Johann Rudolf bringt der Vater in einem Nachtrag erneut
Gott, diesmal aber eher als Behiiter der Familie, zur Sprache. Mit
finf Jahren stiirzte der kleine Johann Rudolf iiber ein Treppengeldn-
der auf Steinplatten hinunter, ohne sich ernsthaft zu verletzen. Der
Vater kommentiert den Vorfall im Familienbuch folgendermassen:
«Es waren ohne Zweifel besondre Géttliche Bewahrung.»'?® Es wird
deutlich, wie wichtig die Religion und eben auch die vertrauensvolle

120 Ebd., S. 123.

121 Laurel Thatcher Ulrich: Thre Arbeit — seine Arbeit. Geburtsberichte in Tagebiichern aus
Neuengland im 18. Jahrhundert, in: Jirgen Schlumbohm/Barbara Duden u.a. (Hgg.):
Rituale der Geburt. Eine Kulturgeschichte, Miinchen 1998, S. 30f.

122 Piller (wie Anm. 100), S. 123.

123 Ebd., S. 130.

124 StABS, PA 517 Cl, S. 4.

125 Ebd., S. 5.

126 Ebd., S. 14.

127 Ebd., S. 23.

128 Ebd., S. 5.



74 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Verterli

Beziehung zu Gott in der Pfarrersfamilie waren. Gudrun Piller weist
darauf hin, dass im 16. Jahrhundert die Frauen als Gebirende oft
unerwihnt bleiben, wihrend sie im 18. Jahrhundert einbezogen wer-
den. Burckhardt scheint da keinen festen Prinzipien zu folgen. Bei
den fritheren Eintragen spricht er manchmal von «wir» oder «uns».
Spiater nutzt er Formulierungen wie «[...] wurd meine Gelliebte]
Frau [...] entbunden»,'” manchmal blendet er aber auch die Mutter
vollig aus und schreibt nur: «[...] erblickte das Licht dieser Welt
mein 4tes Tochterlein [...].»"°

Neben der Geburt und praktisch gleichbedeutend steht die
Taufe, die Burckhardt immer unmittelbar nach der Geburtsnotiz
anftigte. Stets nennt er neben Taufort und Taufdatum auch den
taufenden Pfarrer. Die Taufe fungierte quasi als Abschluss der Ge-
burt oder gar als eine Art zweite Geburt, sie wandelte das als Heide
geborene Kind in einen Christen um, und integrierte es in die
soziale und religiose Gemeinschaft. Die Taufe und die Wahl der
Paten waren der erste Akt einer gesellschaftlichen Vernetzung. ™
Zweifelsohne geschieht auch bei Burckharde durch die Wahl der
Paten, die allesamt bekannte Familiennamen wie Merian, Zislin,
Socin und so weiter tragen, eine Integration des Kindes (aber auch
der Familie selbst) in die Basler Biirgschaft. Denn die Patenschaften
begriindeten zwar im religiosen Bereich «eine spirituelle Verwand-
schaft», doch im stidtisch-biirgerlichen Alltag dienten sie eben
auch einem «networking» und sicherten so die soziale Patronage,
auf die damals kein Angehoriger der Stindegesellschaft verzichten
konnte.'? Fiir Johann Rudolf Burckhardt, der selbst als Pfarrer am-
tete, hatte die Taufe aber zweifelsohne in erster Linie eine wichtige
religiose Bedeutung. So merkt er bei jedem Kinde auch an, was
thm bei der Taufe als Fiirbitte und Wunsch fiir den Lebensweg des
Kindes besonders wichtig war. Dadurch 6ffnet er sich personlich,
tritt selbst aber auch deutlich in seiner gesellschaftlichen und reli-
giosen Funktion als Pfarrer hervor.

Zusitzlich zu den familidren Eintrigen finden sich im vorliegen-
den Familienbuch mehrere Gedichte, die anlisslich von Todesfillen
verfasst wurden. Dies ist nicht ungewohnlich.'” Sie verleihen dem
Familienbuch, in dem sonst chronikalisch-familidre Eintrige tiber-

129 Ebd,, S. 15.

130 Ebd, S. 27.

131 Piller (wie Anm. 100), S. 126f.

132 Von Greyerz (wie Anm. 111), S. 62.
133 Leutert (wie Anm. 96), S. 48.



Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt 75

wiegen, eine interessante personliche Firbung, die den Blick auf die
Individuen der Familie und ihre Lebenswelt erweitert.

Zum Schluss lisst sich zusammenfassen, dass im Familienbuch
von Johann Rudolf Burckhardt die Eintrige von Geburten, Taufen
und Patenschaften gliedernd wirken. Spitere Hinde haben in erster
Linie die Lebensldufe der genannten Kinder erginzt. Auffillig und
einer genaueren Betrachtung wiirdig ist die lingere Passage tber
Leben und Sterben der zweiten Ehefrau. Ebenfalls fruchtbar ma-
chen liessen sich mit Sicherheit die zum Teil recht umfinglichen
Gedichte, die hauptsichlich den Tod thematisieren. Neben oder
vielleicht auch gerade wegen der zentralen Geburten findet der Tod
durchgingig schriftlichen Niederschlag. Das Familienbuch birgt so,
obwohl es auf den ersten Blick eher diirftig wirkt, einige interessante
Einblicke in den Umgang mit Geburt und Tod in einer stark religios
bestimmten Familie.

Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt -
die aussere Form

Rebekka Salm

Zum Schluss soll ein Blick auf die dussere Form des Familienbuchs
geworfen werden. Das blau eingefasste Heft im Format A5 umfasst
24 zumeist beidseitig beschriebene Seiten. Beim konsequenten An-
bringen von Seitenzahlen kommt man auf 48 nummerierte Seiten;
ein zeitgenossischer Verfasser von Erginzungen, oder gar Johann
Rudolf Burckhardt selber, nummerierte lediglich 40 Seiten. Die
Differenz ergibt sich daraus, dass der zeitgendssische Verfasser mit
der Nummerierung erst nach dem Lebenslauf von Valeria Iselin,
mit der ersten Kindsseite von Johann Lukas Burckhardt, beginnt.
Unbeschrieben sind die Seiten 8—10, 14, 16—18, 24 und 38."** Hin-
gegen wurden an verschiedensten Stellen zusitzliche Einlageblitter
eingeklebt, welche zumeist Gedichte zum Tod und der Erlésung ent-
halten. Das Familienbuch beinhaltet neben den bereits erwihnten
Eintragungen zu Ubergangsriten wie Geburt Taufe, Konfirmation
und Tod auch kurze Krankengeschichten und Ausbildungsskizzen.
Der Verfasser des Familienbuches ist in erster Linie Johann Rudolf
Burckhardt. Jedoch wurden die Eintrige von spiteren Generationen

134 Die Nummerierung basiert auf der Annahme, dass jede vorhandene Seite eine Seitenzahl
trigt, und weicht somit von der Version Johann Rudolf Burckhardts ab.



76 Nadia Niinlist, Rebekka Salm, Katharina Suter, Martina Vetcerli

erginzt und weitergefithrt und zwar in Ausnahmefillen bis in die
Mitte des 20. Jahrhunderts. So weist das Familienbuch eine Vielzahl
an «Co-Autoren» und «Redaktoren» auf. Burckhardt verwendete
fir seine Aufzeichnungen schwarze Tinte. Einige Erginzungen be-
zichungsweise Unterstreichungen wurden mit blauer Tinte oder
Bleistift beigeftigt. Auf Seite 2 des Familienbuches werden die Namen
und Lebensdaten von Johann Rudolf Burckharde und seiner drei
Ehefrauen sowie die Hochzeitsdaten aufgefithrt. Beim ersten zusam-
menhingenden Text ab Seite 3 handelt es sich um den Lebenslauf
von Valeria Burckhardt-Iselin, der zweiten Ehefrau Johann Rudolf
Burckhardts. Der Fokus dieses Lebenslaufs liegt auf der religiésen
Erzichung und auf dem frommen Charakter der Protagonistin.

Auf den Kinderseiten werden die Namen der 21 Kinder, der
genaue Zeitpunket ihrer Geburt, das Datum der Taufe sowie die
Namen der Taufpaten aufgefithrt. Ein Midchen erhielt jeweils
einen Paten und zwei Taufpatinnen, ein Junge eine Patin und zwei
Taufpaten. Zusirzlich notiert der Vater fiir jedes seiner Kinder, auf
welche Losung, biblische Figur oder rituelle Handlung withrend des
Taufgottdienstes besonders Gewicht gelegt wurde. Dies verband er
jeweils mit einem frommen Wunsch fiir die Zukunft seiner Kinder.
Zum Teil wird der Geburtsverlauf naher kommentiert, sprich: ob
ein Geburtshelfer vor Ort war, ob die Geburt mit Schwierigkeiten
verbunden oder gar eine Nottaufe notig war.

Neben diesen reguliren Eintrigen finden sich einige handver-
lesene Portrits, Briefe und Gedichte. Auf Seite eins ist ein Portrit
von Johann Rudolf Burckhardt selber, als Einlage zwischen Seite 6
und 7 ein Portrit seines Sohnes Johann Lucas Burckhardt und ein
Gedicht zu Ehren des Heilands zu finden. Auf Seite 20 ist die dritte
Frau Margaretha Merian auf einem Druck im Profil zu sehen. Als
Einlageblitter zwischen Seite 38 und 39 sind neben einem Portrit
des Sohnes Christoph Burckhardt, Missionar in Syrien, auch Fotos
seiner Grabstitte in Aleppo sowie ein Trostgedicht vom sterbenden
Christoph Burckhardt an seine trauernde Mutter eingefiigt. Als Ein-
lage zwischen den Seiten 42 und 43 ist Johannes Burckhardt in zwei
unterschiedlichen Stadien seines Lebens abgebildet. Die Kehrseite
dieses Einlageblattes weist einen Zeitungsartikel aus dem Schaff-
hauser Tagblatt vom 15. Juni 1869 aus, der den Tod des Pfarrers
Johannes Burckhardt, Seelsorger der Steiggemeinde, verkiinder.'®

135 Hebeisen (wie Anm. 67), S. 179; StABS, PA 517 C1.



	Das Familienbuch von Johann Rudolf Burckhardt

