
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 110 (2010)

Artikel: Eine tragische Freundschaft : Julius, Erasmus, Hutten

Autor: Seidel Menchi, Silvana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine tragische Freundschaft.
Julius, Erasmus, Hütten*

von Silvana Seidel Menchi,

aus dem Italienischen übersetzt von Monika Pelz

Vorbemerkung

Dieser Beitrag verfolgt drei Ziele. Erstens soll ein bisher im Dunkeln
gebliebener Aspekt der Biographie von Erasmus ausgeleuchtet werden:

der traumatische Hintergrund seines Konflikts mit Hütten. Ich
möchte hier nachweisen, dass sich zwischen den beiden Humanisten
parallel zum - den Erasmusforschern wohl bekannten1 - expliziten
ein unterirdischer Dialog entwickelte, der aus versteckten, nur von
den beiden direkt Beteiligten dechiffrierbaren Anspielungen bestand.

Den Erasmusspezialisten ist dieser unterirdische Dialog entgangen,
da sie dessen Hauptvoraussetzung übersahen: die Schlüsselrolle, die

Ich veröffentliche in diesem Beitrag einige Ergebnisse, die meiner kritischen, kurz vor dem

Abschluss stehenden Edition des Dialogs lulius exclusus e coelis von Erasmus von Rotterdam

entstammen. Eine frühere, ausfuhrlichere und teilweise abweichende Version des

vorliegenden Beitrags ist im Druck in: Erasmus and the Renaissance Republic of Letters.

Proceedings of a Conference to mark the Centenary of the Publication of the First Volume

of Erasmi Epistolae by P. S. Allen, Corpus Christi College, Oxford, 5-7 Septembet 2006,
ed. by Stephen Ryle, Disputano 24 (Turnhout: Brepols). In den Anmerkungen finden sich

folgende Abkürzungen: EE Opus epistolarum Des. Erasmi Roterodami denuo recog-
nitum et auctum per P. S. Allen et M. H. Allen, 12 Bde., Oxford 1906-1958. lulius, ed.

Ferguson Dialogus «lulius exclusus e coelis», in: Erasmi Opuscula. A Supplement to the

Opera Omnia, ed. by Wallace K. Ferguson, Den Haag 1933, S. 28-124. Expostulatio, ed.

Böcking Ulrichi ab Hütten cum Erasmo Roterodamo presbitero theologo Expostulatio,
in: Ulrichi Hutteni equitis Germani opera quae reperiri potuerunt omnia, ed. Eduardus

Böcking, vol. II, Lipsiae 1859, S. 180-248. Spongia, ed. Augustijn Spongia adversus

aspergines Huttenii, ed. Cornelis Augustijn, in: Opera Omnia Desiderii Erasmi Roterodami,

recognita et adnotatione critica instructa notisque illustrata, IX/1, Amsterdam/Oxford

1982, S. 91-210. Vadiscus sive Trias Romana, ed. Böcking Ulderichi Hutteni Vadiscus

dialogus qui et Trias Romana inscribitur, in: Ulrichi Hutteni equitis Germani Opera quae

reperiri potuerunt omnia, ed. Eduardus Böcking, vol. IV, Lipsiael861, S. 149—264.

Eine klare und ausgewogene Rekonstruktion der Polemik zwischen Erasmus und Hütten
lieferte Cornelis Augustijn in seiner Einfuhrung zur Spongia adversus aspergines Hutteni, in:

Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami, IX/1, Amsterdam/Oxfotd 1982, S. 93-114.
Immer noch wertvoll: Werner Kaegi: Hütten und Erasmus. Ihre Freundschaft und ihr
Streit, in: Historische Vierteljahrschrift 22 (1925), S. 200-278, 461-514.



144 Silvana Seidel Menchi

Hütten bei der Veröffentlichung des heikelsten Werks von Erasmus,
dem Pamphlet gegen Papst Julius IL, spielte.2

Das Pamphlet gegen Julius II. fand seinen Weg in die
Druckerwerkstatt über Hütten. Diese These zu beweisen, ist das zweite Ziel
dieses Beitrags. Die Kontroverse zwischen den beiden Humanisten
dreht sich um einen nie explizit angesprochenen zentralen Punkt,
um einen verschwiegenen Kern: um die Vaterschaft des anti-päpstlichen

Dialogs. Es geht in der Auseinandersetzung um die Ereignisse,
die zur Veröffentlichung des Dialogs führten, um Erasmus' feierliche
Dementis bezüglich seiner Verantwortung als Autor. In der öffentlichen,

über Publikationen ausgetragenen Kontroverse zwischen
den beiden schwingt bei Hütten eine schmerzhafte Enttäuschung,
bei Erasmus ein ängstliches Bangen mit: Ersterer, der Schüler, fühlt
sich vom Meister verlassen und verraten, der andere, der Meister,
fürchtet, dass der zum Feind gewordene Freund das gemeinsame
Geheimnis (d.h. die Vaterschaft des anti-päpstlichen Dialogs) verrät
und ihn der Lüge vor einem mit gespitzten Ohren wartenden Europa
überführt.

Als drittes habe ich mir das Ziel gesetzt zu beweisen, dass die

anti-päpstliche Polemik Huttens vom Dialog gegen Julius, dessen

Autorschaft Erasmus energisch verleugnete, herrührt. Obwohl
Hütten Augenzeuge der militärischen Kampfeswut Julius IL war -
er hielt sich 1512/13 in Rom auf- verdichtete sich seine Abscheu

gegen das römische Papsttum als Institution erst um 1517/18 in der
Person dieses Papstes. Warum dieser zeitliche Abstand? Warum als

Ziel einer Polemik eine Figur wählen, die seit vier oder fünf Jahren

von der politischen, militärischen und religiösen Bühne Europas
verschwunden war? Die Verspätung, mit der Hütten die Person

Julius II. als lebenden Beweis der Degeneration der römischen Kirche

entdeckte und nutzte, erklärt sich aus dem zeitlichen Ablauf,
mit dem der Dialog lulius exclusus e coelis verfasst und in Umlauf
gebracht wurde. Unter den engen Freunden von Erasmus zirkulierte
der Dialog 1516, aber erst 1517 gelangte er Hütten in die Hände.
Die intensive, vielleicht fieberhafte Lektüre, die Hütten diesem
kleinen Werk widmete, bewirkte bei ihm eine Offenbarung. Der
leidenschaftliche Schüler sog die Schrift des Meisters mit Begeisterung
auf: So fand die antirömische Aversion Huttens ihren Konzentrationspunkt

in der Person Julius IL Einige Züge des von Erasmus

mit so viel polemischer Vehemenz gezeichneten Julius fanden über

2 lulius, ed. Ferguson.



Eine tragische Freundschaft 145

die Werke Huttens Aufnahme in das Bild der protestantischen
Propaganda vom Papst als Antichrist.

Die drei oben angeführten, miteinander verwobenen Thesen

veranschaulichen nicht nur eine Wende in der intellektuellen
Biographie von Erasmus, sondern illustrieren auch, wie die
Kommunikation in der Welt der Humanisten funktionierte. Die hier
im Folgenden dargelegte Rekonstruktion zeigt die Existenz zweier
unterschiedlicher Kommunikationskreise auf, von denen einer - der

geschlossene Kreis - den Initiierten vorbehalten blieb, während der
andere — der offene und öffentliche Kreis — über die Druckerzeugnisse

funktionierte. Auf die Existenz dieser beiden Kommunikationskreise

geht die Schlussbetrachtung dieses Beitrags kurz ein.

1. Erasmus und Hütten: der unterirdische Dialog

Im Jahr 1523 verfolgten die humanistischen, vom Ferment der
Reformation durchdrungenen Kreise des Rheinlandes mit wachsamer

Aufmerksamkeit den sich zwischen Erasmus und Ulrich von
Hütten, seinem begeistertsten Anhänger auf deutschem Boden,
abzeichnenden Konflikt. Der aus dem niederen Adel stammende,

von Kaiser Maximilian zum Poeten gekrönte Hütten war seit 1514
mit Erasmus befreundet. Seit diesem Zeitpunkt zeigte Hütten sich
ihm gegenüber bei jedem Treffen, in jedem seiner Briefe voller
glühender Bewunderung und Liebe. Er verglich seine Beziehung
zu Erasmus gerne mit derjenigen von Alkibiades zu Sokrates. Der
Kampf für Johannes Reuchlin und der Erfolg der Epistolae obscuro-

rum virorum hatten ihre Verbindung gestärkt, wenn Erasmus auch
nicht immer die harte, von Hütten bevorzugte Polemik guthieß.3
Wirklich getroffen hatten sie sich nur wenige Male, nicht mehr als

drei (1514, 1515, 1520), aber der Schüler Hütten korrespondierte
mit brennendem Eifer und leidenschaftlich mit seinem Meister
Erasmus, der wohlwollend und ermutigend antwortete. 1520 hatte
sich Hütten mit viel Getöse auf die Seite Luthers gestellt und einen

persönlichen Pfaffenkrieg begonnen, den Luther unter großer, Erasmus

unter größter Verlegenheit verfolgt hatte.4 Die alte, 1520
erkaltete, aber noch nicht verleugnete Freundschaft ging endlich 1523

3 Erika Rummel: The Case against Johann Reuchlin. Religious and Social Controversy in
Sixteenth-Century Germany, Toronto/Bufifalo/London 2002.

4 Hajo Holborn: Ulrich von Hütten, Göttingen T968; Heinrich Grimm: Ulrich von
Hütten. Wille und Schicksal, Göttingen [etc.] 1971 (Persönlichkeit und Geschichte,
Bd. 60/61).



146 Silvana Seidel Menchi

in einem heftigen Streit unter. Keine der unzähligen Kontroversen,
die Erasmus in seiner zweiten Lebenshälfte verbitterten, betrübte
ihn so tiefgehend. Der Zünder, der die Wut Huttens letztendlich

zum Explodieren brachte und ihn zu einem atrox libellus gegen den
einst geliebten Meister veranlasste, war eher zufällig: Während seines

sechswöchigen Aufenthalts in Basel im Winter 1522/23 verweigerte
ihm Erasmus ein Treffen.'

Im damaligen Europa, das die Rebellion Luthers und Zwingiis
aufmerksamst verfolgte, hätte ein Treffen zwischen Erasmus und
Hütten, dem Protagonisten des Pfaffenkriegs, einen hohen menschlichen

und symbolischen Gehalt besessen, auch wenn der Pfaffenkrieg

gescheitert war, oder besser gesagt, gerade wegen seines Scheiterns.

Der Groll Huttens, den Erasmus' Weigerung tief beleidigte,6

war daher keine Überreaktion. Der atrox libellus, in den Hütten seine

ganze Verachtung und seine Enttäuschung einfließen ließ, wurde zu
einem persönlichen Angriff von unerhörter Schärfe. Zentraler Kern
ist das große Thema der Simulation und Dissimulation, von Wahrheit

und Lüge. Hütten rief damit Erasmus zu einer Abrechnung
Auge in Auge auf, deren Ton ständig zwischen «glühender Bitte»
und «Anklage» schwankte:7 Er warf Erasmus Doppelzüngigkeit und
Feigheit vor, er klagte ihn an, jedem seiner Gesprächspartner genau
das zu sagen, was dieser hören wolle. Erasmus besitze nicht die Stärke

einer inneren Überzeugung, er passe sein Verhalten jeweils den
Umständen an. Er habe dieselben Ideen wie Luther, habe diesen jedoch
verleugnet und verleugne ihn noch immer. Hütten erklärte Erasmus'

Doppelzüngigkeit und Wankelmütigkeit mit dessen schamlosem
politischem und religiösem Opportunismus, mit dessen berechnendem

Willen, sich jeweils auf die Seite des Stärkeren zu stellen, mit dessen

Gier nach materiellen Gütern und Prestige, die ihm Prälaten und
Mächtige zusicherten — und mit dessen angeborener Kleinmütigkeit.

Der Hütten des Jahres 1523 sprach noch «mit» Erasmus, nicht

«gegen» ihn: Aber genau dieses direkte Angehen, diese auf der
Ebene des Charakters und der persönlichen Moral — und nicht auf
der Ebene der Doktrin — geführte Attacke traumatisierte Erasmus.
Bisher müsste er sich nie einer ähnlichen Erfahrung stellen. Seine

5 Kaegi (wie Anm. 1), S. 200-278.
6 Erasmus entzog sich der Bitte Huttens zu einem Treffen und führte zu seiner Rechtferti¬

gung an, überhitzte Räume im Winter nicht erdulden zu können — ein offensichtlicher
Vorwand (Expostulate, ed. Augustijn, Einleitung, S. 97—99).

7 [Ulrich von Hütten:] Hulrici Hutteni Expostulatio cum Erasmo Roterodamo presbytero

theologo, Straßburg 1523.



Eine tragische Freundschaft 147

Replik zeigt ihn in einer defensiven Stellung verschanzt: Minuziös
lässt er sich auf eine Beweisführung im persönlichen Bereich ein,
verteidigt sich weitschweifig gegen jede einzelne Anschuldigung,
versucht, die eigene Kohärenz zu beweisen und zu vertreten, stets

zu den Positionen Luthers auf Distanz gegangen zu sein. Der Titel
seiner Antwortschrift lautet bezeichnenderweise «Schwamm»: ein
Schwamm, um sich von dem Schmutz zu reinigen, mit dem Hütten
ihn beworfen hatte.8

Bis zu diesem Zeitpunkt habe ich die Hauptthemen des expliziten,

von den beiden Gesprächspartnern geführten Dialogs kurz
angeführt. Im Folgenden werde ich versuchen, die Existenz eines
unterirdischen Dialogs - der jedoch mit dem expliziten Dialog eng
verwebt ist — zu beweisen und dabei auf die Anspielungen näher
einzugehen und wenigstens einige dieser Anspielungen auch aufzulösen.

Beginnen werde ich mit Erasmus, denn dieser enthüllt selbst,
dass sein Dialog mit Hütten chiffrierte Passagen enthält: In
seinem «Schwamm» gäbe es «einige Dinge, die nur Hütten verstehen
konnte».9 Um welche handelt es sich? Erasmus bringt uns wiederum
selbst auf die richtige Spur. Er erklärt, dass Hütten für die nicht
autorisierte Veröffentlichung einiger seiner, d.h. von Erasmus' Texten
verantwortlich war: zum Beispiel habe er durch Drucklegung einen
vertraulichen Brief zur Verteidigung Luthers, der an den Kurfürsten
von Mainz, Erzbischof Albrecht von Brandenburg, gerichtet war10

und den Erasmus im vollsten Vertrauen Hütten selbst übergeben
hatte," auf «verräterische» Weise verbreitet. Aber diese Art von «Verrat»

— diese Veröffentlichungen und die sie begleitenden Anklagen —

waren allgemein bekannt, Erasmus hatte sie öffentlich als Vertrauensmissbrauch

denunziert: Darin lag nichts, was «nur Hütten hätte
verstehen können».12 Es gab jedoch schwerwiegendere Übergriffe. Zu

8 [Desiderius Erasmus:] Spongia Erasmi adversus aspergines Hutteni, Basileae, Io. Frobe¬

nius, mense Septembri 1523.

9 «Nunc quaedam insunt quae solus Hiittenus erat intellecturus»; Der Satz findet sich im
Vorwort zur zweiten Ausgabe det Spongia («Erasmus Roterodamus candido lectori»), das

Etasmus nach dem Erhalt der Nachricht vom Tode Huttens schrieb (Spongia, ed. Augustijn,

S. 118, Zeile 37f).
10 EE IV, ep. 1033 (19. Oktober 1519). Hütten war damals consiliarius des Fürstbischofs

von Mainz, Albert von Brandenburg (Holborn [wie Anm. 4], S. 80ff).
11 Spongia, ed. Augustijn, S. 192f., Zeile 705-725. In dieser Passage klagt Erasmus: «prodita

estfides in mandatis amici» (ebd., Zeile 721). An die Seite dieses «Verrats» stellte Erasmus

weitere, etwa die Kompilation und die - wiederum nicht autorisierte - Veröffentlichung
einer Sammlung von Textsfellen des Erasmus auf Deutsch (Spongia, ed. Augustijn, S. 194,

Zeile 729-732).
12 EEIV, ep. 1153, Zeile 162-167; ep. 1167, Zeile 111-118; ep. 1217, Zeile 20-25.



148 Silvana Seidel Menchi

diesen äußert sich Erasmus ausweichender: Es gäbe «einige andere

Dinge, die auf eine noch boshaftere Weise verbreitet worden seien»

(oder «mit noch respektloserer Heftigkeit»).13 Zusammenfassend
können wir festhalten: Hütten war für die durch Druck erfolgte
Verbreitung (evulgatio) von Erasmus' vertraulichen Texten vetant-
wortlich und verletzte damit die grundlegenden Regeln des menschlichen

Zusammenlebens (civilitas). Die schwerwiegendsten Vergehen
erwähnte Erasmus nicht explizit. Der Wahrer des gemeinsamen
Geheimnisses, Hütten, würde die Anspielungen schon verstehen.

Der Bruch eines aus Freundschaft erwachsenen Vertrauens,
das Publikmachen von Geheimnissen, die von Freund zu Freund

anvertraut worden waren (proditio), sind ständig wiederkehrende
Themen in der Spongia. Es ist offensichtlich, dass Erasmus einen
«noch schwerwiegenderen» Übergriff als die nicht autorisierten
Veröffentlichungen fürchtete. Er sah die Gefahr sich manifestieren,
dass einer seiner engsten Freunde [sprich: Hütten] die brieflich, im
Geiste verschworener Freundschaft übermittelten Vertraulichkeiten14

benutzte, um daraus eine Anklageschrift gegen ihn zu verfassen.1'

Dies war ein schmähliches Verhalten, von dem Erasmus behauptet,
sich bewusst ferngehalten zu haben: «Ich habe ehemalige Freunde,
die zu meinen Todfeinden wurden und zu jedweder Machenschaft
bereit sind, um mich zu ruinieren. Aber ich habe es weder übers Herz

gebracht, gegen sie die geheimen Unterredungen aus unserer innigen
Freundschaftszeit zu verwenden, noch die damals ausgetauschten
Briefe.» Wer ein derartiges Verbrechen beginge, würde sich aus «der

Gesellschaft der Menschen» ausschließen, sich auf das Niveau der
Bestien herab begeben.16 Das ist eine klare Warnung: nicht Erasmus,
sondern Hütten müsste sich vor einer solchen Schmach hüten.

13 «Alia quaedam ineiuilius etiam euulgata» {Spongia, ed. Augustijn, S. 183, Zeile 463f).
14 «Maioris etiam ineiuilitatis est, criminationem struere ex his quae amicifretifide nostta libere

nobiscum nuganturper literas.» (Spongia, ed. Augustijn, S. 172, Zeile I52f).
15 «Qiiis autem non existimet ex omnium hominum consortia deturbandum, si ego nunc rebus

exulceratis proferre velim quae amici liberis epistolis ad me perscripserunt aut mea fide freti
apud me effunerunt, ettam si ex amicisfacti essent inimici?» (Spongia, ed. Augustijn, S. 138,

Zeile 414—417). Erasmus spricht hier in der ersten Person, als ob ihn die Versuchung,
ein ihm im Geist der Freundschaft von einem Freund — der später zum Feind wurde -
anvertrautes Geheimnis zu enthüllen, persönlich beträfe: Es handelt sich hiet um einen

Notbehelf, eine Maskerade.

16 «Habeo qui ex inümis amicis mihifacti sunt capitales hostes, nihil non molientes in exitium

meum. Nunquam tarnen sustinuit animus meus ut vel e secretis colloquiis dum constaret

familiaritas habitis, vel ex epistolis quicquam illis obiicerem. Tum enim mihi dignus viderer,

qui ex vmuerso hominum contubernio in ferarum consortium protruderer. » (Spongia, ed.

Augustijn, S. 172, Zeile 153-158).



Eine tragische Freundschaft 149

Was war aber nun das Geheimnis, in dessen Besitz sich Hütten
befand und dessen Veröffentlichung Erasmus so fürchtete, dass er
einen so bangen, fast flehentlichen Ton anschlug, um diese Publikation

zu verhindern? Welche Enthüllung konnte Hütten sogar - wie
diese Zeugnisse suggerieren - durch Briefe von Erasmus dokumentieren

Die Vaterschaft des Dialogs lulius: Dieses Geheimnis, so bangte
Erasmus, könnte der vom Freund zum Feind gewordene Hütten
aufdecken. Die nicht autorisierte Veröffentlichung desselben - das

ist die noch schwerwiegendere Gemeinheit (maior incivilitas), die
Erasmus ihm vorwirft. Hütten wusste nicht nur, wer der Autor des

anonymen Dialogs war, er konnte auch beweisen, was er wusste.
Daher appellierte Erasmus an seine Loyalität und an den humanistischen

Kult der Freundschaft, die weiterhin heilig bliebe, selbst wenn
sie in Feindschaft überginge. Diese Loyalität muss Hütten zuerkannt
werden. Sogar bei seiner so vehementen Anschuldigung wegen
Doppeldeutigkeit und Heuchelei respektierte er Erasmus' Geheimnis.

2. Hütten und Erasmus: Anklage und Verteidigung

«... Ist es wirklich möglich, dass du [Erasmus], der du vor kurzem
den römischen Papst mit uns zusammen zur Ordnung gerufen,
Rom als Kloake der Verbrechen und Perversitäten bezeichnet hast —

und mit deiner Feder Rache genommen hast —, der du Bullen und
Ablässe verflucht, die Zeremonien verurteilt, den höfischen Stil [des

päpstlichen Hofes] missbilligt, das kanonische Recht und die päpstlichen

Dekrete gehasst hast, und du, der du alles in allem unnachgiebig

die ganze Hypokrisie dieser Institution zerschlagen hast, ist
es denn möglich, dass du jetzt plötzlich umfällst und gemeinsame
Sache mit der Gegenpartei machst?»17

Die Anklageschrift Huttens offenbart hier einen ihrer dramatischen

Kernpunkte: Erasmus ist schuldig. Seine Kehrtwendung
überraschte, verletzte und verwirrte die Freunde von gestern.18

Die Anschuldigungen basieren auf einem vom Ankläger im Geiste

17 «Defexit me ibi admiratio quaedam adstuporem usque coepiquefremens moerensque agitare

mecum, quid tandem essepossit, cur tu, qui Romanum pontificem nuper in ordinem redigebas

nobiscum, ipsam Romam scelerum et improbitatis sentinam vindice calamo increpabas, bullös

et indulgentias detestabaris, caerimonias damnabas, curtisanicam exigebas, ius canonicum et

pontificum scita execrabaris, in summa, universam illius Status hypocrisim severissimeprofliga-
bas, is nunc recto actus contraria sequaris et cum hostiliparte societatem ineas. » (Expostulatio,
ed. Böcking, S. 186f.)

18 Siehe oben, Anm. 17.



150 Silvana Seidel Menchi

angestellten Vergleich zwischen dem Dialog lulius und einem Brief
von Erasmus an Marcus Laurinus vom 1. Februar 1523. Der Brief

- ein kleines Traktat in Briefform - war sofort in Druck gegeben
worden, weil Erasmus das dringende Bedürfnis hatte, die von
ihm im Konfessionskonflikt eingenommene Position öffentlich zu
machen.19 Dieses Zeugnis ist in Wirklichkeit weder das erste noch
das einzige dieser Art, aber hier war der große Humanist besonders

explizit: Er ging auf Distanz zu Luther, verurteilte seine «Wildheit»
und seine «Beleidigungen», ließ die Möglichkeit anklingen, gegen
ihn zu schreiben, bestätigte seine Loyalität gegenüber Rom, in
besonderer Weise gegenüber dem Papst: «Wer wird nicht die Würde
dessen verfechten, der für uns Christus mit seinen evangelischen
Tugenden repräsentiert?»20 Vergleicht man diesen Brief mit dem Text
des lulius, rechtfertigt er den Vorwurf eines radikalen Wechsels der
Position. Die Loyalität gegenüber Erasmus und ein wahrscheinliches

Versprechen auf Geheimhaltung verhinderten, dass Hütten explizit
auf den lulius Bezug nahm. Aber der implizite Bezug ist unzweideutig:

Im Dialog gegen Julius hatte Erasmus' «rächende Feder» einen

unnachgiebigen Krieg gegen das Papsttum als Institution erklärt.
Die Bullen,21 die Höflinge,22 die vom kanonischen Recht erarbeitete
Theorie der Schlüsselgewalt,23 die päpstlichen Dekrete,24 Rom als

Kloake der Verbrechen:25 Diese Ausdrücke verwendete der in Europa

zirkulierende Dialog. Die Anklageschrift Huttens verdichtete in

wenigen Zeilen eine ganze Reihe an Verweisen auf den lulius, die

jeder gut informierte zeitgenössische Leser erkennen konnte.
Meiner Überzeugung nach antwortete Erasmus auf die

Anschuldigungen Huttens mit einer Selbstverteidigung, die als Schuldeingeständnis

gesehen werden muss. Diese Selbstverteidigung muss
m. E. in der überraschendsten, mit beschwörender Kraft geschriebenen

Stelle der Spongia gesucht werden.
«Beim Abendessen oder während eines Gesprächs unter Freunden

schwatze und tratsche ich alles, was mir gerade auf der Zunge
liegt, oft zügelloser als es angebracht ist [...]. Das ist mein größter

19 EEV, ep. 1342.

20 «Alicubi scripsi pios omnes vbique fauere dignitan Pontifias. Quis autem non faueat eius

dignitati qui virtutibus Euangelicis Christum nobis repraesentet?» (EE V, ep. 1342, S. 224,
Zeile 891-893).

21 lulius, ed. Ferguson, Zeile 108-112.
22 Ebd., Zeile 60 (adulatores), 1101 (adulatores), 996 (satellitium), 1011 (satellitium):

23 Ebd., Zeile 3-6, 27, 436-437.
24 Ebd., Zeile 679, 684.

25 Ebd., Zeile 992-1003.



Eine tragische Freundschaft 151

Fehler.» Aus dieser Freiheit, durch diese nicht immer harmlosen
Scherze - wie Erasmus selbst erklärt — speiste sich auch die kom-
plizenhafte Gemeinschaft mit Hütten. Er erinnert an ihre Dialoge
in früheren Zeiten: Während des literarischen Krieges, den Hütten
gegen den Inquisitor Jakob van Hoogstraten (zur Verteidigung
Reuchlins) führte, pflegte ihn zum Beispiel Erasmus zu fragen,
«wann er Hoogstraten an einem Galgen baumeln ließe», und er,

Hütten, antwortete lachend, dass «er bald dafür sorgen würde». Dies

waren vielleicht ein wenig zu freizügige Scherze, aber dass hier nur
gescherzt wurde, konnte niemandem entgehen.26

Was haben nun aber diese Erinnerungen mit dem Thema des

zweiten Teils der Spongia - Erasmus' Aufrichtigkeit oder Doppelzüngigkeit

in der lutherischen Kontroverse - zu tun? Doch Erasmus ruft
sie beharrlich zurück ins Gedächtnis, lässt sich lang und breit über
die respektlosen Fantastereien aus, denen sich er und seine Freunde,

gemeinsam bei Tische sitzend, hingaben: «Mir gefällt diese Freiheit
beim gemeinsamen Mahl und beim Gespräch mit Freunden, und ich
gebe zu, dass ich manchmal exzessiv davon Gebrauch mache [...].
Wie oft haben wir beim gemeinsamen Essen die Kaiserkrone Papst
Julius aufgesetzt und die päpstliche Tiara Kaiser Maximilian! Und
auch ganze Männerklöster mit ganzen Frauenkonventen in der Ehe
vereint! Und aus diesen [oder ihren Kindern] haben wir dann ein
Heer für den Kampfgegen die Türken sowie Kolonisten für Siedlungen

auf den Inseln der Neuen Welt rekrutiert. Und dann haben wir
die ganze Welt auf den Kopf gestellt!» Aber dies alles war - so warnt
Erasmus — Geschwätz interpocula: vertrauliches Scherzen unter vom
Wein angeheiterten Freunden, witzige, kurzlebige Bemerkungen, die
weder auf Papier noch im Gedächtnis Spuren hinterließen.27

Ich lese diese außergewöhnliche Stelle wie ein Schuldeingeständnis:
Erasmus gibt zu, der Erfinder, also der Autor des lulius exclusus

e coelis zu sein. Er gibt dies zwar nur indirekt,28 aber mit unzwei-

26 Spongia, ed. Augustijn, S. 138, Zeile 417^22.
27 «Mihi placet haee libertas in conuiuiis etfamiliaribus colloquiis, qua saepe vtor immodice...

Quoties in conuiuiis Imperium transtulimus in Iuliumpontificem et summum pontificium in
Maximilianum Caesaremi Deinde collegia monachorum matrimonio copulauimus collegiis

monacbarum. Mox deseripsimus ex illis exercitum adversus Turcas, deinde colonias ex iisdem

in nouas insulas. Deinde vniuersum orbis statum vertebamus. Sed haec senatusconsulta non
inscribebannir aureis tabulis sed vino, sie vt sublatis poculis nemo meminisset quid a quo
dictum esset.» (Spongia, ed. Augustijn, S. 172, Zeile 139-151).

28 Auf die Klagen und Forderungen (expostulationes) Huttens in Bezug auf die Institution
Papsttum müsste Erasmus auch direkt eingehen; allerdings gab er eine schwache und
ausweichende Antwort: «Ubi vero execratus sum ius canonicum etponrificum scita? Quid



152 Silvana Seidel Menchi

deutigen Worten zu: Der Papst, dem Petrus im lulius den Eintritt ins
Paradies durch die Himmelspforte verweigert, entstammt derselben

spöttischen Fantasie, die Maximilian von Habsburg die Tiara und
Papst Julius die Kaiserkrone aufsetzt, die gegen die Ottomanen ein
Heer aus Kindern von Nonnen und Mönchen schickt.29 Gleichzeitig

ist diese Beichte auch eine Selbstverteidigung: Obwohl er seine

Verantwortung anerkennt, bittet Erasmus um mildernde Umstände.

Der erste Grund für diese Bitte liegt in der Kollegialität des

Verbrechens: Er hatte diesen Scherz gegen den Papst nicht alleine
erdacht, er war das Ergebnis einer dieser geistreichen Gastmähler,
die die Humanisten so entzückten (und wir können uns unter
den Teilnehmern auch ohne weiteres Thomas Morus vorstellen).30
Der zweite Grund für mildernde Umstände ist der Wein, der die
Gastmahl-Teilnehmer erhitzte, ihrer Fantasie Flügel verlieh und
ihre Zungen löste. Als dritten Grund führt Erasmus die Verpflichtung

zur Loyalität und die gegenseitige Komplizenschaft an, die die
Teilnehmer am Mahl untereinander verband und garantierte, dass

ein respektloser Scherz ein internes Geheimnis blieb und nicht aus
der Gruppe nach außen durchsickerte. Hütten wusste, dass dies der
Wahrheit entsprach. Bis zu dem Zeitpunkt, an dem er nicht selbst

die Wahrung des Geheimnisses gebrochen hatte, war der Dialog nur
unter wenigen Freunden des Autors zirkuliert.31

Das Vokabular der Beichte und Reue, das Erasmus hier einsetzt,
bestätigt die Aufrichtigkeit seines mea culpa. Ein mea culpa
auszusprechen war für dieses Genie, das sich der eigenen Genialität voll
bewusst war, nicht einfach. Aber auf diesen Seiten gab er zu: «Das

[diese Lust an bissigen Scherzen] ist mein größtes Laster, angeboren,
so dass mich seine Überwindung Mühe kostet»; er erkannte sich

einer «maßlosen Freiheit» in der Rede für schuldig.32 Ihm war bewusst,
dass die These, die den lulius auf den Scherz einer Tafelrunde
reduzierte, eine Schwachstelle besaß: Er hatte diesen Scherz nicht nur

autem sit .pontificem in ordinem redìgerei, non satis intelligo.» (Spongia, ed. Augustijn,
S. 173, Zeile 183-185).

29 Die Verbindung dieser Stelle aus der Spongia mit dem Dialog lulius findet sich bei Jozef

Ijsewijn: I rapporti tra Erasmo, l'umanesimo italiano, Roma e Giulio II, in: Achille
Olivieri (Hg.): Erasmo, Venezia e la cultura padana nel '500, Rovigo 1995, S. 117—129,

hier S. 123. Die These IJsewijns in diesem Beitrag, dass «il lulius exclusus nella sua ostilità
feroce contro il papa non corrisponde affatto allo spirito erasmiano», ist diskutierbar.

30 EE II, ep. 502, Thomas Morus an Erasmus, 15. Dezember 1516.

31 Zu diesen intimen Freunden gehörten sicher die Brüder Bruno und Bonifacius Amerbach

und der Philologe Beatus Rhenanus.

32 «Hoc mihi Vitium est praeeipuum, sie insitum vt aegre possim vincere». (Spongia, ed. Au¬

gustijn, S. 172, Zeile l41f.)



Eine tragische Freundschaft 153

erfunden, sondern auch aufgeschrieben. Es existierte ein eigenhändig

von ihm geschriebener Codex des lulius, ein Autograph. Dieses

Autograph war in England in den Händen seines Sekretärs Thomas

Lupset geblieben.33 Ein zweites Erasmus'sches Autograph des lulius
befand sich 1516 in Basel im Umfeld des Druckers Froben und der
Amerbach. Dieses zweite Autograph bildete den Archetyp, von dem
die unter den engsten Freunden des Erasmus zirkulierenden Kopien
des Dialogs lulius abstammten.34

Die diesen Passagen anvertraute Selbstverteidigung/Beichte
schlägt am Ende einen fast flehenden Ton an: Wenn der Dialog
gegen Julius der Scherz einer Tafelrunde war, der nur der privaten
Heiterkeit einer kleinen Freundesgruppe dienen sollte, wie kann
Hütten dann so ehrlos sein, dessen interne, vertrauliche Informationen

zu nutzen, um einen (ehemaligen) Freund, den großen
Meister Europas im Angesicht Europas bloßzustellen?35

Auf diese Weise verknüpfen sich auf derselben Seite der Spongia
Beichte und Selbstverteidigung in einer Sprache, die gleichzeitig klar
(für den Empfänger Hütten) und undurchdringbar (für alle anderen)

war: Einer der größten Meister des Wortes aller Zeiten produzierte
hier ein kleines Meisterwerk in einer mit Leidenschaft geschriebenen,

trotzdem kodifizierten Prosa.

Der frühe Tod Huttens befreite Erasmus von dem Alptraum,
seine Rolle bei der Entstehung des Dialogs lulius exclusus e coelis vor
ganz Europa enthüllt zu sehen.

3. Hütten, Peter Schöffer d.J. und die erste Edition des lulius

Der Dialog lulius fand seinen Weg in die Druckerei über eine
Initiative Ulrich von Huttens. Diese These wurde von Nicolaas van
der Bloom (1975),36 Josef Benzing (1975)r und Frank Hieronymus

33 EE II, ep. 502, Thomas Mortis an Erasmus, London, 15. Dezember 1516, Zeile 9-14.
Zum Zitat det Passage siehe unten, Anm. 58.

34 Die diese These stützenden Argumente werden in der Einleitung meiner in Kürze erschei¬

nenden Edition des lulius exclusus ausführlich dargelegt. Es muss dabei berücksichtigt
werden, dass Erasmus, als er dieses indirekte Schuldbekenntnis schrieb, eine Gegen-

Replik Huttens fürchtete und eventuellen Enthüllungen seines Freundes zuvorkommen

wollte.

35 «Maioris etiam inciuilitatis est, criminationem struere ex his quae amicifretifide nostra libere

nobiscum nuganturper literas.» (Spongia, ed. Augustijn, S. 172, Zeile 152f). Es folgt der

oben in Anm. 16 zitierte Passus über die Freunde, die zu Feinden wurden.

36 Nicolaas van der Bloom: Qui était l'imprimeur de lulius exclusus, éd. F.A.F.?, in: Moreana

46(1975), S. 61-69, hier S.65f.
37 Nicolaas van der Bloom/Josef Benzing: Wer war der Drucker der dem F.A.F. zugeschrie-



154 Silvana Seidel Menchi

(1979)38 auf überzeugende Weise vorgebracht und vertreten. Benzing

kommt das Verdienst zu, mittels einer Analyse der typographischen

Lettern den Druck Nr. 1 mit dem zweiten Band des Hutten-
schen Werkes Epistolae obscurorum virorum in Verbindung gebracht
zu haben. Als Folge dieser Verbindung schrieb Benzing den Druck
Nr. 1 dem Drucker Jakob Schmidt aus Speyer zu und erkannte
in Übereinstimmung mit Nicolaas van der Bloom in Hütten den

Initiator der Veröffentlichung des Dialogs lulius exclusus;39 Frank

Hieronymus übernahm in der Folge diese Zuweisung.40 2001 unterzog

jedoch Helmut Claus die Produktion der Speyrer Druckereien
im Zeitraum von 1514 bis 1540 einer minutiösen Prüfung. Er

korrigierte und integrierte die Zuweisungen Benzings und zeigte,
dass der Drucker, der den zweiten Band der Epistolae obscurorum

virorum sowie die editio princeps des Dialogs lulius exclusus

produzierte, der 1517 in Mainz druckende Peter Schöffer d.J. war.41

Hütten lieferte dem Drucker seines Vertrauens den Text des

Dialogs wahrscheinlich im Frühsommer 1517 zur Veröffentlichung.
Nach van der Bloom und Benzing hätte Hütten dem Buchdrucker
einen Trick vorgeschlagen, um die nach der Publikation unvermeidliche

Suche nach dem Autor zu erschweren und eventuelle Spuren
zu verwischen. Als großer und nach der Lektüre des Dialogs gegen
Julius noch enthusiastischerer Bewunderer des Erasmus wollte
Hütten den wahren Autor vor kirchlichen Anathemen bewahren.

benen Edition des Julius exclusus?, in: Aus dem Antiquariat (Beilage zum Börsenblatt),

1975, Nr. 7, S. 221-225.
38 Frank Hieronymus: Huttenica. Die Epistola ecclesiae ad Christum, Lorenzo Vallas De dona¬

tione Constantini, die Oratio ad Christum Optimum Maximum pro lulio Secundo, in:
Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 17 (1979), S. 159-242.

39 Josef Benzing: Wer ist der Drucker der Epistolae obscurorum virorum (Bömer 3 und 5)?,

in: Das Antiquariat 11 (1955), S. 57-59; ders.: Jakob Schmidt zu Speyer (1514-1536?)
und seine Drucke, in: Gutenberg-jahrbuch 1955, S. LI4—125; van der Bloom/Benzing,
Wer war der Drucker (wie Anm. 37), S. A223-A225.

40 Frank Hieronymus: Notizen zur Autorfrage und Druckgeschichte des lulius exclusus-

Dialogs, in: Gutenberg-Jahrbuch 1984, S. 157-162, hier S. 160; Peter Fabisch: lulius
exclusus e coelis. Motive und Tendenzen gallikanischer und bibelhumanistischer Papstkritik
im Umfeld des Erasmus, Münster 2008 (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte,

Bd. 152). S. 439^143. Ich selbst folgte aufdem Kongress Erasmus Man ofLetters (Oxford
2006) in meinem Beitrag «Julius, Erasmus, Hütten» der These Benzings (Kongressakten

im Druck).
41 Helmut Claus: Astrologische Flugschriften von Johannes Virdung und Balthasar

Eißlingen d.Ä. als «Leitfossilien» des Speyerer Buchdruckes der Jahre 1514 bis 1540, in:

Archiv fur Geschichte des Buchwesens 54 (2001), S. 111-154, besonders S. 114-118.
Die These von Claus übernahmen Alejandro Zorzin: Peter Schöffer d. J. und die Täufer,

in: Buchwesen in Spätmittelalter und Früher Neuzeit. Festschrift für Helmut Claus zum
75. Geburtstag, hrsg. von Ulman Weiß, Epfendorf 2008, S. 179-213.



Eine tragische Freundschaft 155

Er musste ihm ein Alibi geben. In der Edition Peter Schöffers d.J.

fungiert folglich ein F.A.F. poeta regius auf dem Titelblatt als Autor
des Dialogs De obitu fulij Pontificis.42 Hinter dieser Abkürzung
konnte ein informierter Leser Fausto Andreiini aus Forlì (Faustus
Andrelinus Foroliviensis) wiedererkennen, der in Paris als Hofpoet
lebte und während des Krieges zwischen Julius IL und dem
französischen König Ludwig XII. dichterische Werke zur Unterstützung
seines Herrschers komponiert hatte.43 Das von Hütten dem wahren

Autor auf diese Weise gelieferte Alibi war mehr als plausibel. Der
Fälscher und Erfinder der Epistolae obscurorum virorum fand seinen
Einfall wohl sehr scharfsinnig.44

Bibliothekswissenschaft und Geschichte des Buchdrucks haben
die hier von mir dargelegten Argumente zur Identifikation Huttens
als Herausgeber des Büchleins gegen Julius geliefert. Aber auch die

Philologie trug Wertvolles zugunsten derselben Schlussfolgerungen
bei. Die Kollation der Editionen und die Texttradition des lulius
liefern Indizien, die in die gleiche Richtung weisen. Ich möchte an
dieser Stelle einige Ergebnisse meiner Forschungen für die in
Vorbereitung befindliche kritische Ausgabe des lulius exclusus e coelis

vorwegnehmen.4'
Ungefähr zwischen 1517 und 1520 wurden in Druckereien des

Rheinlandes, Flanderns sowie in Paris und Wien zahlreiche Editionen

des witzigen (festiuus) und respektlosen Dialogs veröffentlicht.
Ich habe bisher elf kollationiert. Es handelt sich hierbei jeweils
(bis auf eine einzige Ausnahme) um Ausgaben ohne Orts- und
Jahresangaben sowie ohne Namensnennung des Druckers.46 Auf
den ersten Blick scheint diese Fülle an Ausgaben ein konfuses, nur
schwer systematisierbares Bild zu liefern. Aber durch die Kollation
der Editionen wurde die Orientierung erheblich erleichtert. Alle
Ausgaben gehören zu zwei Codex-Familien, einer älteren (Terminus

42 EA.F. Poete Regii libellus. II de obitu Julij Pontificis Maximi. Anno do=//mini. M.D.X1II,
s.l.a. et s.n.t. [Speyer, Jakob Schmidt], 16 nicht num. c, gekennz. a-d\ in gotischer
Schrift.

43 Seine Biogtaphie im Dizionario Biografico degli Italiani, Bd. 3, Rom 1961, S. 138—141.

44 Die Formel F.A.F. Poete Regii taucht nur in zwei Editionen des Libellus auf, in der von
Mainz und in einer wenig späteren.

45 Meine Edition des Lulius exclusus e coelis wird in der von der Holländischen Akademie

der Wissenschaften unterstützten Gesamtausgabe det Etasmus-Werke erscheinen.

46 Die einzige Ausnahme bildet die vom Buchdtucket Thietry Martens im Septembet 1518

mit seinem Namen versehene Edition. Sie existiett in zwei Versionen, eine davon ohne

typographische Annotationen.



156 Silvana Seidel Menchi

post quem: Sommer 1517)47 und einer jüngeren (Terminus post
quem: Herbst 1518).48

Alle der älteren Familie zugehörigen Ausgaben stammen von
der Edition Peter Schöffers d.J. ab (auch die beiden um 1517 und
1518 von Gourmont publizierten Pariser Drucke). Ich werde diese

Ausgaben als «Huttensche» Familie bezeichnen. Auch die einzige
datierte der elf kollationierten Editionen, der Druck Thierry Martens'

vom September 1518, stammt von diesem Archetyp ab. Die
«Huttenschen» Ausgaben geben alle den Text Peter Schöffers d.J.

wieder, manchmal in verbesserter, meistens jedoch in schlechterer
Form. Der Trick, Fausto Andreiini die Autorschaft des Libellus
zuzuweisen, schlug allerdings fehl und wurde aufgegeben. Die
Initialen F.A.F. verschwanden sofort vom Titelblatt des Büchleins, da

alle zeitgenössischen Leser unmittelbar Erasmus' Stil wiedererkannten

und die engen konzeptionellen Übereinstimmungen zwischen
dem lulius und den von Erasmus publizierten Werken (besonders
dem berühmten Adagium Sileni Alcibiadis) registrierten.49

In den «Huttenschen» Ausgaben finden sich eine Reihe von
Textvarianten, die sie auf bemerkenswerte Weise von den Editionen
der zweiten Druckfamilie unterscheiden. Da der Archetyp dieser

Familie in Basel publiziert wurde, werde ich sie nach dieser Stadt als

«Basler» Familie bezeichnen. In dem vorliegenden Beitrag werde ich
mich allerdings nicht mit dieser «Basler» Editionsgruppe beschäftigen,

da diese nichts zu der These, die ich hier beweisen möchte, d.h.
der Rolle Huttens bei der Veröffentlichung des lulius, beitragen. Ich
werde die «Basler» Familie nur als Textbasis für Vergleiche mit den
Drucken der «Huttenschen» Gruppe heranziehen.

Der Textvergleich zwischen den beiden Familien lässt einige
signifikante Varianten erkennen. Die zur Stärkung meiner These

wichtigsten beziehen sich auf zwei historische, Hütten verbundene
Persönlichkeiten, Kaiser Maximilian und den Erzbischofvon Mainz,
Kurfürst Albrecht von Brandenburg.

47 Ein Brief Wilhelm Nesens an Bruno Amerbach vom Juni 1517 kündigte die Veröffent¬

lichung des Lulius in Köln an.

48 Zu den Basler Ausgaben des lulius siehe Hieronymus, Notizen zur Autorfrage (wie
Anm. 40), S. 159.

49 Ein bezeichnendes Zeugnis unter vielen ist der Brief aus Brüssel von Guy Morillon an

Erasmus vom 18. Februar 1517, Zeile 21-27 in: EE, II, ep. 532 (es ist nicht gesichert,
dass dieses Zeugnis sich auf einen Druck bezieht); sicher bezieht sich aber Erasmus in
seinem Briefan Johann Caesarius aus Antwerpen vom 16. August 1517 aufeinen Druck,
EE III, ep. 622, Zeile 1-30.



Eine tragische Freundschaft 157

Kaiser Maximilian erscheint in den Drucken der «Huttenschen»

Gruppe in einem vorteilhafteren Licht als in der «Basler» Familie.

Derjenige, der Peter Schöffer d.J. den archetypischen Text aus der
«Huttenschen» Familie lieferte - m. E. Hütten -, hatte das Manuskript

an einigen Stellen gekürzt. Er hatte eine respektlose Äußerung
bezüglich des chronischen Geldmangels seitens des Kaisers (und der
Tatsache, dass dieser Geldmangel seine politischen Entscheidungen
beeinflusste)50 ebenso entfernt wie einen Hinweis auf den verbissenen,

langjährigen antifranzösischen Hass Maximilians und dessen

Unvermögen, sich an Frankreich zu rächen;51 er hatte eine Anspielung

auf das wechselnde Kriegsglück des Reiches in Norditalien,
besonders rund um die Stadt Padua, die von Maximilian 1509 besetzt
und dann von den Venezianern zurückerobert worden war,52 sowie
weitere Vorfälle dieser Art weggelassen. Im Gegensatz zu anderen,
offensichtlich rein mechanischen Irrtümern, die dem Setzer zur Last

gelegt werden müssen, lassen diese absichtlichen Auslassungen eine
besondere Rücksichtnahme auf die Person Maximilians erkennen.
Hütten verehrte Maximilian und dessen Politik glühend und war
ihm aufgrund einer tiefen persönlichen Loyalität verbunden.

Ein weiterer Schutzherr Huttens, der Mainzer Erzbischof und
Kurfürst Albrecht von Brandenburg, der 1516 versprochen hatte,
Hütten in seinen Dienst zu nehmen und dieses Versprechen 1517
auch einhielt, kam in die Gunst einer den Text betreffenden
Intervention. Ein polemischer Hinweis im lulius auf die Habsucht, mit
der Kardinäle Abteien und Benefizien anhäuften und ein einzelner
Prälat diverse Bistümer sammelte, wurde in der Edition Peter Schöffers

d.J. ausgelassen und fehlt daher folglich in allen Ausgaben der
«Huttenschen» Familie.,3 Einen Extremfall von Bistumsanhäufungen

verkörperte 1517 gerade Erzbischof Albrecht von Mainz: Die
Übertragung eines zweiten Erzbistums, eben das von Mainz, an
diesen Spross der Brandenburger war für die Christenheit skandalös
und hatte indirekt den Angriff Luthers aufdie Ablasspraxis ausgelöst.
Die Streichung des diesbezüglichen Passus aus der Mainzer Edition
muss als rücksichtsvoller Akt gegenüber dem Mäzen Huttens
gesehen werden.

Die Identifikation Huttens mit der Person, die als Mittelsmann
fungierte zwischen dem handschriftlichen Text des Dialogs lulius

50 lulius, ed. Ferguson, Zeile 886f.
51 Ebd., Zeile 888f.

52 Ebd., Zeile 919f.

53 Ebd., Zeile 644-646.



158 Silvana Seidel Menchi

und dem Drucker, der diese Handschrift zum ersten Mal
veröffentlichte, findet ihre Bestätigung also in den Veränderungen des

Textes, die diese Editionsfamilie charakterisieren. Die Auslassungen,
die die Kollation der Drucke ans Licht gebracht hat, erklären sich

am plausibelsten aus der Verehrung des deutschen Ritters Hütten
für seinen Kaiser und aus seiner Dankbarkeit gegenüber einem

großzügigen Patron.
Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die vielfältigen, mittels

Buchwissenschaft und Philologie gewonnen Indizien zum lulius
alle in die gleiche Richtung weisen und die von mir zu Beginn dieses

Kapitels aufgestellte These bestätigen.

A.Julius II. und Hütten

Hütten entdeckte Julius 1517, zu einem sehr späten Zeitpunkt.
Julius IL war damals bereits seit vier Jahren verstorben (1513).
Zusammen mit Julius und durch Julius entdeckte Hütten auch seine

antirömische Gesinnung. Die Hypothese, die ich in diesem Kapitel
beweisen möchte, lautet: Der Dialog Iuliuslöste beide Entdeckungen
aus, fungierte sozusagen als Katalysator. Die Enthüllung des wahren
Gesichts des Papsttums erreichte Hütten über die Vermittlung von
Erasmus und reifte genau in jener Zeit heran, als Erasmus seinerseits
beschlossen hatte, sich dem Papsttum ergeben zu verhalten.

Ab 1518 tauchte Julius IL in den Schriften Huttens auf und

gewann an Bedeutung. Zeugnisse einer älteren Feindschaft des

deutschen Ritters gegenüber der Kurie und der Stadt Rom im Allgemeinen

existieren, aber ihr Ton ist moderater. In diesen frühen Belegen

zeigt sich Hütten als Verfechter der Theorie, die das Papsttum dem
Reich unterordnet, bekennt sich zu einem glühenden germanischen
Nationalismus, kämpft aber nicht gegen die Kirche Roms,
sondern proklamiert die mittelalterliche Auffassung von der Einheit
zwischen weltlicher und geistlicher Sphäre: Reich und Kirche sind
die beiden unerschüttetlichen, untrennbaren Komponenten der

respublica christianaA4 Die acht Epigramme zum Zustand Roms (de

statu Romae), die Hütten 1516 verfasste und aus der ewigen Stadt

einem Freund sandte, damit sie in Deutschland publiziert wurden,
beklagen das Verschwinden der alten Tapferkeit und der antiken

Tugend Roms, die Verderbtheit des Charakters seiner Bewohner, die
weitverbreitete Simonie in der Verwaltung der Kirche. Nichts lässt

54 Holborn (wie Anm. 4), S. 64-77.



Eine tragische Freundschaft 159

jedoch in der Originalversion dieser Epigramme die leidenschaftlich

geführte Kampagne gegen Rom der folgenden Jahre erahnen.55

Die theoretische Argumentation, die dem Papsttum als Institution

die Legitimation entzieht, ist im Wesentlichen zwei Werken
Huttens (oder ihm zugewiesenen Werken) anvertraut: dem Dialog
Vadiscus sive Trias Romana (1518/1520) und der Oratio ad Christum

pro Iulio LI (1520). In beiden Werken verkörpert Julius II. - der

Julius des Erasmus — das Papsttum, gegen das der deutsche Putter

zu Felde zieht.
Die Abfassungszeit des Hauptzeugnisses dieser unversöhnlichen

feindseligen Haltung, des Dialogs Vadiscus sive Trias Romana, fällt
in das Jahre 1518. Als der Dialog dann 1520 im Druck erscheint,
konfrontiert er seine Leser mit einer bis dahin nie gehörten Härte der

Sprache,'6 welche durch eine Reihe von Informationen genährt wird,
die ganz offensichtlich aus dem lulius exclusus e coelis stammen. Hut-
ten lag zwar während der Niederschrift keine Kopie des kontroversen
Büchleins vor, aber er hatte so viele Einzelheiten im Gedächtnis,
dass man davon ausgehen kann, dass er es auswendig kannte. Die
militärische Chronik des Pontifikats Julius' IL lieferte Hütten die

wirkungsvollsten Argumente für seine Diatribe. Die von Rom vom
Zaun gebrochenen Kriege, die Beteiligung der wichtigsten
europäischen Staaten an diesen Kriegen, das geflossene Blut, die Tausende

von Toten, die verwüsteten Städte'7 besitzen im Dialog Huttens ein
ähnliches Gewicht wie bei Erasmus. Die moralische Autorität und
die religiöse Glaubwürdigkeit des Pontifex Julius hebt Hütten aber

vor allem mittels einiger präziser Dokumente der päpstlichen
Kirchenpolitik, von denen er durch den Dialog lulius Kenntnis hatte,

aus den Angeln. Es handelt sich hierbei um die Bulle, mit der Julius
allen Soldaten, die mit ihm in seinem Krieg gegen den König von
Frankreich gekämpft hatten, eine Generalabsolution erteilt und
den Eintritt ins Paradies garantiert hatte,58 des weiteren um die
politische Nutzung der — dem Papst vom kanonischen Recht zuerkannten

— Fähigkeit, wen auch immer von einem geschworenen Eid zu
lösen,59 sowie um die Androhung der Exkommunikation gegen
jeden, der die Einberufung eines Konzils fördern oder unterstützen

55 Grimm (wie Anm. 4), S. 65.

56 Vadiscus, ed. Böcking, S. 149-268. Zum Abfassungsdatum vgl. Holbotn (wieAnm. 4),

S. 103.

57 Vadiscus, ed. Böcking, S. 172f, 183.

58 Ebd., S. 237f; vgl. lulius, ed. Fetguson, Zeile 252—261.

59 Vadiscus, ed. Böcking, S. 223f; vgl. lulius, ed. Ferguson, Zeile 421f



160 Silvana SeidelMenchi

sollte (eine Nachwirkung des conciliabolum von Pisa, das bei Julius
blankes Entsetzen ausgelöst hatte).60

Und der Prunk, den die Prälaten der Kurie zur Schau stellen?

Und der Hochmut, den das päpstliche Zeremoniell verkündet? Auch
bei diesen Punkten entlehnt Hütten die von Erasmus angeführten
Beispiele und präsentiert sie in derselben Sprache. Wir finden im
Vadiscus die Maultiere der Prälaten mit den goldbeschlagenen Hufen
und purpurnen Schabracken,61 die päpstliche Tiara, die Diokletians
Kaiserkrone vor Neid erblassen lässt,62 den rituellen Fußkuss, mit
dem der Pontifex die weltlichen Fürsten erniedrigt,63 die goldene
Rose, mit der er ihnen schmeichelt.64

Die wirksamste rhetorische Lektion, die Hütten aus dem lulius
übernommen hatte, war jedoch die Gegenüberstellung von Christus

und Julius, der Vergleich zwischen dem evangelischen Hirten
und dem ehrgeizigen Despoten. Hütten hatte diese rhetorische

Argumentation im Vadiscus durchgespielt.65 In seiner ganzen Bandbreite

wurde das Thema dann in der Oratio ad Christum pro Iulio II
entwickelt. Bei dieser Oratio handelt es sich um eine anonyme, von
Andreas Cratander im Herbst 1520 in Basel gedruckte Flugschrift.66
Frank Hieronymus hat sie Hütten zugewiesen. Ich halte diese

Zuweisung für voll und ganz überzeugend, sowohl aufgrund der von
Hieronymus exakt registrierten textuellen Analogien zu den sicher

von Hütten ge- und unterschriebenen Werken, als auch aufgrund
der thematischen und argumentativen Kontinuität, die diese flehentliche

Bitte mit dem Dialog Vadiscus sive Trias romana verbindet.67

Die Oratio ad Christum pro Iulio //führt das Thema der
Gegenüberstellung der beiden Modelle - auf der einen Seite der evangelische

Hirte, aufder anderen der ehrgeizige Despot — auf einer Länge
von zehn Seiten aus. Es war Erasmus, der Europa diese rhetorische
Lektion im Adagium Sileni Alcibiadis erteilt hatte. Im lulius hatte er
dann diese Lektion weiterentwickelt, dabei aber das Register geändert.

Das rhetorische Register des Adagiums ermahnt, fleht, ist voller
Leidenschaft, das des lulius ist ironisch, satirisch, sarkastisch, in ers-

60 Vadiscus, ed. Böcking, S. 179 ,216.
61 Ebd., S. 182.

62 Ebd., S. 183.

63 Ebd., S. 225.

64 Ebd., S. 245.

65 Ebd., besonders S. 172f
66 Otatio ad Christum opt. Max pro Ivlio secvndo Ligvre Pont. Max. a qvodam bene docto

et airistiano perscripta, s.l.a. et s.n.t.
67 Hieronymus, Huttenica (wie Anm. 38).



Eine tragische Freundschaft 161

ter Linie «witzig» - es soll beim Hörer/Leser Heiterkeit erzeugen. In
der Oratio ad Christumpro Iulio IIvereint der Autor — m. E. Hütten —

beide Werke des Erasmus zu einem inbrünstigen, leidenschaftlichen

Plädoyer voller Pathos. Das «witzige», «scherzhafte» Register
des lulius geht hierbei gänzlich verloren, ist Hütten vollkommen
fremd. Bei ihm ist nichts mehr witzig, nichts mehr scherzhaft, in
dieser Anrufung Christi, der schon geschehene Ereignisse
rückgängig machen und die bereits in den Annalen niedergeschriebene
Geschichte ändern soll:

«LIerr Jesus Christus, du wahrer höchstet Pontifex deine Barmherzigkeit
lasse nicht zu, dass dein Vikar die Welt durch Kriege, Blutvergießen und
Morde erschüttert; dass detjenige, der nach deinem Vorbild das Volk mit dem
Friedenswunsch gtüßt, selbst zut Kriegsfackel wird; und dass derjenige, der die

Aufgabe gehabt hätte, mit seiner Autorität die nach Krieg strebenden christlichen

Fürsten zu besänftigen, nicht nur auf jede [erdenkliche] Weise alle sich

christlich nennenden Fürsten anheizt, sondern sie sogar zum gefährlichsten
aller Kriege zwingt.»68

Gemeinsames Merkmal der zwei oben kurz abgehandelten Werke,
des Dialogs Vadiscus und der Oratio ad Christum pro Iulio II, ist ihr
zurückschauender Charakter. Im politisch-religiösen Konflikt, der

Europa erschütterte, wählt der Kämpfer an vorderster Front, Hütten,

Julius IL als Ziel seiner Attacken, also ein absolut nicht mehr
aktuelles Ziel. Die Lektüre und die Absorption des Gedankengutes
des Dialogs lulius exclusus e coelis sowie die lange Vertrautheit, die

Hütten — wohl als Kopist und Herausgeber — mit dem Werk gepflegt
hatte, lösten bei ihm Emotionen aus, die sein Bild des Papsttums,
seine antirömische Ideologie, ja sein ganzes Handeln definierten und
Form annehmen ließen.

Schlussbetrachtung

Erasmus und Papst Julius IL hatten einen virtuelles Gespräch
geführt, in dem es um die Identität der christlichen Kirche ging.
Diese Debatte überliefert uns der Dialog lulius. Die Geschichte des

Textes und seiner öffentlichen Verbreitung, die z.T. in diesem Beitrag

rekonstruiert wurde, enthüllte uns, dass es bei diesem Gespräch

68 Oratio (wie Anm. 66), f. a4v: «Domine lesu Christe, qui vere summus etpontifex [...]procul
avertat tua misericordia [...] ut tuus viearius omnia bello, sanguine, caede permisceat; ut qui
tuo exemple} pacis ornine salutatapopulum, ipsefax sit belli; et cuius erat Christtanosprincipes
bellaforte molientes auctoritate sua compescere, is modis omnibus conetur, universos Christian!

nominis principes, adpericulosissimum bellum, non excitare modo, verum etiam cogère.»



162 Silvana Seidel Menchi

noch einen dritten Partner gab: Der Dialog zwischen Julius IL und
Erasmus war in Wirklichkeit ein Dreiergespräch. Der dritte
Gesprächspartner, Ulrich von Hütten, spielte dabei eine fundamentale
Rolle: Durch ihn wurde der Dialog zwischen Erasmus und Julius II.
öffentlich. Nachdem der Dialog von den reservierten Kreisen der
humanistischen Kommunikation in die Sphäre der öffentlichen
Kommunikation gelangte, änderten sich sein Ton und sein Gewicht.
Er wurde zur Basis für die Gegenüberstellung von Christus und
seinem exakten Gegenteil — dem Pontifex. Papst Julius IL wurde zum
Modell des Antichristen.

Einige enge Freunde von Erasmus wussten von der Autorschaft
des provozierenden Dialogs. Erasmus, der den Text unter ihnen
herumgehen ließ, beichtete einem weiteren seiner Freunde, nämlich
Hütten - falls die von mir in diesem Beitrag vorgelegte Interpretation

überzeugend ist -, die Umstände der Entstehung des Dialogs.
Aber den Dialog selbst veröffentlichte er nicht. Ich bin der Meinung,
dass er ihn aus eigener Initiative nie publiziert hätte. Exulceratis
rebus,69 d.h. als das Klima in Mitteleuropa brennend heiß wurde
(der Ablassskandal, die Affäre Luther), versuchte Erasmus den Dialog

verschwinden zu lassen. ° Wenn es nach ihm gegangen wäre,
wäre der Text verschwunden. Er hatte ihn als witziges Stück für ein

gemeinsames Beisammensein konzipiert, er hatte ihn im heiteren
Klima humanistischer Komplizenschaft geschrieben und ihm eine
überaus wichtige Botschaft anvertraut: seine Auffassung von der
christlichen Kirche. Dabei war er sich aber stets bewusst, dass der

Dialog heitere, witzige Züge besaß. Durch die Drucklegung war
diese heitere Leichtigkeit, dieser geistreicher Witz verloren gegangen,
der Dialog zu einer Kriegserklärung gegen Rom geworden, in der

sich Erasmus nicht mehr wiedererkannte.
Die Existenz zweier humanistischer Kommunikationskreise —

eines offenen, der die respektvollen Botschaften gegenüber den
konstituierten Mächten transportierte, und eines geschlossenen,
in dem die respektlosen ironischen Aussagen und die beißenden
Attacken gegenüber den Potentaten und der Kirche umgingen -
überrascht nicht. Die Botschaften des geschlossenen Kreises sind
aber für uns nicht unwiederbringlich verloren. Zu den Quellen,
die uns eine Rekonstruktion der Inhalte des geschlossenen Kreises

erlauben, zählt Erasmus' Briefwechsel, den gut erkennbare, unter-

69 Ich zitiere hier den von Erasmus benutzten Ausdruck in Spongia, ed. Augustijn, S. 138,

Zeile 415. Den ganzen Satz im Zusammenhang siehe Anm. 15.

70 EE III, ep. 622, Erasmus an Johannes Caesarius, Antwerpen, 16. August 1517.



Eine tragische Freundschaft 163

schiedliche, auf die Position des Empfängers abgestimmte Register
charakterisieren. An anderer Stelle habe ich bereits den Vorschlag
gemacht, neben Erasmus' Briefwechsel die Illustrationen, mit denen
seine in den Basler Druckereien veröffentlichten Werke ausgestattet
waren, als Quelle heranzuziehen, um auf diese Weise wenigstens
einige, dem geschlossenen Kommunikationskreis vorbehaltene
Botschaften zu fassen/1 Die Ergebnisse dieser früheren Forschungen
decken sich mit den hier dargelegten. Die Editionsgeschichte des

Dialogs lulius exclusus e coelis bleibt jedoch der klarste Beweis für die
Existenz zweier unterschiedlicher Kommunikationskreise.

71 Die Illustrationen als Quellen behandle ich eingehend in dem Beitrag «Erasmus as

Arminius - Basle as an Anti-Rom?», in: Archiv für Reformationsgeschichte 99 (2008),
S. 66-96.




	Eine tragische Freundschaft : Julius, Erasmus, Hutten

