Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 110 (2010)

Artikel: Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit : zu den Glossen in der
Bibliothek Heynlins von Stein (ca. 1430-1496)

Autor: Scarpatetti, Beat von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-391660

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-391660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit.
Zu den Glossen in der Bibliothek Heynlins
von Stein [ca. 1430-1496)

von Beat von Scarpatetti

Munde immunde vale fraudem praeter nihil in te
Invisos validos omnes fallis tibi fidos

Sed non cernis stulte magis quod falleris ipse
Vincunt quos odis fallunt quos fallere queris.

«Welt, du unreine, leb wohl! In dir ist nichts ausser Falschheit.

All die dir trauen betriigst du, ob stark und hassenswert immer.

Doch du merkst nicht, wrichte, dass du die betrogne ja selbst bist.

Die du getduscht wihnst und hassest, besiegen und tduschen dich selbst.»

Lapidanus, Versus in mundum

Einflihrung: eine kostbare, bisher unbekannte Privatbibliothek

Uber die Figur des Scholastikers, Humanisten, Busspredigers und
Kartiusermdnchs Johannes Heynlin de Lapide hat sich bereits die
Medidvistik des 19. und 20. Jahrhunderts gebeugt.! Gemiss den
Akten der Pariser Sorbonne stammt er aus der Markgrafschaft
Baden, gemiss einigen Indizien aus Stein bei Pforzheim. Er war
vermutlich 1446 an der Universitit Erfurt immatrikuliert, 1448
an derjenigen von Leipzig, dort Baccalaureus anno 1450.7 Im glei-
chen Jahr predigte dort der Franziskaner Johannes von Kapistran,
europaweit bekannt und schon zu seiner Zeit nicht unumstritten;
ihn diirfte der junge Scholar gehort haben. Im Jahr darauf weilte
Heynlin an der Universitdt Lowen, einer Hochburg des konserva-
tiven Aristotelismus. Im Herbst 1454 ist er im Einnahmenbuch der
Pariser Sorbonne durch den Rezeptor Magister Johannes Kenedy
aus der Di6zese Glasgow verzeichnet. Wie an allen vorhergehenden
Universititen entrichtete er die vollen Gebiihren. Vermutlich bereits
1455 ist er Magister Artium; ab 1456 bekleidete er eine Reihe von

1 Literaturverzeichnis und Uberblick: Die deutsche Literatur des Mictelalters. Verfasserlexi-
kon (VL), Bd. 3 (1981), Art. Heynlin von Stein, col. 1213-1219 (Beat von Scarpatetti).

2 Zum ersten datierten Zeugnis von seiner Hand vom Jahr 1452, geschrieben an der
Universitdt Leipzig, sieche Kartalog der datierten Handschriften in der Schweiz, bearb.
von Beat von Scarpatetti [et al.], Bd. I, Ziirich 1977, Schreiberverzeichnis [Bio-Bibliogr. ]
S. 264f,, zu Heynlin 18 Hss., 5 Abb.; Kolophon in Nr. 567, F VII 11, f. 49v.



108 Beat von Scarpatetti

Amtern, 1469 schliesslich war er Rektor.? In der Zwischenzeit enga-
gierte er sich 1464 an der jungen Universitit Basel fiir die Vertretung
des Realismus (Via antiqua) an der Seite des sonst dominierenden
Nominalismus. Gleichzeitig hatte er Kontakte zum aufstrebenden
Buchdruck am Oberrhein und, wie schon in Paris, zu etlichen Hu-
manisten; 1470 errichtete er mit drei deutschen Typographen eine
Ofhizin an der Sorbonne und wurde somit Editor des ersten gedruck-
ten Buches in Frankreich; es galt italienischen Briefen als Mustern
der humanistischen Rhetorik.* Aber 1473 liess er, so Sebastian Brant
in seiner Heynlin gewidmete Elegie, die «eitlen Thesen der Schule
fahren» und wurde Volksprediger am Oberrhein, in Basel und in
Bern.’ Nachdem er 1484 in Basel Pridikator am Miinster geworden
war, folgte mit dem Eintritt in die Basler Kartause 1487 die zweite,
einschneidende Zisur in seiner Laufbahn, welche angesichts seiner
Beriihmtheit Aufsehen erregte und auch in Brants «Narrenschiff» er-
wihnt ist. Er predigte auch in der Kartause gelegentlich und pflegte
intensive Kontakte mit dem Buchdrucker Johannes Amerbach. Nach
seinem Tod im Jahr 1496 erwies sich sein Klostereintritt fur die
Nachwelt insofern als einmaliger Gewinn, als seine ganze Bibliothek
Besitz der Kartause wurde und nach deren Authebung ins Eigentum
der «Bibliotheca Academiae Basiliensis», der Universititsbibliothek,
tiberging, in einem hervorragenden Erhaltungszustand.

Diese Bibliothek nun ist, seit noch nicht so langer Zeit, das neue
Hauptzeugnis iber Heynlin. Denn von ihm als Autor liegt, ausser
kleineren Opuscula zur Grammatik und zur liturgischen Praxis,
kein gewichtiges Opus vor, das seiner Bedeutung als Prediger gleich-
kime. Immerhin aber spiegelt die uns hinterlassene 283-bindige
Privatbibliothek, entstanden zwischen 1450 und 1496, Heynlins
intensives Studium der Theologie, Homiletik, Spiritualitit, Aszese
und Rhetorik. Sie bildet in sich ein einmaliges Zeugnis seiner enor-

3 Astrik Gabriel: Auctarium Chartularii universicatis Parisiensis, Tomus VI: Liber recep-
torum nationis anglicanae (Alemannorum), Parisiis 1964. Vgl. die Introductio p. XIX,
ferner coll. 262, 266, 282, 293, 297f., 328, 378.

4 Gasparinus Barzizius (Barzizza): Epistulae, Parisiis 1470. Dazu Jeanne Veyrin-Forrer:
Hommage aux premiers imprimeurs de France 1470-1970, Paris 1970.

5 Die Brant-Elegie gedrucke in: Thomas Wilhelmi (Hg.): Sebastian Brant. Kleine Texte,
Bd. I/1: Text, Bd. 2: Noten zur Edition, Stuttgart 1998, je sub Nr. 150; in der Edition
S. 227 bei Vers 18: linquis statt linguis; in den Noten S. 149 ist die Metrik-Riige zu
Theologus kontestierbar. Literatur zu Brant allgemein siche Thomas Wilhelmi: Sebastian
Brant Bibliographie, Bern 1990. Die erste Pradikatur hatte er vermutlich im Augustiner-
Chorherrenstift St. Leonhard, dazu Beart von Scarpatetti: Die Kirche und das Augustiner-
Chorherrenstift St. Leonhard in Basel (11./12.~16. jh.), Basel 1974, S. 250-252 und
Reg. S. 391.



Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit 109

men Belesenheit, seiner Leitwerte und Bestrebungen. Allerdings war
sie bis 1973 als Ganzes nicht erfasst, hochstens den Basler Biblio-
thekaren in Umrissen bekannt. Die Binde sind noch heute in den
einzelnen Abteilungen unter den diversesten Signaturen verstreut,
also unter den rund 2000 Handschriften und 3000 Inkunabeln der
Universitatsbibliothek. So haben auch die bedeutenden Heynlin-
Forscher des 19. und 20. Jahrhunderts, Max Hossfeld und Hans von
Greyerz,® nur wenige ausgewihlte Biande beigezogen. Im Jahr 1973
hat Max Burckhardt als Handschriften-Konservator alle einzelnen
Binde identifiziert, die Bibliothek zusammengestellt und ein erstes
Verzeichnis vorgelegt.” Sein Nachfolger Martin Steinmann hat in
den beiden Registerbinden seiner Kataloge von 1982 und 1998
noch wertvolle Neufunde, Identifikationen und Erginzungen im
Bereich der Handschriften und der Miszellanbande beigesteuert.®
Mit dieser Bibliotheks-Rekonstruktion war die Basis gelegt fiir deren
Erforschung. Der Unterzeichnete, seit 1972 im Zuge der Erstellung
des Katalogs der datierten Handschriften angeregt durch Heynlin
als Schreiber, hat sich diese Bibliothek ab 1995 vorgenommen und
einen ausfiihrlichen Katalog erstellt.” Die wichtigste «Entdeckung»
bestand darin, dass sich in den 283 Binden ein ganzes Corpus von
handschriftlichen Glossen Heynlins finden liess.

Das inhaltliche Bild der Bibliothek ist durchaus profiliert. Heyn-
lins Anschaffungen folgten allem andern als irgendwelchen Samm-
ler-Alliiren; die Auswahl der Titel ist sehr gezielt und aussagereich.
Bibliophil ist die Sammlung gleichwohl dank der mirchenhatten,
kostbaren Illuminierung vieler und aufmerksamster graphischer
Ausstattung quasi aller Codices, sowie der Ausstattung der Ein-
biande. Die Buchmalereien, entstanden in professionellen Ateliers,
wohl zumeist in Paris, sind erstrangig. Zudem hat Heynlin enorm

6 Siehe das Literaturverzeichnis im VL (wie Anm. 1).

7 Max Burckhardt: Die Inkunabeln aus der Bibliothek des Johannes de Lapide, in: Fiir
Christoph Vischer, Direktor der Basler Universititsbibliothek 1959-1973, Basel 1973,
S. 15-75; ders.: Basler Biichersammler vom Spitmittelalter bis zur Barockzeit. Johannes
Heynlin de Lapide, die Gelehrtendynastiec Amerbach, Remigius Faesch. Katalog der
Ausstellung der Universititsbibliothek, Basel 1975.

8 Martin Steinmann: Die Handschriften der Universititsbibliothek Basel, Register zu den
Abteilungen A T— A XI und O, Basel 1982, Index S. 457f.; ferner zu den Abteilungen
C I - C VI, D-F sowie zu weiteren mittelalterlichen Handschriften und Fragmenten,
Basel 1998, Index S. 407.

9 Siehe oben Anm. 1 und 2; ferner auch Beat von Scarpatetti: Biicherliebe und Welt-
verachtung. Katalog der Bibliothek des Johannes Heynlin de Lapide in der Universitits-
bibliothek Basel (Druck in Vorbereitung, Einsicht in das fertige Manuskript fiir Interes-
sierte moglich).



110 Beat von Scarpatetti

viel selbst geschrieben, sorgfaltig bereits in den spatmittelalterlichen
Gebrauchsschriften, erlesen schén in der Humanistica. Die Biblio-
thek stellt besonders mit ihrer Synthese von inhaltlicher Relevanz
und stupender Schonheit eine grosse Seltenheit dar.

Welche Autoren hat Heynlin angeschafft, auf welche Themen
hat er die Angebote der gesamten europdischen Offizinen durchge-
sehen? Was die Autoren angeht, so figurieren gewiss viele erstrangige,
bekannte Hiupter aus Antike und Mittelalter, aber auch eine sehr
grosse Zahl kaum bekannter Verfasser und Kompilatoren. Deshalb
habe ich fiir die Erstellung des Katalogs die erweiterte Formel eines
«Catalogue raisonné» gewihlt. Zu den Standard-Angaben in den
heutigen Handschriften- und Inkunabelkatalogen betreffend Inhalt,
Datierung, Herkunft und Literatur treten zwei zusitzliche Bereiche.
Zum einen ist das Glossen-Corpus repertoriert und, wo besonders
aussagereich, transkribiert, also zitiert. Zum andern ist jeder Autor
mit einem eigenen Kurzartikel vorgestellt — an Zahl tiberwiegen
die heute ausserhalb der engsten Fachwelt unbekannten Namen.
Betrachten wir die Bibliothek also als eine Quelle, so besteht deren
erste, schr relevante Aussage im generellen Inhaltsspektrum der
Binde als solchem. Die zweite Aussage besteht im Glossen-Corpus;
die Gesamtzahl aller Eintrage darf auf tiber 10 000 geschitzt werden.
Heynlins Notate bestanden in einem Lesezeichen, angebracht an
den ihm wichtigen Stellen, bestehend aus drei Punkten mit Unter-
schleife, sodann in elegant gezeichneten Zeigehindchen, schliesslich
in Text-Marginalien. Rein quantitativ gesehen, ergibt sich folgender
Befund: Heynlin muss in den 40 bis 50 Jahren seit seiner Ankunft
in Paris Tag und Nacht iiber seinen Biichern gewesen sein — er hat
seine Bibliothek weitgehend durchgearbeitet. Zudem sind die Seiten
sorgfaltig regliert und die Satzanfinge gelb gestrichelt. Dazu muss er
Scholaren als Hilfen, bezahlte Amanuenses, gehabt haben. In vielen
Inkunabeln fertigte Heynlin zudem mit eigener Hand Inhaltsver-
zeichnisse und Register sowie auf jeder Seite Kolumnentitel an. Die
Menge aller Notate ist iiberwiltigend. Die grosse Mehrheit steht,
obgleich stark gekiirzt und minutios klein, in sehr sorgfiltiger huma-
nistischer Buchschrift, nur sehr wenige sind kursiv. Nicht umsonst
berichten schon die Pariser Fakultitsakten von einem Augenleiden
ihres fithrenden Scholastikers.

Das Corpus der Glossen darf als neu gehobene Quelle gelten.
Wozu hat es Heynlin gedient? Der Inhalt der Bibliothek kann in
drei Bereiche geteilt werden: I: Scholastik, II: Theologie, Aszese
und Predigtliteratur, III: Humanismus. Die Binde des Bereiches
I1I sind kaum annotiert, diejenigen des Bereiches I kursorisch, und



Weleverachtung an der Schwelle der Neuzeit 111

die des Bereiches 11 am intensivsten. Das Glossenwerk hat in erster
Linie dem Predigtwirken von 1473 bis 1487/1496 gedient. Und
diese Glossen fithren zum Thema unseres Beitrags: der Grossteil
der Marginalien gilt der Abkehr von der Welt, dem Verweis auf das
Endzeitliche und das Jenseits, dem Jiingsten Gericht, den Fragen
der Moral, der Stinde und der Erl6sung, alles gepragt vom Geist des
Contemptus mundi, der Weltverachtung. Viele Eintrige sind stupend
und kompromisslos streng, Als Ubergang zum folgenden Kapitel
moge folgende, nicht weiter zu kommentierende Glosse dienen: Cur
Christus ad judicium veniens describitur armatus: <Warum der zum
Jingsten Gericht kommende Christus als bewaffnet beschrieben
wird».'?

Der Contemptus mundiin den Glossen Heynlins

1) Munde immunde — «o unreine Welt». (Lapidanus, Versus in mun-
dum, UB Basel, Ms. F VI 16, f. 1911, siche oben das Eingangszitat)
(Abb. 1).

: : ' e (4‘-*' o i

| s
AN A% ke AraedSy R ST
;"\,‘,Novf‘ ~vallkes, m..mdh'ﬂ«ﬁé pbv f».’oﬂ

QD fus b <zanr ,\“&\ 1(@,{? f‘““f‘])

’\.,cw‘tu} —‘1J6 ohe f"\((“? 48 ,&t(ﬁ 11&!’
3 );tu‘f v\ \wD\‘

/\-‘

3

Das Wortspiel vom Mundus immundus gehdrt zur rhetorischen
Topik christlicher Lehre, von den Wiisten- und Kirchenvitern durch
die ganze mittelalterliche aszetische Literatur bis hin zur Barockzeit.

Der Spriiche des Schimpfs, Hohns und der Vorwiirfe an die arme

10 Aleph C IV 5: Robertus Holcot: Super librum sapientiae, Speyer (Peter Drach) 1483
(Hain 8757, GW 12885), Cap. V, Lectio 71.



112 Beat von Scarpatetti

Frau Welt sind Legion.!" Vielleicht hat Heynlin die bekannte, noch
heute erhaltene Statue am Hauptportal des Strassburger Miinsters
mit den Kroten und Schlangen im Riicken der schonen Frau ge-
sehen. Mundus fallax, die gleisnerische Falschheit der Welt, erscheint
noch im Epigramm von Sebastian Brant zum Tod seines Freundes
Heynlin, welcher nun zu den Sternen hinaufgestiegen sei post
tempora fallacis saeculi."*

2) Inc. 397, £. 9r: Johannis Lapidi arma: Das Wappen Heynlins,
gewidmet der fmmaculata Conceptio Mariae (Abb. 2).

Die Welt ist fundamental unrein! Dieser frithe Romer Druck der
Hieronymus-Briefe von 1470 ist ausgezeichnet durch das (insgesamt
in fiinf Bianden figurierende) Wappen Heynlins. Die Ur-Unreinheit
der Menschen und der Welt ist begriindet durch den stindenbelade-
nen Akt der menschlichen Zeugung, von dem die «Immaculisten»

11 Vgl etwa die Sammlung von Sentenzen zur «Welw in der Versliteratur, sub lemmate
«Mundus» bei Hans Walther: Initia carminum [...].Verzeichnis der Versanfinge mit-
telalterlicher Dichtungen, Gottingen 1959 (2. Aufl. 1969), Nr. 11 414-11 473; ders;
Proverbia [...]. Lateinische Sprichwérter und Sentenzen des Mittelalters, Géttingen
1964, Nr. 15 616-15 651.

12 Wilhelmi: Sebastian Brant. Kleine Texte (wie Anm. 5), Nr. 159.



Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit 115

einzig Maria befreit wissen wollten. Die Immaculata Conceptio
Mariens, die die Theologie des 13.—106. Jahrhunderts umgetrieben
hat, ist also von Heynlin auf sein Schild erhoben worden. (Heynlins
Herkunft und Geburt selbst liegen in einem tiefen Dunkel!) Sowohl
die unbefleckte Empfingnis, aber auch die Jungfriulichkeir, die Znvio-
lata Virginitas Mariae, sind symbolisiert durch die beiden Schnibel
eines Haselhuhn-Paares. Gemiss den mirtelalterlichen Bestiarien
empfingt dieses in reiner Weise iiber den Mund und nicht durch Ko-
pulation.”” Heynlin hat also das Tier-Symbol fiir die reine Empfing-
nis und die jungfriuliche Geburt als sein Wappen gewihlc." Spater
hat Heynlin bei Johannes Amerbach 1489 ein Pamphlet gegen die
«Maculisten» unter den Theologen drucken und es als Warnung
dem Werk eines ihrer Vertreter voranstellen lassen, dem populiren
Predigtwerk eines Dominikaners, mit dem Titel «Meffret."

3) Inc. 394, Lib. XIII, Cap. 10: Tempus Vite huius: non aliud est

quam cursus ad mortem (Abb. 3).

f: Tq:m Vite b no A‘h ucl ¢
/ * c}/ cur Tue AC{ mmﬂ
m - :

13 Gallus M. Hifele: Franz von Retz. Ein Beitrag zur Gelehrtengeschichte des Dominikaner-
ordens und der Wiener Universitit am Ausgange des Mittelalters, Innsbruck 1918, zur
Mariologie S. 340-392, zum Bild der Vogelschnibel S. 375, Symbol Nr. 30.

14 F112,F 1r, sodann auch in den Drucken Inc. 27, 28, 80, 100, 397, FQ I 3.

15 Inzwei Exemplaren erhalten: Aleph ATV 11, Nr. 2a und F N VI 14. Nr. 2. Im 1. Sermo
des Hortulus reginae findet sich die These Meffrets, die B.M.V. sei nicht ausgenommen
vom Peccatum originale; diesem Druck gile die Praemonitio. Zum Maculisten-Imma-
culisten-Streit siehe Marien-Lexikon 6 (1994), S. 521-523 (G. Lechner); Dictionnaire
de Spiritualicé, d’Ascétique et de Mystique (DS) 10 (1977), col. 934f. (V. Honemann);
Dictionnaire de théologie catholique (DThC) 7 (1922), Art. «Immaculée Conception»,
darin col. 1108—1115 (X.-M. Bacheler); ebenso ein Exkurs bei Max Hossfeld: Johannes
Hevnlin aus Stein. Ein Kapitel aus der Friithzeit des deutschen Humanismus, in: BZGA
6(1907), S. 320-324; zu Gegnern der Immaculata Conceptio im 15. Jahrhundert siche
Horst Ulrich: Nova Opinio und Novelli Doctores. Johannes de Montenigro, Johannes
Torquemada und Raphael de Pornassio als Gegner der Immaculata Conceptio, in: Studien
zum 15. Jahrthundert. Festschrift fiir Erich Meuthen, hrsg. von Johannes Helmrath und
Heribert Miiller, Miinchen 1994, Bd. 1, S. 169-191; ebenso auch wertvoll Hifele (wie
Anm. 13).



114 Beat von Scarpatetti

Nachdem bereits Zeugungsakt und Empfingnis Stinde sind,
ist konsequenterweise das so entstandene Leben ein Todeslauf; fast
erinnert das Bild des Laufes zum Tod an das Bild der Todesfuge von
Paul Celan. Der harte Satz figuriert im reich glossierten Exemplar
der Civitas dei von Augustinus. Er steht wiederum ganz allein, der
einzige herausgezogene Satz im ganzen Kapitel XIII. Dem Gedanken
des als Einziges erstrebenswerten Todes gilt auch der Anfang des
Epigrammes von Sebastian Brant auf den Tod Heynlins: «Was, Vater
Lapidanus, konnte dir Angenehmeres geschehen ..., als dass du froh
zu den Sternen gehst?»'

4) Inc. 1, f. xliiii recto: Mulieres sacra non tangant (Abb. 4).

Wenn der Mensch bereits unrein empfangen ist, gilt besonders
die Frau als unrein. Die Glosse steht in der stolzen Inc. 1 unserer
Universititsbibliothek, dem Durandus-Druck von 1459 auf Per-
gament aus der Ofhizin Schoffer und Fust in Mainz."” Im ganzen
Werk ist der zitierte Satz eine der wenigen Marginalien Heynlins.
Dieser Stellenwert illustriert die Unerbittlichkeit der tiir die Frau
gravierenden Aussage. Sie wirke, etwa in der Frage der Nomination
von Frauen zum Priesteramt — trotz mittlerweile vorgeschobener
anderer Argumente — bis heute.

16 Epigramm von 1496, bei Wilhelmi: Sebastian Brant. Kleine Texte (wie Anm. 5), S. 254.
17 Rationale divinorum ofhciorum, das Liturgie-Manuale des franzésischen Kanonisten
Guilelmus Durandus aus dem 13. Jahrhundert.



Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit 115

5) Aleph D IIT 15, f. 141r: Mulier carnem, vir rationem significat
(Abb. 5).

e

e g £

Lt S -~ . s
; --*f'nhcr 'a-wn : /ﬁ “t
= ’\(u panocm i

.;.L}_\uf [('tt‘pchf

& C A L’anc 2

I O 3Tg S D

L

) oblétu;mo b“‘l"’l’
- h("tb

s o4

&

NN 2D

Die Frau ist ist also fleischlich. Sie ist auch die Schlange. Denn
dieser gilt gleich die darunterstehende Glosse Caput serpentis. Und
der Schlange soll ausgerechnet die Frau Maria den Kopf zertreten.
Petrus Lombardus, in dessen Werk der Sentenzen die Glosse figu-
riert, hat im 12. Jahrhundert einen Grundstein zum Siegeszug der
Rationalitdt in der Theologie gelegt. Insofern war sie auch Ménner-
sache. Bis ins 20. Jahrhundert hinein hat die Biologisierung und
Hintansetzung der Frau auch deren soziales, kulturelles und wirt-
schaftliches Schicksal besiegelt.



116 Bear von Scarpatetti

6) Aleph E II 30, f. 88r: Exemplum de Choreis (Abb. 06).

Die Freuden des Lebens und des Eros sind verkorpert im Tanz.
Die Weltflucht und die Verdammung der Welt sind verdichrtet in der
Achtung des Tanzes, die in der christlichen Morallehre schon sehr
frith einsetzt. Fiir diese Aussage gibe es eine Vielzahl von Referenzen
bei den Auctoritates. Aber hier ist interessant, dass Heynlin nicht
den ganzen Kanon der Kirchenviter und -lehrer anfiihrt, sondern in
seiner Zeit geschehene warnende Exempla. Die sind ihm so wichtig,
dass er sie in der Scala Coeli des Johannes Gobi unten am Rand aus-
fithrlich schildert. Unter anderem berichtet Heynlin, wie der Herzog
von Mantua 1442 nach einem Tanz vom Schlag getroffen worden,
und in Unterseen bei Thun 1420 eine Briicke eingestiirzt sei, mit
vielen Toten, und das, nachdem getanzt worden ist!"®

18 Das Ereignis ist nicht verzeichner in der sehr ausfiihrlichen Geschichte von Unterseen
von Ernst Schlappi, 2 Bde., Interlaken 2008.



\\VCI[\'Crachnmg an der Schwelle der Neuzeit 117

7) Aleph C IV 5, Lib. VII, cap. 93: Sanitas corporis non est nimis
diligenda (Abb. 7).

Sammf cozf'oz 1(

nocmrmfmt_se a

nfirmmeanf valie?
1.

Heynlin hat den Liber-Sapientiae-Kommentar des englischen
ockhamistischen Philosophen Robertus Holkot aufs intensivste
annotiert. Wir finden in diesem Dictum die christliche Aszese im
direkten Konflikt etwa mit der heutigen Okoiogi@, die sich auch
um wohlfundierte Korperlichkeit als Privention der Krankheit
interessiert. Einem Nutzen der Krankheit wiirde, in einem andern
Sinn, unter Umstinden die Homoopathie zustimmen. Unterhalb
vermerkt Heynlin noch: Pulchritudinis malum. Die Schonheit ist

ein Ubel.



118 Beat von Scarpatetti

8) Aleph C IV 14, Dominica prima post Pentecosten: Exemplum
contra eos quibus cuncta prospere cedunt (Abb. 8).

b4

Eigentlich ist alles Weltliche suspekt. In diesem Exemplum
gegen die, denen alles gliicklich von der Hand geht, enthalten in
den Sermones dominicales des norddeutschen Kartiusers Jacobus
de Clusa (T 1465)," ist vor allem der Erfolg in der Welt als solcher
suspekt. Gemiss der Erzihlung wurde der Kirchenvater Ambrosius
von Mailand auf dem Weg nach Rom gastlich aufgenommen im
Haus eines reichen Mannes. Dieser schildert ihm, wie es thm gut
gehe in Haus und Hof, mit der Familie, mit dem Gesinde, mit den
Einkiinften. Da stutzte Ambrosius, erhob sich und sagte zu seinen
Gefidhrten: Schleunigst weg von hier! Hier waltet nicht der Herr,
und die gotliche Rache wird folgen. Kaum waren sie weg, offnete
sich die Erde und verschlang den reichen Mann und all das Seine,
sodass nichr eine Spur tibrig blieb; der Abgrund sei heute noch zu
sehen. Das Exempel schliesst mit der Moral: Prosperitas huius saeculi
contemnenda est.

19 Jacobus de Clusa gehért verdienstlicherweise zu den zeitgendssischen Kritikern des Johan-
nes Kapistran; er nannte diesen theartralischen Volksprediger, konservativen Populisten
und Schaumschliger einen Scharlatan.



Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit 119

9) F K111 14, f. XIVr: In presenti vita nulla petatur consolatio (Abb. 9).

- omps tmifericors diie:q i nd eem?po- | {
///&} tene fmltmoaferm gdm ﬁuﬂ’amts cnl | [

o
7 y{a"' ﬁ’ﬂwﬁ nﬂa tat 9{blano : ')
evbaa ‘m celefie H’AIAH“( ve(gph?_

‘:’m Pe rmalu M inS Gk @ At
wuugz 4T :,,:?:L e f,gsuj ‘Ta h,u!;{/

L‘;

-,

i

/

Augustinus, Soliloguia. Die gelebte Gegenwart kann gar keinen
Trost geben. Der sehr augustinische, von Heynlin am Rand hervor-
gehobene Satz findet sich in einem der am reichsten annotierten der
ganzen Bibliothek. Heynlin hat diesen Strassburger Druck von 1489
als bertihmter Prediger, und gleichzeitig als freiwilliger Eremirt in
einem Hiuschen der Basler Kartause wohnend, gekauft. Die augus-
tinische Spiritualitit hatte im Kontext der neuplatonischen Reform
der Scholastik eine neue Bliite, die bis in die Reformation hinein
wirkte. Der Drucker Johannes Amerbach hatte mit diesem Band
seine grosse Augustinus-Ausgabe eréffnet, die zusammen mit Johan-
nes Froben und Johannes Petri bis 1495 weitergefithrt wurde.”® Die
Augustinus-Renaissance unmittelbar spiegelt sich auch bei Heynlins
Zeitgenossen Thomas a Kempis (T 1471), aus dessen weltberithmter
Imitatio Christi Heynlin sich das Zitat notiert: Quanto quis spiritua-
lior: tanto presens vita ei amarior. «Je mehr jemand spirituell abgelost
ist, umso bitterer wird ihm das gegenwirtige Leben.»*! Thomas a
Kempis war Windesheimer Chorherr, und Heynlin stand dieser aus
der Devotio moderna hervorgegangenen Reformbewegung nahe,
da er im damals windesheimischen Chorherrenstift St. Leonhard in

Basel gepredigt hat.*

20 Siehe von Scarpatetti, St.Leonhard (wie Anm. 5), S. 323-331; zur Geschichre der
Augustinus-Ausgaben in Basel: Officina. Mitteilungen des Hauses Schwabe AG, 2009,
mit Beitr. von Cornelius P Mayer [et al.].

21 De imitatione Christi, Druck F L X 8, die Glosse f. 26r.

22 Siehe von Scarpaterti, St. Leonhard (wie Anm. 3).



120 Beat von Scarpatetti

) FJ VIS5 £ 69r: Libris contra dyabolum pugnatur (Abb. 10).

Mit Biichern gegen den Teufel kimpfen: Angesichts von Heyn-
lins ausserordentlicher Bibliothek und deren intensiver Durcharbeit
ist das Zitat eine Quintessenz seines Wirkens. Der Teufel zumal ist
in seinen Marginalien dutzende Male evoziert.” Johannes Chry-
sostomus, dessen Wort zitiert wird, setzte aber wie Heynlin das
Biicherwissen in der Predigt um. Der einstige Anachoret und spi-
tere Patriarch von Konstantinopel hat sich in scharfziingigen Buss-
predigten mit dem Kaiserhof angelegt, und besonders mit der Kai-
serin Eudoxia in einer Predigt tiber die Putzsucht der Frauen, worauf
er in die Wiiste geschickt worden ist. Es scheint, dass es Heynlin
in der Universitdtsstadt Tiibingen, von der er (auf stadtisches oder
markgrifliches Verdike hin?) tiberstiirzt weggezogen ist, dhnlich er-
gangen ist. Im ganzen Kap. 31 tber die Biicher hebt Heynlin nur
diesen Satz mit dem Blicherkampf gegen den Leibhaftigen hervor.

Der Contemptus mundi in der Lehrtradition

Die Weltverachtung gehort zur genuinen Substanz christlicher Lehre
und Praxis.” Als sol(,he ist sie bereits in den Evangelien grundgelegt:

die Botschaft und die Nachfolge Christi bedeuten das Hinter-sich-

Lassen alles Weltlichen; dazu treten noch viele analoge Aufforderun-

-

23 Beispiele: zum Teufel als Schlange, F M T 21; er vernichtet mit den Mitteln der Welt,
Aleph D V' 19; seine vielfiltigen Listen, Inc. 1667; er tduscht auf mehrere Weisen, einzeln
aufgezihlt, Aleph D 11 10; er ist gleich cinem siissen Weib, A MV 3; er verfithrt mit
Vorzug die Weiber, F | VIII 28.

24 Grundlegend die Artikel im Dictionnaire de Spiritualité, d’Ascétique et de Mystique

(DS): «Abnégation», vol. 1, 1937, col. 67-110 (R. Daeschler [et al.]), «Fuite du monde»

vol. 5, 1964, 1575-1605 (Zoltan Alszeghy) und «Monde», vol. 10, 1980, col. 16201646

(Pierre Grelot/Edouard Poussert).



Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit 121

gen in den Apostelbriefen.” Gewiss war bereits in der Antike der Rat
zu kritischer Distanz zur Welt durchaus prisent, iber den Gedanken
der Gelassenheit und des Loslassens von allem Materiellen in der
griechischen Philosophie, besonders ausgeprigt in der Stoa. Aber
deren Weisheitslehre richtete sich an eine welt-immanent begriffene
Existenz und Realitit, und erlaubte eine bessere, «philosophischere»
Existenz hienieden. Im Gegensatz dazu erstrebte das Christentum
die Erlésung von derselben, von Erbsiinde, Siinde und Schuld. Es
schaute von der abgelehnten Welt weg, strebte aus der zeitlichen,
«temporalen» Endlichkeit direkt auf eine jenseitige, nicht-hiesige
«Ewigkeit». Diese blieb vollkommen abstrakt. Die Visio beatifica,
die ewige Gottesschau, war einzig das Glanzbild einer Projektion fiir
das Leben nach dem Tode und entbehrt tiberdies einer soliden bib-
lischen Grundlage. In jedem Fall bildet der transzendentale Verweis
das Fundament jeder christlichen Spiritualitit und Aszese. Leiden,
Kreuz und Tod, nicht etwa menschliches Wirken oder gar Denken,
fihren, tiber den reinen Glauben, in die Erlosung. Fiir die diessei-
tige Welt galten denn auch eine ganze Reihe starker Metaphern,
so, wenn im Romerbrief gerufen wird: Abiciamus opera tenebrarum
(13,13); und sie also als Finsternis bezeichnet wird, neben noch
viel schlimmeren Bildern — «siindig» und «weltlich» gingen de facto
in eins. Finsternis und Licht bilden nur eines der Symbole fiir die
klassischen christlichen Polaritdten, als da weiter sind Alt und Neu,
Zeitlichkeit und Ewigkeit, Korper und Geist, Wille und Hingabe,
Werk und Gnade. Den alten Menschen gilt es zu kreuzigen,* zu-
gunsten des neuen. Der marxistische Soziologe Henri Lefébvre hat
die Kreuzigung der Sonne als ein Summum jeglicher Ablehnung der
Welt apostrophiert.”” Im Verlauf der Ausbreitung des Christentums
hat die Virulenz der Weltablehnung zugenommen. Der Mirtyrer
wurde zum Triumphator der Weltverachtung. In der Form der Fuga
mundi ist das Martyrium auch spirituelles Ideal, und die Morsifi-
catio, die «Abtétungy, wurde zum Schliisselbegriff der christlichen
«Aszese», d.i. Enthaltung. Mit dem Bonum mortis bei Ambrosius
sind wir mitten in einer quasi dialektischen Umkehrung aller Werte
zuungunsten der Welt — die Mors ist ein Bonum, die Vita ein Malum.
So notiert auch Heynlin aus einer Chrysostomus-Predigt: Omne
quod est in rebus habet corruptivum aut lesivum: «Jedes Dinghafte

25 Im Wesentlichen Mt. 16,24-26; Mk. 8,34-36; Lk. 9,23-25.
26 Rém. 6,6.
27 Vgl. dazu Kurt Meyer: Henri Lefebvre, ein romantischer Revolutionir, Wien 1973.



122 Beat von Scarpatetti

tragt die Korruptheit und Versehrtheit in sich.»*®* Augustinus hat
den Gedanken stirker auf die Natur hin konkretisiert und die ganze
Schopfungswelt als gefallen und korrupt bezeichnet. Negatio sui ip-
sius, des eigenen Selbst, war die Konsequenz: Noverim te [Christum]
ut despiciam me.” Gregor hat in seinen Moralia vom Sich-selbst-
fremd-Sein gesprochen: Alienus esse sibi.

Die mittelalterlichen geistlichen Autoren® verfeinerten die
gleiche Lehre noch stirker auf das menschliche Welt- und Moralver-
halten hin, in Form einer Reihe von neuen Begriften, die sich etwa
bei Anselm von Canterbury finden, wie Compunctio, Contritio, alle
eigentlich Termini eines Zerstérens und Zerreibens. Bei der Schule
der Pariser Viktoriner entwickelrt sich auf dieser Basis eine differen-
zierte Moralphilosophie. Hugo von St. Victor setzt der Vanitas Mun-
di, einem bereits bekannten Bild, das aber im Spatmittelalter und in
der Frithneuzeit zum hundertfach wiederholten Topos werden sollte,
eine subtilere Vision entgegen. Auf der moralischen Arche Noah der
Erlosten und Auserwihlten — Heynlin bezeichnet viele Male das
hiesige Leben als ein Meer — wandelt sich auch die antike Weisheit in
eine dariiberstehende christliche Contemplatio. Alle Dinge der Welt
werden vom christlichen Aszeten anders angeschaut und einlisslich
meditiert. Dem Menschen wird eine spirituelle Grundhaltung der
Circumspectio nahegelegt, also eine stindige Umsichr, als ein Schutz
der allenthalben vom Fall ins Weltliche bedrohten Seele. Richard
von St. Victor setzte in seinem De eruditione hominis interioris dem
weltlichen, wirklichen Menschen einen fein kultivierten Inneren
Menschen gegeniiber: eine christliche Anthropologie als neue Ge-
genwelt. Immer mehr wird der eigene Wille des Menschen hintan-
gesetzt, ja vollig gedchtet, verbunden mit den Idealen der Humilitas
und der Oboedientia: nach einem Bild von Bernhard von Clairvaux
muss sich der Mensch deshalb fiir eine kompromisslose Gefolgschaft
das Auge ausreissen, die Hinde und Fiisse abreissen. In seinem Werk
De diligendo deo wird auch die Caritas als abnegatio totalis alles Welt-
lichen definiert. Beim franziskanischen Lehrer Bonaventura ist die
Rede von der nuditas cordis; die Nacktheit besteht im Abwerfen alles
Kérperlichen und Materiellen. In seinem /tinerarium mentis in deum

28 Sermones Johannis Chrysostomi, A VII 42, f. 216v.

29 Civitas dei 1/14, 28.

30 Zu den im Folgenden kurz angefiihrten geistlichen Auctoritates des Mittelalters siche
als Einfithrung und bibliographische Basis die grundlegenden Manualia: Dictionnaire
de Spiritualité, d’Ascétique et de Mystique (DS), Dictionnaire de théologie catholique
(DThC), Lexikon fiir Theologie und Kirche (LThK), Lexikon des Mittelalters (LexMA),
Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon (VL).



Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit 123

fithrt der Weg durch eine Mors mystica in eine grosse Absage und
in ein Schweigen. David von Augsburg hat eine eigentliche Metho-
dologie der Abnegatio entworfen: alle eigenen Fihigkeiten miissen
umgedeutet werden in eine christliche /ndustria, zu einem Bemiiht-
Sein, das das ganze Leben nur noch auf Bekehrung und Abkehr
hin leiten soll. Noch das oberrheinische Haupt aller Frommen und
«Gottesfreunde» des 14. Jahrhunderts, der Dominikaner Johannes
Tauler, forderte seine spirituellen Schwestern und Briider auf, im
eigenen Innern alle Liebe zum Kreatiirlichen abzutéten. An diesem
Gesamtbild sollte sich — wie es sich etwa beim «Humanisten»?!
Heynlin zeigt — auch an der Schwelle der Neuzeit im Kern nicht
mehr viel andern. Die grossen Verdienste eines Erasmus, welcher
das Menschliche im Christentum bereits ganz anders gewichtet,
oder sein Vorbild, der moralisch ganz einmalig in der Landschaft
stehende Laurentius Valla mit seinem iiberraschend affirmativen
Werk De voluptate sive de vero bono («Von der Lust oder vom wahren
Guten»),* vermochten das Steuer nicht wirklich herumzuwerfen.
Trotz solch kithnen Vorstossen hielt sich die aufs Jenseits gerichtete,
weltfliichtige Spiritualitit noch zwei Jahrhunderte bis in die Zeit
neuer theologischer Reformbewegungen des 18. Jahrhunderts im
Gefolge der Aufklirung. Unter diesen ragt, im engeren christlichen
Bereich, vor allem der Pietismus hervor, dem ein neues Interesse
an der Welt und am menschlichen Tun hoch anzurechnen ist. Im
19. Jahrhundert folgte bei den franzésischen und deutschen Den-
kern wie Ernest Renan, Adolf von Harnack und Ernst Troeltsch
eine sukzessive Liberalisierung und Profanierung christlichen Ge-
dankenguts, bis mit dem Donnerschlag Nietzsches eine letztendlich
unwiderrufliche Mortificatio der christlichen Spiritualitit geschah.

Die Folgen: Der Contemptus mundi als ein Problem der Moderne

Unsere Frage geht nach dem Fortwirken des Contemptus mundi als
untergriindiges Continuum der modernen Mentalitit, als Bordun
auch im Konzert der Neuzeit. Diese hatte zwar die alte Weltflucht
abgelegt, kannte aber, wie ich zu sehen glaube, eine sikularisierte,
modernisierte Weltverachtung. Zu den Metamorphosen der mit-
telalterlichen Weltverachtung gehéren vom 16. Jahrhundert an

31 Zum Spannungsfeld Scholastik, Spiritualitit, Humanismus vgl. Beat von Scarpatetti:
Scholastiker versus Humanisten, in: Rolf Surbeck (Hg.): Humanismus. 56 Anniherungen
an einen lebendigen Begriff, Basel 2000, S. 170-173.

32 Neu herausgegeben von Peter Michael Schenkel, Miinchen 2004.



124 Beat von Scarpatetti

auch neue Phinomene wie etwa das christlich-okzidentale Supe-
rioritdtsgefithl gegeniiber andern Kulturen: der Monotheismus als
Fundament des Verachtens nicht-europiischer polytheistischer und
animistischer Religionen, der Kolonialismus als aus entsprechen-
der Dominanz abgeleiteter «Contemptus» fremder Volkerschaften,
Linder und Kulturen, die sich durch Natur- und Weltnihe aus-
gezeichnet haben. Wir fragen: Warum geht die nicht mehr primir
religiose, die rational-aufgeklarte, technologische Gesellschaft der
Moderne zum grésseren Teil immer noch riicksichtslos, gleichgiil-
tig, verdchtlich, latent oder offen, mit der Welt, mit der «Umwelw,
mit dem Tier, mit der Biosphire um? Und ebenso mit anderen
Kulturen und Religionen? Auch wenn die heutige Zivilisation keine
religiose Askese praktiziert wie das Mittelalter, das ja den Contemp-
tus spirituell klar empfohlen hat? Diese Frage hat auch der Publizist
Franz Alt mit seinem Buch «Der 6kologische Jesus» (1999)* in sehr
anklagender Weise aufgeworfen und fiir eine 6kologische Vision des
Jesus von Nazareth pladiert.

Es geht bei einem ersten vorsichtigen Forschen um die Sicht-
barmachung von Stadien einer folgereichen Sikularisation des
Contemptus mundi, der Genese einer modernen Weltverachtung.
Diese wire nur ein Aspekt des Weltverhiltnisses der Moderne, aber
ein nicht zu vernachlissigender. Eine erste Stufe des Fortlebens des
Contemptus mundi findet sich schon in den Reformationsordnungen
in Basel und vielen deutschen Stidten. Mit deren strengen Vorschrif-
ten wire Heynlin sehr zufrieden gewesen. Sodann beeindruckt auf
katholischer Seite in Frankreich und in den Niederlanden die strenge
Spiritualitit des Jansenismus, bekannt etwa in Form der religigsen
«Bekehrung» des Mathematik-Genies Blaise Pascal, in der Nacht
des 23. November 1654. Bei ihm verbindet sich die weltfliichtige
religiose Verinnerlichung mit dem strengen Rationalismus. In der
Weiterentwicklung desselben wurden Korper und Materie nur
Ausformungen des rationalen Grundprinzips; daher die im 17. Jahr-
hundert aufkommenden Doktrinen iiber den Kérper als Auto-
maten, bis hin zu La Mettries spektakulirem und provozierendem
Traktat «[’homme machine» von 1747/48;** der Baron d’'Holbach
hat in seinem «Systéme de la nature» von 1770 die materialistisch-

33 Der 6kologische Jesus. Vertrauen in die Schépfung, [s..] 1999; 2002 (Vorwort von Klaus
Topfer).

34 Julien Offray de La Metirie: Chomme machine, hrsg. und iibersetzt von Claudia Becker,
Hamburg 1990.



Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit 125

deterministische Behindigung der Welt noch ausgebaut.® Der
alte Reflex des Contemptus, die Geringachtung von Materie, Natur
und Menschennatur, wirkt hier unterschwellig mit. Im 18. und
19. Jahrhundert verstirken die 6konomische Liberalisierung und die
technische Revolution diesen Effekt, indem sie den schrankenlosen
Profit aus den Ressourcen der Erde, inklusive auch der mensch-
lichen Sklaven aus Afrika, ermoglichen. Der Neuzeit, mindestens
dem triumphierenden Wissenschafts-Imperium des 18. und des
19. Jahrhunderts, gingen gewiss die alten Klagen tiber das Gleisne-
rische und Schlimme der Welt lingstens ab, aber im Endeffekt er-
scheinen die beiden Weltverhiltnisse dhnlich. Eine bedenkenswerte
Ironie der Geschichte besteht darin, dass die vor der Natur und dem
Kreatiirlichen warnende mittelalterliche Praxis des Umgangs mit der
Welt der Biosphire de facto weniger geschadet, ja sie weitgehend
geschont hat, im Vergleich mit der modernen, zugreifenden und
technisch-aggressiven Praxis, deren Beginn am Ende des Mittelalters
im Werk von Fernand Braudel tiber die fulminante Entwicklungen
in der konkreten materiellen Welt reich geschildert ist.?®

Die Konsequenzen hat am radikalsten Friedrich Nietzsche
gezogen. Er fihrt uns zuriick zur Problematik des Weltverhilenis-
ses des Christentums. Er stellt kompromisslos die Diagnose: das
Christentum ist weltuntauglich. Folglich musste das Mittelalter sie
explizit verachten, zugunsten von Jenseits und Erlosung. Zu seiner
Christentumskritik gehort auch dessen Weltablehnung und Askese.
So ruft Zarathustra:

«Ich beschwére euch, meine Briider, bleibt der Erde treu und glaubt denen
nicht, die euch von den tiberirdischen Hoffnungen reden [...]. Einst war der
Frevel an Gott der grosste Frevel, aber Gott starb und damit auch diese Frevel-
haften. An der Erde zu freveln ist jetzt das Furchtbarste. [...] Einst blickte die
Seele verichtlich auf den Leib, und damals war diese Verachtung das Hochste —

sie wollte ihn mager, grisslich und verhungert, und Grausamkeit war die
Wollust dieser Seele»?”

Am explizitesten hat Max Weber diese Problematik des Christentum
thematisiert und erforscht, in seiner grossen Studie: «Richtungen
und Stufen religioser Weltablehnung».*® Er und auch Karl Jaspers

2
N

Paul-Henri Thiry d’'Holbach: Systéme de la nature, texte revue par Josiane Boulad-Ayoub,

Paris 1990.

36 Civilisation matérielle, économie et capitalisme, XV'=XVIII si¢cle, Paris 1979, neueste
Aufl. 1993.

37 Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra, Vorrede 3, 1883, Ed. Schlechta, 1955, S. 280.

38 Max Weber: Soziologie, universalgeschichtliche Analysen, Politik, hrsg. von Johannes

Winckelmann, Stuttgart 1992, S. 441-483.



126 Beat von Scarpatetti

haben bereits Nietzsches Analyse als fundamental bezeichnet. Et-
liche der Weltreligionen kennen ein dauerndes Spannungsverhilenis
zur Welt. Ein inneres Leiden ist ein durchgehendes Spezifikum der
Erlosungsreligion, ja eine Liebe zum Leiden und zum Leidenden.
Weber kreiert den seltsamen Terminus «Liebes-Akosmismus»: sich
vom Kosmos absetzen, sich zugunsten des Nicht-Weltlichen opfern.
Sein Befund und seine reichhaltige Analyse gehéren zum Substanti-
ellsten, was im Kontext von Religionsgeschichte und Anthropologie
zur Weltablehnung formuliert worden ist. In der Folge hat auch
der franzésische Soziologe Henri Lefebvre (1901-1991) in seinem
Werk «Le Soleil crucifié», ausgehend von den Sonnenkreuzen in
den Pyrenien, das Bild der gekreuzigten Sonne verwendet, um dem
Christentum die Kreuzigung aller Lebensbejahung anzulasten. Die
gekreuzigte Sonne — diese ist auch eine Géttin der «heidnischen»
Antike — steht fur das Maltritieren der Kreatur und aller Welc-
freudigkeit.??

Aus diesem zu knappen Uberblick moge lediglich ersichtlich
werden, dass die beiden grossen Umwilzungen, Renaissance/
Reformation und Aufklirung/Revolution, fur die «Befreiung des
Menschen» und fiir die «Moderne», fiir deren Wissenschaft und
Technik, relevant waren, nicht aber fiir den Umgang mit der Tier-
und Pflanzenwelt, mit der Erde und der Biosphire. Bestimmend
waren stets noch die der Entwicklung zugrunde liegenden Paradig-
men einer Distanz zur Welt und gleichzeitig einer Dominanz {iber
sie, von der das «abendlindische Christentum», die «westliche»
Zivilisation, die «Industriegesellschaft» im Tiefen geprigt sind. Dies
klarzustellen kommt einer neuen, auf unser Hauptproblem aus-
gerichteten Aufklirung gleich. Die Kreation einer tiberzeugenden
Weltformel, die die Welt nicht anthropozentrisch in eine «Umwele
degradiert — daher der Versuch des Ausdrucks «Mitwelt» — bedeutet
die Schaffung einer 6kologischen Kosmologie. Diese kann nur in
vollstindig autonomem Prozess von den elementaren Anfingen und
Geheimnissen aus respektvoll entwickelt werden. Das Christentum
seinerseits hat sein Erbe, seine Schuld und seinen méglichen Beitrag
zu einem neuen Weltverhaltnis tief zu tiberdenken.

39 Kurt Meyer, Henri Lefébvre (wie Anm. 27); ders.: Von der Stadt zur urbanen Gesellschaft.
Jacob Burckhardt und Henri Lefébvre, Miinchen 2007.



	Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit : zu den Glossen in der Bibliothek Heynlins von Stein (ca. 1430-1496)

