
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 110 (2010)

Artikel: Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit : zu den Glossen in der
Bibliothek Heynlins von Stein (ca. 1430-1496)

Autor: Scarpatetti, Beat von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391660

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit.
Zu den Glossen in der Bibliothek Heynlins
von Stein (ca. U30-H96)

von Beat von Scarpatetti

Munde immunde vale fraudem praeter nihil in te

Invisos validos omnesfallis tibifidos
Sed non cernis stalte magis quodfalleris ipse

Vineunt quos odisfallunt quosfallere queris.

«Welt, du unreine, leb wohl! In dir ist nichts ausser Falschheit.

All die dit trauen betrügst du, ob stark und hassenswert immer.

Doch du merkst nicht, törichte, dass du die betrogne ja selbst bist.

Die du getäuscht wähnst und hassest, besiegen und täuschen dich selbst.»

Lapidanus, Versus in mundum

Einführung: eine kostbare, bisher unbekannte Privatbibliothek

Über die Figur des Scholastikers, Humanisten, Busspredigers und
Kartäusermönchs Johannes Heynlin de Lapide hat sich bereits die
Mediävistik des 19. und 20. Jahrhunderts gebeugt.1 Gemäss den

Akten der Pariser Sorbonne stammt er aus der Markgrafschaft
Baden, gemäss einigen Indizien aus Stein bei Pforzheim. Er war
vermutlich 1446 an der Universität Erfurt immatrikuliert, 1448

an derjenigen von Leipzig, dort Baccalaureus anno 1450.2 Im
gleichen Jahr predigte dort der Franziskaner Johannes von Kapistran,
europaweit bekannt und schon zu seiner Zeit nicht unumstritten;
ihn dürfte der junge Scholar gehört haben. Im Jahr darauf weilte

Heynlin an der Universität Löwen, einer Hochburg des konservativen

Aristotelismus. Im Herbst 1454 ist er im Einnahmenbuch der
Pariser Sorbonne durch den Rezeptor Magister Johannes Kenedy
aus der Diözese Glasgow verzeichnet. Wie an allen vorhergehenden
Universitäten entrichtete er die vollen Gebühren. Vermutlich bereits

1455 ist er Magister Artium; ab 1456 bekleidete er eine Reihe von

Literaturverzeichnis und Überblick: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon

(VL), Bd. 3 (1981), Art. Heynlin von Stein, col. 1213-1219 (Beat von Scarpatetti).
Zum ersten datierten Zeugnis von seiner Hand vom Jahr 1452, geschrieben an der

Universität Leipzig, siehe Katalog der datierten Handschriften in der Schweiz, bearb.

von Beat von Scarpatetti [et al.], Bd. I, Zürich 1977, Schreiberverzeichnis [Bio-Bibliogr.]
S. 264f., zu Heynlin 18 Hss., 5 Abb.; Kolophon in Nr. 567, F VII 11, f. 49v.



108 Beat von Scarpatetti

Ämtern, 1469 schliesslich war er Rektor.3 In der Zwischenzeit
engagierte er sich 1464 an der jungen Universität Basel für die Vertretung
des Realismus (Via antiqua) an der Seite des sonst dominierenden
Nominalismus. Gleichzeitig hatte er Kontakte zum aufstrebenden
Buchdruck am Oberrhein und, wie schon in Paris, zu etlichen
Humanisten; 1470 errichtete er mit drei deutschen Typographen eine

Offizin an der Sorbonne und wurde somit Editor des ersten gedruckten

Buches in Frankreich; es galt italienischen Briefen als Mustern
der humanistischen Rhetorik.4 Aber 1473 liess er, so Sebastian Brant
in seiner Heynlin gewidmete Elegie, die «eitlen Thesen der Schule

fahren» und wurde Volksprediger am Oberrhein, in Basel und in
Bern.5 Nachdem er 1484 in Basel Prädikator am Münster geworden

war, folgte mit dem Eintritt in die Basler Kartause 1487 die zweite,
einschneidende Zäsur in seiner Laufbahn, welche angesichts seiner
Berühmtheit Aufsehen erregte und auch in Brants «Narrenschiff»
erwähnt ist. Er predigte auch in der Kartause gelegentlich und pflegte
intensive Kontakte mit dem Buchdrucker Johannes Amerbach. Nach
seinem Tod im Jahr 1496 erwies sich sein Klostereintritt für die
Nachwelt insofern als einmaliger Gewinn, als seine ganze Bibliothek
Besitz der Kartause wurde und nach deren Aufhebung ins Eigentum
der «Bibliotheca Academiae Basiliensis», der Universitätsbibliothek,
überging, in einem hervorragenden Erhaltungszustand.

Diese Bibliothek nun ist, seit noch nicht so langer Zeit, das neue

Hauptzeugnis über Heynlin. Denn von ihm als Autor liegt, ausser
kleineren Opuscula zur Grammatik und zur liturgischen Praxis,
kein gewichtiges Opus vor, das seiner Bedeutung als Prediger gleichkäme.

Immerhin aber spiegelt die uns hinterlassene 283-bändige
Privatbibliothek, entstanden zwischen 1450 und 1496, Heynlins
intensives Studium der Theologie, Homiletik, Spiritualität, Aszese

und Rhetorik. Sie bildet in sich ein einmaliges Zeugnis seiner enor-

Astrik Gabriel: Auctarium Chartularii universitatis Parisiensis, Tomus VI: Liber recep-

torum nationis anglicanae (Alemannorum), Parisiis 1964. Vgl. die Introductio p. XIX,
ferner coli. 262, 266, 282, 293, 297f, 328, 378.

Gasparinus Barzizius (Barzizza): Epistulae, Parisiis 1470. Dazu Jeanne Veyrin-Forrer:

Hommage aux premiers imprimeurs de France 1470-1970, Paris 1970.

Die Brant-Elegie gedruckt in: Thomas Wilhelmi (Hg.): Sebastian Brant. Kleine Texte,

Bd. 1/1: Text, Bd. 2: Noten zur Edition, Stuttgatt 1998, je sub Nr. 150; in der Edition
S. 227 bei Vers 18: linquis statt Unguis; in den Noten S. 149 ist die Metrik-Rüge zu

"Iheologus kontestierbar. Literatur zu Brant allgemein siehe Thomas Wilhelmi: Sebastian

Brant Bibliographie, Bern 1990. Die erste Prädikatur hatte er vermutlich im Augustiner-
Chorherrenstift St. Leonhatd, dazu Beat von Scarpatetti: Die Kirche und das Augustiner-
Chorherrensrift St.Leonhard in Basel (U./12.-16. Jh.), Basel 1974, S. 250-252 und

Reg. S. 391.



Weltvetachtung an der Schwelle der Neuzeit 109

men Belesenheit, seiner Leitwerte und Bestrebungen. Allerdings war
sie bis 1973 als Ganzes nicht erfasst, höchstens den Basler
Bibliothekaren in Umrissen bekannt. Die Bände sind noch heute in den
einzelnen Abteilungen unter den diversesten Signaturen verstreut,
also unter den rund 2000 Handschriften und 3000 Inkunabeln der
Universitätsbibliothek. So haben auch die bedeutenden Heynlin-
Forscher des 19. und 20. Jahrhunderts, Max Hossfeld und Hans von
Greyerz,6 nur wenige ausgewählte Bände beigezogen. Im Jahr 1973
hat Max Burckhardt als Handschriften-Konservator alle einzelnen
Bände identifiziert, die Bibliothek zusammengestellt und ein erstes
Verzeichnis vorgelegt.7 Sein Nachfolger Martin Steinmann hat in
den beiden Registerbänden seiner Kataloge von 1982 und 1998
noch wertvolle Neufunde, Identifikationen und Ergänzungen im
Bereich der Handschriften und der Miszellanbände beigesteuert.8
Mit dieser Bibliotheks-Rekonstruktion war die Basis gelegt für deren

Erforschung. Der Unterzeichnete, seit 1972 im Zuge der Erstellung
des Katalogs der datierten Handschriften angeregt durch Heynlin
als Schreiber, hat sich diese Bibliothek ab 1995 vorgenommen und
einen ausführlichen Katalog erstellt.9 Die wichtigste «Entdeckung»
bestand darin, dass sich in den 283 Bänden ein ganzes Corpus von
handschriftlichen Glossen Heynlins finden liess.

Das inhaltliche Bild der Bibliothek ist durchaus profiliert. Heynlins

Anschaffungen folgten allem andern als irgendwelchen
Sammler-Allüren; die Auswahl der Titel ist sehr gezielt und aussagereich.

Bibliophil ist die Sammlung gleichwohl dank der märchenhaften,
kostbaren Illuminierung vieler und aufmerksamster graphischer
Ausstattung quasi aller Codices, sowie der Ausstattung der
Einbände. Die Buchmalereien, entstanden in professionellen Ateliers,
wohl zumeist in Paris, sind erstrangig. Zudem hat Heynlin enorm

6 Siehe das Literaturverzeichnis im VL (wie Anm. 1).

7 Max Burckhardt: Die Inkunabeln aus der Bibliothek des Johannes de Lapide, in: Für

Christoph Vischer, Direktor der Basler Universitätsbibliothek 1959-1973, Basel 1973,
S. 15—75; ders.: Basler Büchersammler vom Spätmittelalter bis zur Barockzeit. Johannes

Heynlin de Lapide, die Gelehrtendynastie Amerbach, Remigius Faesch. Katalog der

Ausstellung der Universitätsbibliothek, Basel 1975.
8 Martin Steinmann: Die Handschriften der Universitätsbibliothek Basel, Register zu den

Abteilungen A I - A XI und O, Basel 1982, Index S. 457f; ferner zu den Abteilungen
C I - C VI, D—F sowie zu weiteren mittelalterlichen Handschriften und Fragmenten,
Basel 1998, Index S. 407.

9 Siehe oben Anm. 1 und 2; fetner auch Beat von Scarpatetti: Bücherliebe und

Weltverachtung. Katalog der Bibliothek des Johannes Heynlin de Lapide in der Universitätsbibliothek

Basel (Druck in Vorbereitung, Einsicht in das fertige Manuskript für Interessierte

möglich).



110 Beat von Scarpatetti

viel selbst geschrieben, sorgfältig bereits in den spätmittelalterlichen
Gebrauchsschriften, erlesen schön in der Humanistica. Die Bibliothek

stellt besonders mit ihrer Synthese von inhaltlicher Relevanz
und stupender Schönheit eine grosse Seltenheit dar.

Welche Autoren hat Heynlin angeschafft, auf welche Themen
hat er die Angebote der gesamten europäischen Offizinen durchgesehen?

Was die Autoren angeht, so figurieren gewiss viele erstrangige,
bekannte Häupter aus Antike und Mittelalter, aber auch eine sehr

grosse Zahl kaum bekannter Verfasser und Kompilatoren. Deshalb
habe ich für die Erstellung des Katalogs die erweiterte Formel eines

«Catalogue raisonné» gewählt. Zu den Standard-Angaben in den

heutigen Handschriften- und Inkunabelkatalogen betreffend Inhalt,
Datierung, Herkunft und Literatur treten zwei zusätzliche Bereiche.

Zum einen ist das Glossen-Corpus repertoriert und, wo besonders

aussagereich, transkribiert, also zitiert. Zum andern ist jeder Autor
mit einem eigenen Kurzartikel vorgestellt - an Zahl überwiegen
die heute ausserhalb der engsten Fachwelt unbekannten Namen.
Betrachten wir die Bibliothek also als eine Quelle, so besteht deren

erste, sehr relevante Aussage im generellen Inhaltsspektrum der
Bände als solchem. Die zweite Aussage besteht im Glossen-Corpus;
die Gesamtzahl aller Einträge darf auf über 10 000 geschätzt werden.

Heynlins Notate bestanden in einem Lesezeichen, angebracht an
den ihm wichtigen Stellen, bestehend aus drei Punkten mit
Unterschleife, sodann in elegant gezeichneten Zeigehändchen, schliesslich

in Text-Marginalien. Rein quantitativ gesehen, ergibt sich folgender
Befund: Heynlin muss in den 40 bis 50 Jahren seit seiner Ankunft
in Paris Tag und Nacht über seinen Büchern gewesen sein — er hat
seine Bibliothek weitgehend durchgearbeitet. Zudem sind die Seiten

sorgfältig regliert und die Satzanfänge gelb gestrichelt. Dazu muss er
Scholaren als Hilfen, bezahlte Amanuenses, gehabt haben. In vielen
Inkunabeln fertigte Heynlin zudem mit eigener Hand Inhaltsverzeichnisse

und Register sowie auf jeder Seite Kolumnentitel an. Die
Menge aller Notate ist überwältigend. Die grosse Mehrheit steht,

obgleich stark gekürzt und minutiös klein, in sehr sorgfältiger
humanistischer Buchschrift, nur sehr wenige sind kursiv. Nicht umsonst
berichten schon die Pariser Fakultätsakten von einem Augenleiden
ihres führenden Scholastikers.

Das Corpus der Glossen darf als neu gehobene Quelle gelten.
Wozu hat es Heynlin gedient? Der Inhalt der Bibliothek kann in
drei Bereiche geteilt werden: I: Scholastik, II: Theologie, Aszese

und Predigtliteratur, III: Humanismus. Die Bände des Bereiches
111 sind kaum annotiert, diejenigen des Bereiches I kursorisch, und



Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit 111

die des Bereiches II am intensivsten. Das Glossenwerk hat in erster
Linie dem Predigtwirken von 1473 bis 1487/1496 gedient. Und
diese Glossen führen zum Thema unseres Beitrags: der Grossteil
der Marginalien gilt der Abkehr von der Welt, dem Verweis auf das

Endzeitliche und das Jenseits, dem Jüngsten Gericht, den Fragen
der Moral, der Sünde und der Erlösung, alles geprägt vom Geist des

Contemptus mundi, der Weltverachtung. Viele Einträge sind stupend
und kompromisslos streng. Als Übergang zum folgenden Kapitel
möge folgende, nicht weiter zu kommentierende Glosse dienen: Cur
Christus adJudicium veniens describitur armatus: «Warum der zum
Jüngsten Gericht kommende Christus als bewaffnet beschrieben
wird».10

Der Contemptus mundi in den Glossen Heynlins

1) Munde immunde — «o unreine Welt». (Lapidanus, Versus in mun-
dum, ÜB Basel, Ms. F VI 16, f. 191 r, siehe oben das Eingangszitat)
(Abb. 1).

Das Wortspiel vom Mundus immundus gehört zur rhetorischen

Topik christlicher Lehre, von den Wüsten- und Kirchenvätern durch
die ganze mittelalterliche aszetische Literatur bis hin zur Barockzeit.
Der Sprüche des Schimpfs, Hohns und der Vorwürfe an die arme

10 Aleph C IV 5: Robertus Holcot: Super librum sapientiae, Speyer (Peter Drach) 1483

(Hain 8757, GW 12885), Cap. V, Lectio 71.



112 lAeat von Scatpatetti

Frau Welt sind Legion." Vielleicht hat Heynlin die bekannte, noch
heute erhaltene Statue am Hauptportal des Strassburger Münsters
mit den Kröten und Schlangen im Rücken der schönen Frau
gesehen. Mundusfallax, die gleisnerische Falschheit der Welt, erscheint
noch im Epigramm von Sebastian Brant zum Tod seines Freundes

Heynlin, welcher nun zu den Sternen hinaufgestiegen sei post
tempora fallacis saeculi)2

2) Inc. 397, f. 9n fohannis Lapidi arma: Das Wappen Heynlins,
gewidmet der Immaculata Conceptio Mariae (Abb. 2).

¦î^^^' SiSÊfet& *
ê

Vr-
Vr>

m iA

m ¦̂\

Die Welt ist fundamental unrein! Dieser frühe Römer Druck der

Hieronymus-Briefe von 1470 ist ausgezeichnet durch das (insgesamt
in fünf Bänden figurierende) Wappen Heynlins. Die Ur-Unreinheit
der Menschen und der Welt ist begründet durch den sündenbelade-

nen Akt der menschlichen Zeugung, von dem die «Immaculisten»

12

Vgl. etwa die Sammlung von Sentenzen zur «Welt» in der Versliteratur, sub lemmate
«Mundus» bei Hans Walther: Initia carminum [...I.Verzeichnis der Versanfänge
mittelalterlicher Dichtungen, Göttingen 1959 (2. Aufl. 1969), Nr. 11 414-11 473; ders.;

Proverbia [...]. Lateinische Sprichwörter und Sentenzen des Mittelalters, Göttingen
1964, Nr. 15 616-15 651.

Wilhelmi: Sebastian Brant. Kleine Texte (wieAnm. 5), Nr. 159.



Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit 113

einzig Maria befreit wissen wollten. Die Immaculata Conceptio
Mariens, die die Theologie des 13.—16. Jahrhunderts umgetrieben
hat, ist also von Heynlin aufsein Schild erhoben worden. (Heynlins
Herkunft und Geburt selbst liegen in einem tiefen Dunkel!) Sowohl
die unbefleckte Empfängnis, aber auch die Jungfräulichkeit, die Inviolata

Virginitas Mariae, sind symbolisiert durch die beiden Schnäbel
eines Haselhuhn-Paares. Gemäss den mittelalterlichen Bestiarien

empfängt dieses in reiner Weise über den Mund und nicht durch
Kopulation.13 Heynlin hat also das Tier-Symbol für die reine Empfängnis

und die jungfräuliche Geburt als sein Wappen gewählt.1*1 Später
hat Heynlin bei Johannes Amerbach 1489 ein Pamphlet gegen die
«Maculisten» unter den Theologen drucken und es als Warnung
dem Werk eines ihrer Vertreter voranstellen lassen, dem populären
Predigtwerk eines Dominikaners, mit dem Titel «Meffret».15

3) Inc. 394, Lib. XIII, Cap. 10: Tempus Vite huius: non aliud est

quam cursus ad mortem (Abb. 3).

J
"• 0
* •

1
TéfmS Vite $ no Äind C

•/ «a/ cutfUg Ad inozit*
m
13 Gallus M. Häfele: Franz von Retz. Ein Beitrag zut Gelehrtengeschichte des Dominikaner¬

ordens und der Wiener Universität am Ausgange des Mittelalters, Innsbruck 1918, zur

Mariologie S. 340-392, zum Bild der Vogelschnäbel S. 375, Symbol Nr. 30.
14 F I 12, f. Ir, sodann auch in den Drucken Inc. 27, 28, 80, 100, 397, F QI 3.

15 In zwei Exemplaren erhalten: Aleph A IV 11, Nr. 2a und F N VI 14. Nr. 2. Im 1. Sermo

des Hortulus reginae findet sich die These Meffrets, die B.M.V sei nicht ausgenommen
vom Peccatum originale; diesem Druck gilt die Praemonitio. Zum Maculisten-lmma-
culisten-Streit siehe Marien-Lexikon 6 (1994), S. 521-523 (G. Lechner); Dictionnaire
de Spiritualité, d'Ascétique et de Mystique (DS) 10 (1977), col. 934f. (V. Honemann);
Dictionnaire de théologie catholique (DThC) 7 (1922), Art. «Immaculée Conception»,
darin col. 1108-1115 (X.-M. Bachelet); ebenso ein Exkurs bei Max Hossfeld: Johannes

Heynlin aus Stein. Ein Kapitel aus der Frühzeit des deutschen Humanismus, in: BZGA
6 (1907), S. 320-324; zu Gegnern det Immaculata Conceptio im 15. Jahrhundert siehe

Horst Ulrich: Nova Opinio und Novelli Doctores. Johannes de Montenigro, Johannes

Torquemada und Raphael de Pornassio als Gegner der Immaculata Conceptio, in: Studien

zum 15. Jahrhundert. Festschrift für Erich Meuthen, hrsg. von Johannes Helmtath und
Heribert Müller, München 1994, Bd. 1, S. 169-191; ebenso auch wertvoll Häfele (wie

Anm. 13).



114 Beat von Scarpatetti

Nachdem bereits Zeugungsakt und Empfängnis Sünde sind,
ist konsequenterweise das so entstandene Leben ein Todeslauf; fast

erinnert das Bild des Laufes zum Tod an das Bild der Todesfuge von
Paul Celan. Der harte Satz figuriert im reich glossierten Exemplar
der Civitas dei von Augustinus. Er steht wiederum ganz allein, der

einzige herausgezogene Satz im ganzen Kapitel XIII. Dem Gedanken
des als Einziges erstrebenswerten Todes gilt auch der Anfang des

Epigrammes von Sebastian Brant aufden Tod Heynlins: «Was, Vater

Lapidanus, könnte dir Angenehmeres geschehen als dass du froh
zu den Sternen gehst?»16

4) Inc. 1, f. xliiii recto: Mulieres sacra non tangant (Abb. 4).

Wenn der Mensch bereits unrein empfangen ist, gilt besonders
die Frau als unrein. Die Glosse steht in der stolzen Inc. 1 unserer
Universitätsbibliothek, dem Durandus-Druck von 1459 auf
Pergament aus der Offizin Schöffer und Fust in Mainz.17 Im ganzen
Werk ist der zitierte Satz eine der wenigen Marginalien Heynlins.
Dieser Stellenwert illustriert die Unerbittlichkeit der für die Frau

gravierenden Aussage. Sie wirkt, etwa in der Frage der Nomination
von Frauen zum Priesteramt - trotz mittlerweile vorgeschobener
anderer Argumente — bis heute.

16 Epigramm von 1496, bei Wilhelmi: Sebastian Brant. Kleine Texte (wie Anm. 5), S. 254.
17 Rationale divinorum omciorum, das Liturgie-Manuale des französischen Kanonisten

Guilelmus Durandus aus dem 13. Jahrhundert.



Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit 115

5) Aleph D III 15, f. l4lr: Mulier carnem, vir rationem significat
(Abb. 5).

n /i

%

p
•¦. e

r Ï

%
\

\

/
•• •

r

rj
1

ì

/M liet : cavi1<L n X
Vii yAttoetu D

ca{Miti1*9

oh(hnatu>

Die Frau ist ist also fleischlich. Sie ist auch die Schlange. Denn
dieser gilt gleich die darunterstehende Glosse Caput serpentis. Und
der Schlange soll ausgerechnet die Frau Maria den Kopf zertreten.
Petrus Lombardus, in dessen Werk der Sentenzen die Glosse
figuriert, hat im 12. Jahrhundert einen Grundstein zum Siegeszug der
Rationalität in der Theologie gelegt. Insofern war sie auch Männersache.

Bis ins 20. Jahrhundert hinein hat die Biologisierung und

Hintansetzung der Frau auch deren soziales, kulturelles und
wirtschaftliches Schicksal besiegelt.



116 Beat von Scarpatetti

6) Aleph E II 30, f. 88r: Exemplum de Choreis (Abb. 6).

ejruiit- 7Uar vero to to anno aim cetena perjnâfu cores
HBöiicens'Äpltiw'a non cea'&it foper eoa.non tolce*

ifi.&'l*p,ÌC
'ii txiiMhôi ciynCatfH nmrtW't- i"*l>t çx***.<Wrl)-<v-l pf'tffi*' f—t li<'3

ri),«.¦«¦/? V» b«£-«y- «•*••••»> »-»'•'V*' ••".V"««-'j rV"'-"v "• /W!L
!..-• ^. .Te -r" _.^»,.. ._.»!.* ->. 7:ì .,S l«iC~. ,«.~ -..v.vx.rttr-. vu,-«1

cjû; wi| r ,..ri,..'\.c.y,,!,.,. „.„».e-? 'Ati'^^r-f;p T^.

Jfr-vyi* ihi vt- /}i HtW .-y n~%

V*"H.*f- •' vp'
A. r rtìé*4«ìirTT, £T

Die Freuden des Lebens und des Eros sind verkörpert im Tanz.
Die Weltflucht und die Verdammung der Welt sind verdichtet in der

Ächtung des Tanzes, die in der christlichen Morallehre schon sehr
früh einsetzt. Für diese Aussage gäbe es eine Vielzahl von Referenzen
bei den Auctoritates. Aber hier ist interessant, dass Heynlin nicht
den ganzen Kanon der Kirchenväter und -lehrer anfuhrt, sondern in
seiner Zeit geschehene warnende Exempla. Die sind ihm so wichtig,
dass er sie in der Scala Coeli des Johannes Gobi unten am Rand
ausführlich schildert. Unter anderem berichtet Heynlin, wie der Herzog
von Mantua 1442 nach einem Tanz vom Schlag getroffen worden,
und in Unterseen bei Thun 1420 eine Brücke eingestürzt sei, mit
vielen Toten, und das, nachdem getanzt worden ist!18

18 Das Ereignis ist nicht verzeichnet in der sehr ausführlichen Geschichte von Unterseen

von Ernst Schläppi, 2 Bde., Interlaken 2008.



Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit 117

7) Aleph C IV 5, Lib. VII, cap. 93: Sanitas corporis non est nimis
diligenda (Abb. 7).

Tic C irirmf J>ttujr«'

1.

Heynlin hat den Liber-Sapientiae-Kommenta.r des englischen
ockhamistischen Philosophen Robertus Holkot aufs intensivste
annotiert. Wir finden in diesem Dictum die christliche Aszese im
direkten Konflikt etwa mit der heutigen Ökologie, die sich auch

um wohlfundierte Körperlichkeit als Prävention der Krankheit
interessiert. Einem Nutzen der Krankheit würde, in einem andern
Sinn, unter Umständen die Homöopathie zustimmen. Unterhalb
vermerkt Heynlin noch: Pulchritudinis malum. Die Schönheit ist
ein Übel.



118 Beat von Scarpatetti

8) Aleph C IV 14, Dominica prima post Pentecosten: Exemplum
contra eos quibus cunctaprospere cedunt (Abb. 8).

WÊSÊ &**
ma;

Au ïTe&f leg
k> ciïcffagffcte vìa

bUii

Eigentlich ist alles Weltliche suspekt. In diesem Exemplum
gegen die, denen alles glücklich von der Hand geht, enthalten in
den Sermones dominicales des norddeutschen Kartäusers Jacobus
de Clusa (t 1465),19 ist vor allem der Erfolg in der Welt als solcher

suspekt. Gemäss der Erzählung wurde der Kirchenvater Ambrosius
von Mailand auf dem Weg nach Rom gastlich aufgenommen im
Haus eines reichen Mannes. Dieser schildert ihm, wie es ihm gut
gehe in Haus und Hof, mit der Familie, mit dem Gesinde, mit den
Einkünften. Da stutzte Ambrosius, erhob sich und sagte zu seinen
Gefährten: Schleunigst weg von hier! Hier waltet nicht der Herr,
und die göttliche Rache wird folgen. Kaum waren sie weg, öffnete
sich die Erde und verschlang den reichen Mann und all das Seine,
sodass nicht eine Spur übrig blieb; der Abgrund sei heute noch zu
sehen. Das Exempel schliesst mit der Moral: Prosperitas huius saeculi

contemnenda est.

19 Jacobus de Clusa gehört verdienstlicherweise zu den zeitgenössischen Kritikern des Johan¬

nes Kapistran; er nannte diesen theatralischen Volksptediget, konservativen Populisten
und Schaumschläger einen Scharlatan.



Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit lly

9) F KIII 14, f. XlVr: Lnpresenti vita nullapetatur consolatio (Abb. 9).

U omps x mifericoiQ &îfe$ cû no can9 po ' 1 \
r£ tait'fcdftino&ctm&iitifMftcmnscui r

1

Augustinus, Soliloquia. Die gelebte Gegenwart kann gar keinen
Trost geben. Der sehr augustinische, von Heynlin am Rand
hervorgehobene Satz findet sich in einem der am reichsten annotierten der

ganzen Bibliothek. Heynlin hat diesen Strassburger Druck von 1489
als berühmter Prediger, und gleichzeitig als freiwilliger Eremit in
einem Häuschen der Basler Kartause wohnend, gekauft. Die
augustinische Spiritualität hatte im Kontext der neuplatonischen Reform
der Scholastik eine neue Blüte, die bis in die Reformation hinein
wirkte. Der Drucker Johannes Amerbach hatte mit diesem Band
seine grosse Augustinus-Ausgabe eröffnet, die zusammen mit Johannes

Froben und Johannes Petri bis 1495 weitergeführt wurde.20 Die
Augustinus-Renaissance unmittelbar spiegelt sich auch bei Heynlins
Zeitgenossen Thomas a Kempis (t 1471), aus dessen weltberühmter
Lmitatio Christi Heynlin sich das Zitat notiert: Quanto quis spiritua-
lior: tanto presens vita ei amarior. «Je mehr jemand spirituell abgelöst
ist, umso bitterer wird ihm das gegenwärtige Leben.»21 Thomas a

Kempis war Windesheimer Chorherr, und Heynlin stand dieser aus

der Devotio moderna hervorgegangenen Reformbewegung nahe,
da er im damals windesheimischen Chorherrenstift St. Leonhard in
Basel gepredigt hat.22

20 Siehe von Scarpatetti, St. Leonhard (wie Anm. 5), S. 323-331; zur Geschichte der

Augustinus-Ausgaben in Basel: Officina. Mitteilungen des Hauses Schwabe AG, 2009,

mit Beitr. von Cornelius P Mayer [et al.].
21 De imitatione Christi, Druck F L X 8, die Glosse f. 26r.

22 Siehe von Scarpatetti, St. Leonhard (wie Anm. 5).



lzü Beat von Scarpatett

10) F J VI 5 f. 69r: Libris contra dyabolum pugnatur (Abb. 10).

i?- ¦

s

-'

Mit Büchern gegen den Teufel kämpfen: Angesichts von Heynlins

ausserordentlicher Bibliothek und deren intensiver Durcharbeit
ist das Zitat eine Quintessenz seines Wirkens. Der Teufel zumal ist
in seinen Marginalien dutzende Male evoziert.23 Johannes Chry-
sostomus, dessen Wort zitiert wird, setzte aber wie Heynlin das

Bücherwissen in der Predigt um. Der einstige Anachoret und spätere

Patriarch von Konstantinopel hat sich in scharfzüngigen
Busspredigten mit dem Kaiserhof angelegt, und besonders mit der
Kaiserin Eudoxia in einer Predigt über die Putzsucht der Frauen, worauf
er in die Wüste geschickt worden ist. Es scheint, dass es Heynlin
in der Universitätsstadt Tübingen, von der er (auf städtisches oder

markgräfliches Verdikt hin?) überstürzt weggezogen ist, ähnlich

ergangen ist. Im ganzen Kap. 31 über die Bücher hebt Heynlin nur
diesen Satz mit dem Bücherkampf gegen den Leibhaftigen hervor.

Der Contemptus mundi in der Lehrtradition

Die Weltverachtung gehört zur genuinen Substanz christlicher Lehre
und Praxis.24 Als solche ist sie bereits in den Evangelien grundgelegt:
die Botschaft und die Nachfolge Christi bedeuten das Hinter-sich-
Lassen alles Weltlichen; dazu treten noch viele analoge Aufforderun-

23 Beispiele: zum Teufel als Schlange, F M I 21; er vernichtet mit den Mitteln der Welt,

Aleph D V 19; seine vielfältigen Listen, Inc. 1667; er täuscht auf mehrere Weisen, einzeln

aufgezählt, Aleph D II 10; er ist gleich einem süssen Weib, A M V 3; er verfuhrt mit
Votzug die Weiber, F J VIII 28.

24 Grundlegend die Artikel im Dictionnaire de Spiritualité, d'Ascétique et de Mystique
(DS): «Abnégation», vol. 1, 1937, col. 67-110 (R. Daeschler [et al.]), «Fuite du monde»

vol. 5, 1964, 1575-1605 (Zoltan Alszeghy) und «Monde», vol. 10,1980, col. 1620-1646

(Pierre Grelot/Edouard Pousset).



Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit 121

gen in den Apostelbriefen.25 Gewiss war bereits in der Antike der Rat

zu kritischer Distanz zur Welt durchaus präsent, über den Gedanken
der Gelassenheit und des Loslassens von allem Materiellen in der

griechischen Philosophie, besonders ausgeprägt in der Stoa. Aber
deren Weisheitslehre richtete sich an eine weit-immanent begriffene
Existenz und Realität, und erlaubte eine bessere, «philosophischere»
Existenz hienieden. Im Gegensatz dazu erstrebte das Christentum
die Erlösung von derselben, von Erbsünde, Sünde und Schuld. Es

schaute von der abgelehnten Welt weg, strebte aus der zeitlichen,
«temporalen» Endlichkeit direkt auf eine jenseitige, nicht-hiesige
«Ewigkeit». Diese blieb vollkommen abstrakt. Die Visio beatifica,
die ewige Gottesschau, war einzig das Glanzbild einer Projektion für
das Leben nach dem Tode und entbehrt überdies einer soliden
biblischen Grundlage. In jedem Fall bildet der transzendentale Verweis
das Fundament jeder christlichen Spiritualität und Aszese. Leiden,
Kreuz und Tod, nicht etwa menschliches Wirken oder gar Denken,
führen, über den reinen Glauben, in die Erlösung. Für die diesseitige

Welt galten denn auch eine ganze Reihe starker Metaphern,
so, wenn im Römerbrief gerufen wird: Abiciamus opera tenebrarum

(13,13); und sie also als Finsternis bezeichnet wird, neben noch
viel schlimmeren Bildern — «sündig» und «weltlich» gingen de facto
in eins. Finsternis und Licht bilden nur eines der Symbole für die
klassischen christlichen Polaritäten, als da weiter sind Alt und Neu,
Zeitlichkeit und Ewigkeit, Körper und Geist, Wille und Hingabe,
Werk und Gnade. Den alten Menschen gilt es zu kreuzigen,26

zugunsten des neuen. Der marxistische Soziologe Henri Lefebvre hat
die Kreuzigung der Sonne als ein Summum jeglicher Ablehnung der
Welt apostrophiert.27 Im Verlauf der Ausbreitung des Christentums
hat die Virulenz der Weltablehnung zugenommen. Der Märtyrer
wurde zum Triumphator der Weltverachtung. In der Form der Fuga
mundi ist das Martyrium auch spirituelles Ideal, und die Mortificatio,

die «Abtötung», wurde zum Schlüsselbegriff der christlichen
«Aszese», d.i. Enthaltung. Mit dem Bonum mortis bei Ambrosius
sind wir mitten in einer quasi dialektischen Umkehrung aller Werte

zuungunsten der Welt — die Mors ist ein Bonum, die Vita ein Malum.
So notiert auch Heynlin aus einer Chrysostomus-Predigt: Omne

quod est in rebus habet corruptivum aut lesivum: «Jedes Dinghafte

25 Im Wesentlichen Mt. 16,24-26; Mk. 8,34-36; Lk. 9,23-25.
26 Rom. 6,6.

27 Vgl. dazu Kutt Meyet: Henri Lefèbvre, ein romantischer Revolutionär, Wien 1973.



122 Beat von Scarpatetti

trägt die Korruptheit und Versehrtheit in sich.»28 Augustinus hat
den Gedanken stärker auf die Natur hin konkretisiert und die ganze
Schöpfungswelt als gefallen und korrupt bezeichnet. Negatio sui ip-
sius, des eigenen Selbst, war die Konsequenz: Noverim te [Christum]
ut despiciam me.19 Gregor hat in seinen Moralia vom Sich-selbst-
fremd-Sein gesprochen: Alienus esse sibi.

Die mittelalterlichen geistlichen Autoren30 verfeinerten die

gleiche Lehre noch stärker auf das menschliche Welt- und Moralverhalten

hin, in Form einer Reihe von neuen Begriffen, die sich etwa
bei Anselm von Canterbury finden, wie Compunctio, Contritio, alle

eigentlich Termini eines Zerstörens und Zerreibens. Bei der Schule
der Pariser Viktoriner entwickelt sich auf dieser Basis eine differenzierte

Moralphilosophie. Hugo von St. Victor setzt der Vanitas Mundi,

einem bereits bekannten Bild, das aber im Spätmittelalter und in
der Frühneuzeit zum hundertfach wiederholten Topos werden sollte,
eine subtilere Vision entgegen. Auf der moralischen Arche Noah der
Erlösten und Auserwählten - Heynlin bezeichnet viele Male das

hiesige Leben als ein Meer - wandelt sich auch die antike Weisheit in
eine darüberstehende christliche Contemplano. Alle Dinge der Welt
werden vom christlichen Aszeten anders angeschaut und einlässlich
meditiert. Dem Menschen wird eine spirituelle Grundhaltung der

Circumspectio nahegelegt, also eine ständige Umsicht, als ein Schutz
der allenthalben vom Fall ins Weltliche bedrohten Seele. Richard

von St. Victor setzte in seinem De eruditione hominis interioris dem
weltlichen, wirklichen Menschen einen fein kultivierten Inneren
Menschen gegenüber: eine christliche Anthropologie als neue
Gegenwelt. Immer mehr wird der eigene Wille des Menschen hintangesetzt,

ja völlig geächtet, verbunden mit den Idealen der Humilitas
und der Oboedientia: nach einem Bild von Bernhard von Clairvaux
muss sich der Mensch deshalb für eine kompromisslose Gefolgschaft
das Auge ausreissen, die Hände und Fusse abreissen. In seinem Werk
De diligendo deo wird auch die Caritas als abnegatio totalis alles
Weltlichen definiert. Beim franziskanischen Lehrer Bonaventura ist die
Rede von der nuditas cordis; die Nacktheit besteht im Abwerfen alles

Körperlichen und Materiellen. In seinem Itinerarium mentis in deum

28 Sermones Johannis Chrysostomi, A VII 42, f. 216v.

29 Civitasdei 1/14, 28.

30 Zu den im Folgenden kurz angeführten geistlichen Auctoritates des Mittelaltets siehe

als Einführung und bibliographische Basis die grundlegenden Manualia: Dictionnaire
de Spiritualité, d'Ascétique et de Mystique (DS), Dictionnaire de théologie catholique
(DThC), Lexikon für Theologie und Kirche (LThK), Lexikon des Mittelalters (LexMA),
Die deutsche Literatur des Mittelaltets. Verfasserlexikon (VL).



Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit 123

führt der Weg durch eine Mors mystica in eine grosse Absage und
in ein Schweigen. David von Augsburg hat eine eigentliche Methodologie

der Abnegatio entworfen: alle eigenen Fähigkeiten müssen

umgedeutet werden in eine christliche Industria, zu einem Bemüht-
Sein, das das ganze Leben nur noch auf Bekehrung und Abkehr
hin leiten soll. Noch das oberrheinische Haupt aller Frommen und
«Gottesfreunde» des 14. Jahrhunderts, der Dominikaner Johannes
Tauler, forderte seine spirituellen Schwestern und Brüder auf, im
eigenen Innern alle Liebe zum Kreatürlichen abzutöten. An diesem
Gesamtbild sollte sich — wie es sich etwa beim «Humanisten»31

Heynlin zeigt — auch an der Schwelle der Neuzeit im Kern nicht
mehr viel ändern. Die grossen Verdienste eines Erasmus, welcher
das Menschliche im Christentum bereits ganz anders gewichtet,
oder sein Vorbild, der moralisch ganz einmalig in der Landschaft
stehende Laurentius Valla mit seinem überraschend affirmativen
Werk De voluptate sive de vero bono («Von der Lust oder vom wahren
Guten»),32 vermochten das Steuer nicht wirklich herumzuwerfen.
Trotz solch kühnen Vorstössen hielt sich die aufs Jenseits gerichtete,
weltflüchtige Spiritualität noch zwei Jahrhunderte bis in die Zeit
neuer theologischer Reformbewegungen des 18. Jahrhunderts im
Gefolge der Aufklärung. Unter diesen ragt, im engeren christlichen
Bereich, vor allem der Pietismus hervor, dem ein neues Interesse

an der Welt und am menschlichen Tun hoch anzurechnen ist. Im
19. Jahrhundert folgte bei den französischen und deutschen Denkern

wie Ernest Renan, Adolf von Harnack und Ernst Troeltsch
eine sukzessive Liberalisierung und Profanierung christlichen
Gedankenguts, bis mit dem Donnerschlag Nietzsches eine letztendlich
unwiderrufliche Mortificatio der christlichen Spiritualität geschah.

Die Folgen: Der Contemptus mundi als ein Problem der Moderne

Unsere Frage geht nach dem Fortwirken des Contemptus mundi als

untergründiges Continuum der modernen Mentalität, als Bordun
auch im Konzert der Neuzeit. Diese hatte zwar die alte Weltflucht
abgelegt, kannte aber, wie ich zu sehen glaube, eine säkularisierte,
modernisierte Weltverachtung. Zu den Metamorphosen der
mittelalterlichen Weltverachtung gehören vom 16. Jahrhundert an

31 Zum Spannungsfeld Scholastik, Spiritualität, Humanismus vgl. Beat von Scarpatetti:
Scholastiker versus Humanisten, in: Rolf Surbeck (Hg.): Humanismus. 56 Annäherungen
an einen lebendigen Begriff, Basel 2000, S. 170-173.

32 Neu herausgegeben von Peter Michael Schenkel, München 2004.



124 Beat von Scarpatetti

auch neue Phänomene wie etwa das christlich-okzidentale Supe-

rioritätsgefühl gegenüber andern Kulturen: der Monotheismus als

Fundament des Verachtens nicht-europäischer polytheistischer und
animistischer Religionen, der Kolonialismus als aus entsprechender

Dominanz abgeleiteter «Contemptus» fremder Völkerschaften,
Länder und Kulturen, die sich durch Natur- und Weltnähe
ausgezeichnet haben. Wir fragen: Warum geht die nicht mehr primär
religiöse, die rational-aufgeklärte, technologische Gesellschaft der
Moderne zum grösseren Teil immer noch rücksichtslos, gleichgültig,

verächtlich, latent oder offen, mit der Welt, mit der «Umwelt»,
mit dem Tier, mit der Biosphäre um? Und ebenso mit anderen
Kulturen und Religionen? Auch wenn die heutige Zivilisation keine

religiöse Askese praktiziert wie das Mittelalter, das ja den Contemptus

spirituell klar empfohlen hat? Diese Frage hat auch der Publizist
Franz Alt mit seinem Buch «Der ökologische Jesus» (1999)33 in sehr

anklagender Weise aufgeworfen und für eine ökologische Vision des

Jesus von Nazareth plädiert.
Es geht bei einem ersten vorsichtigen Forschen um die

Sichtbarmachung von Stadien einer folgereichen Säkularisation des

Contemptus mundi, der Genese einer modernen Weltverachtung.
Diese wäre nur ein Aspekt des Weltverhältnisses der Moderne, aber

ein nicht zu vernachlässigender. Eine erste Stufe des Fortlebens des

Contemptus mundi findet sich schon in den Reformationsordnungen
in Basel und vielen deutschen Städten. Mit deren strengen Vorschriften

wäre Heynlin sehr zufrieden gewesen. Sodann beeindruckt auf
katholischer Seite in Frankreich und in den Niederlanden die strenge
Spiritualität des Jansenismus, bekannt etwa in Form der religiösen
« Bekehrung» des Mathematik-Genies Blaise Pascal, in der Nacht
des 23. November 1654. Bei ihm verbindet sich die weltflüchtige
religiöse Verinnerlichung mit dem strengen Rationalismus. In der

Weiterentwicklung desselben wurden Körper und Materie nur
Ausformungen des rationalen Grundprinzips; daher die im 17.
Jahrhundert aufkommenden Doktrinen über den Körper als

Automaten, bis hin zu La Mettries spektakulärem und provozierendem
Traktat «L'homme machine» von 1747/48;34 der Baron d'Holbach
hat in seinem «Système de la nature» von 1770 die materialistisch -

33 Der ökologische Jesus. Vertrauen in die Schöpfung, [s.l.] 1999; 2002 (Vorwort von Klaus

Töpfer).
34 Julien Offray de La Metctie: L'homme machine, hrsg. und übersetzt von Claudia Becker.

Hamburg 1990.



Weitverachtung an der Schwelle der Neuzeit 125

deterministische Behändigung der Welt noch ausgebaut.3' Der
alte Reflex des Contemptus, die Geringachtung von Materie, Natur
und Menschennatur, wirkt hier unterschwellig mit. Im 18. und
19. Jahrhundert verstärken die ökonomische Liberalisierung und die

technische Revolution diesen Effekt, indem sie den schrankenlosen
Profit aus den Ressourcen der Erde, inklusive auch der menschlichen

Sklaven aus Afrika, ermöglichen. Der Neuzeit, mindestens
dem triumphierenden Wissenschafts-Imperium des 18. und des

19. Jahrhunderts, gingen gewiss die alten Klagen über das Gleisnerische

und Schlimme der Welt längstens ab, aber im Endeffekt
erscheinen die beiden Weltverhältnisse ähnlich. Eine bedenkenswerte

Ironie der Geschichte besteht darin, dass die vor der Natur und dem
Kreatürlichen warnende mittelalterliche Praxis des Umgangs mit der

Welt der Biosphäre de facto weniger geschadet, ja sie weitgehend
geschont hat, im Vergleich mit der modernen, zugreifenden und
technisch-aggressiven Praxis, deren Beginn am Ende des Mittelalters
im Werk von Fernand Braudel über die fulminante Entwicklungen
in der konkreten materiellen Welt reich geschildert ist.36

Die Konsequenzen hat am radikalsten Friedrich Nietzsche

gezogen. Er führt uns zurück zur Problematik des Weltverhältnisses

des Christentums. Er stellt kompromisslos die Diagnose: das

Christentum ist weltuntauglich. Folglich müsste das Mittelalter sie

explizit verachten, zugunsten von Jenseits und Erlösung. Zu seiner
Christentumskritik gehört auch dessen Weltablehnung und Askese.

So ruft Zarathustra:

«Ich beschwöre euch, meine Brüder, bleibt der Erde treu und glaubt denen

nicht, die euch von den überirdischen Hoffnungen reden [...]. Einst war der

Ftevel an Gott der grösste Frevel, aber Gott starb und damit auch diese

Frevelhaften. An der Erde zu freveln ist jetzt das Furchtbarste. [...] Einst blickte die

Seele verächtlich aufden Leib, und damals war diese Verachtung das Höchste -
sie wollte ihn mager, grässlich und verhungert, und Grausamkeit war die

Wollust dieser Seele!»37

Am explizitesten hat Max Weber diese Problematik des Christentum
thematisiert und erforscht, in seiner grossen Studie: «Richtungen
und Stufen religiöser Weltablehnung».38 Er und auch Karl Jaspers

35 Paul-Henri Thiry d'Holbach: Système de la nature, texte revue par Josiane Boulad-Ayoub,
Paris 1990.

36 Civilisation matérielle, économie et capitalisme, XV-XVIIL siècle, Paris 1979, neueste

Aufl. 1993.

37 Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra, Vorrede 3,1883, Ed. Schlechta, 1955, S. 280.

38 Max Weber: Soziologie, universalgeschichtliche Analysen, Politik, hrsg. von Johannes

Winckelmann, Stuttgart 1992, S. 441^483.



126 Beat' Scarpatetti

haben bereits Nietzsches Analyse als fundamental bezeichnet.
Etliche der Weltreligionen kennen ein dauerndes Spannungsverhältnis
zur Welt. Ein inneres Leiden ist ein durchgehendes Spezifikum der

Erlösungsreligion, ja eine Liebe zum Leiden und zum Leidenden.
Weber kreiert den seltsamen Terminus «Liebes-Akosmismus»: sich

vom Kosmos absetzen, sich zugunsten des Nicht-Weltlichen opfern.
Sein Befund und seine reichhaltige Analyse gehören zum Substantiellsten,

was im Kontext von Religionsgeschichte und Anthropologie
zur Weltablehnung formuliert worden ist. In der Folge hat auch
der französische Soziologe Henri Lefèbvre (1901-1991) in seinem
Werk «Le Soleil crucifié», ausgehend von den Sonnenkreuzen in
den Pyrenäen, das Bild der gekreuzigten Sonne verwendet, um dem
Christentum die Kreuzigung aller Lebensbejahung anzulasten. Die
gekreuzigte Sonne - diese ist auch eine Göttin der «heidnischen»
Antike - steht für das Malträtieren der Kreatur und aller
Weltfreudigkeit.39

Aus diesem zu knappen Überblick möge lediglich ersichtlich
werden, dass die beiden grossen Umwälzungen, Renaissance/
Reformation und Aufklärung/Revolution, für die «Befreiung des

Menschen» und für die «Moderne», für deren Wissenschaft und
Technik, relevant waren, nicht aber für den Umgang mit der Tier-
und Pflanzenwelt, mit der Erde und der Biosphäre. Bestimmend
waren stets noch die der Entwicklung zugrunde liegenden Paradigmen

einer Distanz zur Welt und gleichzeitig einer Dominanz über
sie, von der das «abendländische Christentum», die «westliche»

Zivilisation, die «Industriegesellschaft» im Tiefen geprägt sind. Dies
klarzustellen kommt einer neuen, auf unser Hauptproblem
ausgerichteten Aufklärung gleich. Die Kreation einer überzeugenden
Weltformel, die die Welt nicht anthropozentrisch in eine «Umwelt»

degradiert - daher der Versuch des Ausdrucks «Mitwelt» - bedeutet
die Schaffung einer ökologischen Kosmologie. Diese kann nur in
vollständig autonomem Prozess von den elementaren Anfängen und
Geheimnissen aus respektvoll entwickelt werden. Das Christentum
seinerseits hat sein Erbe, seine Schuld und seinen möglichen Beitrag
zu einem neuen Weltverhältnis tief zu überdenken.

39 Kurt Meyer, Henri Lefèbvre (wie Anm. 27); ders.: Von der Stadt zur urbanen Gesellschaft.

Jacob Burckhardt und Henri Lefèbvre, München 2007.


	Weltverachtung an der Schwelle der Neuzeit : zu den Glossen in der Bibliothek Heynlins von Stein (ca. 1430-1496)

