
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 107 (2007)

Artikel: Bucers letzter Jünger : Simon Sulzer und Basels konfessionelle
Identität zwischen 1550 und 1570

Autor: Burnett, Amy Nelson

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bucers letzter Jünger.
Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identität
zwischen 1550 und 1570*

von Amy Nelson Burnett

Basels lutherisches Intermezzo unter Antistes Simon Sulzer in den

Jahren zwischen 1553 und 1585 hat in der Geschichtsschreibung
der Stadr einen festen Platz. Schon im 17. Jahrhundert notierte
Theodor Zwinger, einer der späteren Nachfolger Sulzers im Amt des

obersten Pfarrers der Basler Kirche:

«Nach Herr Oswaldi Myconii Tod/ sind andere/ sonsten gelehrte Leute/

aber die nicht durchauß gleiches sinns mit jhren Vorfahren gewesen/

deren Nammen ich zu verschonen gedencke/ theils in das Predig-
ampt/ theils in die Theologische Facultet allhie/ als von denen anfangs
alle gut Hoffnung deß Consensus oder Übereinstimmung in der gantzen

Lehr unserer Kirchen ist gefaßt worden/ erforderet worden. Da hat

unser Basel Confession ein Zeitlang/ daß ich es auff das milteste
vermelde/ müssen vmb etwas in der stille gehalten/ vnd auß den Augen
der Burgerschafft geruckt werden.»

Erst die Wahl von Johann Jakob Grynaeus zum Antistes und Nachfolger

Sulzers 1586 habe die Basler Kirche - so die Auffassung
Zwingers — wieder in die richtige Bahn gelenkt. Grynaeus habe

«... alles ernsts vnd möglichsten fleisses dahin getrachtet/ damit unser
alte Confession möchte erneweret vnd in Ehre gelegt/ die biß daher

eingeschlichene misverstände vnd Streitigkeiten auß dem wege
geräumt/ und also unser Kirchen in jhre alte Reformations Zierd/ so viel

jmmer möglich gewesen/ gebracht werden.»'

Zwinger brauchte sein Versprechen, keine Namen zu nennen, nicht
zu brechen, um dennoch durchblicken zu lassen, dass er hauptsächlich

Simon Sulzer für die Unterdrückung der Basler Konfession

Für die Mithilfe bei der Übersetzung des Textes aus dem Englischen geht Dank an

Dr. Hans Berner.

Theodor Zwinger: Erklärung und Rettung der reinen Lehr von dem H. Abendmal
unsers Herren Jesu Christi. Erstlich auß einer zu Basel An. 1641 gehaltenen Nachtmals-

Predigt, demnach auß allerhand öffentlichen Confessionen, vnd anderen Gortseliger
vnd Gottsgelehrter Leuthen denckwürdigen Schrifften..., Basel 1655, S. 73—77. Die
Basler Konfession wurde im Jahre 1534 als offizielles Glaubensbekenntnis der Stadt
Basel herausgegeben.



138 Amy Nelson Burnett

verantwortlich machte. Auch im 19. Jahrhundert teilten der Basler
Kirchenhistoriker Karl Hagenbach und Sulzers Biograph Gottlieb
Linder die Ansicht Zwingers, Sulzer sei von der Lehre der Gründer
der reformierten Kirche Basels abgewichen. Diese Meinung wurde
noch verstärkt durch die Arbeit von Carl Hundeshagen, der in Sulzer

den Führer der lutherischen Partei innerhalb der Berner Kirche
während der 1540er Jahre sah. Vorbereitet durch diese älteren
Darstellungen, fand Sulzers Identifikation mit dem Luthertum schliesslich

im 20. Jahrhundert Eingang in die massgebenden Untersuchungen

zur Basler Kirchen- und Geistesgeschichte von Max Geiger
und Hans Rudolf Guggisberg.2

Sulzers Ruf als Lutheraner hat somit eine lange Tradition. Aber
diese vereinfachende Gleichsetzung steht einer differenzierteren
Sicht von Sulzers eigentlichen theologischen Positionen im Wege
und verzerrt das Bild von der konfessionellen Identität Basels im
dritten Viertel des 16. Jahrhunderts. Tatsächlich wutde Sulzer zum
Lutheraner im heutigen Sinne des Wortes erst, als er sich in den
1570er Jahren gezwungen sah, zwischen lutherischem und
reformiertem Bekenntnis zu wählen. Während der ersten zwei Dekaden
seiner Basler Wirkungszeit erscheint er dagegen nicht als Jünger von
Martin Luther, sondern von Martin Bucer, und er tritt als engagierter

Befürworter von Bucers Abendmahlstheologie auf. In diesen

zwanzig Jahren nach seinem 1548 erfolgten Wechsel von Bern nach
Basel hielt er die Basler Kirche in einer vermittelnden Stellung
zwischen den zwei sich herausbildenden protestantischen Konfessionen.

Sulzers konfessionelle Identität stellt so ein viel komplexeres
Problem dar, als es die meisten Darstellungen zur Basler Kirchengeschichte

vorgeben. Eine Neubeurteilung seinet Karriere in Basel soll
im Folgenden gleichzeitig eine kritische Phase im Prozess der

Konfessionalisierung während der 1550er und 1560er Jahre beleuchten:
das Verschwinden des Mittelweges zwischen Lutheranern und
Reformierren.

Karl Rudolf Hagenbach: Kritische Geschichte der Enrstehung und Schicksale det ersten
Basler Konfession, 2. Aufl., Basel 1857; Gottlieb Lindet: Simon Sulzer und sein Anrheil

an der Reformation im Lande Baden, sowie an den Unionsbestrebungen, Heidelberg
1890; Carl Bernhard Hundeshagen: Die Gonfliete des Zwinglianismus, Lutherthums
und Calvinismus in der Bernischen Landeskirche von 1532-1558, Bern 1842; Max

Geiger: Die Basler Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorrhodoxie, Zollikon/
Zürich 1952, S. 11-39; Hans R. Guggisberg, Basel in the Sixteenth Century. Aspects of
the Ciry Republic before, during, and after the Reformarion, St. Louis 1982; ders.: Das

lutheranisierende Basel. Ein Diskussionsbeitrag, in: Die lutherische Konfessionalisierung
in Deutschland, hrsg. von Hans Christoph Rublack, Gütersloh 1992, S. 199-201.



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzcr und Basels konfessionelle Identität 139

Der Hintergrund: Bern, Bucer und Sulzer

Bevor wir uns Sulzer in Basel zuwenden, müssen wir zuerst einige
Missvetständnisse über seine vorangehende Tätigkeit in Bern klären
und dabei eine präzisere Vorstellung von den Unterschieden
zwischen «lutherischen» und «bucerischen» Auffassungen gewinnen.
Hundeshagen beschreibt in seinet Untersuchung drei Parteien
innerhalb der Berner Kirche in den Jahren zwischen 1536 und 1548:

erstens die nach Zürich orientierten, unter den Landpfarrern
besonders stark repräsentierten Zwinglianer, zweitens die im
französischsprachigen Gebiet det Waadt wirkenden, von Genf beeinfluss-

ten Calvinisten, und drittens die in der Stadt Bern unter den Geistlichen

dominierenden Lutheraner.' An anderer Stelle habe ich
bereits argumentiert, dass Hundeshagens Belege für die Existenz einer
lutherischen Partei in Bern nicht stichhaltig sind. Die Predigten,
Briefe und Bekenntnisse der sogenannten «Lutheraner» zeigen
vielmehr, dass sie Anhänger von Martin Bucer und seiner vermittelnden

Abendmahlstheologie waren.4

Diese in der Wittenberger Konkordie von 1536 zum Ausdruck
kommende Theologie unterscheidet sich in wichtigen Punkten von
den Lehren Luthers und Zwingiis. Die Konkordie hielt fest, dass

beim Abendmahl Christi Leib mit dem Brot und Wein - aber nicht
in oder unter dem Brot und Wein - «warhafftig und wesentlich zu

gegen sey und dargereicht und empfangen werde» {vere et substan-

tialiter adesse, exhiberi et sumi), und dass Würdige und Unwürdige
zugleich das Sakrament erhalten.'' Zürich wehrte sich stets gegen
die Begriffe substantialiter und exhiberi und brachte auf einer im
April 1538 abgehaltenen Synode auch die anderen reformierten
Städte der Eidgenossenschaft dazu, die Konkordie abzulehnen.
Heinrich Bullinger sah in der Wittenberger Konkordie eine
Kapitulation gegenüber Luther und warf Bucer vor, ein unzuverlässiger
Mittler zwischen den Wittenbergern und den Schweizern zu sein.
Als Folge davon brachen die persönlichen Beziehungen zwischen

Bullinger und Bucer beinahe vollständig ab. Bucers Abweichung
von der zwinglianischen Abendsmahlslehre war der Grund dafür,
dass seine Berner Anhänger in polemischem Sinn als «Lutheraner»

beschimpft wurden. Die Berner Zwinglianer betrachteten alle als

Hundeshagen (wie Anm. 2), S. 70, 105-107.

Amy Nelson Burnett: The Myth of the Swiss Lutherans. Martin Bucer and the Eucharistie

Controversy in Bern, in: Zwingliana 32 (2005), S. 45-70.
Martin Bucer: Deutsche Schriften (BDS), Bd. 6/1: Die Wittenberger Konkordie,
Gütersloh 1988, S. 121-123.



140 Amy Nelson Burnett

Lutheraner, die ein strikt zwinglianisches Sakramentsvetständnis
nicht teilten.6

Aber trotz ihres lutherischen Rufes wich die Wittenberger
Konkordie in Ansätzen von lutherischen Positionen ab, wie sich in der

zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts durchsetzten. Die Konkordie
bezog nicht klar Stellung bei den drei wichtigsten Streitfragen
zwischen Lutheranern und Reformierten, nämlich bei der manducano
oralis, bei der manducano impiorum und bei der Ubiquität des

Leibes Christi: Erstens vermied die Konkordie Aussagen darüber,
ob beim Abendmahl der Leib Christi mit dem Mund empfangen
werde. Zweitens verwischte der in der Konkordie verwendete
Begriff indigni («Unwürdige») statt impii («Gottlose») Bucers
grundsätzliche — und von Luther mitgetragene — Unterscheidung dieser
beiden Gruppen, wonach die «Unwürdigen» das Sakrament zum
Gericht über sich selbst empfingen und die «Gottlosen» blosses Brot
und blossen Wein erhielten. Drittens vermied es die Konkordie,
etwas übet den Ort der leiblichen Gegenwart des erhöhten Christus

auszusagen, und sie verzichrete auch auf christologische Aussagen,
welche die Präsenz von Chrisri Leib und Blut in den Elementen
Brot und Wein hätten erklären sollen. Alle diese Ambiguitäten und
Auslassungen waren von Bedeutung, denn sie machten aus der
Wittenberger Konkordie ein Konsensdokument, das auch von denjenigen

akzeptiert werden konnte, die in diesen drei Punkten mit
Luther nicht übereinstimmten. Sogar Calvin unterschrieb die Wittenberger

Konkordie während seiner Strassburger Jahre. Wenn man sie

einfach als lutherisches Dokument versteht, verkennt man ihren
theologischen Gehalt."

Kurt Jakob Rüetschi: Bucer und Bullinger in ihren persönlichen Beziehungen, in: Martin

Bucer and Sixteenth Century Europe. Actes du colloque de Strasbourg, 28—31 août

1991, ed. by Chrisrian Krieger and Marc Lienhard, Leiden 1993, S. 429^139. In der

Korrespondenz der Berner Zwinglianer mit Zürich erscheinen «Lurheraner» und «Buce-

raner» als ausrauschbare Bezeichnungen, vgl. Johannes Rhellikan an Bullinger, 26. März
1538, in: Heinrich Bullinger: Briefwechsel (HBBW) (Werke, Abteilung 2, Zürich
1973ff.), Bd. 8, S. 112 (Nr. 1116); 21. Aug. 1537, in: ebd., Bd. 7, S. 220-222 (Nr.
1032); Eberhard von Rümlang an Bullinger, 7. Dez. 1545, Staatsarchiv Zürich (StAZH)
E II 345, 306; Pfarrer und Lehrer Berns an Zürich, 28. Nov. 1537, in: HBBW Bd. 7,
S. 317-323 (Nr. 1074).

Martin Friedrich: Von Marburg bis Leuenberg: der lurherisch-reformierte Gegensatz
und seine Überwindung, Waltrop 1999, S. 40-62; Brian A. Gerrish: Strasbourg Revisited:

Reformed Perspecrives on the Augsburg Confession, in: The Old Protestantism and

the New. Essays on the Reformation Heritage, ed. by Johannes Gerber, Chicago 1982,
S. 248—263; James M. Kittelson/Ken Schurb: The Curious Hisrories of the Wittenberg
Concord, in: Concordia Theological Quarterly 50 (1986), S. 119-137.



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identität 141

Der in der Wittenberger Konkordie angelegte breite theologische
Konsens war auch deshalb bedeutsam, weil er 1540 Melanchthons
Revision des Augsburger Bekenntnisses beeinflusste. Dieses modifizierte

Bekenntnis, die Variata, wurde denn auch von calvinistischen

Flüchtlingsgemeinden im Reich als Beweis ihrer Orthodoxie zitiert,
und Calvin und andere reformierte Theologen hofften, dass diese

Fassung des Bekenntnisses einen Konsens mit den gemässigten
Lutheranern um Philipp Melanchthon ermögliche. Nur Bullinger wies
das Augsburger Bekenntnis in allen Fassungen zurück. Auch nachdem

der Consensus Tigurinus 1549 eine gemeinsame reformierte
Abendmahlslehre aufgestellt hatte, gab es immer noch wichtige
Unterschiede zwischen Genf und Zürich -nicht nur über Begrifflichkeiten

in der Diskussion um das Abendmahl, sondern auch in der

Bewertung von Bucer und der Bereitschaft zum Gespräch mit den
Lutheranern.8 Diese Streitfragen bestimmten Sulzers Werdegang.
Theologisch stand er Bucer nahe und hatte damit auch mehr mit
Calvin als mit Zwingli gemeinsam. Aber seine kirchliche Laufbahn

spielte sich in Orten mit politischer und sprachlicher Verbindung
zu Zürich ab, in reformierten eidgenössischen Städten, deren
Kirchen mit der zwinglianischen Reformation in enger historischer

Beziehung standen. Es führte dies unweigerlich zum Konflikt, als

Bucers Einfluss in der Schweiz abnahm und der Einfluss der Zürcher

Theologen wuchs.
Der erste Kampf zwischen den Befürwortern von Bucers

Abendmahlstheologie einerseits und den Anhängern Zwingiis und seines

Zürcher Nachfolgers andererseits fand in Bern statt. Sulzer nahm

zwar nicht an der dortigen Synode des Jahres 1537 teil, an der die
Buceraner eine beherrschende Stellung in Bern gewannen. Er wurde

aber nach seiner Rückkehr nach Bern 1538 Leiter dieser Partei.

Die Strassburger förderten ihn schon lange im Hinblick auf eine
führende Stellung in der Berner Kirche. Sulzer hatte zuerst in Strassburg

und nachher in Basel zu einer Zeit studiert, als es dort für
Bucers Konsenspolitik grosse Unterstützung gab. Nach dem Tode
Berchtold Hallets, des Hauptes der Berner Kirche, kam 1536 aus

Strassburg der alternde Sebastian Meyer als Hallers Nachfolger nach
Bern zurück. Er sollte nach dem Wunsch der Strassburger im Amt
bleiben, bis Sulzer sich die erforderliche Ausbildung erworben hatte

Amy Nelson Burnert: Heinrich Bullinger and the Problem of Eucharistie Concord, in:
Heinrich Bullinger: Life - Thoughr - Influence, ed. by Emidio Campi and Peter Opitz,
Zürich 2006, S. 233-250.



142 Amy Nelson Burnett

und über ausreichende Erfahrung für diese wichtige Stelle verfügte.
Im Zusammenhang mit der Berufung Meyers nach Bern befand
sich Sulzer gerade in Sttassburg, als Bucer und Capito im Juni 1536

von ihrem erfolgreichen Treffen mit Luther in Wittenberg
heimkehrten. Dabei erlebte Sulzer selbst mit, wie Bucer die Wittenberger
Konkordie der Strassburger Pfarrerschaft erläurerre. Was dann Sulzer

auf seiner eigenen Reise nach Wittenberg im Frühling 1538 am
meisten beeindruckte, war nicht so sehr Luthers Theologie, sondern
vielmehr die Sehnsucht des Reformators nach Einheit.9

Sulzer legte Anfang 1540 dem Berner Rat sein Sakramentsverständnis

in einem Bekenntnis dar, welches die charakteristischen
Merkmale der bucerische Abendmahlstheologie aufweist.10 Zur
selben Zeit liess er Bucers Brief an Johannes Comander über das

Abendmahl unter den Berner Pfarrern zirkulieren in der Hoffnung,
seine Amtskollegen von Bucers Auffassung überzeugen zu können."
Der bemerkenswerte Brief Bucers an Comander enthält eine

umfangreiche Erwiderung auf Bullingers Argumentation, wonach der
erhöhte Christus seit der Himmelfahrt zur Rechten Gottes sitze

und leiblich an keinem anderen Ort gegenwärtig sei. Bucer verwarf

9 Burnert, The Mvth of the Swiss Lutherans (wie Anm. 4). Vgl. dazu das Strassburger

Protokoll zur Erläuterung der Wirtenberg Konkordie vom 22. Juni 1 536 bei J.-V. Pollet:

Martin Bucer. Etudes sur la correspondance, vol. 1, Paris 1958, S. 64; Bucer und Capito
an den Berner Rat, 6. Juli 1536, in: Pollet (wie oben), vol. 2, S. 419, Nr. 6. - Über Sulzers

Reise nach Wittenberg siehe seinen Brief an Vadian. 31. Jan. 1540, in: Emil Arbenz/

Hermann Wartmann (Hgg.): Vadianische Briefsammlung, 1508-1540, St. Gallen

1884-1913, Bd. 5, S. 606-608 (Nr. 1098); ein ähnliches Schreiben Sulzers an Johann
Buchser, Dekan des Aarauer Kapitels, 7. Aug. 1538, Staatsarchiv Aarau (StAAG), AA

2233, Nr. 20a.

10 Das Abendmahl ist ein heylige handtlung, von dem herren Christo selbs vffgesetzt, in
dären der herr Jesus durch den diensr der kilchen, mit sychtbarlichen vnd emphndt-
lichen zeychen, brots vnd wevns, die ware gmeinschafft svnes libs vnd blutzs, das ist sych

selbst dargibt vnd schenckt den synen... Semlicher hoher schätz wyrt durch sychtbar-
liche ding vnd zeychen brot vnd wyn allso dargrevcht, dz ein anders den liblichen äugen

zevgt wvrt, vnd von dem mundt des libs empfangen wyrt, Ein anders aber durch dz wort
gegäben vnd gschaenckt wyrt, ein sömlichs nämlich das wie es den liblichen äugen vn-

sychtbarlich ist. Allso ist es den äugen des glaubens bekant, vnd dz mit dem mundt der

seelen empfangen wyrt... Vnd durch solliche Sacramenrliche vereynigung hallten ich

den herren rächt vnd worlich gegenwertig im abendrmol.» (Universirätsbibliothek (UB)
Basei, Ms KiAr 22a, Nr. 38b, fol. 280r-282r); siehe dazu Burnett, The Myth of the Swiss

Lutherans (wie Anm. 4).

11 Am 8. Febr. 1576 schreibt Adrian Blarer an Konrad Huberr, Sulzer habe ihm diesen

Brief «1539 oder 1540» gezeigt, Zentralbibliothek (ZB) Zürich, Ms S 134, 93; vgl. auch

Eberhard von Rümlang an Bullinger, 23. Aug. 1540, HBBW (wie Anm. 6), Bd. 10, S.

152-155 (Nr. 1417), und Bullinger an Peter Kunz, 30. Okt. 1542, StAZH, E II 342,

108; Bucers Brief an Comander, BDS (wie Anm. 5), Bd. 8, S. 331-400.



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identirät 143

diese zwinglische Christologie, auch wenn er sich dabei nicht der
Sichtweise Luthers anschloss. Die Unterschiede in det Christologie
zwischen Bucer und Bullinger erwiesen sich später als folgenschwer,
da sich in diesem zentralen Punkt Calvins Abendmahlslehre leichter
mit derjenigen Bullingers in Übereinstimmung bringen liess als

mit derjenigen Bucers. Indem sich Sulzer für Bucers Christologie
entschied, schloss er sich von der gemeinsamen reformierten
Lehrmeinung aus, wie sie dann 1549 der Consensus Tigurinus festlegen
sollte.

Der lange Konflikt in Bern zwischen Zwinglianern und Bucera-

nern fand im Frühling 1548 ein Ende. In der Folge eines Streites
über die Unabhängigkeit der Kirche in der Waadt, in dem die Bu-

ceraner Pierre Viret unterstützten, entliess der Berner Rat Sulzer

und ersetzte ihn durch den zürichtreuen Johannes Haller. Sulzer

ging nach Basel, wo er innerhalb eines Jahres die Pfarrerstelle

von St. Peter erhielt. Nach dem Tode von Oswald Myconius Ende
1552 wurde er zum Münsterpfarrer und damit zum Baslet Antistes

gewählt.
Sulzers Stellung in Basel wurde in zwei wichtigen Punkten von

seiner Verwicklung in die theologischen Streitigkeiten in Bern während

der 1540er Jahren bestimmt. Zunächst trug - trotz der
Unterschiede zwischen Luther und Bucer und trotz Sulzers grösserer Nähe

zum Strassburger Reformator — die Polemik seiner Gegner in Bern
und Zürich dazu bei, seinen Ruf als Lutheraner zu begründen, und
zwar sowohl bei den Zeitgenossen wie auch bei späteren Histoti-
kern. Zweitens - und dies war noch folgenschwerer für Sulzers

Tätigkeit in Basel - vergiftete der frühere Streit in Bern die
Beziehungen zwischen Sulzer und Zürich. Auch die Basler Pfarrer hatten
während der Auseinandersetzungen in Bern eigentlich gehofft, Zürich

werde dort zwischen Zwinglianern und Buceranern vermitteln.
Es zeigte sich aber, dass Bullinger einseitig auf die Hilfegesuche
der Berner Zwinglianer einging und nur diese nach Kräften
unterstützte.12

Der Konflikt Sulzers mit den zürichtreuen Zwinglianern in Bern
während der 1540er Jahre verhinderte, dass er sich in den späteren
Jahren eine günstige Meinung über die Zürcher und ihre
Abendmahlstheologie bildete. Und Bullingers Misstrauen - wenn nicht

12 Myconius an Bullinger, 29. Aug. 1537, HBBW (wie Anm. 6), Bd. 7, S. 225f (Nr.
1034); die Briefe der Berner Zwinglianer an die Zürcher Pfarrer und Lehrer, 23. Sept.

und 28. Nov. 1537, ebd., S. 243-251 (Nr. 1045), und S. 317-323 (Nr. 1074); Briefder

Zürcher an die Berner Pfarrer, 28. Nov. 1537, ebd., S. 310-317 (Nr. 1073).



144 Amy Nelson Burnett

gar aktive Abneigung - gegen Bucer musste sich noch steigern
gegenüber Sulzer, Bucers schweizerischem Jünger, welchem Bullinger
die Schuld am Aufruhr in Bern gab. Diese persönliche Animosität
machte es Sulzer schwer, eine Annäherung an Zürich zu suchen,
selbst wenn er sie gewünscht hätte. Das gestörte Verhältnis erwies
sich auch für die Basler Kirche als Belastung. Immerhin, trotz der
sich abzeichnenden Probleme war Sulzers erste Dekade in Basel von
Zusammenarbeit mit seinen Amtsbrüdern und nicht von
Glaubensstreitigkeiten bestimmt.

Die 1550er Jahre: Zusammenarbeit

In der Zeit seines Wechsels nach Basel fügte sich Sülzet gut in die
herrschende theologische Ausrichtung der Basler Kirche ein. Die
Pfarrer zeigten sich nicht mehr als die begeisterten Anhänger Zwing-
lis wie noch zu Anfang des Abendmahlsstreites. In den Jahren nach

1536 machte sich die Basler Kirche die vermittelnde Tendenz der

im Ersten Helvetischen Bekenntnis und in der Wittenberger
Konkordie dargelegten Abendmahlslehre zu eigen. In seinen Vorträgen
und Predigten lehrte Oswald Myconius die charakteristischen
Elemente det bucetischen Abendmahlstheologie: den Unterschied
zwischen Unwürdigen und Gottlosen, die Ablehnung sowohl der

manducano oralis als auch der ausschliesslichen leiblichen Präsenz

Christi im Himmel. Wie Bucet glaubte Myconius, dass dieser

Aspekt der Christologie ein Mysterium sei, an welches man einfach

glauben solle statt zu versuchen, es mit dem menschlichen Versrand

zu ergründen.13
Sulzers Briefwechsel während seiner ersten Jahre in Basel galt

zumeist als Beweis seiner «lutherischen Neigungen», aber oft wur-

13 Amy Nelson Burnett: Basel and the Wittenberg Concord, in: Archiv für Reformations¬

geschichte 96 (2005), S. 33-56. Die Beurteilungen der Abendmahlslehrc von Oswald

Myconius fallen unterschiedlich aus. Melchior Kirchhofer: Oswald Myconius, Antistes
der Baslerischen Kirche, Zürich 1813, sieht in Myconius einen begeisterten Zwinglianer;
dagegen erscheint er als Befiirworrer der lutherischen Ubiquitätslehre bei Willy Brändly:
Oswald Myconius in Basel, in: Zwingliana 11 (1960), S. 183-192. Dass der Consensus

Tigurinus Myconius missfiel, entschuldigt Paul Wernle mit dem Einfluss, den Sulzer auf
den Basler Anristes ausübte, siehe Paul Wernle: Calvin und Basel bis zum Tode des

Myconius, 1535-1552, Basel 1909, S. 76f Uwe Plath hielt diese Auffassung für etwas

einseitig, bezeichnet aber die Position von Myconius und anderen Baslern als «lutherani-

sierend» und nicht als bucerisch, vgl. Uwe Plath: Calvin und Basel in den Jahren 1552-
1556, Zürich 1974, S. 176-179. J.-V. Pollet war einer der wenigen, die Bucers Einfluss

auf die spätere Abendmahlslehre von Myconius erkannten, vgl. Pollet (wie Anm. 9),

S. 362-364.



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzcr und Basels konfessionelle Identität 145

den Ideen hineingelesen, die in den Briefen nicht zu finden sind.
Man sollte zum Beispiel die Unstimmigkeiten zwischen Calvin und
Sulzer nicht überbewerten, die in ihrer Korrespondenz zum
Vorschein kommen. Ihre Beziehung war nie eng, aber sie war auch
nicht so gespannt, wie bisweilen behauptet wird. In Bern hatte Sulzer

Viret und die anderen Calvinisten in der Waadt nach Kräften
verteidigt und als Folge dieser Unterstützung seine Stelle verloren.
In den Jahren nach seinem Wegzug von Bern nach Basel korrespondierte

er weiter mit Calvin und Viret. Das Missfallen Calvins über
die Basler Stellungnahme zu Fragen der Exkommunikation und
Prädestination wird bei einem Vergleich mit seiner Enttäuschung
über die Antworten der anderen schweizerischen Kirchen relati-

14viert.
Sulzers Weigerung, sich 1551 in die Streirigkeiten zwischen Calvin

und Joachim Westphal verwickeln zu lassen, war nicht Ausdruck
seiner Gegnerschaft zum Genfer Reformator, sondern Folge seiner
bucerischen Konsenspolitik. Die Erneuerung des Abendmahlsstreits
schmerzte die Anhänger Bucers besonders, denn es traten so Fragen
in den Vordergrund, welche die Wittenberger Konkordie
unentschieden gelassen hatte. Zudem distanzierte sich Calvin durch die

Verteidigung seiner Übereinkunft mit Bullinger im Consensus Ti-
gurinus gleichzeitig von Bucers vermittelndem Kurs. Sulzer gab in
einem Brief an Johannes Marbach zu verstehen, wie bestürzt er über
den Streit sei: Ba.sel habe nichts mit der Erneuerung der Polemik zu

tun; durch Festhalten an der Wirtenberger Konkordie hoffe die
Stadt, mit allen Parteien im Frieden zu bleiben.15

Sulzers Freundschaft mit Calvin basierte zum grossen Teil auf
der beiderseitigen Wertschätzung von Martin Bucet. Als Calvin sich

von Bucer entfernte und Sulzers Gegner Bullinger annäherte, stand
daher zu erwarten, dass sich seine Freundschaft mit Sulzer abkühlen

14 Neben der in den «Calvini Opera» (CO) publizierten Korrespondenz zwischen Sulzer

und Calvin gibt es vier Briefe von Sulzer an Viret in Neuchätel, Archives de l'Etat,
Bibliothèque des Pasteurs, Portefeuille IX, Liasse no. 9, no. 5-8. Zur Antwort der Basler

Kirche auf die Frage der Exkommunikation siehe Plath (wie Anm. 13), S. 94—111; zur
Stellung der schweizerischen Kirchen bezüglich der Prädestination siehe Wilhelm H.
Neuser: Calvins Kritik an den Basler, Berner und Zürcher Predigern in der Schrift «De

praedestinatione» 1552, in: Reformiertes Erbe. Festschrift für Gottfried W Locher zu
seinem 80. Geburtstag, hrsg. von Heiko A. Oberman [et al.], Zürich 1993 (Zwingliana
19/2), S. 237-243.

15 Plath (wie Anm. 13), S. 173-192; Sulzers Brief an Marbach vom 25. März 1555, ebd.,
S. 283. Plaths Beschreibung ist detailliert, rückr aber Bucer — und damit auch Sulzer — zu
nahe an Luther.



146 Amy Nelson Burnett

werde. Bucers Rolle als Mentor bildete ebenfalls das verbindende
Element zwischen Sulzer und Marbach. Wie Sulzers Briefwechsel

mit Calvin, so sollte auch seine Korrespondenz mit Marbach in
diesem weiteren Kontext gesehen werden. Ihre Briefe aus den 1550er
Jahren zeigen, dass Sulzers Verhältnis zu Marbach nicht enger war
als seine Beziehungen zu anderen Adressaten.16

Trotz der persönlichen Abneigung korrespondierte Sulzer während

der 1550er Jahre am häufigsten mit Heinrich Bullinger. Nach
seiner Wahl zum Nachfolger von Oswald Myconius bemühte er
sich denn auch, mit Zürich ein besseres Verhältnis herzustellen. In
einem Schreiben an Rudolf Gwalther berichtete er im Januar 1553

von seiner Ernennung zum Basler Münsterpfarrer und bot an, in
einen gemeinsamen Briefwechsel zu treten. Es gelang ihm auch,
seine Differenzen mit Bullinger so weit zurückzustellen, dass er
während dieser Dekade für den Zürcher Antistes zur wichtigsten
Informationsquelle aus Basel wurde. Ihre Briefe sind weder warm
noch persönlich, aber sie zeigen, dass Bullinger Sulzers Rolle als

Wortführer der Basler Kirche akzeptierte.1
Wähtend der 1550er Jahre lassen sich auch keine Zeichen von

konfessioneller Spannung zwischen Sulzer und seinen Basler

Amtskollegen feststellen. Selbst mit den erklärten Zwinglianern scheint
die Zusammenarbeit funktioniert zu haben. So unterstützte Sulzer
die Wahl von Johannes Jung als Pfarrer an St. Peter, obwohl er um
ihre Differenzen in der Abendsmahlsauffassung wusste. Kurz nach

seiner Ankunft in Basel schrieb Jung an Ambrosius Blarer über den

positiven Eindruck, den er von Sulzer erhalten habe.18 Jung war ein

16 Es gibt 31 Briefe von Sulzer an Marbach zwischen 1553 und 1560, herausgegeben von
J. Fecht: Historiae Ecclesiasticae Sedili A.N.C. XVI. Plurimorum et Celeberrimorum ex

ilio aevo Theologorum epistolis ad Joannem. Erasmum et Phillippum Marbachios, Durlach

1684. Zum Vergleich: Sulzers Briefwechsel mit Ambrosius Blarer aus dieser Zeit
umfasst ebensoviel Briefe, siehe Traugott Schiess (Hg.): Briefwechsel der Brüder
Ambrosius und Thomas Blaurer 1509-1548, Bd. 3, Freiburg i.Br. 1912. Weitere 14 Briefe

Sulzers an Marbach darieren zwischen 1561 und 1569. Erst als Marbachs Söhne Erasmus

und Philipp 1570 in Basel studierten und bei Sulzer wohnten, schrieb dieser

regelmässig an Johann Marbach.

17 Sulzer an Gwalther, 31. Jan. 1553, ZB Zürich, Ms F 42, 257. Gwalther antworrere nicht
auf Sulzers Brief; es existiert auch keine weitere Korrespondenz zwischen den beiden

Männern. Im Sraarsarchiv Zürich liegen 95 Briefe Sulzers an Bullinger aus dem

Zeitraum zwischen 1553 und 1560, weit mehr als von irgendeinem anderen Korrespon-
denren Bullingers in Basel. Sulzers Briefe enthalten fast nur politische Nachrichten,
kaum etwas über die Basler Kirche und nichts über persönliche Angelegenheiten.

18 Sulzer an Blarer, 2. Febr. 1553, in: Schiess (wie Anm. 16), Bd. 3, S. 191f (Nr. 1844);

Jung an Blarer, 19. Juli 1553, ebd., S. 205-207 (Nr. 1863).



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identität 14/

überzeugter Anhänger der Zürcher Theologie, aber er zeigte sich
noch offen für einen möglichen Konsens mit den Lutheranern. Im
Sommer 1557 äusserte er sich gegenüber Bullinger günstig über die
kurz zuvor veröffentlichte Abendmahlsschrift von Jakob Andreae.
Erst als Bullinger im Januar 1558 den Plan eines Gesprächs
zwischen deutschen und schweizerischen Theologen scharf ablehnte,
scheint Jung die tiefe Abneigung Bullingers gegen jede Vereinbarung

mit den Lutheranern richtig erkannt zu haben, und zum ersten

Mal fragte er sich nun, ob einige Basler den Wunsch nach
Eintracht über «die reine Wahrheit» stellten.19

Als Münsterpfarrer präsidierte Sulzer in den späten 1550er Jahren

eine Reihe von Synoden. Diese bildeten ein wichtiges Mittel der
Kommunikation zwischen Pfarrerschaft und Obrigkeit, indem sie

den Pfarrern die Möglichkeit boten, dem Rat auf offiziellem Weg
Klagen vorzubringen. Unter anderem beschwerten sich die Pfarrer
über die fehlende Prüfung der Teilnehmer am Abendmahl. 1558
und 1559 schlugen sie vor, dass diejenigen, welche das Abendmahl
empfangen wollten, sich vorher dem Pfarrer vorstellen sollten, um
sich prüfen und belehren zu lassen.20

Diese Empfehlungen wurden in der späteren Geschichtsschreibung

ebenfalls als Beweis dafür gewertet, dass Sulzer die Basler Kirche

in eine lutherische Richtung habe lenken wollen. Die Prüfung
vor dem Abendmahl stellte jedoch in der damaligen Zeit nicht eine

spezifisch lutherische Praxis dar, sondern bildete vielmehr eine

Streitfrage zwischen dem zwinglischen und dem bucerischen Flügel
innerhalb der reformierten Kirchen. Die Zürcher lehnten eine solche

Prüfung als Überrest der katholischen Ohrenbeichte ab, während

Bucer und Calvin beide glaubten, dass die Kirche die Reinheit
der Abendmahlsgemeinschaft bewahren müsse und deshalb eine

Prüfung notwendig sei.21 Die Basler Pfarrer waren sich in ihrer

19 Andreaes «Kurzer und einfältiger Berichr von des Herrn Nachtmal» erschien 1557. Jung
lobte das Buch in einem Brief an Bullinger, 5. Aug. 1557, StAZH E II 375, 491; über

die Pläne eines Gespräches, 17. Jan. 1558, StAZH E II 375, 518. Sulzer versuchte,

Bullingers Unterstützung für das Gespräch zu gewinnen, 7. Jan. 1558, StAZH E II 371,

708, aber Bullinger lehnte diese Pläne scharf ab: Alle früheren Konkordieversuche seien

fehlgeschlagen, und ein neues Gespräch wäre gefährlich, so Bullinger und die Zürcher
Pfarrer an Sulzer, 11. Jan. 1558, StAZH E 11 371, 709. Vgl. dazu Burnett, Heinrich

Bullinger (wie Anm. 8).

20 An den Synoden von 1555, 1557, 1558 und 1559 vorgebrachte Klagen, siehe Staatsar¬

chiv Basel-Stadt (StABS), Kirchen C3 (Liber Synodorum), 66-74.
21 Vgl. dazu Erich Roth: Die Privatbeichte und die Schlüsselgewalt in der Theologie der

Reformatoren, Gütersloh 1952, S. 102—149. Calvin führte eine Abendmahlsprüfung in



148 Amy Nelson Burnett

Unterstützung der Abendmahlsprüfung einig - auch der strenge
Zwinglianer Jung verteidigte sie als zweckmässiges Werkzeug der
Kirchenzucht gegen den Missbrauch des Sakramentes. Allerdings
gab es in Basel auch Stimmen, die mit dieser Entwicklung nicht
einverstanden waren und sich in Zürich darüber beschwerten.22

Einen weiteren Anlass zur Unzufriedenheit bot das Orgelspiel
während des Gottesdienstes. Det aus dem katholischen Solothurn
vertriebene Organist Gregor Meyer versuchte, durch die Vermittlung

von Verwandten und Freunden im Rat eine Stelle in Basel zu
erhalten. Er versprach, die Orgel nur zur Begleitung der deutschen
Psalmen zu spielen, wie sie auch in Basel gesungen wurden, aber

einige Pfarrer lehnten das Orgelspiel als gefährliche Neuerung
grundsätzlich ab. Trotz dieser Opposition erhielt Meyer von Sulzer
die Erlaubnis, an Weihnachten 1559 während des Vespergottesdienstes

zu spielen — zur Freude der jungen Leute und Dienstboten,
welche jeweils an diesem Gottesdienst teilnahmen. Jung kritisierre
daraufhin in einer seiner Predigten diese Form der kirchlichen Musik,

und für einige Zeit verstummte die Orgel. Bereits zu Ostern
spielte aber Meyer erneut, was zu weiterem Streit untet den Pfarrern
führte.23

Die Zulassung des Orgelspiels wurde - wie die Abendmahlsprüfung

— als Beleg für Sulzers «lutherische Neigungen» angeführt, aber
auch dies isr nicht stichhaltig. Wenn Sulzer die Kirchenmusik nicht

der französischen Kirche in Strassburg ein, aber nicht in Genf; vgl. Cornells Augustijn:
Calvin in Srrasburg, in: Calvinus sacrae scripturac professor: Calvin as Confessor of
Holy Scripture. Die Referate des Internationalen Kongresses für Calvinforschung vom
20. bis 23. August 1990 in Grand Rapids, hrsg. von Wilhelm H. Neuser, Grand Rapids
1994, S. 166-177. Bucers Einfluss auf Sulzer in dieser Sache wird ersichtlich aus Briefen

Sulzers an Pappus (siehe unten, Anm. 39) und an Marbach, 18. März 1572, bei Fecht

(wie Anm. 18), S. 414. In beiden Briefen verband er das persönliche Bekenntnis mit
Erfordernissen der Kirchenzucht, der Scelsorge und mit der Notwendigkeit für den Pfarrer,

seine Pfarrkinder zu kennen. Zu Bucer vgl. Amy Nelson Burnett: The Yoke of Christ.
Martin Bucer and Christian Discipline, in: Sixteenth Century Essays and Studies 27

(1994), S. 112f
22 Siehe den anonymen Brief an Johannes Herrcr in Zürich, ZB Zürich Ms S 92, 171. Der

Brief ist in der Simmlerschen Sammlung auf Juli 1558 datiert, kann aber wegen der

Hinweise auf das Orgelspiel und die österliche Abendmahlsprüfung nicht vor Mitte
April I5b0 entsranden sein. Der Rat lehnre die Abendmahlsprüfung im Oktober 1560
ab, siehe StABS, Kirchen C3 (Liber Synodorum), 66—85.

23 Jung schreibt am 29. Febr. 1 560 an Bullinger, das Orgelspiel sei mit Beifall des Volkes,

"adplausu et admiratione vulgi», aufgenommen worden, ZB Zürich, Ms F 62, 334; siehe

auch den anonymen Brief an Herter, ZB Zürich, Ms S 92, 171. Zu Gregor Meyer siehe

Adelheid Lang: Gregor Meyer, «bürtig von Säckingen»'. Das bewegte Leben eines Organisten

im 16. Jahrhunderr, in: Vom Jura zum Schwarzwald 78(2004), S. 85-105.



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identität 14y

ebenso kategorisch ablehnte wie die Zwinglianer, so machte ihn
dies nicht bereits zum Lutheraner. Die reformierte Kirche Basels

besass eine gut etablierte kirchenmusikalische Tradition. Es war
Johannes Oekolampad, der am Anfang der Reformation das Singen
deutschet Psalmen während des Gottesdienstes einführte, und der
Basler Pfarrer Conrad Lycosthenes (Wolfhart) veröffentlichte 1559
ein Gesangbuch, das nicht nur Psalmen, sondern auch deutsche
Kirchenlieder enthielt.24 Die Fürsprecher des Organisten Gregor
Meyer machten geltend, dass andere reformierte Kirchen, zum
Beispiel Mülhausen und Strassburg, das Orgelspiel während des

Gottesdienstes ebenfalls erlaubten. Beim Streit um die Kirchenmusik
handelt es sich also nicht um einen eigentlichen Konflikt zwischen

Zwinglianern und Lutheranern. Vielmehr berührte der Streit das

Verhältnis zwischen Pfarrern und Rat, ging es doch darum, ob die

Abneigung einiger Pfarrer gegen das Orgelspiel ein ausreichender
Grund sei, um diejenigen Ratsherren herauszufordern, die dem

Organisten Meyer zu einer Stelle verhelfen wollten. Während Jung
fürchtete, dass die Wiedereinführung eines abgeschafften kirchlichen

Brauches als Aufweichung gegenüber dem Katholizismus
erscheinen könnte, wollte Sulzer nicht wegen eines solchen Anlasses

das Wohlwollen des Rates aufs Spiel setzen.

Angesichts der zunehmenden Verstimmung unter den Pfarrern,
aber auch als Folge von Entwicklungen ausserhalb Basels wurde

nun auch Sulzers Beteiligung an der Reformation in der Markgrafschaft

Baden-Durlach zum Problem. Markgraf Karl harte Sulzer

1556 erstmals eingeladen, bei der Einführung der Reformation in
seinem Herrschaftsgebiet zu helfen, und Sulzer wurde Superintendent

der Kirchen im südlichen Teil der Markgrafschaft. Sein Amt
brachte ihn in Verbindung mit Jakob Andreae, dem Hauptverantwortlichen

für die Reformation in Baden-Durlach, sowie mit dem

Heidelberger Hofprediger Michael Diller, den der Pfalzgrafzur
Unterstützung von Andreae entsandt hatte.25 Andreae ist als Mitverfasser

der Formula Concordiae bekannt, aber während der späten
1550er Jahre stand er zusammen mit den gemässigteren Anhängern

24 Jung an Bullinger, 29. Febr. 1560 (wie Anm. 23); Kenneth H. Marcus: Hymnody and

Hymnais in Basel 1526-1606, in: Sixteenth Century Journal 32 (2001), S. 723-741.
25 Diller hatte während des Schmalkaldischen Krieges im fürstbischöflich-baslerischen

Laufen als Pfarrer gewirkt und besass deshalb Beziehungen zur Basler Kirche; siehe Karl

Gauss: Basilea Reformara. Die Gemeinden der Kirche Basel Stadt und Land und ihre

Pfarrer seit der Reformation bis zur Gegenwart, Basel 1930, S. 64; Neue Deutsche

Biographie, Bd. 3, S. 719.



1 50 Amy Nelson Burnett

von Philipp Melanchthon gegen die Gnesio-Lutheraner und war
aktiv beteiligt an den damaligen Bemühungen um eine theologische
Einigung unter den Evangelischen — auch mit den Schweizern. Diller

hatte ebenfalls den Ruf eines gemässigten Philippisten, der die
Konversion Friedrichs III. zum Calvinismus begrüsste. Diller und
Andreae trafen 1557 mit Théodore de Bèze und Guillaume Farei

zusammen, als diese auf einer Reise durch das Reich die Unterstützung

der deurschen Fürsten für die verfolgten Hugenotten suchten;
dabei stimmten sie auch det von Beza und Farei verfassten «Göp-
pinger Konfession» und deren Artikeln zum Abendmahl zu.26

Sulzers Kontakte zu Andreae und Diller wie auch seine

Amtspflichten in der Markgrafschaft trugen dazu bei, dass er sich
verstärkt für eine Einigung in der Abendmahlsfrage einsetzte. Ende
1556 schlug er vor, Graf Georg von Württemberg solle ein Treffen
zwischen Andreae und Calvin arrangieren.27 Ein Jahr später
versuchte er - ganz im Sinne von Bucers Vermittlungspolitik -, die
Schweizer zur Teilnahme an einem Gespräch mit deutschen Theologen

über das Abendmahl zu gewinnen.28
Die konfessionelle Ausrichtung der evangelischen Kirche in

der Markgrafschaft Baden-Durlach — aber auch in den grösseren
fürstlichen Territorien wie etwa in der Kurpfalz oder in Hessen
— war während der 1550er Jahre noch offen. 1559 kam es jedoch
in Württemberg und in der Kurpfalz zu heftigen Streitigkeiten
über das Abendmahl, die dazu führten, dass die württembergische
Kirche die ubiquitarische Christologie von Johannes Brenz
übernahm, während in der Kurpfalz der Weg zur Einführung einer
eindeutig reformierten Konfession beschritten wurde.2'' Die Ent-

26 Die Zürcher kritisierten diese Konfession schart; vgl. Salvatore ("orda: Bullinger e la

confessione eucaristica di Göppingen (1557). in: Heinrich Bullinger 1504—1575.

Gesammelte Aufsätze zum 400 Todestag, hrsg. von Ulrich Gabler und Erland Herkenrath,
Zürich 1975, S. 109-122.

27 Rosemarie Müller-Streisand: Theologie und Kirchenpolitik bei Jakob Andrea bis

zum Jahr 1568, in: Blätter für württembergischc Kirchengeschichte 60/61 (1960/61),
S. 224—395; Heinrich Heppe: Geschichre des deutschen Protestantismus in den Jahren

1555-1 581, Frankfurt a.M. 1865, Bd. 1, S. 123-125. Sulzer an Graf Georg von
Württemberg, 14. Nov. 1556, UB Basel, Ms Frey-Gryn. I 37. Wenige Tage später, am
20. Nov. 1556, bedauerte es Sulzer in einem Brief an Calvin, dass dieser auf seiner

Reise nach Deutschland Andreae nicht getroffen hatte, siehe CO Bd. 16, S. 326—328

(Nr. 2553).

28 Burnett, Heinrich Bullinger (wie Anm. 8).

29 Müller-Streisand (wie Anm. 27), S. 328-332; Peter F. Barton: Um Luthers Erbe. Studien
und Texte zur Spätreformation. Tilemann Heshusius (1527-1559), Witten 1972,
S. 196-225.



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzcr und Basels konfessionelle Identität 151

Scheidungen in Stuttgart und Heidelberg mussten ihren Widerhall

in der Markgrafschaft Baden finden, und es war nur eine
Frage der Zeit, bis auch die Basler Pfarrer dazu Stellung beziehen
würden. Auf der Basler Synode 1559 verlangten krirische Stimmen,

dass Sulzer seine Aufmerksamkeit weniger den fremden
Kirchen schenken, sondern sich vermehrt um die Basler Kirche
kümmern solle.30

Dies war nur ein erstes Anzeichen künftiger Spannungen. In den

folgenden Jahren störte eine Reihe von Konflikten unter der Pfarrern

den Frieden in der Basler Kirche. Es bildete sich allmählich
innerhalb der Kirche eine neue Partei, die gegen Sulzer gerichtet
war und von den Zürchern unterstützt wurde. Im Verlauf dieser

Auseinandersetzungen schwand der Rückhalt, den Sulzer bei seinen

geistlichen Kollegen in Basel besass, und verlagerte sich stattdessen

hin zu einer einflussreichen Faktion innerhalb des Rares.

1560: Die Wende

Als 1560 unter den Basler Pfarrern ein erster offener Konflikt
ausbrach, betraf dieser nicht das Abendmahl, sondern ein von Johannes

Hospinian verfasstes Buch. Hospinian war Pfarrer im fürstbischöflichen

Oberwil, wo sich unter Basler Protektion die Reformation
durchgesetzt hatte, und er lehrte gleichzeitig als Professor für Logik
an der Universirät. In seiner Schrift De hominis iustificatione coram
Deo erörterte Hospinian mit Methoden der Dialektik - für ihn ein
wichtiges Instrument für die Schriftexegese — das Verhältnis
zwischen Glauben und guten Werken. Das Buch erschien im März
1560 ohne Genehmigung der städtischen Zensurbehörde.31

Sogleich erhoben sich Vorwürfe gegen Hospinian, dass er die guten
Werke als notwendigen Bestandteil des Glaubens darstelle. Im Mai
1560 wurde er vor den wöchentlichen Pfarrerkonvent zitiert, wo er
vergeblich versuchte, seine Ansichten zu verteidigen. Die erhoffte

Unterstützung Bullingers blieb aus - dieser hielt die Aussagen des

Buches ebenfalls für fehlerhaft. So konnten es sich zum Ärger

30 Protokoll der Synode vom 5. Juni 1559, StABS, Kirchen C3 (Liber Synodorum), 91v;

Jung an Blarer über die Streitigkeiten in der Markgrafschaft Baden wegen des Abendmahls

und der Ceremonien, 15. März 1560, in: Schiess (wie Anm. 16), Bd. 3, S. 494f.
(Nr. 2229). Jung erwähnt dabei, die beiden von Sulzer geleiteten Kirchen srimmten
gerade in der Frage der Abendmahlsprüfung überein.

31 «De hominis iusrificatione coram Deo, fìdei ne an operibus tribuendasit...», Basel: Opo-
rinus, 1560; das Vorwort ist datiert auf den 1. März 1560.



1 52 Amy Nelson Burnett

Hospinians seine Gegner erlauben, das Buch von der Kanzel herab

zu kritisieren.32

Die Unruhe unter den Pfarrern dauerte bis in den Herbst 1560

an. Jung beklagte sich offenbar über diese Spannungen bei Bullinger,

der sich in seiner Antwort seinerseits abfällig über Sulzer
äusserte. Beide Briefe sind verloren, doch aus der späteren Korrespondenz

geht hervor, dass Jung Sulzer vorwarf, äusserlich zwar die
Basler Konfession zu akzeptieren, gleichzeitig aber ein Abendmahlsverständnis

zu lehren, das nicht mit diesem Bekenntnis
übereinstimme.33 Auf jeden Fall erscheint Jung spätestens seit September
1560 als Sulzers Hauptgegner in Basel, und er wurde in dieser Rolle

von Bullinger unterstützt und ermutigt.
Zur gleichen Zeit griff auch der Basler Rat ein, um die Ruhe in

der gespaltenen Geistlichkeit wiederherzustellen. Im Oktober 1560
versammelte der Rat alle Pfarrer, um auf die Klagen zu antworten,
die auf den Synoden der vergangenen Jahre erhoben worden waren.
Zuerst gab es einen scharfen Tadel. Die Synodalordnung schrieb
nämlich vor, dass die Pfarrer

«sich in den Büchern mit fleissigem studieren, damit sie dem Volck
desto baß vorsten mögen, uoben. Item, das sie des wort Gottes
lauter vnnd heiter, on vermischet menschlicher Satzungen, allein
nach rechtem waaren verstand, heiliger Biblischer Schrifft, mit
Christenlicher Zucht vnnd eifer predigen, vnd auch die Laster,

wann sie deß vrsach haben, mit dem Wort Gottes in gemein ernstlich

straffen.»

Die Pfarrer vernachlässigten jedoch, so die Kritik des Rates, ihre

wichtigsten Pflichten. Insbesondere beim Predigen

32 Sulzer an Beza, 2. Mai 1560, in: Alain Dufour [et al.] (éd.): Correspondance de Theo¬

dore de Bèze. Recueillie par Hippolyte Aubert, Genève 1960ft. (Travaux d'humanisme

et renaissance) [ Beza Corr.], Bd. 3, S. 56f (Nr. 1560); Sulzer an Bullinger. 10. Mai
1560. StAZH, E II 336, 465. Hospinians Rechtfertigung gegenüber Bullinger, von
dem er sich unterstützt glaubte, 25. Mai 1560, ZB Zürich, Ms S 97, 53. Bullingers
Antwort, worin er Hospinians Lehre ablehnte und diesem empfahl, die Aussöhnung
mit seinen Amtsbrüdern zu suchen, 7. Juni 1560, StAZH, E II 342, 395. Hospinians
Verteidigungschrift an die Basler Pfarrer, UB Basel, Ms KiAr 23a, Nr. 118, fol. 367r-
378r.

33 Jung an Bullinger, 7 Sept. 1560, StAZH, E II 375, 590: «De nostro ilio S[ulzer)o non

miror esse qui offendantur graviter apud vos. Nam hic etiam apud nos idem fit.» In

einem Brief an Bullinger vom 10. Okt. 1560 spricht Jung von «calliditate ac tubricitate»
Sulzers und von Heuchelei gegenüber Rat und Pfarrerschaft, und er fügt bei: «Sufficiai

interim mihi et alijs qui libere possumus predicare iuxta confessionem veterem istius

ecclesiae... (StAZH, E II 375, 591).



Bucers letzter Jünger. Simon Sul/.er und Basels konfessionelle Identität 153

«... fahret man aber neben außhin vnnd wird geprediget auß gwonheit.
Da zeucht man neuwen zeitungen oder andere dergleichen Sachen dar-

under: man schelcket frombd außlendische Oberkeiten, vnnd die so

nicht Glaubens genoßen seind, zeucht man mit hitzigen worten an,
biß man die stund vertreibt. Also das man gespuren muoß, das man

wenig auff die predig gestudiert hatt.»

Ausserdem missfiel dem Rat, dass wegen des Meinungsstreits die
Pfarrherren ihre Hilfspfarrer von den wöchentlichen Sitzungen
ausschlössen. Er verlangte, die Pfarrer sollten in Frieden miteinander
leben und Gottes Wort «nach der puren vnnd reinen Lehr» verkündigen,

statt andere Länder und Leute von der Kanzel herab zu schelten.34

Nicht nut die öffentlich ausgetragenen Streitigkeiten der
Pfarrerschaft störten den Rat, ein Teil des Ärgers rührte auch vom Skandal

um David Joris her: Ein Jahr zuvor war bekannt geworden, dass

es sich bei dem 1556 in Basel verstorbenen Kaufmann Johann von
Brügge in Wahrheit um den Heresiarchen David Joris handelte.
Seine Leiche wurde exhumiert und zusammen mit seinen Büchern

verbrannt, während man die Angehörigen seines Haushalts zuerst

gefangensetzte, um sie dann öffentlich mit det Basler Kirche zu
versöhnen. Die ganze Geschichte war äusserst peinlich für die Stadt,
und der Rat machte die Pfarrer dafür verantwortlich, dass sie die
Ketzerei nicht früher entdeckt hatten.31

Der strenge Verweis des Rates beendete jedoch die Auseinandersetzungen

innerhalb der Pfarrerschaft nicht. Bereits im nächsten

Pfarrerkonvent wurde Sulzer wieder angegriffen und beschuldigt, in
der Markgrafschaft Lehren zu verbreiten, die mit der Lehre der Basler

Kirche nicht übereinstimmten. Sulzer erkannte richtig, dass Jung
hinter diesen Klagen steckte, und er versuchte, die jüngeren Pfarrer
auf seine Seite zu ziehen. Jung seinerseits gewann die beiden

Universitätstheologen Martin Borrhaus und Wolfgang Wissenburg für
seine Partei. Bullinger schaltete sich ebenfalls ein, ermahnte Sulzer,

an der Basler Konfession festzuhalten, und warnte ihn davor, erneut
Aufruhr zu stiften wie vormals in Bern.36

34 StABS, Kirchen C3 (Liber Synodorum), 98r-102r; eine Abschrift in der UB Basel, Ms

KiAr 23a, fol. 363f, Nr. 117; Jungs Berichr über diesen Vortrag in einem Brief an

Bullinger, 22. Nov. 1560, StAZH, E II 371a, 812.

35 Jung an Bullinger, 22. Nov. 1560 (wie Anm. 34); zu David Joris vgl. Paul Burckhardt:
David Joris und seine Gemeinde in Basel, in: BZGA 48 (1949), S. 5-106.

36 Das Original des Briefes ist verloren, eine Abschrift sandte Bullinger an Jung, 4. Nov.

1560, StAZH, E II 342, 393. Bullinger hatte von den Auseinandersetzungen in Basel



1 54 Amy Nelson Burnett

Die Lage spitzte sich zu, als der Brief eines Pfarrers aus Bremen
eintraf, der über die Abendmahlslehre der Basler Kirche unterrichtet

werden wollte. Trotz Sulzers Widerstand traten die städtischen
Pfarrer wieder zusammen, um über eine Antwort zu diskutieren,
untet ihnen auch die Theologen Borrhaus und Wissenburg. Als
Gegengewicht suchte Sulzer die Unrerstützung von zwei Rechtsprofessoren,

Bonifacius Amerbach und Hans Ulrich Iselin (ein Schwiegersohn

Amerbachs und damals Rektor der Universität) sowie von
zwei Deputaten, d.h. Verordneten des Rates für Kirchensachen,
nämlich dem Drucker Heinrich Petri und dem Stadtschreiber
Heinrich Falkner.37

In der Sitzung der Pfarrer und Theologen wurde einhellig
beschlossen, eine Abschrift der Basler Konfession nach Bremen zu
schicken. Einige Pfarrer drängten aber darauf, dass die Theologen
zu der Konfession eine zusätzliche Erklärung verfassen sollten, welche

alle Pfarrer unterschreiben mussten. Sulzer unterstützte zwar
die Sendung der Konfession, die vorgeschlagene Unterschrift unter
eine ergänzende Erklärung betrachtete er jedoch als Manöver Jungs
und dessen Partei, um ihn aus Basel zu vertreiben. Jung dagegen sah

keine Schwierigkeit darin, sowohl die Konfession als auch eine

zugehörige Erläuterung zu unterschreiben, da das Bekenntnis eindeutig

sei und es somit auch nur eine einzige richtige Erklärung seines

Inhalts durch die Theologen geben könne. Der Fortgang der Sache

wurde jedoch — wie Jung es vorher im Gespräch mit Wissenburg
schon vermutet hatte-am folgenden Tagverhindert. Die«Häuptet»,
d.h. die beiden Bürgermeister und Oberstzunftmeister als höchste
Vertreter des Rates, schalteten sich ein und vetboten es Wissenburg,
eine solche Erklärung zu verfassen oder ein bereits bestehendes

Schriftstück den anderen Pfarrern zur Unterschrift vorzulegen.
Sulzer hielt die Angelegenheit damit vielleicht für abgeschlossen,

aber Jung war nicht bereit, es dabei bewenden zu lassen. Er und

direkt von Jung und indirekt von Ambrosius Blarer erfahren: Jung an Bullinger, 22. Okt.
1560, StAZH E II 375, 592; Jung an Blarer, 12. Nov. 1560, in: Schiess (wie Anm. 16),

Bd. 3, S. 554f. (Nr. 2294); Blarer an Bullinger, 19. Nov. 1560, ebd., S. 555f. (Nr. 2295).

37 Jung nennt diese vier Männer Sulzers «consultores et patrones» und bemerkt sarkastisch:

«Ita non dubitavit negocium theologicum referre ad iurisperitos.» Den vierköpfigen
Ausschuss der «Deputaten», welche die Aufsicht über Kirche und Schulen führten, bildeten

drei Mirglieder des Rares und ex officio der Stadtschreiber. Petri und Falkner waren beide

mir dem späteren Obersrzunftmeisrer Bernhard Brand verschwägert. Zu diesen

verwandtschaftlichen Beziehungen siehe Samuel Schüpbach-Guggenbühl: Schlüssel zur Macht.

Verflechtungen und informelles Verhalten im Kleinen Rat zu Basel, 1570-1600, Basel

2002, Bd. 1, S. 172-177; W. R. Staehelin (Hg.): Wappenbuch der Stadt Basel, Basel, o.J.



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzcr und Basels konfessionelle Identität 1 55

seine Verbündeten trafen sich privat mit den zwei anderen Deputaten,

Lux von Brunn und Hans Meyer, sowie einigen weiteren
Ratsherren, um ihnen «die Wahrheit der Dinge» zu erklären. In der

Folge wurden die Pfarrer und Theologen erneut versammelt, damit
die Deputaten mehr über die Uneinigkeit betreffend das Abendmahl

erfahren konnten. Die Basler Konfession wurde vorgelesen,
und jeder Pfarrer wurde über sein Sakramentsverständnis befragt.
Die zwei Professoren der Theologie unterschrieben die Konfession
und «widerlegten die Meinungen der Papisten und Lutheraner».
Auch Sulzer gab seine Zustimmung und machte keine Einwände

gegen die Deutung der Theologen. Die übrigen Pfarrer schlössen

sich an, darunter Ulrich Koch, Pfarrer an St. Martin und Sulzers

Schwager.38 Daraufhin wurde ein Bote zum Rat geschickt, um über
die wiedergewonnene Einigkeit unter den Geistlichen zu berichten.
Im letzten Akt dieser Handlung verfasste Wissenburg eine von allen
Pfarrern akzeptierte Declaratio.

Die Ereignisse vor und während des Jahres 1560 mussten an
dieser Stelle ausführlicher behandelt werden, da Gottlieb Linder
eine ziemlich verkürzte Darstellung geboten hat, um Sulzer als

eifrigen Lutheraner erscheinen zu lassen.39 Die von Jung und seinen

Mitstreitern wahrgenommenen Unterschiede zwischen Sulzers

Abendmahlsauffassung und ihrer eigenen Interpretation der Basler

Konfession sind aber weder ein Beweis für Doppelzüngigkeit noch
für luthetische Neigungen Sulzers, sondern sie widerspiegeln Sulzers

Anlehnung an Bucers vermittelnde Abendmahlstheologie. Seit

1536 hatte man in der Basler Kirche den Abendmahlsartikel der
Basler Konfession im Sinne der Wittenberger Konkordie verstanden.

In der Ausgabe des Bekenntnisses vom Jahre 1547 (d.h. vor
Sulzers Ankunft in Basel) wurden die früheren Randglossen, welche
dem Abendmahlsartikel eine zwinglianische Deutung gegeben hatten,

weggelassen.40 Sulzer konnte sich daher in gutem Glauben mit
diesem Bekenntnis identifizieren und gleichzeitig in der Markgrafschaft

als Superintendent einer Kirche wirken, welche der Augsburger

Konfession angehörte — insbesondere zu einer Zeit, als die Un-

38 Jung an Bullinger, 22. Nov. 1560 (wie Anm. 34).

39 Linder (wie Anm. 2), S. 48-56. Bei Linder finden sich chronologische Versehen und

Fehler in der Datierung. Auf S. 52 verserzr er Suizers Brief an Pappus vom 22. März

1572 (ZB Zürich, Ms S 126, 51 ins Jahr 1557. Er schreibt die Einführung der Norrau-
fe und der Krankenkommunion Sulzer zu, die beiden Bräuche bestanden jedoch in Basel

seit Beginn der Reformation; vgl. Amy Nelson Burnett: Teaching the Reformation.
Ministers and their Message in Basel, 1529-1629, Oxford 2006, S. 51f, 239.

40 Hagenbach (wie Anm. 2), S. 33-35.



1 56 Amy Nelson Burnert

terschiede zwischen der Variata und der Invariata noch gar keinen

Streitpunkt darstellten.4' Einzig im Bezug auf die Christologie gab

es zwischen der Augsburger und der Basler Konfession Differenzen,
und dies auch nur dann, wenn man die Basler Konfession im Sinne
der ursprünglichen Randglossen interpretierte. Es ist kein Zufall,
dass sich kritische Fragen zu Sulzers Abendmahlsverständnis und zu
seinem Amt in der Markgrafschaft erstmals auf der Basler Synode
1559 stellten,42 ungefähr zu der Zeit, als die Ubiquitätslehre von
Johannes Brenz in der württembergischen Kirche offiziell etabliert
wurde. Es gibt aber keinen Hinweis darauf, dass Sulzer zu dieser

Zeir die Christologie von Brenz übernommen hätte.
Die unter den Basler Pfarrern im Herbst 1560 entstandenen

Streitigkeiten um das Abendmahl standen im Zusammenhang von
Spannungen, Konflikten und Faktionsbildungen der vorangehenden

zwei Jahre. Die Affäre um David Joris hatte die vier Hauptpfarrer

entzweit. Jung wollte die Ketzerei öffentlich machen, als er
davon erfuhr. Dagegen schenkten andere Amtskollegen entweder
den Berichten über Joris zunächst keinen Glauben, oder sie hielten
es für besser, Stillschweigen zu bewahren, um einen Skandal zu
vermeiden.43 Der Streit um Hospinians Buch vertiefte diese Spaltung.
Obwohl Sulzer und Bullinger gleichermassen die Ansichten Hospinians

ablehnten, richtete sich dessen Groll vorab gegen Sulzer, und

Hospininan hielt fortan mit Bullinger gegen den Basler Antistes.
Solche persönlichen Animositäten spielten in der Basler Kirche in
den folgenden Jahren eine grosse Rolle.

Schliesslich darf Bullingers Einfluss auf die Destabilisierung der

Lage in Basel nicht unterschätzt werden. Sulzer sah im Vorschlag,
eine gemeinsame Erklärung der Pfarrer zur Basler Konfession zu
unterschreiben, eine Wiederholung der früheren Ereignisse in Bern.
Damals hatten seine von Bullinger ermunterten Gegnet in
ähnlicher Weise eine explizit zwinglianische Erklärung des Sakraments

verlangt, die im Gegensatz zum offeneren Verständnis von Bucers

Abendmahlslehre stand. Bullinger beurteilte natürlich die Vorgänge
in Bern und in Basel anders als Sulzer. An Jung schrieb er, er wolle

41 Die Unterschiede zwischen den beiden Fassungen wurden erst aufdem NaumburgerTag
von 1561 offensichtlich, siehe Heppe: Geschichte des deutschen Protestantismus, Bd. 1,

S. 386-390.
42 Protokoll der Synode vom 5. Juni 1 559, StABS, Kirchen C3 (Liber Synodorum), 91v.

43 Frank Hieronymus: 1488 Perri - Schwabe 1988. Eine traditionsreiche Basler Offizin im

Spiegel ihrer frühen Drucke, Basel 1997, E8-E11. Jung hatte nur Spott übrig für

diejenigen, welche hofften, die Sache verdecken zu können; siehe Jung an Bullinger, 7. April
1559 und 22. Nov. 1560, StAZH, E II 336, 77 und E II 371a, 812.



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identität 1 57

nicht gegen Sulzer intrigieren, sondern wünsche nur, dass dieser

eine klarere Lehre vertrete, welche mit derjenigen der anderen
schweizerischen Kirchen und mit Basels eigener Tradition übereinstimme.

An Sulzets Entlassung in Bern trage dieser selbst die Schuld,
nicht Bullinger.44

Bullingers Behauptung mochte der Wahrheit entsprechen; sie

zeigt aber gleichzeitig die grundsätzliche Meinungsverschiedenheit
zwischen Sulzer und all denen, die den Konsens suchten, auf der
einen Seite und Bullinger mit seinen Anhängern auf der anderen
Seite. Für die ersteren war eine Konfession ein Dokument, das

unterschiedliche Positionen miteinander verband; für die letzteren
handelte es sich bei einer Konfession um die exakte Formulierung
der wahren Lehre, ohne Raum für Zweideutigkeit oder variierende

Interpretationen.45
Bullinger hatte noch während der 1550er Jahre die Vorgänge in

der Basler Kirche kaum beeinflussen können, weil er nach dem Tod

von Oswald Myconius und Johannes Gast 1552 keine gleichge-
sinnten Korrespondenten in der Rheinstadt mehr besass. Dies
änderte sich nun, als Jungs Verhältnis zu Sulzer sich um 1559/60
verschlechterte. Bullinger trug mit seinen negativen Bemerkungen
über Sulzers Charakter dazu bei, die wachsenden Spannungen
zwischen Sulzer und Jung zu verstärken, mit Erfolg: Am Ende des Jahres

1560 hatte er in Jung einen zuverlässigen Verbündeten und

Briefpartner, der bis zu seinem Tod Anfang 1562 alles an Bullinger
weiterleitete, was Sulzers Ruf schaden konnte.

Jungs Aufgabe als Bullingers Ansprechpartner in Basel ging dann

später auf Wolfgang Wissenburg über, der für seine Opposition
gegen Sulzer besondere Gründe hatte, wie noch zu zeigen sein wird.
Auch Hospinian wurde ein aktives Mitglied der zürichfreundlichen
Partei. Er korrespondierte eher selten mit Bullinger, aber er
beaufsichtigte die Zürcher Stipendiaten in Basel.46 Nach Jung handelten

Wissenburg und Hospinian während der 1560er Jahre als Vertreter

Bullingets, wenn es darum ging, die Basler Kirche auf ein
Abendmahlsverständnis mit entschieden reformierter Ausrichtung festzu-

44 Bullinger an Jung, 8. Dez. 1560, StAZH, E II 347, 727.

45 Zum Wandel des Verständnisses von Bekenntnisschriften im Reich im 16. Jahrhundert

vgl. Irene Dingel: Bekenntnis und Geschichte, in: Dona Melanchthoniana. Festgabe für
Heinz Scheible zum 70. Geburtstag, hrsg. von Johanna Loehr, Stuttgart-Bad Cannstatt

2001, S. 61-81.
46 Hospinian an Rudolf Gwalther, 15. April 1562, ZB Zürich, Ms S 104, 51; Hospinian

an Bullinger, 8. Juni 1562, StAZH, E II 371, 829.



158 Amy Nelson Burnett

legen. Ihr Briefwechsel lässt eine wachsende Feindschaft gegen Sülzet

erkennen, und sie neigten dazu, die Bezeichnung «lutherisch» in
polemischem Sinn zu verwenden. Indem diese Korrespondenz eine

Hauptquelle für die Erforschung der damaligen Basler Kirche
bildet, beeinflusste sie einseitig die späteren historischen Darstellungen.

Eine genaue Prüfung der Konflikte zwischen Basel und den
anderen schweizerischen Kirchen in den 1560er Jahren führt jedoch
zu einem nuancierteren Bild der konfessionellen Entwicklung.

Die 1560er Jahre: Komplott und Gegenkomplott
Es war zu Ende des Jahres 1560 gerade etwas Ruhe eingekehrt, als

ein neuer Streit über das Abendmahl die Spaltung unter den Pfarrern

vertiefte. In Frühjahr 1561 druckte Johannes Oporinus drei
Bücher, welche die reformierte Auffassung des Abendmahls
verteidigten. Es handelte sich um zwei lateinische Schriften, die eine
verfasst vom Heidelberger Theologieprofessor Pierre Boquin, die andere

vom Marburger Professor Jean Pincier, sowie um eine deutsche

Übersetzung von Exzerpten aus den Kirchenvätern über das Abendmahl,

herausgegeben von Wolfgang Wissenburg, welcher dem Werk
ein langes Vorwort mit einer eigenen Darstellung des Abendmahlsstreits

voranstellte. Dieses Vorwort gibt einen aufschlussreichen
Einblick in die konfessionelle Entwicklung in Basel während der

1550er Jahre, ist es doch die überarbeitete und erweiterte Fassung
eines unveröffentlichten Bekenntnisses zum Abendmahl von
Wissenburg aus den 1540er Jahren.

Dem früheren Bekenntnis Wissenburgs lag ein bucerisches
Verständnis der Wittenberger Konkordie zu Grunde. Wissenburg lehnte
sowohl die katholische Transsubstantiationslehre als auch den Symbolismus

der Täufer als Irrtum ab. Die Wahrheit lag demnach in der

Mitte bei denen, die im Sakrament den wahren Leib und das wahre
Blut Christi erkannten, aber beides nicht mit dem Brot und dem Wein
vermischten oder verbanden. Nach der Vorstellung Wissenburgs
bestand das Sakrament aus zwei Teilen: Der eine war äusserlich und
sichtbar, vom Pfarrer dem Körper des Empfangenden gereicht; der

zweite war geistlich und unsichtbar, von Christus der Seele gespendet.
Unnütz zu fragen, wie Christi Leib im Sakrament gegenwärtig sei,

denn in diesem Punkt musste die Vernunft dem Glauben weichen.47

47 «Erlürerung, vnd kurtzer bericht vom Nachtmal des Herrn,» UB Basel, Ms KiAr 23a,

no. 84b, fol. 218r—28v. Die Niederschrift dieses Bekenntnisses stammt von derselben



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identität 1 59

1561 hat Wissenburg diese Mittelposition aufgegeben. Jetzt spricht
er von zwei Parteien, die zwischen den beiden Extremen - den

Katholiken und den Täufern — stehen. Die eine Partei, deren

Angehörige fälschlicherweise Sakramentarier und Schwärmer genannt
würden, unterscheide zwischen dem äusserlichen, sichtbaren und
dem innerlichen, geistlichen Teil des Sakraments, und sie glaube,
dass Christi Leib und Blut geistig empfangen werde. Die andere

Partei lehre, dass Christus nicht nur geistig, sondern sein Leib und
Blut auch körperlich in und unter dem Brot und Wein empfangen
werde. Zwar gab Wissenburg zu, das die letztere Auffassung näher
bei der Wahrheit liege als die extremen Meinungen der Papisten
und Täufer. Aber die erstere Gruppe, welche die sakramentale
Präsenz Christi als eine geistige verstehe, entspreche den Aussagen der

Heiligen Schrift und der Väter am besten.48

Wissenburgs Darstellung lässt erkennen, wie um 1561 Bucers
vermittelnde Theologie in die zwei Lehrmeinungen der Lutheraner
und Reformierten auseinandergefallen war. Die reformierte Position

stand dabei wieder etwas näher bei Bucer und Calvin als beim
frühen Zwingli, während die lutherische Position stärker vom
Sakramentsverständnis der Gnesio-Lutheraner beeinflusst war. Angesichts

des sich vertiefenden Grabens wurde es für Sulzer zunehmend
schwierig, am konzilianten Mittelkurs Bucers, der die Unterschiede
zwischen der lutherischen und der reformierten Lehre überbrücken
wollte, festzuhalten.

Wissenburg schlug einen irenischen Ton an, sein Buch enthielt
aber gleichwohl Konfliktpotential, weil es auf deutsch verfasst und
somit auch Laien zugänglich war. Indem alle drei Publikationen die

von der Wittenberger Konkordie überdeckten Differenzen im
Abendmahlsverständnis hervorhoben, heizten sie die Kontroverse

an, die Sulzer während der 1550er Jahre hatte vermeiden wollen.

Oporinus rechnete mit einer Intervention der städtischen Zensoren,

zu denen auch Sulzer in seiner Funktion als Professor der Theologie
gehörte. Um dem zu begegnen, sandte er im Herbst 1560 Pinciers
Handschrift an Bullinger in der Erwartung, von diesem ein günsti-

Hand wie ein Bekenntnis von Pierre Toussain aus dem Jahr 1544 und dürfte auch zur
selben Zeit verfasst worden sein. Den Hinrergrund bildete der Konflikt zwischen Lutheranern

und Calvinisten in Montbéliard, vgl. dazu Jill Raitt: The Colloquy of Montbé-
liard: Religion and Politics in the Sixteenth Century, New York 1993, S. 17-23.

48 Wolfgang Wissenburg: Außzug etlicher Sprüchen der alten Lehrern/ in welchen grünt-
lich angezeigt wirdt/ wie und was in der ersten vnd anfäneklichen Kirchen Christi/ vom

heiligen Abentmal des Herren geleert...worden, Basel: Oporinus, 1561, C2v-L2v.



160 Amy Nelson Burnett

ges Urteil über das Werk zu erhalten. In der Tat befürwortete Bullinger

den Druck, aber die Unterstützung aus Zürich blieb wirkungslos:

Der Basler Rat liess die drei Druckschriften konfiszieren, und
Oporinus konnte sie deshalb im Frühling 1561 nicht auf der Frankfurter

Messe verkaufen.49

Oporinus befürchtete nun finanziellen Schaden und wandte
sich nochmals an Bullinger, um mit dessen Hilfe vom Basler Rat die

Freigabe der Bücher zu erreichen. Jung hielt den Zürcher Antistes
über die Vorgänge auf dem Laufenden und machte im Ton
wachsender Feindschaft Sulzer für die Konfiskation verantwortlich.
Obwohl Sulzer in seinen Predigten und gegenüber seinen Amtsbrüdern
behauptete, er stehe zum Basler Bekenntnis, zweifelte Jung an seiner

Ehrlichkeit und verdächtigte ihn der Heuchelei. Jung selber
habe - so versichert er Bullinger — in seiner eigenen Osterpredigt
nicht nur die wahre Abendmahlslehre verkündet, sondern auch die
falschen Lehren der Papisten wie der Lutheraner widerlegt.30 Dank
der Fürsprache des pfälzischen Kurfürsten und des hessischen

Landgrafen gab der Basler Rat Ende April die beiden lateinischen
Schriften von Boquin und Pincier frei, schob aber den Entscheid
über Wissenburgs deutsche Ausgabe auf. Gemeinsam schlugen nun
Oporinus und Jung vor, dass sich die Räte von Zürich, Bern und
Schaffhausen beim Basler Rat für Wissenburgs Buch einsetzen sollten.

Dieses Manöver hatte Erfolg: Ende August erhielt Oporinus
vom Basler Rat endlich die Erlaubnis, das Buch zu verkaufen.31

Der ganze Verlauf dieser Affäre folgte einem Muster, das typisch
werden sollte für alle späteren Auseinandersetzungen: Die Basler

Kirche geriet in eine Situation, in der sie sich in eindeutiger Form
für die reformierte Abendmahlslehre hätte aussprechen können.
Eine solche Stellungnahme wurde jedoch verhindert. Die Basler

Freunde Bullingers berichteten ihrem Zürcher Mentor sogleich von
ihren Schwierigkeiten, und Bullinger versuchte daraufhin mit allen

Mitteln, Basel zu einer öffentlichen Zustimmung zur Lehre der
Zürcher Kirche zu drängen. Im Fall der drei zurückgehaltenen
Bücher erreichte Bullinger zwar nach langem Einsatz deren Freigabe,
aber seine späteren Interventionen wurden zunehmend wirkungslos.

Am Ende wuchs die Feindschaft gegen Sulzer sowohl in Zürich

49 Manin Steinmann: Johannes Oporinus, ein Basler Buchdrucker um die Mirte des 16.

Jahrhunderts, Basel 1967, S. 100-102.
50 Jung an Bullinger, 8. April und 13. April 1561, StAZH, E II 375, 633 und E II 375, 668.

51 Jung an Bullinger, 23. Mai 1561, StAZH, E II 375, 635; Jung schreibt Bullinger am 28.

Aug. 1561, der Rat habe Wissenburgs Buch freigegeben, StAZH, E II 375, 640.



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Idenrität 161

wie unter den Baslet Freunden Bullingers und stärkte die gegen Sulzer

gerichtete Koalition in beiden Städten.
Der nächste schwere Konflikt brach aus, als Sulzer sich an der

Beilegung des Strassburger Prädestinationsstreites beteiligte. Sulzer
und sein Schwager Ulrich Koch wurden 1563 zusammen mit
kirchlichen Vertretern aus Württemberg und Zweibrücken nach Strassburg

eingeladen, um in einem Streit zwischen Hieronymus Zanchi
und Johannes Marbach zu schlichten. Sie unterzeichneten zum
Schluss eine von allen Teilnehmern unterschriebene Übereinkunft,
welche sich auf die Augsburger Konfession bezog und diese

aufgrund der Wittenberger Konkordie interpretierte. Als Bullinger von
Sulzers Unterschrift erfuhr, eröffnete er einen schriftlichen Feldzug,
um den Baslern klar zu machen, dass ihr Bekenntnis unvereinbar sei

mit der Augsburger Konfession und allein mit der Zürcher
Abendmahlslehre übereinstimme. Bullinger setzte dabei immerhin durch,
dass die drei evangelischen Städte Zürich, Bern und Schaffhausen

einen Brief nach Basel schickten, worin gegen Sulzers Unterschrift
unter das Augsburger Bekenntnis protestiert wurde. Die Wirkung
war aber eine gegenteilige: Sulzers Anhänger in Basel wurden durch
diese Intervention vielmehr gestätkt und reagierten nun umso
empfindlicher auf Einmischungen von aussen.52

Sulzers Rechtfertigung für sein Verhalten in Strassburg wirft ein
erhellendes Licht auf seine damaligen theologischen Überzeugungen.

Er argumentierte auf zweifache Weise: Erstens habe er die

Augsburger Konfession nur als Zeuge des Strassburger Konsenses

unterschrieben, nicht als offizieller Vertreter der Basler Kirche.
Zweitens — und wichtiger noch — habe die Basler Kirche die
Terminologie der Wittenberger Konkordie akzeptiert, und er selber habe

sich als badischer Superintendent immer so verhalten, dass er weder

zur Basler Konfession in Widerspruch geraten sei noch sonstwie
Anstoss erregt habe.53 Mit anderen Worten: er war seinem
Grundverständnis treu geblieben, wonach ein Bekenntnis vielmehr Konsens

stiften als differierende Auffassungen brandmarken und aus-
schliessen solle.

Ein weiterer Vorwurf der zürichfreundlichen Partei im
Zusammenhang mit Sulzers Reise nach Strassburg bezog sich auf eine

52 Amy Nelson Burnerr: Simon Sulzer and the Consequences of the 1563 Strasbourg Consen¬

sus, in: Archiv für Reformationsgeschichte 83 (1992), S. 154—179. Würde ich diesen Aufsatz

heute schreiben, wäre ich vorsichriger beim Gebrauch des Ausdrucks «Lutheraner».

53 Siehe den gegen Sulzer gerichteten Bericht Wissenburgs an Bullinger, 8. Sept. 1563,

StAZH, E II 345, 531.



162 Amy Nelson Burnett

Schrift von Paul Eber über das Abendmahl, die Sulzer mitgebracht
und empfohlen hatte. In einem Brief an Calvin stellt Bullinger das

Buch als einen Angriff auf die Schweizer und als Verteidigung
Luthers dar.54 In Wirklichkeit lehrte Eber allerdings in eher versöhnlicher

Weise ein philippistisches Sakramentsverständnis. Eber, ein
Melanchthonschüler und Nachfolger Bugenhagens als Professor der

Theologie in Wittenberg, hatte zur Christologie von Johannes Brenz
ein kritisches Gutachten verfasst und dieses als Vorlage für das Buch
verwendet. Mit Luther stimmte er darin überein, dass im Abendmahl

der Leib Christi essentialiter und substantialiter präsent sei,
und er vertrat dabei die Auffassung, dass die Gläubigen den Leib
Christi mit dem Mund empfangen. Gleichzeitig meinte er aber, es

gebe ein zweifaches, ein körperliches wie ein geistliches Empfangen
des Leibes Christi, und er verneinte, dass diejenigen, welche ohne
Glauben seien, den Leib Christi im Sakrament wirklich zu sich
nehmen.55 Ironischerweise verwarf Joachim Westphal das Buch als cal-
vinistisch, während zur selben Zeit Bullinger es als lutherisch
verurteilte.56 Sulzer sah in Ebers Abendmahlsverständnis den Ansatz zu
einem Konsens, aber weder Bullinger noch die Gnesio-Lutheraner
konnten einer solchen Position zustimmen.

Weiteren Aufschluss über Sulzers damalige Stellung in der

Abendmahlsfrage gibt schliesslich eine handschriftliche Sammlung
von Thesen zu allgemeinen theologischen Lehrsätzen [propositiones),
die er vielleicht zum Zweck der Disputation an der Universität
verfasst hat. Die Thesen zur Christologie orientieren sich ganz an alt-
kirchlichen Formulierungen. Zwar richten sie sich gegen Häretiker

54 Bullinger an Calvin, 12. Juni 1563, CO, Bd. 20, S. 42f (Nr. 3968).
55 Paul Eber: Vom Heiligen Sacrament des Leibs und Bluts unsers Herren lesti Christi,

Wittenberg 1562; siehe z.B. S. 171-179, 327-364. Sulzers Exemplar von Ebers Schrift

war vermutlich die 1562 in Strassburg bei Christian Müller gedruckte Ausgabe, welche

auch die Wirtenberger Konkordie enthielt; vgl. Gottfried Seebass (Hg.): Martin Bucer

(1491-1551). Bibliographie, Gütersloh 2005, S. 159, Nr. 232; über Eber siehe Wim
Janse: Wittenberg Calvinizans. Tie Involvement of Melanchthon, Peucer, and Eber in

the Bremen Sacramentarian Controversy, 1560, in: Ordentlich und Fruchtbar.
Festschrift für Willem van'r Spijker, hrsg. von Wilhelm Neuser, Leiden 1997, S. 53-67;
Walrer Thüringer: Paul Eber (1511-1569). Melanchthons Physik und seine Stellung zu

Copernicus, in: Melanchthon in seinen Schülern, hrsg. von Heinz Scheible, Wiesbaden

1997, S. 285-320.
56 Siehe das Exzerpt aus Bullingers Verurteiligung von Joachim Westphal in der Simmler-

schen Sammlung, «Censura D. Joach. Wesrphali de confessione D. Eberi de Coena
Domini (ubi exprobratur ei Consensio cum Calvinistis)», ZB Zürich, Ms S 106, 15. Hieronymus

Weller kritisierte zudem Ebers Ablehnung der manducano impiorum. Weller an

Eber, 30. Nov. 1562, ZB Zürich, Ms S 106, 14.



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identität 163

aus det Zeit der Kirchenväter (Marcion, Apollinaris, Nestorius,
Eutyches) ebenso wie gegen Abweichungen der neueren Zeit
(Hoffmann, Schwenckfeld), sie übergehen jedoch Fragen wie die nach

der Ubiquität oder dem Ort der leiblichen Präsenz des erhöhten
Christus, welche zwischen Brenz und den Schweizern strittig
waren. Die Thesen, die sich mit dem Abendmahl befassen, entsprechen

der Göppinger Konfession von 1557."
Das Bemühen Sulzers, die Einheit unter den Evangelischen in

den Vordergrund zu rücken und den Anschluss an eine einzelne
Partei zu vermeiden, war der bestimmende Faktor auch beim nächsten

Ereignis, welches die Beziehungen zwischen Basel und Zürich
in besonderem Masse belastete: Basels Weigerung, dem Zweiten
Helvetischen Bekenntnis zuzustimmen - sei es durch eine direkte
Unterschrift oder durch eine indirekte Anerkennung im Vorwort,
dass sich dieses Bekenntnis mit der Basler Konfession von 1534
decke. Obwohl die Hälfte der Stadtpfarrer eine Unterschrift unter
das neue Bekenntnis befürwortete, hielten dem Sulzer und seine

Anhänger erfolgreich entgegen, dass die offizielle Basler Konfession
den Standpunkt der Stadt genügend darlege und es nicht nötig sei,

ein weiteres Glaubensbekenntnis zu unterzeichnen. In seiner Studie
über Basels Stellung zum Zweiten Helvetischen Bekenntnis hat
Hans Berner gezeigt, dass Sulzer mehr in Übereinstimmung mit
den politischen Überlegungen des Rates als mit Rücksicht auf die

theologischen Überzeugungen seiner Pfarrkollegen handelte. Die
Allianz zwischen Sulzer und dem Rat reflektierte die traditionell

engen politischen und ökonomischen Beziehungen Basels zu den

Städten und Territorien des Reiches auf beiden Seiten des Rheins.58

Aus den Angaben in den Briefen von Johannes Jung und dank
der detaillierten prosopographischen Arbeit von Samuel

Schüpbach-Guggenbühl ist es möglich, die Mitglieder dieser mit Sulzer

verbündeten Ratsfaktion zu identifizieren. Sie stammten aus Basels

kosmopolitischer und intellektueller Elite, welche mit der Universität

und dem Druckereigewerbe verbunden war. Zur Universität
gehörte vornehmlich der Kreis um Bonifacius Amerbach (1495-

57 UB Basel, Ms A III 43; zur Göppinger Konfession siehe Beza Corr. Bd. 2, S. 243-248.

Beza, der nur durch Bullinger über die Verhältnisse in Basel und über Sulzer informiert
wurde und daher kaum eine objektive Sicht haben konnte, verurteilte diesen als heimlichen

Lutheraner; Beza an Bullinger, 9 Sept. 1563, Beza Corr. Bd. 4, S. 195-198 (Nr. 285).

58 Hans Berner: Basel und das Zweite Helvetische Bekenntnis, in: Zwingliana 15 (1979),
S. 8-39; siehe auch Julia Gauss: Basels politisches Dilemma in der Reformarionszeir, in:

Zwingliana 15 (1982), S. 509-548.



164 Amy Nelson Burnett

1562) mit seinem Sohn Basilius (1534—1591) und seinem
Schwiegersohn Hans Ulrich Iselin (1520-1564), alle Juristen. Im Rat findet

man auf der einen Seite den Neffen von Bonifacius Amerbach,
den seit 1566 amtierenden Oberstzunftmeister Franz Rechburger
(1523-1589), zusammen mit der Gruppe um die zwei Deputaten
Heinrich Petri (1508-1579) und Bernhard Brand, Amerbachs

Schwager und späterer Oberstzunftmeister (1523-1594), auf der
anderen Seite den Dreizehnerrat Ulrich Merian (1520-1592) mit
seinem Bruder Theodor (1514—1566) und Stadtschreiber Heinrich
Falkner (1506-1566). Wahrscheinlich gehörten zur letzteren Gruppe

auch Bürgermeister Caspar Krug (1518-1579) und Falkners

Schwiegersohn, der dritte Deputat Hans Meyer (fl 571), schliesslich
noch Carol Gleser (1528-1591), Neffe von Hans Ulrich Iselin.59

Schüpbach-Guggenbühl bezeichnete den Amerbach/Petri-Kreis
als «altgläubig», aber dies ist irreführend. Nur Bonifacius Amerbach

war alt genug, um noch einen wirklichen Bezug zu Basels vorrefor-
matorischer Kirche haben zu können. 1536, im Jahr der Wittenberger

Konkordie, wurde Amerbach von Martin Bucer überredet, endlich

das Abendmahl zu empfangen, als Zeichen dafür, dass er den
offiziellen reformierten Glauben der Stadt anerkenne.60 Dass Hein-

59 Schüpbach-Guggenbühl (wie Anm. 37), Bd. 1,S. 172—177, und die prosopographischen

Einträge in Bd. 2. Bernhard Brand wurde Deputat nach dem Iod von Lux von Brunn
1562. Zwei erhaltene Abschriften von Sulzers Abendmahlsbekenntnis aus dem Jahr

1578 sind an Bernhard Brand und an die Söhne des im Januar 1579 verstorbenen Caspar

Krug gerichtet, UB Basel, Ms KAr 218 und 217. In einem Brief an Sulzer lehnte
Brand explizit die reformierte Lehre von der alleinigen leiblichen Präsenz des erhöhten

Christus im Himmel ab, 12. Okt. 1578, UB Basel, FrGr II 9. Nr. 68. Caspar Krugs
Bruder Melchior war mit einer Tochter von Heinrich Falkner verheiratet. Schüpbach-

Guggenbühl verbindet die Merian/Falkner-Faktion nicht mit der Amerbach/Petri/

Brand-Faktion; Sulzer und Koch waren aber mit zwei Schwestern aus der Familie Merian

verheiratet, und Heinrich Falkner hatte, wie erwähnt, in die Familie Brand eingeheiratet.
Dass Sulzer also auch von dieser Seite Untersrützung erhielt, erscheint daher wahrscheinlich.

Hans Ulrich Iselins Sohn (und Amerbachs Enkel) Hans Lux Iselin (1538-1588)
trat erst 1574 in den Kleinen Rar ein und war 1 566 noch zu jung, um zu dieser Faktion

zu gehören. Carol Glesers zweire Frau war eine Tochter von Martin Bucer und Wibran-
dis Rosenblarr; Gleser war durch diese Heirat wiederum mit Pfarrer Jacob Meyer
verwandtschaftlich verbunden, der seinerseits eine Tochter von Wibrandis Rosenblatt zur
Frau hatte; Meyer harte in Strassburg und Wittenberg srudierre und 1571 während des

«Paroxysmus» erklärt, «er beschämpte sich syner preeeptorn nüt, H. Martini Buceri und

Philippi Mclanchthonis», UB Basel, Ms Falk 819, fol. 17; siehe dazu Amy Nelson

Burnett: Generational Conflict in the Late Reformation. The Basel Paroxysm, in: Journal of
Inrerdisciplinary Hisrory 32 (2001), S. 219-244. Über Gleser siehe Schüpbach-Guggenbühl

(wie Anm. 37), Bd. 1, S. 129-132.
60 Schüpbach-Guggenbühl idenrifizierr die altgläubige Faktion aufgrund einer Liste von

Personen, die nach der Einführung der Reformation 1529 die Teilnahme am Abend-



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identität 165

rich Petri, der zwischen 1523/24 und 1527 in Wittenberg studiert
und in etster Ehe eine ehemalige Nonne geheiratet hatte, dem alten
Glauben treu blieb oder auch nur mit dem Katholizismus
sympathisierte, ist unwahrscheinlich.61 Petri verfolgte offensichtlich die
Debatten über das Abendmahl. Er besass einen Sammelband mit
Schriften von Melanchthon und Bullinger zu dieser Frage, dazu

eine von Oekolampad ausgewählte Zusammenstellung
entsprechender Zitate aus der patristischen Literatur. Während seiner langen

Karriere als Drucker gab Petri keine Lutherschriften heraus —

aber auch keine Schriften von Zwingli oder Bullinger. Aufschlussreicher

ist vielleicht, dass Peter Perna 1561 einen Sammelband mit
Texten über das Abendmahl veröffentlichte, der auch einige kleinere
Schriften von Bucer enthielt. 1562 liess Perna noch drei weitere
Werke Bucers folgen: eine Ausgabe seines Evangelienkommentars
von 1536 sowie zwei Vorlesungen, die Bucer in England über den

Epheserbrief und über das Amt des Pfarrers (De vi et usu sacri minis-
terii) gehalten hatte.62 Diese theologischen Texte waren für Pernas

Offizin atypisch. Er druckte in diesen Jahren vorwiegend humanistische,

historische oder juristische Werke; die einzigen theologischen
Titel, die bei ihm sonst noch erschienen, waren italienische
Flugschriften von Bernardino Ochino. Bezeichnenderweise gab Perna

1561 und 1562 eine Reihe von Werken zusammen mit Heinrich
Petri heraus. Ist es möglich, dass Petri für den Druck der Bucer-
schriften in Basel mitverantwortlich war zu einer Zeit, als in der
Stadt das Abendmahl zur Streitfrage wurde?63

Es fällt auf, dass viele Mitgliedet der Unterstützer Sulzers aus
den führenden Familien Kleinbasels stammten.64 Dort hatte in den

mahl verweigerten. Einige dieser Verweigerer waren offensichrlich Katholiken; andere,

wie das Beispiel von Bonifacius Amerbach zeigt, lehnten wohl mehr das zwinglianische
Sakramentsverständnis als die evangelische Bewegung insgesamt ab.

61 Schüpbach-Guggenbühl (wie Anm. 37), Bd. 1, S. 201-209. Wäre Petri altgläubig gewe¬

sen, hätte er sich kaum vier Jahre lang in Wittenberg aufgehalten. Hingegen nahm er in

dieser Zeit sicher Lurhers Kritik an Zwingli zur Kenntnis; vgl. ebd., S. 191.

62 Gottfried Seebass, Martin Bucer (wie Anm. 55), Nr. 220, 223, 227 und 229.

63 Hieronymus (wie Anm. 43), Bd. 1, XI, E6-E8; 2:1234; Manfred Welti: Le grand ani¬

mateur de la Renaissance tardive à Bâle. Pierre Perna éditeur, imprimeur et libraire, in:

L'Humanisme allemand (1480-1540). XVlIIe colloque international de Tours, Paris

1979, S. 131—139. Petri und Perna gehörten der Humanistengeneration an, deren

pragmatische Skepsis Manfred Welri hervorhebt: Das Zwischenspiel zwischen Humanismus

und Konfessionalismus, in: Hisrorische Zeitschrift, Bd. 249 (1989), S. 20-52.
64 Die Familien Amerbach und Petri wohnten in Kleinbasel. Mitglieder der Familie Merian

gehörren der in Kleinbasel konzentrierren Schifferzunft an, siehe Hans Füglister:

Handwerksregiment: Untersuchungen und Materialen zur sozialen und politischen Strukrur



166 Amy Nelson Burnett

1520er Jahren das Zentrum des Widerstandes gegen die Reformation

gelegen. Aber selbst mit Unterstützung aus der Kartause, welche
nach der Reformation — wenn auch mit dem Verbot von Neueintritten

— noch einige Zeit fortbestand, wäre es prominenten Kleinbasler

Familien nicht mehr möglich gewesen, Kinder im alten
Glauben zu erziehen. Ab 1529 waren die Pfarrer St. Theodors

zuverlässige Anhänger der Reformation: zuerst Wolfgang Wissenburg,
dann Jakob Truckenbrot, der Myconius und Sulzer in ihrer buce-
rischen Ausrichtung zu folgen schien, und ab 1564 Johannes
Brandmüller.65 Wie immer es sich mit Bonifacius Amerbachs persönlicher
Bindung an die alte Kirche verhielt - die nach der Reformation
geborene Generation hatte kaum noch Kontakt mit katholischer
Lehre und Praxis, vielmehr wuchs sie mit antikatholischer Polemik
auf.66 Man wird deshalb diese Gruppe besser nicht altgläubig nennen,

sondern eher in einer offenen Weise evangelisch, weder mit
den Lutheranern noch den Zwinglianern eindeutig identifiziert und
daher der vermittelnden Linie Bucers am nächsten.

Zu den Kleinbasler Verbindungen, zu den besonderen
familiären Beziehungen und zur Bevorzugung einer konzilianten
religiösen Ausrichtung kamen bei manchen Vertretern dieser Gruppe
zwei weitere Faktoren hinzu: akademische Ausbildung und Reiseer-

det Stadt Basel in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts. Basel 1981, S. 85. Die Falkners

kamen ebenfalls aus Kleinbasel, und vier Kinder von Heinrich Falkner verheirateten sich

mit Angehörigen der Familie Merian, siehe Rudolf Wackernagel: Geschichre der Stadt

Basel, Basel 1907-1925, Bd. 3. S. 120; Staehelin, Wappenbuch Der Stadt Basel (wie

Anm. 37).

65 Jakob Truckenbrots Unterschrift findet sich auf einer Abschrift von Bucers Antwort auf

Fragen von Andreas Karlstadt und Simon Grynaeus zur Wittenberger Konkordie, datiert
auf den 3. Jan. 1558, StABS, Kirchen A9 (Religionssachen), fol. 404-410, abgedruckt
in BDS (wie Anm. 5), Bd. 6/1, S. 218-226. Die Abschrift entstand 1558 wohl in der

Hoffnung, der Text könne in einem von Strassburg und Basel vorgeschlagenen Gespräch

zwischen deutschen und schweizerischen Iheologen nützlich sein. - Brandmüller, der

1571 zur reformierten Faktion gehörre, hatte zu Ende der 1540er Jahre in Strassburg

srudiert. Nach seiner Einsetzung als Helfer zu St. Theodor predigte er gelegentlich
stellvertretend in der Markgrafschaft für seinen dort als Pfarrer wirkenden Schwager, was auf
der Synode von 1559 zu Klagen wegen häufiger Abwesenheit führte, siehe StABS,
Kirchen C3 (Liber Synodorum), 92r. Zu Brandmüller siehe Amy Nelson Burnett: «To Oblige

my Brethren». The Reformed Funeral Sermons ofJohann Brandmüller, in: Sixteenth

Century Journal 36 (2005), S. 37-54.
66 Burnett, leaching the Reformation (wie Anm. 39), S. 85—87. Carol Gleser ist vielleicht

die einzige Ausnahme von der Regel, wonach sich die konfessionelle Identität der Kinder

aus derjenigen der Eltern ableiret. Dass er die jüngste Tochter der mit drei Reformatoren

verheirateten Wibrandis Rosenblart zur Frau erhielt, lässt sich allerdings schwer vereinbaren

mit altgläubiger Bindung, aufweiche Schüpbach-Guggenbühl (wie Anm. 37), Bd.

1, S. 131f, hinweisr.



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identität 1 67

fahrungen ausserhalb der Eidgenossenschaft. Heinrich Petri hatte
nicht nur in Wittenberg studiert, sondern besuchte auch regelmässig

die Frankfurter Messe. Bernhard Brand hatte in Paris studiert;
1552 gab er eine Karriere als Professor an der Universität Basel auf,

um für den französischen König eine Truppe von Söldnern gegen
den Kaiser zu führen. Basilius Amerbach studierte in Tübingen, in
Bourges und in Italien, sein Schwager Ulrich Iselin in Paris und
Pavia. Carol Gleser erlangte das Bakkalaureat 1546 in Basel. Mit
ihren kosmopolitischen Beziehungen bildete diese geistige Elite in
Basel einen Übergang zwischen der früheren Epoche des Humanismus,

als die meisten Intellektuellen als Fremde von auswärts kamen,
und dem frühen siebzehnten Jahrhundert, als die Professoren der
Basler Universität aus einem kleinen, aufsich selbst bezogenen Kreis
Basler Familien stammten.67 Reisen und Aufenthalte ausserhalb der

Eidgenossenschaft führten zu Kontakten mit Lutheranern wie mit
Katholiken und erleichterten es, Gemeinsamkeiten zwischen den

Glaubensrichtungen - auch mit den Katholiken - zu suchen. Es

waren dies Voraussetzungen dafür, dass Bucers Theologie auf besondere

Sympathie stiess, da dieser nicht nur die Notwendigkeit
innerevangelischer Einheit betonte, sondetn auch anerkannte, dass man
den christlichen Glauben selbst mit denen teile, die zur katholischen
Kirche gehörten. Hier stand er in scharfem Gegensatz zu den Genfer

und Zürcher Reformatoren, die jede Gesprächsbereitschaft
gegenüber den «Papisten» ablehnten.68

Mit Hilfe dieser einflussreichen politischen Faktion, die die

Hauptverantwortung für Basels Kirche und Schulen trug, konnte
Sulzer während der 1560er Jahre einen konfessionellen Mittelweg
einhalten. Die Schwierigkeiten wuchsen jedoch mit dem Beginn
der 1570er Jahre, als sich die Lutheraner erneut um eine Konkordie
bemühten. Vom Herbst 1570 bis in den Frühling 1571 wurde die
Basler Kirche durch einen Streit, einen «Paroxysmus», erschüttert,

67 Andreas Sraehelin: Geschichte der Universität Basel 1632-1818, Basel 1957, S. 52-57.
Schüpbach-Guggenbühl (wie Anm. 37) nennt ein falsches Darum für Glesers Bakkalaureat,

vgl. Matrikel der Universität Basel, Bd. 2, Basel 1956, S. 49, Nr. 37.
68 Francis Higman: Bucer et les nicodémites, in: Marrin Bucer and Sixreenth Century Europe.

Actes du colloque de Strasbourg, 28-31 août 1991, ed. by Chrisrian Krieger and Marc

Lienhard, Leiden 1993, Bd. 2, S. 645-658; Nicholas Thompson: Eucharistie Sacrifice and

Patristic Tradition in the Theology of Martin Bucer 1534-1546, Leiden 2005, S. 7-10.
Bucers Posirion musste hier mit Calvins Schriften gegen die «Nikodemiter» verglichen werden,

ebenso mit Bullingers bedingungsloser Zurückweisung von Wolfgang Capitos Auffassung,

ein Chrisr könne der karholischen Messe beiwohnen, siehe Bullinger an Herman

Aquilomontanus, 18. Febr. 1541, HBBW (wie Anm. 6), Bd. 11. S. 76-80 (Nr. 1464).



1 68 Amy Nelson Burnett

der mit konfessionell begründeten Beschimpfungen unter den
Studenten begann. Der Konflikt dehnte sich auf die Stadt aus, als

Heinrich Erzberger, der Helfer zu St. Peter, in seiner Weihnachtspredigt

behauptete, die Basler Kirche habe die Lehre ihrer Väter
Oekolampad und Zwingli verlassen. Erzberger wurde von Ulrich
Koch, Pfarrer zu St. Peter, gerügt, und Deputat Heinrich Petri
mahnte ihn zur Eintrachr mit seinen Amtsbrüdern. Ein Zürcher
Student berichtete Rudolf Gwalther von diesem Vorfall, worauf
Gwalther den Zürcher Rat dazu bewegte, einen gemeinsamen Brief
der reformierten eidgenössischen Städte an den Basler Rat zu
schicken. Darin wurde Basel erneut aufgefordert, sich entweder dem
Zweiten Helvetischen Bekenntnis anzuschliessen oder auf andere
Weise öffentlich anzuerkennen, dass dieses Bekenntnis mit der Basler

Konfession übereinstimme. In seiner Verteidigung wiederholte
Erzberger, dass die Basler Konfession nicht mit dem Augsburger
Bekenntnis in Einklang gebracht werden könne, und er versuchte
dies mit dem Vergleich bestimmter Stellen zu beweisen. Der Basler

Rat glaubte schliesslich, den Streit dadurch beenden zu können, dass

er von allen Pfarrern der Stadt und der Landschaft die Unterschrift
unter die Wittenberger Konkordie verlangte, welcher eine von Bucer
verfasste Erklärung in stärker reformiertem Sinn beigefügt warte

Der «Paroxysmus» bildete die Kulmination einer seit den 1560er
Jahren sich abzeichnenden Zuspitzung, gleichzeitig stellte er aber

auch einen Wendepunkt in dieser Entwicklung dar. Die Spaltung
der Pfarrerschaft in eine bucerische und eine zürcherische Partei
beruhte nicht mehr nur auf theologischen Differenzen, sondern war
mittlerweile ebensosehr verknüpft mit Verwandtschaftsbeziehungen
und Generationsunterschieden. Zwar stützte der Rat Sulzers Position

noch immer, aber zum ersten Mal gab es Hinweise, dass die
gebildeten Laien die theologischen Unterschiede zwischen Sulzer und
seinen Gegnern kritischer beobachteten. ° Dazu kam, dass Bucers
vermittelnde Theologie zunehmend anachronistisch wurde. Die
reformierte Position war mit dem Consensus Tigurinus von 1549

festgelegt und durch das Zweite Helvetische Bekenntnis wie auch

69 Amy Nelson Burnett, Generational Conflicr (wie Anm. 59); Guggisberg, Das lutherani¬
sierende Basel (wie Anm. 2), versetzte den «Paroxysmus» fälschlicherweise ins Jahr 1581.

70 Johann Müschius an Rudolf Gwalther über die Streitigkeit unter den Studenten,
24. Dez. 1570, StAZH, EII 371b, 1238r-1239v: «Dicunt ut etiam Magnificus D. Rector

D. Felix Platterus, alioquin oprimus Tigurinorum fautor, inquit: D. Sulzerus esr alias

bonus et pius vir, maxime aedificat Christi Ecclesiam. Itaque etiamsi dissentius in hoc

arriculo a nobis, quid tum postea? Oportet nos huiusmodi viros alioquin pios patientia
vincere nostra.»



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identität 16y

andere nationale Bekenntnisse der 1560er Jahre gestärkt worden.
Als Antwort darauf bemühte sich Jakob Andreae nach 1568 um
eine Konkordie unter den Lutheranern, auf Kosten der zur
reformierten Seite hin noch offeneren Philippisten. Die zweideutigen
Stellen in der Wittenberger Konkordie wurden nun klarer in
lutherischem Sinn interpretiert, und die traditionell lutherische
Terminologie wurde noch stärker betont. Bucers Gebrauch doppeldeutiger

Begriffe, welche den Konsens erleichtern sollten, erzeugte nur
noch Verwirrung oder gar Feindschaft.

Die Erklärung, die Sulzer über sein Abendmahlsverständnis in der

Synode vom Juni 1571 abgab, illustriert diese Entwicklung. Obwohl
er dabei der klassischen bucerischen Linie folgte, verstanden ihn die

jüngeren Pfarrer nicht mehr. Wo seine Lehre vom streng reformierten
Verständnis abwich, wurde sie entweder als lutherisch und deshalb
falsch beurteilt oder als ungewohnt und deshalb unverständlich
empfunden. ' Sulzers konfessionelle Zweideutigkeit erschien den

reformierten Parteigängern als Doppelzüngigkeit oder Schlauheit. In der

Korrespondenz seiner Gegner wurde er mit verschiedenen Namen
bedacht, die alle auf heuchlerische oder verräterische Gesinnung
hindeuten sollen: Vertumnus, Vulpecula, Sinon, Diotrephes.2

Bucer, Sulzer und das Ende des Mittelweges
Die Geschichte von Bucers letztem Jünger muss hier enden, denn

im Verlauf der nächsten Jahre gab Sulzer seine Politik der konfes-

71 Sulzers Bekenntnis: UB Basel, Ms KiAr 22a, 397r-408v, Nr. 68; Heinrich Erzbergers

feindseliger Bericht über dieser Synode, an der er allerdings selber nicht teilnahm: UB
Basel, Ms Falk 819, p. 84: «In dem fallt der Synodus in, welcher gehalten worden Junij
6., an einer Mittwochen, do dann (wie ich grundtlich berichret denn man mir nitt darzu

verkündigt) Sulcer in erklerung vnserer Confession (wie solchs dem Obersten Pfarherrn

zuostodt) sich zimlich grob herfurgethon als er vffs Nachtmal kommen, in bestetigung
der lyblichen vnd doch nitt lyblichen niessung, der vbiquitet, in verkehrung des Articels

von der Himmelfarr christi, usw. Das mengklich der Brüdern ein groß misfallen dran

ghepr, wiewols auch ein gutter theil nitt verstanden...

72 Der Übername «Vertumnus» findet sich zuerst bei Jung in einem Brief an Bullinger. 30.

April 1561, StAZH E II 375, 632. Die anderen Bezeichnungen tauchen am Ende der

1560er Jahre auf: «Vulpecula» bei Johannes Haller an Bullinger, 11. Aug. 1569, ZB
Zürich, Ms S 120, 117; «vulpinae hypoerisis» bei Perer Ramus an Rudolf Gwalther und

Ludwig Lavater, 22. Juli 1569, ZB Zürich, Ms S 120, 82; «Sinon» (der Grieche, der die

Trojaner überredete, das hölzerne Pferd in die Stadt zu ziehen) bei Bullinger
an Johannes Haller, 6. Febr. 1571, StAZH, E II 342, 648; «Diotrephes» (vgl. 3.
Johannesbrief, Vers 9) bei Rudolf Gwalther an Bonifacius Vulcanius, 13. Febr. 1577,

siehe Herman de Vries de Heekelingen: Correspondance de Bonaventura Vulcanius
pendant son séjour à Cologne, Genève et Bâle (1573-1577), The Hague 1928, S. 417-421.



170 Amy Nelson Burnett

sionellen Neutralität auf und begann, ein stärker luthetisches
Abendmahlsverständnis zu vertreten. Die konfessionelle Entwicklung

in Basel während der 1570er Jahre würde eine eigene Untersuchung

verdienen und kann hier nicht behandelt werden. Stattdessen

möchte ich eine abschliessende Frage stellen: Welche Bedeutung
hatte es, dass Simon Sulzer während des längeren Teils seiner

Wirkungszeit mehr Buceraner als Lutheraner war?

Die richtige Einordnung von Sulzers theologischer Entwicklung
ist aus verschiedenen Gründen wichtig. Zunächst trägt die Kenntnis

von Sulzers bucerischer Prägung dazu bei, die damalige Basler

Toleranz gegenüber einem Kreis heterodoxer Humanisten in der
Stadt besser zu verstehen. Sulzers Weigerung, gegen diese Männer
vorzugehen, wurde in der älteren Forschung als Folge seiner
vermeintlichen «lutheranisierenden Tendenzen» gedeutet: Es handle
sich — trorz bedeutender theologischer Unterschiede zwischen Sulzer

und den betreffenden Humanisten - um den Ausdruck einer

gemeinsamen Opposition zu Calvin und dessen Anhängern.73 Sulzers

Nähe zu Bucers vermittelnder Theologie bietet jedoch eine

überzeugendere Erklärung: Der Basler Antistes teilte Bucers

tolerante Haltung gegenüber konfessionellen Unterschieden und
übernahm die Bereitschaft des Strassburgers, auch Abweichende immer
noch als Brüder zu betrachten, wenn sie sich nur zum zentralen
Glauben an Christus bekannten. 4 Diese theologisch begründete
Toleranz kann man auch bei anderen prominenten Baslern finden

- z. B. beim Arzt und Medizinprofessor Theodor Zwinger.75
Die Neuinterpretation von Sulzers konfessioneller Position trägt

dazu bei, die Vorstellungen vom Verhältnis zwischen Theologie und
Politik in Basel wie auch in anderen vergleichbaren Städten zu
präzisieren. Die theologische Ausrichtung der Pfarrer bildete nur ein
Element in der Formierung von Basels konfessioneller Identität in
den 1550er und 1560er Jahren. Ebenso wichtig waren auch die
spezifischen politischen und familiären Konfigurationen, die ein Bündnis

zwischen Sulzer und seinen Anhängern im Rat ermöglichten,
einer Faktion mit grossem Einfluss auf die Kirche und die Schulen.

73 Guggisberg, Basel in the Sixteenth Century (wie Anm. 2), S. 46f
74 Bcrndt Hamm: Toleranz und Häresie — Martin Bucers prinzipielle Neubestimmung

christlicher Gemeinschaft, in: Martin Bucer zwischen Luther und Zwingli, hrsg. von
Matthieu Arnold und Berndt Hamm, Tübingen 2003, S. 85-106.

75 Zu Theodor Zwinger, dem Grossvater des eingangs zitierten Antistes Theodor Zwinger,
siehe Carlos Gilly: Zwischen Erfahrung und Spekulation. Theodor Zwinger und die

religiöse und kulrurelle Krise seiner Zeit, in: BZGA 77 (1977), S. 57-138; 79 (1979),
S. 25-224, bes. S. 206-217.



Bucers letzter Jünger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Idenrität 171

Sulzer hätte seine vermittelnde Konfessionspolitik nicht ohne die

Billigung und Unterstützung dieser Verbündeten im Rat betreiben
können. Natürlich dürfen auch individuelle Faktoren nicht
unterschätzt werden. Die einzelnen Basler Pfarrer handelten nicht allein

aus theologischer Überzeugung, sondern waren auch bestimmt von
Ambitionen, Animositäten, verletztem Stolz und dem Wunsch nach

Anerkennung durch einflussreiche Männer.
Die Untersuchung der theologischen Differenzen innerhalb des

reformierten Lagers lässt auch die Rolle Heinrich Bullingers
deutlicher hervortreten, der jede Form von Konkordie bezüglich des

Abendmahls ablehnte. Das Abendmahlsverständnis Sulzers oder
seines Mentors Bucer als «lutherisch» oder auch nur «lutheranisie-
rend» darzustellen, ist theologisch falsch; eine solche Zuweisung
entspringt der polemischen Bezeichnung durch die Gegner. Die
Gründe für die Spannungen zwischen den Führern der süddeutschen

und schweizerischen reformierten Kirchen wurden dadurch
in der späteren Zeit verkannt, und es geriet in Vergessenheit, dass es

zwischen strengen Lutheranern und reformierten Zürcher Theologen

einen dritten Weg gegeben hatte: Bucers Deutung der Wittenberger

Konkordie, welche die Einheit der Evangelischen bewahren
sollte. Bullingers Opposition zu Bucers Konkordieversuchen und
seine persönliche Animosität gegen Bucers schweizerischen Jünger
hatten ähnliche Folgen für die Formierung der reformierten
Konfession wie der Feldzug der Gnesio-Lutheraner gegen Melanchthon
und dessen Anhänger innerhalb des deutschen Luthertums. Beide

- Sulzer wie die «Krypto-Calvinisten» - standen nun ausserhalb der

Grenzen der Orthodoxie, wurden von einem einflussreichen Teil
ihrer eigenen Konfessionsangehörigen stigmatisiert und hatten keine

andere Wahl mehr als die Seite zu wechseln.
Schliesslich berühren die Vorgänge in Basel die Frage nach dem

zeitlichen Verlauf und der genaueren Erfassung von Konfessionalisierung

als paralleler Entwicklung innerhalb der drei grossen
Bekenntnisrichtungen, der katholischen, lutherischen und reformierten.

Die Stärke der bucerischen Partei in Basel und Bern während
der 1540er Jahre ebenso wie Bucers anhaltender - durch Sulzer

ausgeübter — Einfluss in Basel während der 1550er Jahre zeigen die

damalige Wirkung der Wittenberger Konkordie in der Schweiz.

Indem dann 1549 der Consensus Tigurinus Calvin und dessen

Anhänger auf die reformierte Seite zog, zerbrach der durch die Wittenberger

Konkordie etablierte Konsens zwischen gemässigten Lutheranern

und Buceranern (denen Calvin selbst einmal nahe gestanden
hatte). Die von Joachim Westphal entzündete Polemik der frühen



172 Amy Nelson Burnetr

1550er Jahre schärfte das Bewusstsein für die Unterschiede
zwischen den Gnesio-Lutheranern und den gemässigten Richtungen
sowohl bei den Lutheranern wie bei den Reformierten. Praktische

Witkung zeigten allerdings diese theologischen Auseinandersetzungen

ersr am Ende der 1550er Jahre, als die beiden bedeutendsten

Territorien Südwestdeutschlands, Württemberg und die
Kurpfalz, sich dogmatisch eindeutiger ausrichteten — Württemberg durch
Annahme der Christologie von Johannes Brenz, die Kurpfalz durch
eine zunehmend polarisierende Debatte über das Abendmahl. Diese

Ereignisse machten allen Parteien - Lutheranern und Reformierten

- die politischen Konsequenzen von Calvins theologischem
Bündnis mit Zürich klar. Aber die Verhältnisse in Basel zeigen, dass

es auch in den 1560er Jahren immer noch Anhänger des Mittelweges

gab, welche sich nicht für eine Seite entscheiden wollten.
Man kann wohl von einer protestantischen Konfessionalisierung in
Basel während der 1550er und 1560er Jahre im Sinne einer
antikatholischen Ausrichtung des kirchlichen Lebens sprechen. Es ist aber

unmöglich, die Basler Kirche in dieser Zeit entweder der
lutherischen oder der reformierten Seire zuzuordnen.76

Die herkömmliche Darstellung von Basels konfessioneller Identität

im dritten Quartal des 16. Jahthunderts muss revidiert werden.

Man wird dem eingangs zitierten Antistes Zwinger, der ein
Jahrhundert sparet in einer konfessionell geteilten Welt die frühere Basler

Kirche unter Sulzer auf einem Irrweg sah, sein falsches Urteil
über diejenigen verzeihen, die damals in Basel auf einen religiösen
Konsens hofften. Bei neuer Prüfung der Quellen können heutige
Historiker in einer stärker säkularisierten Zeit die Bedeutung von
Bucers vermittelnder Theologie und den damit verbundenen
komplexen Verlauf der Konfessionalisierung vielleicht besser erfassen.

Prof. Dr. Amy Nelson Burnett
Department ofHistory
University ofNebraska at Lincoln
612 Oldfather
P.O. Box880327
Lincoln NE, 68588-0327, USA

76 Zum Problem, konfessionelle Idenrität in dieser Zeit eindeutig zu bestimmen, siehe J. Merz:

Calvinismus im Territorialstaat? Zur Begriffs- und Traditionsbildung in der deutschen

Historiographie, in: Zeitschrift für bayerische Landesgeschichte 57 (1994), S. 45-68.


	Bucers letzter Jünger : Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identität zwischen 1550 und 1570

