Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 107 (2007)

Artikel: Bucers letzter Junger : Simon Sulzer und Basels konfessionelle
Identitat zwischen 1550 und 1570

Autor: Burnett, Amy Nelson

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118526

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bucers letzter Junger.
Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitat
zwischen 1550 und 1570*

von Amy Nelson Burnett

Basels lutherisches Intermezzo unter Antistes Simon Sulzer in den
Jahren zwischen 1553 und 1585 hat in der Geschichtsschreibung
der Stadt einen festen Platz. Schon im 17. Jahrhundert notierte
Theodor Zwinger, einer der spiteren Nachfolger Sulzers im Amt des
obersten Pfarrers der Basler Kirche:

«Nach Herr Oswaldi Myconii Tod/ sind andere/ sonsten gelehrte Leu-
te/ aber die nicht durchauff gleiches sinns mit jhren Vorfahren gewe-
sen/ deren Nammen ich zu verschonen gedencke/ theils in das Predig-
ampt/ theils in die Theologische Facultet allhie/ als von denen anfangs
alle gut Hoffnung def} Consensus oder iibereinstimmung in der gant-
zen Lehr unserer Kirchen ist gefaf$t worden/ erforderet worden. Da hat
unser Basel Confession ein zeitlang/ dafl ich es auff das milteste ver-
melde/ miissen vmb etwas in der stille gehalten/ vnd aufl den Augen
der Burgerschafft geruckt werden.»

Erst die Wahl von Johann Jakob Grynaeus zum Antistes und Nach-
folger Sulzers 1586 habe die Basler Kirche — so die Auffassung
Zwingers — wieder in die richtige Bahn gelenkt. Grynaeus habe

«... alles ernsts vnd moglichsten fleisses dahin getrachtet/ damit unser
alte Confession mochte erneweret vnd in Ehre gelegt/ die bif§ daher
eingeschlichene misverstinde vnd streitigkeiten auff dem wege ge-
raumt/ und also unser Kirchen in jhre alte Reformations Zierd/ so viel
jmmer moglich gewesen/ gebracht werden.»'

Zwinger brauchte sein Versprechen, keine Namen zu nennen, nicht
zu brechen, um dennoch durchblicken zu lassen, dass er hauptsich-
lich Simon Sulzer fiir die Unterdriickung der Basler Konfession

Fiir die Mithilfe bei der Ubersetzung des Textes aus dem Englischen geht Dank an
Dr. Hans Berner.

1 Theodor Zwinger: Erklirung und Rettung der reinen Lehr von dem H. Abendmal un-
sers Herren Jesu Christi. Erstlich auf einer zu Basel An. 1641 gehaltenen Nachtmals-
Predigt, demnach auf! allerhand offentlichen Confessionen, vnd anderen Gottseliger
vnd Gottsgelehrter Leuthen denckwiirdigen Schrifften..., Basel 1655, S. 73-77. Die
Basler Konfession wurde im Jahre 1534 als offizielles Glaubensbekenntnis der Stadt
Basel herausgegeben.



138 Amy Nelson Burnett

verantwortlich machte. Auch im 19. Jahrhundert teilten der Basler
Kirchenhistoriker Karl Hagenbach und Sulzers Biograph Gottlieb
Linder die Ansicht Zwingers, Sulzer sei von der Lehre der Griinder
der reformierten Kirche Basels abgewichen. Diese Meinung wurde
noch verstirkt durch die Arbeit von Carl Hundeshagen, der in Sul-
zer den Fiihrer der lutherischen Partei innerhalb der Berner Kirche
wihrend der 1540er Jahre sah. Vorbereitet durch diese ilteren Dar-
stellungen, fand Sulzers Identifikation mit dem Luthertum schliess-
lich im 20. Jahrhundert Eingang in die massgebenden Untersu-
chungen zur Basler Kirchen- und Geistesgeschichte von Max Geiger
und Hans Rudolf Guggisberg.?

Sulzers Ruf als Lutheraner hat somit eine lange Tradition. Aber
diese vereinfachende Gleichsetzung steht einer differenzierteren
Sicht von Sulzers eigentlichen theologischen Positionen im Wege
und verzerrt das Bild von der konfessionellen Identitit Basels im
dritten Viertel des 16. Jahrhunderts. Tatsichlich wurde Sulzer zum
Lutheraner im heutigen Sinne des Wortes erst, als er sich in den
1570er Jahren gezwungen sah, zwischen lutherischem und refor-
miertem Bekenntnis zu wihlen. Wihrend der ersten zwei Dekaden
seiner Basler Wirkungszeit erscheint er dagegen nicht als Jiinger von
Martin Luther, sondern von Martin Bucer, und er tritt als engagier-
ter Befurworter von Bucers Abendmahlstheologie auf. In diesen
zwanzig Jahren nach seinem 1548 erfolgten Wechsel von Bern nach
Basel hielt er die Basler Kirche in einer vermittelnden Stellung zwi-
schen den zwei sich herausbildenden protestantischen Konfessio-
nen. Sulzers konfessionelle Identitit stellt so ein viel komplexeres
Problem dar, als es die meisten Darstellungen zur Basler Kirchenge-
schichte vorgeben. Eine Neubeurteilung seiner Karriere in Basel soll
im Folgenden gleichzeitig eine kritische Phase im Prozess der Kon-
fessionalisierung wihrend der 1550er und 1560er Jahre beleuchten:
das Verschwinden des Mittelweges zwischen Lutheranern und Re-
formierten.

[ o]

Karl Rudolf Hagenbach: Kritische Geschichte der Entstehung und Schicksale der ersten
Basler Konfession, 2. Aufl., Basel 1857; Gottlieb Linder: Simon Sulzer und sein Antheil
an der Reformation im Lande Baden, sowie an den Unionsbestrebungen, Heidelberg
1890; Carl Bernhard Hundeshagen: Die Conflicte des Zwinglianismus, Lutherthums
und Calvinismus in der Bernischen Landeskirche von 1532-1558, Bern 1842; Max
Geiger: Die Basler Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodoxie, Zollikon/
Ziirich 1952, S. 11-39; Hans R. Guggisberg, Basel in the Sixteenth Century. Aspects of
the City Republic before, during, and after the Reformation, St. Louis 1982; ders.: Das
lutheranisierende Basel. Ein Diskussionsbeitrag, in: Die lutherische Konfessionalisierung

in Deutschland, hrsg. von Hans Christoph Rublack, Giitersloh 1992, S. 199-201.



Bucers letzter Jiinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitit 139

Der Hintergrund: Bern, Bucer und Sulzer

Bevor wir uns Sulzer in Basel zuwenden, miissen wir zuerst einige
Missverstindnisse iiber seine vorangehende Titigkeit in Bern klaren
und dabei eine prizisere Vorstellung von den Unterschieden zwi-
schen «lutherischen» und «bucerischen» Auffassungen gewinnen.
Hundeshagen beschreibt in seiner Untersuchung drei Parteien in-
nerhalb der Berner Kirche in den Jahren zwischen 1536 und 1548:
erstens die nach Ziirich orientierten, unter den Landpfarrern be-
sonders stark reprisentierten Zwinglianer, zweitens die im franzo-
sischsprachigen Gebiet der Waadt wirkenden, von Genf beeinfluss-
ten Calvinisten, und drittens die in der Stadt Bern unter den Geist-
lichen dominierenden Lutheraner.? An anderer Stelle habe ich be-
reits argumentiert, dass Hundeshagens Belege fur die Existenz einer
lutherischen Partei in Bern nicht stichhaltig sind. Die Predigten,
Briefe und Bekenntnisse der sogenannten «Lutheraner» zeigen viel-
mehr, dass sie Anhinger von Martin Bucer und seiner vermitteln-
den Abendmahlstheologie waren.*

Diese in der Wittenberger Konkordie von 1536 zum Ausdruck
kommende Theologie unterscheidet sich in wichtigen Punkten von
den Lehren Luthers und Zwinglis. Die Konkordie hielt fest, dass
beim Abendmahl Christi Leib m:t dem Brot und Wein — aber nicht
in oder unter dem Brot und Wein — «warhafftig und wesentlich zu
gegen sey und dargereicht und empfangen werde» (vere et substan-
tialiter adesse, exhiberi et sumi), und dass Wiirdige und Unwiirdige
zugleich das Sakrament erhalten.> Ziirich wehrte sich stets gegen
die Begriffe substantialiter und exhiberi und brachte auf einer im
April 1538 abgehaltenen Synode auch die anderen reformierten
Stadte der Eidgenossenschaft dazu, die Konkordie abzulehnen.
Heinrich Bullinger sah in der Wittenberger Konkordie eine Kapi-
tulation gegeniiber Luther und warf Bucer vor, ein unzuverlissiger
Mittler zwischen den Wittenbergern und den Schweizern zu sein.
Als Folge davon brachen die persénlichen Beziehungen zwischen
Bullinger und Bucer beinahe vollstandig ab. Bucers Abweichung
von der zwinglianischen Abendsmahlslehre war der Grund dafiir,
dass seine Berner Anhinger in polemischem Sinn als «Lutheraner»
beschimpft wurden. Die Berner Zwinglianer betrachteten alle als

3 Hundeshagen (wie Anm. 2), S. 70, 105-107.

4 Amy Nelson Burnett: The Myth of the Swiss Lutherans. Martin Bucer and the Euchari-
stic Controversy in Bern, in: Zwingliana 32 (2005), S. 45-70.

5 Martin Bucer: Deutsche Schriften (BDS), Bd. 6/1: Die Wittenberger Konkordie,
Giitersloh 1988, S. 121-123.



140 Amy Nelson Burnett

Lutheraner, die ein strikt zwinglianisches Sakramentsverstindnis
nicht teilten.®

Aber trotz ihres lutherischen Rufes wich die Wittenberger Kon-
kordie in Ansitzen von lutherischen Positionen ab, wie sich in der
zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts durchsetzten. Die Konkordie
bezog nicht klar Stellung bei den drei wichtigsten Streitfragen zwi-
schen Lutheranern und Reformierten, nimlich bei der manducatio
oralis, bei der manducatio impiorum und bei der Ubiquitit des
Leibes Christi: Erstens vermied die Konkordie Aussagen dariiber,
ob beim Abendmahl der Leib Christi mit dem Mund empfangen
werde. Zweitens verwischte der in der Konkordie verwendete Be-
griff indigni («Unwiirdige») statt impii («Gottlose») Bucers grund-
satzliche — und von Luther mitgetragene — Unterscheidung dieser
beiden Gruppen, wonach die «Unwiirdigen» das Sakrament zum
Gericht tiber sich selbst empfingen und die «Gottlosen» blosses Brot
und blossen Wein erhielten. Drittens vermied es die Konkordie,
etwas iiber den Ort der leiblichen Gegenwart des erhéhten Christus
auszusagen, und sie verzichtete auch auf christologische Aussagen,
welche die Prisenz von Christi Leib und Blut in den Elementen
Brot und Wein hitten erklaren sollen. Alle diese Ambiguititen und
Auslassungen waren von Bedeutung, denn sie machten aus der Wit-
tenberger Konkordie ein Konsensdokument, das auch von denjeni-
gen akzeptiert werden konnte, die in diesen drei Punkten mit Lu-
ther nicht iibereinstimmten. Sogar Calvin unterschrieb die Witten-
berger Konkordie wihrend seiner Strassburger Jahre. Wenn man sie
einfach als lutherisches Dokument versteht, verkennt man ihren

theologischen Gehalt.”

6  Kurt Jakob Riietschi: Bucer und Bullinger in ihren persénlichen Beziehungen, in: Mar-
tin Bucer and Sixteenth Century Europe. Actes du colloque de Strasbourg, 28-31 aotrt
1991, ed. by Christian Krieger and Marc Lienhard, Leiden 1993, S. 429-439. In der
Korrespondenz der Berner Zwinglianer mit Ziirich erscheinen «Lutheraner» und «Buce-
raner» als austauschbare Bezeichnungen, vgl. Johannes Rhellikan an Bullinger, 26. Mirz
1538, in: Heinrich Bullinger: Briefwechsel (HBBW) (Werke, Abteilung 2, Ziirich
1973ff), Bd. 8, S. 112 (Nr. 1116); 21. Aug. 1537, in: ebd., Bd. 7, S. 220-222 (Nr.
1032); Eberhard von Riimlang an Bullinger, 7. Dez. 1545, Staatsarchiv Ziirich (StAZH)
E II 345, 306; Pfarrer und Lehrer Berns an Ziirich, 28. Nov. 1537, in: HBBW Bd. 7,
S. 317-323 (Nr. 1074).

7  Martin Friedrich: Von Marburg bis Leuenberg: der lutherisch-reformierte Gegensatz
und seine Uberwindung, Waltrop 1999, S. 40-62; Brian A. Gerrish: Strasbourg Revisi-
ted: Reformed Perspectives on the Augsburg Confession, in: The Old Protestantism and
the New. Essays on the Reformation Heritage, ed. by Johannes Gerber, Chicago 1982,
S. 248-263; James M. Kittelson/Ken Schurb: The Curious Histories of the Wittenberg
Concord, in: Concordia Theological Quarterly 50 (1986), S. 119-137.



Bucers letzter Jiinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitit 141

Der in der Wittenberger Konkordie angelegte breite theologische
Konsens war auch deshalb bedeutsam, weil er 1540 Melanchthons
Revision des Augsburger Bekenntnisses beeinflusste. Dieses modifi-
zierte Bekenntnis, die Variata, wurde denn auch von calvinistischen
Flichtingsgemeinden im Reich als Beweis ihrer Orthodoxie zitiert,
und Calvin und andere reformierte Theologen hofften, dass diese
Fassung des Bekenntnisses einen Konsens mit den gemissigten Lu-
theranern um Philipp Melanchthon ermégliche. Nur Bullinger wies
das Augsburger Bekenntnis in allen Fassungen zuriick. Auch nach-
dem der Consensus Tigurinus 1549 eine gemeinsame reformierte
Abendmahlslehre aufgestellt hatte, gab es immer noch wichtige Un-
terschiede zwischen Genf und Ziirich —nicht nur tiber Begrifflich-
keiten in der Diskussion um das Abendmahl, sondern auch in der
Bewertung von Bucer und der Bereitschaft zum Gesprich mit den
Lutheranern.® Diese Streitfragen bestimmten Sulzers Werdegang.
Theologisch stand er Bucer nahe und hatte damit auch mehr mit
Calvin als mit Zwingli gemeinsam. Aber seine kirchliche Laufbahn
spielte sich in Orten mit politischer und sprachlicher Verbindung
zu Ziirich ab, in reformierten eidgendssischen Stidten, deren Kir-
chen mit der zwinglianischen Reformation in enger historischer
Beziehung standen. Es fihrte dies unweigerlich zum Konflike, als
Bucers Einfluss in der Schweiz abnahm und der Einfluss der Ziir-
cher Theologen wuchs.

Der erste Kampf zwischen den Befiirwortern von Bucers Abend-
mahlstheologie einerseits und den Anhingern Zwinglis und seines
Zircher Nachfolgers andererseits fand in Bern statt. Sulzer nahm
zwar nicht an der dortigen Synode des Jahres 1537 teil, an der die
Buceraner eine beherrschende Stellung in Bern gewannen. Er wur-
de aber nach seiner Riickkehr nach Bern 1538 Leiter dieser Partei.
Die Strassburger forderten ihn schon lange im Hinblick auf eine
fihrende Stellung in der Berner Kirche. Sulzer hatte zuerst in Strass-
burg und nachher in Basel zu einer Zeit studiert, als es dort fur
Bucers Konsenspolitik grosse Unterstiitzung gab. Nach dem Tode
Berchrold Hallers, des Hauptes der Berner Kirche, kam 1536 aus
Strassburg der alternde Sebastian Meyer als Hallers Nachfolger nach
Bern zuriick. Er sollte nach dem Wunsch der Strassburger im Amt
bleiben, bis Sulzer sich die erforderliche Ausbildung erworben hatte

8 Amy Nelson Burnett: Heinrich Bullinger and the Problem of Eucharistic Concord, in:
Heinrich Bullinger: Life — Thought — Influence, ed. by Emidio Campi and Peter Opitz,
Ziirich 2006, S. 233-250.



142 Amy Nelson Burnett

und uiber ausreichende Erfahrung fir diese wichtige Stelle verfugte.
Im Zusammenhang mit der Berufung Meyers nach Bern befand
sich Sulzer gerade in Strassburg, als Bucer und Capito im Juni 1536
von ihrem erfolgreichen Treffen mit Luther in Wittenberg heim-
kehrten. Dabei erlebte Sulzer selbst mit, wie Bucer die Wittenberger
Konkordie der Strassburger Pfarrerschaft erliuterte. Was dann Sul-
zer auf seiner eigenen Reise nach Wittenberg im Friithling 1538 am
meisten beeindruckte, war nicht so sehr Luthers Theologie, sondern
vielmehr die Sehnsucht des Reformators nach Einheit.”

Sulzer legte Anfang 1540 dem Berner Rat sein Sakramentsver-
stindnis in einem Bekenntnis dar, welches die charakteristischen
Merkmale der bucerische Abendmahlstheologie aufweist.'” Zur sel-
ben Zeit liess er Bucers Brief an Johannes Comander iiber das
Abendmahl unter den Berner Pfarrern zirkulieren in der Hoffnung,
seine Amtskollegen von Bucers Auffassung iiberzeugen zu kénnen."
Der bemerkenswerte Brief Bucers an Comander enthilt eine um-
fangreiche Erwiderung auf Bullingers Argumentation, wonach der
erhéhte Christus seit der Himmelfahrt zur Rechten Gottes sitze
und leiblich an keinem anderen Ort gegenwirtig sei. Bucer verwarf

9  Burnett, The Myth of the Swiss Lutherans (wie Anm. 4). Vgl. dazu das Strassburger
Protokoll zur Erlduterung der Wittenberg Konkordie vom 22. Juni 1536 bei ].-V. Pollet:
Martin Bucer. Etudes sur la correspondance, vol. 1, Paris 1958, S. 64; Bucer und Capito
an den Berner Rat, 6. Juli 1536, in: Pollet (wie oben), vol. 2, S. 419, Nr. 6. — Uber Sul-
zers Reise nach Wittenberg siehe seinen Brief an Vadian, 31. Jan. 1540, in: Emil Arbenz/
Hermann Wartmann (Hgg.): Vadianische Briefsammlung, 1508-1540, St. Gallen
1884-1913, Bd. 5, S. 606608 (Nr. 1098); ein ihnliches Schreiben Sulzers an Johann
Buchser, Dekan des Aarauer Kapitels, 7. Aug. 1538, Staatsarchiv Aarau (StAAG), AA
2233, Nr. 20a.

10 Das Abendmahl ist «ein heylige handtlung, von dem herren Christo selbs vitgesetzt, in
diren der herr Jesus durch den dienst der kilchen, mit sychtbarlichen vnd empfindt-
lichen zeychen, brots vnd weyns, die ware gmeinschaftt synes libs vnd blutzs, das ist sych
selbst dargibt vnd schencke den synen... Semlicher hoher schatz wyrt durch sychtbar-
liche ding vnd zeychen brot vand wyn allso dargreycht, dz ein anders den liblichen augen
zeygt wyrt, viid von dem mundt des libs empfangen wyrt, Ein anders aber durch dz wort
gegiben vnd gschaenckt wyrt, ein somlichs namlich das wie es den liblichen augen vn-
sychtbarlich ist. Allso ist es den augen des glaubens bekant, vnd dz mit dem mundr der
seelen empfangen wyrt... Vnd durch solliche Sacramentliche vereynigung hallten ich
den herren richt vnd worlich gegenwertig im abendtmol.» (Universititsbibliothek (UB)
Basei, Ms KiAr 22a, Nr. 38b, tol. 280r-282r); siche dazu Burnett, The Myth of the Swiss
Lutherans (wie Anm. 4).

11 Am 8. Febr. 1576 schreibt Adrian Blarer an Konrad Hubert, Sulzer habe ihm diesen
Brief «1539 oder 1540» gezeigt, Zentralbibliothek (ZB) Ziirich, Ms S 134, 93; vgl. auch
Eberhard von Riimlang an Bullinger, 23. Aug. 1540, HBBW (wie Anm. 6), Bd. 10, S.
152-155 (Nr. 1417), und Bullinger an Peter Kunz, 30. Okt. 1542, SteAZH, E II 342,
108; Bucers Brief an Comander, BDS (wie Anm. 5), Bd. 8, S. 331-400.



Bucers letzter Jiinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitit 143

diese zwinglische Christologie, auch wenn er sich dabei nicht der
Sichtweise Luthers anschloss. Die Unterschiede in der Christologie
zwischen Bucer und Bullinger erwiesen sich spiter als folgenschwer,
da sich in diesem zentralen Punkt Calvins Abendmahlslehre leichter
mit derjenigen Bullingers in Ubereinstimmung bringen liess als
mit derjenigen Bucers. Indem sich Sulzer fiir Bucers Christologie
entschied, schloss er sich von der gemeinsamen reformierten Leht-
meinung aus, wie sie dann 1549 der Consensus Tigurinus festlegen
sollte.

Der lange Konflikt in Bern zwischen Zwinglianern und Bucera-
nern fand im Frithling 1548 ein Ende. In der Folge eines Streites
iiber die Unabhingigkeit der Kirche in der Waadt, in dem die Bu-
ceraner Pierre Viret unterstiitzten, entliess der Berner Rat Sulzer
und ersetzte ihn durch den zirichtreuen Johannes Haller. Sulzer
ging nach Basel, wo er innerhalb eines Jahres die Pfarrerstelle
von St. Peter erhielt. Nach dem Tode von Oswald Myconius Ende
1552 wurde er zum Miinsterpfarrer und damit zum Basler Antistes
gewihlt.

Sulzers Stellung in Basel wurde in zwei wichtigen Punkten von
seiner Verwicklung in die theologischen Streitigkeiten in Bern wih-
rend der 1540er Jahren bestimmt. Zunichst trug — trotz der Unter-
schiede zwischen Luther und Bucer und trotz Sulzers grosserer Nahe
zum Strassburger Reformator — die Polemik seiner Gegner in Bern
und Ziirich dazu bei, seinen Ruf als Lutheraner zu begriinden, und
zwar sowohl bei den Zeitgenossen wie auch bei spateren Histori-
kern. Zweitens — und dies war noch folgenschwerer fiir Sulzers
Tatigkeit in Basel — vergiftete der frithere Streit in Bern die Bezie-
hungen zwischen Sulzer und Ziirich. Auch die Basler Pfarrer hatten
withrend der Auseinandersetzungen in Bern eigentlich gehofft, Zii-
rich werde dort zwischen Zwinglianern und Buceranern vermitteln.
Es zeigte sich aber, dass Bullinger einseitig auf die Hilfegesuche
der Berner Zwinglianer einging und nur diese nach Kriften unter-
stutzte.!?

Der Konflikt Sulzers mit den ziirichtreuen Zwinglianern in Bern
wihrend der 1540er Jahre verhinderte, dass er sich in den spiteren
Jahren eine gilinstige Meinung tiber die Ziircher und ihre Abend-
mahlstheologie bildete. Und Bullingers Misstrauen — wenn nicht

12 Myconius an Bullinger, 29. Aug. 1537, HBBW (wie Anm. 6), Bd. 7, S. 225f (Nr.
1034); die Briefe der Berner Zwinglianer an die Ziircher Pfarrer und Lehrer, 23. Sept.
und 28. Nov. 1537, ebd., S. 243-251 (Nr. 1045), und S. 317-323 (Nr. 1074); Brief der
Ziircher an die Berner Pfarrer, 28. Nov. 1537, ebd., S. 310-317 (Nr. 1073).



144 Amy Nelson Burnett

gar aktive Abneigung — gegen Bucer musste sich noch steigern ge-
geniiber Sulzer, Bucers schweizerischem Jiinger, welchem Bullinger
die Schuld am Aufruhr in Bern gab. Diese personliche Animositit
machte es Sulzer schwer, eine Annidherung an Ziirich zu suchen,
selbst wenn er sie gewiinscht hitte. Das gestorte Verhiltnis erwies
sich auch fiir die Basler Kirche als Belastung. Immerhin, trotz der
sich abzeichnenden Probleme war Sulzers erste Dekade in Basel von
Zusammenarbeit mit seinen Amtsbriidern und nicht von Glau-
bensstreitigkeiten bestimmt.

Die 1550er Jahre: Zusammenarbeit

In der Zeit seines Wechsels nach Basel fugte sich Sulzer gut in die
herrschende theologische Ausrichtung der Basler Kirche ein. Die
Pfarrer zeigten sich nicht mehr als die begeisterten Anhéinger Zwing-
lis wie noch zu Anfang des Abendmabhlsstreites. In den Jahren nach
1536 machte sich die Basler Kirche die vermittelnde Tendenz der
im Ersten Helvetischen Bekenntnis und in der Wittenberger Kon-
kordie dargelegten Abendmahlslehre zu eigen. In seinen Vortrigen
und Predigten lehrte Oswald Myconius die charakeeristischen
Elemente der bucerischen Abendmahlstheologie: den Unterschied
zwischen Unwiirdigen und Gottlosen, die Ablehnung sowohl der
manducatio oralis als auch der ausschliesslichen leiblichen Prisenz
Christi im Himmel. Wie Bucer glaubte Myconius, dass dieser As-
pekt der Christologie ein Mysterium sei, an welches man einfach
glauben solle statt zu versuchen, es mit dem menschlichen Verstand
zu ergriinden.”

Sulzers Briefwechsel wihrend seiner ersten Jahre in Basel galt
zumeist als Beweis seiner «lutherischen Neigungen», aber oft wur-

13 Amy Nelson Burnett: Basel and the Wittenberg Concord, in: Archiv fiir Reformations-
geschichte 96 (2005), S. 33-56. Die Beurteilungen der Abendmahlslehre von Oswald
Myconius fallen unterschiedlich aus. Melchior Kirchhofer: Oswald Myconius, Antistes
der Baslerischen Kirche, Ziirich 1813, sieht in Myconius einen begeisterten Zwinglianer;
dagegen erscheint er als Befiirworter der lutherischen Ubiquititslehre bei Willy Brindly:
Oswald Myconius in Basel, in: Zwingliana 11 (1960), S. 183-192. Dass der Consensus
Tigurinus Myconius missfiel, entschuldigt Paul Wernle mit dem Einfluss, den Sulzer auf
den Basler Antistes ausiibte, siche Paul Wernle: Calvin und Basel bis zum Tode des
Myconius, 1535-1552, Basel 1909, S. 76f. Uwe Plath hielt diese Auffassung fur etwas
einseitig, bezeichnet aber die Position von Myconius und anderen Baslern als dutherani-
sierend» und nicht als bucerisch, vgl. Uwe Plath: Calvin und Basel in den Jahren 1552-
1556, Ziirich 1974, S. 176-179. ].-V. Pollet war einer der wenigen, die Bucers Einfluss
auf die spitere Abendmahlslehre von Myconius erkannten, vgl. Pollet (wie Anm. 9),
S. 362-364.



Bucers letzter Jiinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitit 145

den Ideen hineingelesen, die in den Briefen nicht zu finden sind.
Man sollte zum Beispiel die Unstimmigkeiten zwischen Calvin und
Sulzer nicht iiberbewerten, die in ihrer Korrespondenz zum Vor-
schein kommen. Thre Bezichung war nie eng, aber sie war auch
nicht so gespannt, wie bisweilen behauptet wird. In Bern hatte Sul-
zer Viret und die anderen Calvinisten in der Waadt nach Kriften
verteidigt und als Folge dieser Unterstiitzung seine Stelle verloren.
In den Jahren nach seinem Wegzug von Bern nach Basel korrespon-
dierte er weiter mit Calvin und Viret. Das Missfallen Calvins iiber
die Basler Stellungnahme zu Fragen der Exkommunikation und
Pridestination wird bei einem Vergleich mit seiner Enttduschung
tiber die Antworten der anderen schweizerischen Kirchen relati-
viert. '

Sulzers Weigerung, sich 1551 in die Streitigkeiten zwischen Cal-
vin und Joachim Westphal verwickeln zu lassen, war nicht Ausdruck
seiner Gegnerschaft zum Genfer Reformator, sondern Folge seiner
bucerischen Konsenspolitik. Die Erneuerung des Abendmahlsstreits
schmerzte die Anhinger Bucers besonders, denn es traten so Fragen
in den Vordergrund, welche die Wittenberger Konkordie unent-
schieden gelassen hatte. Zudem distanzierte sich Calvin durch die
Verteidigung seiner Ubereinkunft mit Bullinger im Consensus Ti-
gurinus gleichzeitig von Bucers vermittelndem Kurs. Sulzer gab in
einem Brief an Johannes Marbach zu verstehen, wie bestiirzt er tiber
den Streit sei: Basel habe nichts mit der Erneuerung der Polemik zu
tun; durch Festhalten an der Wittenberger Konkordie hoffe die
Stadt, mit allen Parteien im Frieden zu bleiben."

Sulzers Freundschaft mit Calvin basierte zum grossen Teil auf
der beiderseitigen Wertschatzung von Martin Bucer. Als Calvin sich
von Bucer entfernte und Sulzers Gegner Bullinger anniherte, stand
daher zu erwarten, dass sich seine Freundschaft mit Sulzer abkiihlen

14 Neben der in den «Calvini Opera» (CO) publizierten Korrespondenz zwischen Sulzer
und Calvin gibt es vier Briefe von Sulzer an Viret in Neuchirel, Archives de I'Etat, Bib-
liotheque des Pasteurs, Portefeuille IX, Liasse no. 9, no. 5-8. Zur Antwort der Basler
Kirche auf die Frage der Exkommunikation siehe Plath (wie Anm. 13), S. 94-111; zur
Stellung der schweizerischen Kirchen beziiglich der Pridestination siehe Wilhelm H.
Neuser: Calvins Kritik an den Basler, Berner und Ziircher Predigern in der Schrift «De
praedestinatione» 1552, in: Reformiertes Erbe. Festschrift fiir Gottfried W. Locher zu
seinem 80. Geburtstag, hrsg. von Heiko A. Oberman [er al.], Ziirich 1993 (Zwingliana
19/2), S. 237-243.

15 Plath (wie Anm. 13), S. 173-192; Sulzers Brief an Marbach vom 25. Mirz 1555, ebd.,
S. 283. Plaths Beschreibung ist detailliert, riickt aber Bucer — und damit auch Sulzer — zu
nahe an Luther.



146 Amy Nelson Burnett

werde. Bucers Rolle als Mentor bildete ebenfalls das verbindende
Element zwischen Sulzer und Marbach. Wie Sulzers Briefwechsel
mit Calvin, so sollte auch seine Korrespondenz mit Marbach in die-
sem weiteren Kontext gesehen werden. Thre Briefe aus den 1550er
Jahren zeigen, dass Sulzers Verhiltnis zu Marbach nicht enger war
als seine Beziehungen zu anderen Adressaten.'®

Trotz der persénlichen Abneigung korrespondierte Sulzer wih-
rend der 1550er Jahre am hiufigsten mit Heinrich Bullinger. Nach
seiner Wahl zum Nachfolger von Oswald Myconius bemiihte er
sich denn auch, mit Zirich ein besseres Verhiltnis herzustellen. In
einem Schreiben an Rudolf Gwalther berichtete er im Januar 1553
von seiner Ernennung zum Basler Munsterpfarrer und bort an, in
einen gemeinsamen Briefwechsel zu treten. Es gelang ihm auch,
seine Differenzen mit Bullinger so weit zuriickzustellen, dass er
wihrend dieser Dekade fiir den Ziircher Antistes zur wichtigsten
Informationsquelle aus Basel wurde. Thre Briefe sind weder warm
noch personlich, aber sie zeigen, dass Bullinger Sulzers Rolle als
Worttithrer der Basler Kirche akzeptierte.'”

Wihrend der 1550er Jahre lassen sich auch keine Zeichen von
konfessioneller Spannung zwischen Sulzer und seinen Basler Amts-
kollegen feststellen. Selbst mit den erklirten Zwinglianern scheint
die Zusammenarbeit funktioniert zu haben. So unterstiitzte Sulzer
die Wahl von Johannes Jung als Pfarrer an St. Peter, obwohl er um
ihre Differenzen in der Abendsmahlsauffassung wusste. Kurz nach
seiner Ankunft in Basel schrieb Jung an Ambrosius Blarer iiber den
positiven Eindruck, den er von Sulzer erhalten habe.'® Jung war ein

16 Es gibt 31 Bricfe von Sulzer an Marbach zwischen 1553 und 1560, herausgegeben von
J. Fechr: Historiae Ecclesiasticae Seculi A.N.C. XVI. Plurimorum et Celeberrimorum ex
illo aevo Theologorum epistolis ad Joannem, Erasmum et Phillippum Marbachios, Dur-
lach 1684. Zum Vergleich: Sulzers Briefwechsel mit Ambrosius Blarer aus dieser Zeit
umfasst ebensoviele Briefe, siehe Traugott Schiess (Hg.): Briefwechsel der Briidder Am-
brosius und Thomas Blaurer 1509-1548, Bd. 3, Freiburg i.Br. 1912. Weitere 14 Briefe
Sulzers an Marbach datieren zwischen 1561 und 1569. Erst als Marbachs Séhne Eras-
mus und Philipp 1570 in Basel studierten und bei Sulzer wohnten, schrieb dieser regel-
miissig an Johann Marbach.

17 Sulzer an Gwalther, 31. Jan. 1553, ZB Ziirich, Ms F 42, 257. Gwalther antwortete nicht
auf Sulzers Brief; es existiert auch keine weitere Korrespondenz zwischen den beiden
Minnern. Im Staatsarchiv Ziirich liegen 95 Briefe Sulzers an Bullinger aus dem Zeit-
raum zwischen 1553 und 1560, weit mehr als von irgendeinem anderen Korrespon-
denten Bullingers in Basel. Sulzers Briefe enthalten fast nur politische Nachrichten,
kaum etwas iiber die Basler Kirche und nichts iiber persénliche Angelegenheiten.

18 Sulzer an Blarer, 2. Febr. 1553, in: Schiess (wie Anm. 16), Bd. 3, S. 191f. (Nr. 1844);
Jung an Blarer, 19. Juli 1553, ebd., S. 205-207 (Nr. 1863).



Bucers letzter Jiinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitit 147

iiberzeugter Anhinger der Ziircher Theologie, aber er zeigte sich
noch offen fiir einen moglichen Konsens mit den Lutheranern. Im
Sommer 1557 dusserte er sich gegentiber Bullinger giinstig tiber die
kurz zuvor verdffentlichte Abendmahlsschrift von Jakob Andreae.
Erst als Bullinger im Januar 1558 den Plan eines Gesprichs zwi-
schen deutschen und schweizerischen Theologen scharf ablehnte,
scheint Jung die tiefe Abneigung Bullingers gegen jede Vereinba-
rung mit den Lutheranern richtig erkannt zu haben, und zum ers-
ten Mal fragte er sich nun, ob einige Basler den Wunsch nach Ein-
tracht iiber «die reine Wahrheit» stellten."

Als Miunsterpfarrer prisidierte Sulzer in den spiten 1550er Jah-
ren eine Reihe von Synoden. Diese bildeten ein wichtiges Mittel der
Kommunikation zwischen Pfarrerschaft und Obrigkeit, indem sie
den Pfarrern die Méglichkeit boten, dem Rat auf ofhiziellem Weg
Klagen vorzubringen. Unter anderem beschwerten sich die Pfarrer
iiber die fehlende Priifung der Teilnehmer am Abendmahl. 1558
und 1559 schlugen sie vor, dass diejenigen, welche das Abendmahl
empfangen wollten, sich vorher dem Pfarrer vorstellen sollten, um
sich priifen und belehren zu lassen.*

Diese Empfehlungen wurden in der spiteren Geschichtsschrei-
bung ebenfalls als Beweis dafiir gewertet, dass Sulzer die Basler Kir-
che in eine lutherische Richtung habe lenken wollen. Die Priifung
vor dem Abendmabhl stellte jedoch in der damaligen Zeit nicht eine
spezifisch lutherische Praxis dar, sondern bildete vielmehr eine
Streitfrage zwischen dem zwinglischen und dem bucerischen Fliigel
innerhalb der reformierten Kirchen. Die Ziircher lehnten eine sol-
che Priifung als Uberrest der katholischen Ohrenbeichte ab, wih-
rend Bucer und Calvin beide glaubten, dass die Kirche die Reinheit
der Abendmahlsgemeinschaft bewahren miisse und deshalb eine
Priifung notwendig sei.’ Die Basler Pfarrer waren sich in ihrer

19 Andreaes «Kurzer und einfaltiger Bericht von des Herrn Nachtmal» erschien 1557. Jung
lobte das Buch in einem Brief an Bullinger, 5. Aug. 1557, StAZH E 1I 375, 491; iiber
die Pline eines Gespriches, 17. Jan. 1558, StAZH E 11 375, 518. Sulzer versuchte,
Bullingers Unterstiitzung fiir das Gesprich zu gewinnen, 7. Jan. 1558, StAZH E 11 371,
708, aber Bullinger lehnte diese Pline scharf ab: Alle fritheren Konkordieversuche seien
fehlgeschlagen, und ein neues Gesprich wire gefihrlich, so Bullinger und die Ziircher
Pfarrer an Sulzer, 11. Jan. 1558, StAZH E II 371, 709. Vgl. dazu Burnett, Heinrich
Bullinger (wie Anm. 8).

20 An den Synoden von 1555, 1557, 1558 und 1559 vorgebrachte Klagen, siche Staatsar-
chiv Basel-Stadt (StABS), Kirchen C3 (Liber Synodorum), 66-74.

21 Vgl. dazu Erich Roth: Die Privatbeichte und die Schliisselgewalt in der Theologie der
Reformatoren, Giitersloh 1952, S. 102-149. Calvin fithrte eine Abendmahlspriifung in



148 Amy Nelson Burnert

Unterstiitzung der Abendmahlspriifung einig — auch der strenge
Zwinglianer Jung verteidigte sie als zweckmissiges Werkzeug der
Kirchenzucht gegen den Missbrauch des Sakramentes. Allerdings
gab es in Basel auch Stimmen, die mit dieser Entwicklung nicht
einverstanden waren und sich in Ziirich dariiber beschwerten.*

Einen weiteren Anlass zur Unzufriedenheit bot das Orgelspiel
wihrend des Gottesdienstes. Der aus dem katholischen Solothurn
vertriebene Organist Gregor Meyer versuchte, durch die Vermitt-
lung von Verwandten und Freunden im Rat eine Stelle in Basel zu
erhalten. Er versprach, die Orgel nur zur Begleitung der deutschen
Psalmen zu spielen, wie sie auch in Basel gesungen wurden, aber
einige Pfarrer lehnten das Orgelspiel als gefihrliche Neuerung
grundsirtzlich ab. Trotz dieser Opposition erhielt Meyer von Sulzer
die Erlaubnis, an Weihnachten 1559 wihrend des Vespergorttes-
dienstes zu spielen — zur Freude der jungen Leute und Dienstboten,
welche jeweils an diesem Gottesdienst teilnahmen. Jung kritisierte
daraufhin in einer seiner Predigten diese Form der kirchlichen Mu-
sik, und fur einige Zeit verstummte die Orgel. Bereits zu Ostern
spielte aber Meyer erneut, was zu weiterem Streit unter den Pfarrern
fuhrte.”

Die Zulassung des Orgelspiels wurde — wie die Abendmahlsprii-
fung — als Beleg fiir Sulzers «lutherische Neigungen» angeftihre, aber
auch dies ist nicht stichhaltig. Wenn Sulzer die Kirchenmusik nicht

der franzosischen Kirche in Strassburg ein, aber nicht in Genf; vgl. Cornelis Augustijn:
Calvin in Strasburg, in: Calvinus sacrac scripturae professor: Calvin as Confessor of
Holy Scripture. Die Referate des Internationalen Kongresses fiir Calvinforschung vom
20. bis 23. August 1990 in Grand Rapids, hrsg. von Wilhelm H. Neuser, Grand Rapids
1994, S. 166-177. Bucers Einfluss auf Sulzer in dieser Sache wird ersichdich aus Briefen
Sulzers an Pappus (siche unten, Anm. 39) und an Marbach, 18. Mirz 1572, bei Fecht
(wie Anm. 18), S. 414. In beiden Briefen verband er das personliche Bekenntnis mit
Erfordernissen der Kirchenzucht, der Seelsorge und mit der Notwendigkeir fiir den Pfar-
rer, seine Pfarrkinder zu kennen. Zu Bucer vgl. Amy Nelson Burnett: The Yoke of Christ.
Martin Bucer and Christian Discipline, in: Sixteenth Century Essays and Studies 27
(1994), S. 112f.

22 Siehe den anonymen Brief an Johannes Herter in Ziirich, ZB Ziirich Ms § 92, 171. Der
Brief ist in der Simmlerschen Sammlung auf Juli 1558 datiert, kann aber wegen der
Hinweise auf das Orgelspiel und die osterliche Abendmahlsprifung nicht vor Mitte
April 1560 entstanden sein. Der Rat lehnte die Abendmahlspriifung im Oktober 1560
ab, siehe StABS, Kirchen C3 (Liber Synodorum), 66-85.

23 Jung schreibt am 29. Febr. 1560 an Bullinger, das Orgelspiel sei mit Beifall des Volkes,
«adplausu et admiratione vulgi», aufgenommen worden, ZB Ziirich, Ms F 62, 334; siche
auch den anonymen Brief an Herter, ZB Ziirich, Ms § 92, 171. Zu Gregor Meyer siche
Adelheid Lang: Gregor Meyer, «biirtig von Sickingen». Das bewegte Leben eines Orga-
nisten im 16. Jahrhundert, in: Vom Jura zum Schwarzwald 78(2004), S. 85-105.



Bucers letzter Jiinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitit 149

ebenso kategorisch ablehnte wie die Zwinglianer, so machte ihn
dies nicht bereits zum Lutheraner. Die reformierte Kirche Basels
besass eine gut etablierte kirchenmusikalische Tradition. Es war Jo-
hannes Oekolampad, der am Anfang der Reformation das Singen
deutscher Psalmen wihrend des Gottesdienstes einfiihrte, und der
Basler Pfarrer Conrad Lycosthenes (Wolfhart) veroffentlichte 1559
ein Gesangbuch, das nicht nur Psalmen, sondern auch deutsche
Kirchenlieder enthielt.? Die Fiirsprecher des Organisten Gregor
Meyer machten geltend, dass andere reformierte Kirchen, zum Bei-
spiel Miilhausen und Strassburg, das Orgelspiel wahrend des Got-
tesdienstes ebenfalls erlaubten. Beim Streit um die Kirchenmusik
handelt es sich also nicht um einen eigentlichen Konflikt zwischen
Zwinglianern und Lutheranern. Vielmehr bertihrte der Streit das
Verhiltnis zwischen Pfarrern und Rat, ging es doch darum, ob die
Abneigung einiger Pfarrer gegen das Orgelspiel ein ausreichender
Grund sei, um diejenigen Ratsherren herauszufordern, die dem Or-
ganisten Meyer zu einer Stelle verhelfen wollten. Wihrend Jung
fiirchtete, dass die Wiedereinfithrung eines abgeschafften kirch-
lichen Brauches als Aufweichung gegeniiber dem Katholizismus
erscheinen konnte, wollte Sulzer nicht wegen eines solchen Anlasses
das Wohlwollen des Rates aufs Spiel setzen.

Angesichts der zunehmenden Verstimmung unter den Pfarrern,
aber auch als Folge von Entwicklungen ausserhalb Basels wurde
nun auch Sulzers Beteiligung an der Reformation in der Markgraf-
schaft Baden-Durlach zum Problem. Markgraf Karl hatte Sulzer
1556 erstmals eingeladen, bei der Einfiihrung der Reformation in
seinem Herrschaftsgebiet zu helfen, und Sulzer wurde Superinten-
dent der Kirchen im siidlichen Teil der Markgrafschaft. Sein Amt
brachte ihn in Verbindung mit Jakob Andreae, dem Hauptverant-
wortlichen fiir die Reformation in Baden-Durlach, sowie mit dem
Heidelberger Hofprediger Michael Diller, den der Pfalzgraf zur Un-
terstiitzung von Andreae entsandt hatte.” Andreae ist als Mitver-
fasser der Formula Concordiae bekannt, aber wihrend der spiten
1550er Jahre stand er zusammen mit den gemaissigteren Anhingern

24 Jung an Bullinger, 29. Febr. 1560 (wie Anm. 23); Kenneth H. Marcus: Hymnody and
Hymnals in Basel 1526-16006, in: Sixteenth Century Journal 32 (2001), S. 723-741.

25 Diller hatte wihrend des Schmalkaldischen Krieges im fiirstbischoflich-baslerischen
Laufen als Pfarrer gewirkt und besass deshalb Beziehungen zur Basler Kirche; siehe Karl
Gauss: Basilea Reformata. Die Gemeinden der Kirche Basel Stadt und Land und ihre
Pfarrer seit der Reformation bis zur Gegenwart, Basel 1930, S. 64; Neue Deutsche Bio-
graphie, Bd. 3, S. 719.



150 Amy Nelson Burnett

von Philipp Melanchthon gegen die Gnesio-Lutheraner und war
aktiv beteiligt an den damaligen Bemiithungen um eine theologische
Einigung unter den Evangelischen — auch mit den Schweizern. Dil-
ler hatte ebenfalls den Ruf eines gemissigten Philippisten, der die
Konversion Friedrichs III. zum Calvinismus begriisste. Diller und
Andreae trafen 1557 mit Théodore de Béze und Guillaume Farel
zusammen, als diese auf einer Reise durch das Reich die Unterstiit-
zung der deutschen Fiirsten fiir die verfolgten Hugenotten suchten;
dabei stimmten sie auch der von Beza und Farel verfassten «Gop-
pinger Konfession» und deren Artikeln zum Abendmahl zu.*

Sulzers Kontakte zu Andreae und Diller wie auch seine Amts-
pflichten in der Markgrafschaft trugen dazu bei, dass er sich ver-
stirke fiir eine Einigung in der Abendmahlsfrage einsetzte. Ende
1556 schlug er vor, Graf Georg von Wiirttemberg solle ein Treften
zwischen Andreae und Calvin arrangieren.” Ein Jahr spater ver-
suchte er — ganz im Sinne von Bucers Vermittlungspolitik —, die
Schweizer zur Teilnahme an einem Gesprich mit deutschen Theo-
logen iiber das Abendmahl zu gewinnen.*

Die konfessionelle Ausrichtung der evangelischen Kirche in
der Markgrafschaft Baden-Durlach — aber auch in den grosseren
furstlichen Territorien wie etwa in der Kurpfalz oder in Hessen
— war wihrend der 1550er Jahre noch offen. 1559 kam es jedoch
in Wirttemberg und in der Kurpfalz zu heftigen Streitigkeiten
tiber das Abendmabhl, die dazu fihrten, dass die wiirtctembergische
Kirche die ubiquitarische Christologie von Johannes Brenz iiber-
nahm, wihrend in der Kurpfalz der Weg zur Einfithrung einer
eindeutig reformierten Konfession beschritten wurde.” Die Ent-

26 Die Ziircher kritisierten diese Konfession schart; vgl. Salvatore Corda: Bullinger e la
confessione eucaristica di Goppingen (1557), in: Heinrich Bullinger 1504-1575. Ge-
sammelte Aufsitze zum 400 Todestag, hrsg. von Ulrich Gabler und Erland Herkenrath,
Ziirich 1975, S. 109-122.

27 Rosemarie Miller-Streisand: Theologie und Kirchenpolitik bei Jakob Andrei bis
zum Jahr 1568, in: Blitter fir wiirttembergische Kirchengeschichte 60/61 (1960/61),
S. 224-395; Heinrich Heppe: Geschichte des deutschen Protestantismus in den Jahren
1555~1581, Frankfurt a.M. 1865, Bd. 1, S. 123-125. Sulzer an Graf Georg von Wiirtt-
emberg, 14. Nov. 1556, UB Basel, Ms Frey-Gryn. 1 37. Wenige Tage spiter, am
20. Nov. 1556, bedauerte es Sulzer in einem Brief an Calvin, dass dieser auf seiner
Reise nach Deutschland Andreae nicht getroften hatte, siche CO Bd. 16, S. 326-328
(Nr. 2553).

28 Burnertt, Heinrich Bullinger (wie Anm. 8).

29 Miiller-Streisand (wie Anm. 27), S. 328-332; Peter F. Barton: Um Luthers Erbe. Studien
und Texte zur Spitreformation. Tilemann Heshusius (1527-1559), Witten 1972,
S. 196-225.



Bucers letzter Jiinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitic 151

scheidungen in Stuttgart und Heidelberg mussten ihren Wider-
hall in der Markgrafschaft Baden finden, und es war nur eine
Frage der Zeit, bis auch die Basler Pfarrer dazu Stellung beziehen
wiirden. Auf der Basler Synode 1559 verlangten kritische Stim-
men, dass Sulzer seine Aufmerksamkeit weniger den fremden
Kirchen schenken, sondern sich vermehrt um die Basler Kirche
kiitmmern solle.?

Dies war nur ein erstes Anzeichen kiinftiger Spannungen. In den
folgenden Jahren storte eine Reihe von Konflikten unter der Pfar-
rern den Frieden in der Basler Kirche. Es bildete sich allmihlich
innerhalb der Kirche eine neue Partei, die gegen Sulzer gerichtet
war und von den Ziirchern unterstiitzt wurde. Im Verlauf dieser
Auseinandersetzungen schwand der Riickhalt, den Sulzer bei seinen
geistlichen Kollegen in Basel besass, und verlagerte sich stattdessen
hin zu einer einflussreichen Faktion innerhalb des Rates.

1560: Die Wende

Als 1560 unter den Basler Pfarrern ein erster offener Konflikt aus-
brach, betraf dieser nicht das Abendmahl, sondern ein von Johannes
Hospinian verfasstes Buch. Hospinian war Pfarrer im fiirstbischof-
lichen Oberwil, wo sich unter Basler Protektion die Reformation
durchgesetzt hatte, und er lehrte gleichzeitig als Professor fiir Logik
an der Universitit. In seiner Schrift De hominis iustificatione coram
Deo erorterte Hospinian mit Methoden der Dialektik — fiir ihn ein
wichtiges Instrument fiir die Schriftexegese — das Verhiltnis zwi-
schen Glauben und guten Werken. Das Buch erschien im Mairz
1560 ohne Genehmigung der stidtischen Zensurbehérde.?' So-
gleich erhoben sich Vorwiirfe gegen Hospinian, dass er die guten
Werke als notwendigen Bestandteil des Glaubens darstelle. Im Mai
1560 wurde er vor den wochentlichen Pfarrerkonvent zitiert, wo er
vergeblich versuchte, seine Ansichten zu verteidigen. Die erhoffte
Unterstiitzung Bullingers blieb aus — dieser hielt die Aussagen des
Buches ebenfalls fiir fehlerhaft. So konnten es sich zum Arger

30 Protokoll der Synode vom 5. Juni 1559, StABS, Kirchen C3 (Liber Synodorum), 91v;
Jung an Blarer Giber die Screitigkeiten in der Markgrafschaft Baden wegen des Abend-
mahls und der Ceremonien, 15. Mirz 1560, in: Schiess (wie Anm. 16), Bd. 3, S. 494f,
(Nr. 2229). Jung erwihnt dabei, die beiden von Sulzer geleiteten Kirchen stimmten ge-
rade in der Frage der Abendmabhlspriifung iiberein.

31 «De hominis iustificatione coram Deo, fidei ne an operibus tribuenda sit...», Basel: Opo-
rinus, 1560; das Vorwort ist datiert auf den 1. Mirz 1560.



152 Amy Nelson Burnett

Hospinians seine Gegner erlauben, das Buch von der Kanzel herab
zu kritisieren.?*

Die Unruhe unter den Pfarrern dauerte bis in den Herbst 1560
an. Jung beklagte sich offenbar tiber diese Spannungen bei Bullin-
ger, der sich in seiner Antwort seinerseits abfallig tiber Sulzer dus-
serte. Beide Briefe sind verloren, doch aus der spiteren Korrespon-
denz geht hervor, dass Jung Sulzer vorwarf, dusserlich zwar die
Basler Konfession zu akzeptieren, gleichzeitig aber ein Abendmahls-
verstindnis zu lehren, das nicht mit diesem Bekenntnis iiberein-
stimme.” Auf jeden Fall erscheint Jung spitestens seit September
1560 als Sulzers Hauptgegner in Basel, und er wurde in dieser Rol-
le von Bullinger unterstiitzt und ermutigt.

Zur gleichen Zeit griff auch der Basler Rat ein, um die Ruhe in
der gespaltenen Geistlichkeit wiederherzustellen. Im Oktober 1560
versammelte der Rat alle Pfarrer, um auf die Klagen zu antworten,
die auf den Synoden der vergangenen Jahre erhoben worden waren.
Zuerst gab es einen scharfen Tadel. Die Synodalordnung schrieb

niamlich vor, dass die Pfarrer

«sich in den Biichern mirt fleissigem studieren, damit sie dem Volck
desto bafd vorsten mogen, uoben. Item, das sie des wort Gottes
lauter vnnd heiter, on vermischet menschlicher Satzungen, allein
nach rechtem waaren verstand, heiliger Biblischer Schrifft, mit
Christenlicher Zucht vnnd eifer predigen, vnd auch die Laster,
wann sie defd vrsach haben, mit dem Wort Gorttes in gemein ernst-
lich straften.»

Die Pfarrer vernachlissigten jedoch, so die Kritik des Rates, ihre
wichtigsten Pflichten. Insbesondere beim Predigen

32 Sulzer an Beza, 2. Mai 1560, in: Alain Dufour [et al.] (¢d.): Correspondance de Théo-
dore de Beze. Recueillie par Hippolyte Aubert, Geneve 1960ff. (Travaux d’humanisme
et renaissance) [=Beza Corr.], Bd. 3, S. 56f. (Nr. 1560); Sulzer an Bullinger, 10. Mai
1560, StAZH, E 1I 336, 465. Hospinians Rechtfertigung gegeniiber Bullinger, von
dem er sich unterstiitzt glaubte, 25. Mai 1560, ZB Zirich, Ms § 97, 53. Bullingers
Antwort, worin er Hospinians Lehre ablehnte und diesem empfahl, die Ausséhnung
mit seinen Amtsbriidern zu suchen, 7. Juni 1560, StAZH, E Il 342, 395. Hospinians
Verteidigungschrift an die Basler Pfarrer, UB Basel, Ms KiAr 23a, Nr. 118, fol. 367r-
378r.

33 Jung an Bullinger, 7 Sept. 1560, StAZH, E 11 375, 590: «De nostro illo S[ulzer]o non
miror esse qui offendantur graviter apud vos. Nam hic etiam apud nos idem fit.» In
einem Brief an Bullinger vom 10. Okt. 1560 spricht Jung von «callidirate ac lubricitate»
Sulzers und von Heuchelei gegeniiber Rat und Pfarrerschaft, und er fuge bei: «Suthciat
interim mihi et alijs qui libere possumus predicare iuxta confessionem veterem istius

ecclesiae.» (StAZH, E 11 375, 591).



Bucers letzter Jiinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitat 153

«... fahret man aber neben aufthin vnnd wird geprediget auf§ gwonheit.
Da zeucht man neuwen zeitungen oder andere dergleichen sachen dar-
under: man schelcket frombd aufflendische Oberkeiten, vnnd die so
nicht Glaubens genoflen seind, zeucht man mit hitzigen worten an,
biff man die stund vertreibt. Also das man gespuren muof3, das man
wenig auff die predig gestudiert hatt.»

Ausserdem missfiel dem Rat, dass wegen des Meinungsstreits die
Ptarrherren ihre Hilfspfarrer von den wochentlichen Sitzungen aus-
schlossen. Er verlangte, die Pfarrer sollten in Frieden miteinander
leben und Gottes Wort «nach der puren vnnd reinen Lehr» verkiin-
digen, statt andere Linder und Leute von der Kanzel herab zu schel-
ten.”

Nicht nur die offentlich ausgetragenen Streitigkeiten der Pfar-
rerschaft storten den Rat, ein Teil des Argers rithree auch vom Skan-
dal um David Joris her: Ein Jahr zuvor war bekannt geworden, dass
es sich bei dem 1556 in Basel verstorbenen Kaufmann Johann von
Briigge in Wahrheit um den Heresiarchen David Joris handelte.
Seine Leiche wurde exhumiert und zusammen mit seinen Biichern
verbrannt, wihrend man die Angehorigen seines Haushalts zuerst
gefangensetzte, um sie dann 6ffentlich mit der Basler Kirche zu ver-
sohnen. Die ganze Geschichte war dusserst peinlich fiir die Stadt,
und der Rat machte die Pfarrer dafiir verantwortlich, dass sie die
Ketzerei nicht frither entdeckt hatten.?

Der strenge Verweis des Rates beendete jedoch die Auseinander-
setzungen innerhalb der Pfarrerschaft nicht. Bereits im nichsten
Pfarrerkonvent wurde Sulzer wieder angegriffen und beschuldigt, in
der Markgrafschaft Lehren zu verbreiten, die mit der Lehre der Bas-
ler Kirche nicht iibereinstimmten. Sulzer erkannte richrig, dass Jung
hinter diesen Klagen steckte, und er versuchte, die jiingeren Pfarrer
auf seine Seite zu ziehen. Jung seinerseits gewann die beiden Uni-
versititstheologen Martin Borrhaus und Wolfgang Wissenburg fiir
seine Partei. Bullinger schaltete sich ebenfalls ein, ermahnte Sulzer,
an der Basler Konfession festzuhalten, und warnte ihn davor, erneut
Aufruhr zu stiften wie vormals in Bern.?®

34 StABS, Kirchen C3 (Liber Synodorum), 98r—102r; eine Abschrift in der UB Basel, Ms
KiAr 23a, fol. 363f., Nr. 117; Jungs Bericht iiber diesen Vortrag in einem Brief an
Bullinger, 22. Nov. 1560, StAZH, E II 371a, 812.

35 Jung an Bullinger, 22. Nov. 1560 (wie Anm. 34); zu David Joris vgl. Paul Burckhardt:
David Joris und seine Gemeinde in Basel, in: BZGA 48 (1949), S. 5-106.

36 Das Original des Briefes ist verloren, eine Abschrift sandte Bullinger an Jung, 4. Nov.
1560, StAZH, E 1I 342, 393. Bullinger hatte von den Auseinandersetzungen in Basel



154 Amy Nelson Burnett

Die Lage spitzte sich zu, als der Brief eines Pfarrers aus Bremen
eintraf, der iiber die Abendmabhlslehre der Basler Kirche unterrich-
tet werden wollte. Trotz Sulzers Widerstand traten die stidtischen
Pfarrer wieder zusammen, um iiber eine Antwort zu diskutieren,
unter ihnen auch die Theologen Borrhaus und Wissenburg. Als Ge-
gengewicht suchte Sulzer die Unterstiitzung von zwei Rechtsprofes-
soren, Bonifacius Amerbach und Hans Ulrich Iselin (ein Schwie-
gersohn Amerbachs und damals Rektor der Universitit) sowie von
zwei Deputaten, d.h. Verordneten des Rates fur Kirchensachen,
nimlich dem Drucker Heinrich Petri und dem Stadtschreiber
Heinrich Falkner.?”

In der Sitzung der Pfarrer und Theologen wurde einhellig be-
schlossen, eine Abschrift der Basler Konfession nach Bremen zu
schicken. Einige Pfarrer dringten aber darauf, dass die Theologen
zu der Konfession eine zusitzliche Erklirung verfassen sollten, wel-
che alle Pfarrer unterschreiben missten. Sulzer unterstiitzte zwar
die Sendung der Konfession, die vorgeschlagene Unterschrift unter
eine erganzende Erklirung betrachtete er jedoch als Manéver Jungs
und dessen Partei, um ihn aus Basel zu vertreiben. Jung dagegen sah
keine Schwierigkeit darin, sowohl die Konfession als auch eine zu-
gehorige Erlduterung zu unterschreiben, da das Bekenntnis eindeu-
tig sei und es somit auch nur eine einzige richtige Erklarung seines
Inhalts durch die Theologen geben kénne. Der Fortgang der Sache
wurde jedoch — wie Jung es vorher im Gesprich mit Wissenburg
schon vermutet hatte —am folgenden Tag verhindert. Die «Hiupter»,
d.h. die beiden Biirgermeister und Oberstzunftmeister als hochste
Vertreter des Rates, schalteten sich ein und verboten es Wissenburg,
eine solche Erklirung zu verfassen oder ein bereits bestehendes
Schriftstiick den anderen Pfarrern zur Unterschrift vorzulegen.

Sulzer hielt die Angelegenheit damit vielleicht fiir abgeschlossen,
aber Jung war nicht bereit, es dabei bewenden zu lassen. Er und

direkt von Jung und indirekt von Ambrosius Blarer erfahren: Jung an Bullinger, 22. Okt.
1560, SCeAZH E 11 375, 592; Jung an Blarer, 12. Nov. 1560, in: Schiess (wie Anm. 106),
Bd. 3, S. 554f. (Nr. 2294); Blarer an Bullinger, 19. Nov. 1560, ebd., S. 555f. (Nr. 2295).
37 Jung nennt diese vier Minner Sulzers «consultores et patrones» und bemerkr sarkastisch:
«[ta non dubitavit negocium theologicum referre ad iurisperitos.» Den vierkopfigen Aus-
schuss der «Deputaten», welche die Aufsicht tiber Kirche und Schulen fithrten, bildeten
drei Mitglieder des Rates und ex officio der Staduschreiber. Petri und Falkner waren beide
mit dem spiteren Oberstizunftmeister Bernhard Brand verschwiigert. Zu diesen verwandt-
schaftlichen Beziehungen siche Samuel Schiipbach-Guggenbiihl: Schliissel zur Macht.
Verflechtungen und informelles Verhalten im Kleinen Rat zu Basel, 1570-1600, Basel
2002, Bd. 1, S. 172-177; W. R. Stachelin (Hg.): Wappenbuch der Stadt Basel, Basel, 0.].



Bucers letzter Jiinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitic 155

seine Verbiindeten trafen sich privat mit den zwei anderen Depu-
taten, Lux von Brunn und Hans Meyer, sowie einigen weiteren
Ratsherren, um ihnen «die Wahrheit der Dinge» zu erklaren. In der
Folge wurden die Pfarrer und Theologen erneut versammelt, damit
die Deputaten mehr tGber die Uneinigkeit betreffend das Abend-
mahl erfahren konnten. Die Basler Konfession wurde vorgelesen,
und jeder Pfarrer wurde tiber sein Sakramentsverstindnis befragt.
Die zwei Professoren der Theologie unterschrieben die Konfession
und «widerlegten die Meinungen der Papisten und Lutheraner».
Auch Sulzer gab seine Zustimmung und machte keine Einwinde
gegen die Deutung der Theologen. Die iibrigen Pfarrer schlossen
sich an, darunter Ulrich Koch, Pfarrer an St. Martin und Sulzers
Schwager.?® Darauthin wurde ein Bote zum Rat geschicke, um tiber
die wiedergewonnene Einigkeit unter den Geistlichen zu berichten.
Im letzten Akt dieser Handlung verfasste Wissenburg eine von allen
Pfarrern akzeptierte Declaratio.

Die Ereignisse vor und wihrend des Jahres 1560 mussten an
dieser Stelle ausfiihrlicher behandelt werden, da Gottlieb Linder
eine ziemlich verkiirzte Darstellung geboten hat, um Sulzer als eif-
rigen Lutheraner erscheinen zu lassen.”” Die von Jung und seinen
Mitstreitern wahrgenommenen Unterschiede zwischen Sulzers
Abendmahlsauffassung und ihrer eigenen Interpretation der Basler
Konfession sind aber weder ein Beweis fiir Doppelziingigkeit noch
fur lutherische Neigungen Sulzers, sondern sie widerspiegeln Sul-
zers Anlehnung an Bucers vermittelnde Abendmahlstheologie. Seit
1536 hatte man in der Basler Kirche den Abendmahlsartikel der
Basler Konfession im Sinne der Wittenberger Konkordie verstan-
den. In der Ausgabe des Bekenntnisses vom Jahre 1547 (d.h. vor
Sulzers Ankunft in Basel) wurden die fritheren Randglossen, welche
dem Abendmabhlsartikel eine zwinglianische Deutung gegeben hat-
ten, weggelassen.*® Sulzer konnte sich daher in gutem Glauben mit
diesem Bekenntnis identifizieren und gleichzeitig in der Markgraf-
schaft als Superintendent einer Kirche wirken, welche der Augsbur-
ger Konfession angehorte — insbesondere zu einer Zeit, als die Un-

38 Jungan Bullinger, 22. Nov. 1560 (wie Anm. 34).

39 Linder (wie Anm. 2), S. 48-56. Bei Linder finden sich chronologische Versehen und
Fehler in der Datierung. Auf S. 52 versetzt er Sulzers Brief an Pappus vom 22. Mirz
1572 (ZB Ziirich, Ms S 126, 51) ins Jahr 1557. Er schreibt die Einfiihrung der Nottau-
fe und der Krankenkommunion Sulzer zu, die beiden Briuche bestanden jedoch in Basel
seit Beginn der Reformation; vgl. Amy Nelson Burnett: Teaching the Reformation. Mi-
nisters and their Message in Basel, 1529-1629, Oxford 2006, S. 51f, 239.

40 Hagenbach (wie Anm. 2), S. 33-35.



156 Amy Nelson Burnett

terschiede zwischen der Variata und der Invariata noch gar keinen
Streitpunkt darstellten.*' Einzig im Bezug auf die Christologie gab
es zwischen der Augsburger und der Basler Konfession Differenzen,
und dies auch nur dann, wenn man die Basler Konfession im Sinne
der urspriinglichen Randglossen interpretierte. Es ist kein Zufall,
dass sich kritische Fragen zu Sulzers Abendmahlsverstindnis und zu
seinem Amt in der Markgrafschaft erstmals auf der Basler Synode
1559 stellten,* ungefihr zu der Zeit, als die Ubiquititslehre von
Johannes Brenz in der wiirttembergischen Kirche ofhziell etabliert
wurde. Es gibt aber keinen Hinweis darauf, dass Sulzer zu dieser
Zeit die Christologie von Brenz tibernommen hitte.

Die unter den Basler Pfarrern im Herbst 1560 entstandenen
Streitigkeiten um das Abendmahl standen im Zusammenhang von
Spannungen, Konflikten und Faktionsbildungen der vorange-
henden zwei Jahre. Die Affire um David Joris hatte die vier Haupt-
pfarrer entzweit. Jung wollte die Ketzerei 6ffentlich machen, als er
davon erfuhr. Dagegen schenkten andere Amtskollegen entweder
den Berichten tiber Joris zunichst keinen Glauben, oder sie hielten
es fur besser, Stillschweigen zu bewahren, um einen Skandal zu ver-
meiden.” Der Streit um Hospinians Buch vertiefte diese Spaltung,.
Obwohl Sulzer und Bullinger gleichermassen die Ansichten Hospi-
nians ablehnten, richtete sich dessen Groll vorab gegen Sulzer, und
Hospininan hielt fortan mit Bullinger gegen den Basler Antistes.
Solche personlichen Animosititen spielten in der Basler Kirche in
den folgenden Jahren eine grosse Rolle.

Schliesslich darf Bullingers Einfluss auf die Destabilisierung der
Lage in Basel nicht unterschitzt werden. Sulzer sah im Vorschlag,
eine gemeinsame Erklirung der Pfarrer zur Basler Konfession zu
unterschreiben, eine Wiederholung der fritheren Ereignisse in Bern.
Damals hatten seine von Bullinger ermunterten Gegner in dhn-
licher Weise cine explizit zwinglianische Erklirung des Sakraments
verlangt, die im Gegensatz zum offeneren Verstindnis von Bucers
Abendmahlslehre stand. Bullinger beurteilte natiirlich die Vorginge
in Bern und in Basel anders als Sulzer. An Jung schrieb er, er wolle

41 Die Unterschiede zwischen den beiden Fassungen wurden erst auf dem Naumburger Tag
von 1561 offensichtlich, siche Heppe: Geschichte des deutschen Protestantismus, Bd. 1,
S. 386-390.

42 Protokoll der Synode vom 5. Juni 1559, StABS, Kirchen C3 (Liber Synodorum), 91v.

43 Frank Hieronymus: 1488 Petri — Schwabe 1988. Eine traditionsreiche Basler Offizin im
Spiegel ihrer friihen Drucke, Basel 1997, E8-E11. Jung hatte nur Spott iibrig fiir dieje-
nigen, welche hofften, die Sache verdecken zu kénnen; siehe Jung an Bullinger, 7. April
1559 und 22. Nov. 1560, StAZH, E 11 336, 77 und E Il 371a, 812.



Bucers letzter Jiinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitit 157

nicht gegen Sulzer intrigieren, sondern wiinsche nur, dass dieser
eine klarere Lehre vertrete, welche mit derjenigen der anderen
schweizerischen Kirchen und mit Basels eigener Tradition tiberein-
stimme. An Sulzers Entlassung in Bern trage dieser selbst die Schuld,
nicht Bullinger.**

Bullingers Behauptung mochte der Wahrheit entsprechen; sie
zeigt aber gleichzeitig die grundsitzliche Meinungsverschiedenheit
zwischen Sulzer und all denen, die den Konsens suchten, auf der
einen Seite und Bullinger mit seinen Anhingern auf der anderen
Seite. Fiir die ersteren war eine Konfession ein Dokument, das un-
terschiedliche Positionen miteinander verband; fiir die letzteren
handelte es sich bei einer Konfession um die exakte Formulierung
der wahren Lehre, ohne Raum fiir Zweideutigkeit oder variierende
Interpretationen.®

Bullinger hatte noch wihrend der 1550er Jahre die Vorginge in
der Basler Kirche kaum beeinflussen kénnen, weil er nach dem Tod
von Oswald Myconius und Johannes Gast 1552 keine gleichge-
sinnten Korrespondenten in der Rheinstadt mehr besass. Dies 4n-
derte sich nun, als Jungs Verhiltnis zu Sulzer sich um 1559/60 ver-
schlechterte. Bullinger trug mit seinen negativen Bemerkungen
tiber Sulzers Charakter dazu bei, die wachsenden Spannungen zwi-
schen Sulzer und Jung zu verstirken, mit Erfolg: Am Ende des Jah-
res 1560 hatte er in Jung einen zuverlissigen Verbiindeten und
Briefpartner, der bis zu seinem Tod Anfang 1562 alles an Bullinger
weiterleitete, was Sulzers Ruf schaden konnte.

Jungs Aufgabe als Bullingers Ansprechpartner in Basel ging dann
spiter auf Wolfgang Wissenburg tiber, der fiir seine Opposition ge-
gen Sulzer besondere Griinde hatte, wie noch zu zeigen sein wird.
Auch Hospinian wurde ein aktives Mitglied der zirichfreundlichen
Partei. Er korrespondierte eher selten mit Bullinger, aber er beauf-
sichtigte die Ziircher Stipendiaten in Basel.* Nach Jung handelten
Wissenburg und Hospinian wahrend der 1560er Jahre als Vertreter
Bullingers, wenn es darum ging, die Basler Kirche auf ein Abend-
mahlsverstindnis mit entschieden reformierter Ausrichtung festzu-

44 Bullinger an Jung, 8. Dez. 1560, StAZH, E Il 347, 727.

45 Zum Wandel des Verstindnisses von Bekenntnisschriften im Reich im 16. Jahrhundert
vgl. Irene Dingel: Bekenntnis und Geschichre, in: Dona Melanchthoniana. Festgabe fiir
Heinz Scheible zum 70. Geburtstag, hrsg. von Johanna Loehr, Stuttgart-Bad Cannstatt
2001, S. 61-81.

46 Hospinian an Rudolf Gwalther, 15. April 1562, ZB Ziirich, Ms S 104, 51; Hospinian
an Bullinger, 8. Juni 1562, StAZH, E II 371, 829.



158 Amy Nelson Burnett

legen. Thr Briefwechsel lisst eine wachsende Feindschaft gegen Sul-
zer erkennen, und sie neigten dazu, die Bezeichnung «lutherisch» in
polemischem Sinn zu verwenden. Indem diese Korrespondenz eine
Hauprquelle fiir die Erforschung der damaligen Basler Kirche bil-
det, beeinflusste sie einseitig die spiteren historischen Darstellun-
gen. Eine genaue Priifung der Konflikte zwischen Basel und den
anderen schweizerischen Kirchen in den 1560er Jahren fiihrt jedoch
zu einem nuancierteren Bild der konfessionellen Entwicklung.

Die 1560er Jahre: Komplott und Gegenkomplott

Es war zu Ende des Jahres 1560 gerade etwas Ruhe eingekehrt, als
ein neuer Streit tiber das Abendmahl die Spaltung unter den Pfar-
rern vertiefte. In Frithjahr 1561 druckte Johannes Oporinus drei
Biicher, welche die reformierte Auffassung des Abendmahls vertei-
digten. Es handelte sich um zwei lateinische Schriften, die eine ver-
fasst vom Heidelberger Theologieprofessor Pierre Boquin, die ande-
re vom Marburger Professor Jean Pincier, sowie um eine deutsche
Ubersetzung von Exzerpten aus den Kirchenvitern iiber das Abend-
mahl, herausgegeben von Wolfgang Wissenburg, welcher dem Werk
ein langes Vorwort mit einer eigenen Darstellung des Abendmahls-
streits voranstellte. Dieses Vorwort gibt einen aufschlussreichen
Einblick in die konfessionelle Entwicklung in Basel wihrend der
1550er Jahre, ist es doch die iiberarbeitete und erweiterte Fassung
eines unveroffentlichten Bekenntnisses zum Abendmahl von Wis-
senburg aus den 1540er Jahren.

Dem fritheren Bekenntnis Wissenburgs lag ein bucerisches Ver-
stindnis der Wittenberger Konkordie zu Grunde. Wissenburg lehnte
sowohl die katholische Transsubstantiationslehre als auch den Symbo-
lismus der Tdufer als Irrtum ab. Die Wahrheit lag demnach in der
Mitte bei denen, die im Sakrament den wahren Leib und das wahre
Blut Christi erkannten, aber beides nicht mit dem Brot und dem Wein
vermischten oder verbanden. Nach der Vorstellung Wissenburgs be-
stand das Sakrament aus zwei Teilen: Der eine war iusserlich und
sichtbar, vom Pfarrer dem Korper des Empfangenden gereicht; der
zweite war geistlich und unsichtbar, von Christus der Seele gespendet.
Unniitz zu fragen, wie Christi Leib im Sakrament gegenwirtig sei,
denn in diesem Punkt musste die Vernunft dem Glauben weichen.*

47 «Erliterung, vnd kurtzer bericht vom Nachtmal des Herrn,» UB Basel, Ms KiAr 23a,
no. 84b, fol. 218r-28v. Die Niederschrift dieses Bekenntnisses stammt von derselben



Bucers letzter Jiinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitit 159

1561 hat Wissenburg diese Mittelposition aufgegeben. Jetzt spricht
er von zwei Parteien, die zwischen den beiden Extremen — den
Katholiken und den Tiufern — stehen. Die eine Partei, deren An-
gehorige filschlicherweise Sakramentarier und Schwirmer genannt
wiirden, unterscheide zwischen dem iusserlichen, sichtbaren und
dem innerlichen, geistlichen Teil des Sakraments, und sie glaube,
dass Christi Leib und Blut geistig empfangen werde. Die andere
Partei lehre, dass Christus nicht nur geistig, sondern sein Leib und
Blut auch korperlich in und unter dem Brot und Wein empfangen
werde. Zwar gab Wissenburg zu, das die letztere Auffassung naher
bei der Wahrheit liege als die extremen Meinungen der Papisten
und Taufer. Aber die erstere Gruppe, welche die sakramentale Pri-
senz Christi als eine geistige verstehe, entspreche den Aussagen der
Heiligen Schrift und der Viter am besten.*®

Wissenburgs Darstellung lisst erkennen, wie um 1561 Bucers
vermittelnde Theologie in die zwei Lehrmeinungen der Lutheraner
und Reformierten auseinandergefallen war. Die reformierte Posi-
tion stand dabei wieder etwas niher bei Bucer und Calvin als beim
frithen Zwingli, wihrend die lutherische Position stirker vom Sak-
ramentsverstindnis der Gnesio-Lutheraner beeinflusst war. Ange-
sichts des sich vertiefenden Grabens wurde es fiir Sulzer zunehmend
schwierig, am konzilianten Mittelkurs Bucers, der die Unterschiede
zwischen der lutherischen und der reformierten Lehre iiberbriicken
wollte, festzuhalten.

Wissenburg schlug einen irenischen Ton an, sein Buch enthielt
aber gleichwohl Konfliktpotential, weil es auf deutsch verfasst und
somit auch Laien zuginglich war. Indem alle drei Publikationen die
von der Wittenberger Konkordie iiberdeckten Differenzen im
Abendmabhlsverstindnis hervorhoben, heizten sie die Kontroverse
an, die Sulzer wihrend der 1550er Jahre hatte vermeiden wollen.
Oporinus rechnete mit einer Intervention der stidtischen Zensoren,
zu denen auch Sulzer in seiner Funktion als Professor der Theologie
gehorte. Um dem zu begegnen, sandte er im Herbst 1560 Pinciers
Handschrift an Bullinger in der Erwartung, von diesem ein giinsti-

Hand wie ein Bekenntnis von Pierre Toussain aus dem Jahr 1544 und diirfte auch zur
selben Zeit verfasst worden sein. Den Hintergrund bildete der Konflikt zwischen Luthe-
ranern und Calvinisten in Montbéliard, vgl. dazu Jill Raitt: The Colloquy of Montbé-
liard: Religion and Politics in the Sixteenth Century, New York 1993, S. 17-23.

48 Wolfgang Wissenburg: AufSzug etlicher spriichen der alten Lehrern/ in welchen griint-
lich angezeigt wirdt/ wie und was in der ersten vnd anfincklichen Kirchen Christi/ vom
heiligen Abentmal des Herren geleert...worden, Basel: Oporinus, 1561, C2v-L2v.



160 Amy Nelson Burnett

ges Urteil tiber das Werk zu erhalten. In der Tat befurwortete Bullin-
ger den Druck, aber die Unterstiitzung aus Ziirich blieb wirkungs-
los: Der Basler Rat liess die drei Druckschriften konfiszieren, und
Oporinus konnte sie deshalb im Friithling 1561 nicht auf der Frank-
furter Messe verkaufen.®

Oporinus befiirchtete nun finanziellen Schaden und wandte
sich nochmals an Bullinger, um mit dessen Hilfe vom Basler Rat die
Freigabe der Biicher zu erreichen. Jung hielt den Ziircher Antistes
tiber die Vorginge auf dem Laufenden und machte im Ton wach-
sender Feindschaft Sulzer fiir die Konfiskation verantwortlich. Ob-
wohl Sulzer in seinen Predigten und gegeniiber seinen Amtsbriidern
behauptete, er stehe zum Basler Bekenntnis, zweifelte Jung an sei-
ner Ehrlichkeit und verdichtigte ihn der Heuchelei. Jung selber
habe — so versichert er Bullinger — in seiner eigenen Osterpredigt
nicht nur die wahre Abendmabhlslehre verkiindet, sondern auch die
falschen Lehren der Papisten wie der Lutheraner widerlegt.”® Dank
der Fiirsprache des pfilzischen Kurfiirsten und des hessischen Land-
grafen gab der Basler Rat Ende April die beiden lateinischen
Schriften von Boquin und Pincier frei, schob aber den Entscheid
iber Wissenburgs deutsche Ausgabe auf. Gemeinsam schlugen nun
Oporinus und Jung vor, dass sich die Rite von Ziirich, Bern und
Schafthausen beim Basler Rat fiir Wissenburgs Buch einsetzen soll-
ten. Dieses Manover hatte Erfolg: Ende August erhielt Oporinus
vom Basler Rat endlich die Erlaubnis, das Buch zu verkaufen.®

Der ganze Verlauf dieser Affire folgte einem Muster, das typisch
werden sollte fir alle spateren Auseinandersetzungen: Die Basler
Kirche geriet in eine Situation, in der sie sich in eindeutiger Form
fur die reformierte Abendmahlslehre hitte aussprechen koénnen.
Eine solche Stellungnahme wurde jedoch verhindert. Die Basler
Freunde Bullingers berichteten ihrem Ziircher Mentor sogleich von
ihren Schwierigkeiten, und Bullinger versuchte darauthin mir allen
Mitteln, Basel zu einer 6ffentlichen Zustimmung zur Lehre der
Ziircher Kirche zu dringen. Im Fall der drei zurtickgehaltenen Bii-
cher erreichte Bullinger zwar nach langem Einsatz deren Freigabe,
aber seine spiteren Interventionen wurden zunehmend wirkungs-

los. Am Ende wuchs die Feindschaft gegen Sulzer sowohl in Ziirich

49 Martin Steinmann: Johannes Oporinus, ein Basler Buchdrucker um die Mitte des 16.
Jahrhunderts, Basel 1967, S. 100-102.

50 Jung an Bullinger, 8. April und 13. April 1561, StAZH, E II 375, 633 und E II 375, 668.

51 Jungan Bullinger, 23. Mai 1561, StAZH, E 11 375, 635; Jung schreibt Bullinger am 28.
Aug. 1561, der Rat habe Wissenburgs Buch freigegeben, StAZH, E 11 375, 640.



Bucers letzter Jiinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitit 161

wie unter den Basler Freunden Bullingers und stirkte die gegen Sul-
zer gerichtete Koalition in beiden Stidten.

Der nichste schwere Konflikt brach aus, als Sulzer sich an der
Beilegung des Strassburger Pradestinationsstreites beteiligte. Sulzer
und sein Schwager Ulrich Koch wurden 1563 zusammen mit kirch-
lichen Vertretern aus Wiirttemberg und Zweibriicken nach Strass-
burg eingeladen, um in einem Streit zwischen Hieronymus Zanchi
und Johannes Marbach zu schlichten. Sie unterzeichneten zum
Schluss eine von allen Teilnehmern unterschriebene Ubereinkunft,
welche sich auf die Augsburger Konfession bezog und diese auf-
grund der Wittenberger Konkordie interpretierte. Als Bullinger von
Sulzers Unterschrift erfuhr, eréffnete er einen schriftlichen Feldzug,
um den Baslern klar zu machen, dass ihr Bekenntnis unvereinbar sei
mit der Augsburger Konfession und allein mit der Ziircher Abend-
mahlslehre tibereinstimme. Bullinger setzte dabei immerhin durch,
dass die drei evangelischen Stidte Ziirich, Bern und Schafthausen
einen Brief nach Basel schickten, worin gegen Sulzers Unterschrift
unter das Augsburger Bekenntnis protestiert wurde. Die Wirkung
war aber eine gegenteilige: Sulzers Anhinger in Basel wurden durch
diese Intervention vielmehr gestirkt und reagierten nun umso emp-
findlicher auf Einmischungen von aussen.>

Sulzers Rechtfertigung fiir sein Verhalten in Strassburg wirft ein
erhellendes Licht auf seine damaligen theologischen Uberzeu-
gungen. Er argumentierte auf zweifache Weise: Erstens habe er die
Augsburger Konfession nur als Zeuge des Strassburger Konsenses
unterschrieben, nicht als ofhzieller Vertreter der Basler Kirche.
Zweitens — und wichtiger noch — habe die Basler Kirche die Termi-
nologie der Wittenberger Konkordie akzeptiert, und er selber habe
sich als badischer Superintendent immer so verhalten, dass er weder
zur Basler Konfession in Widerspruch geraten sei noch sonstwie
Anstoss erregt habe.”> Mit anderen Worten: er war seinem Grund-
verstindnis treu geblieben, wonach ein Bekenntnis vielmehr Kon-
sens stiften als differierende Auffassungen brandmarken und aus-
schliessen solle.

Ein weiterer Vorwurf der ziirichfreundlichen Partei im Zusam-
menhang mit Sulzers Reise nach Strassburg bezog sich auf eine

52 Amy Nelson Burnett: Simon Sulzer and the Consequences of the 1563 Strasbourg Consen-
sus, in: Archiv fiir Reformationsgeschichte 83 (1992), S. 154-179. Wiirde ich diesen Auf-
satz heute schreiben, wire ich vorsichtiger beim Gebrauch des Ausdrucks «Lutheraner».

53 Siche den gegen Sulzer gerichteten Bericht Wissenburgs an Bullinger, 8. Sept. 1563,
StAZH, E II 345, 531.



162 Amy Nelson Burnett

Schrift von Paul Eber iiber das Abendmabhl, die Sulzer mitgebracht
und empfohlen hatte. In einem Brief an Calvin stellt Bullinger das
Buch als einen Angriff auf die Schweizer und als Verteidigung Lu-
thers dar.>* In Wirklichkeit lehrte Eber allerdings in eher versohn-
licher Weise ein philippistisches Sakramentsverstindnis. Eber, ein
Melanchthonschiiler und Nachfolger Bugenhagens als Professor der
Theologie in Wittenberg, hatte zur Christologie von Johannes Brenz
ein kritisches Gurtachten verfasst und dieses als Vorlage fiir das Buch
verwendet. Mit Luther stimmte er darin iiberein, dass im Abend-
mahl der Leib Christi essentialiter und substantialiter prisent sei,
und er vertrat dabei die Auffassung, dass die Gldubigen den Leib
Christi mit dem Mund empfangen. Gleichzeitig meinte er aber, es
gebe ein zweifaches, ein korperliches wie ein geistliches Empfangen
des Leibes Christi, und er verneinte, dass diejenigen, welche ohne
Glauben seien, den Leib Christi im Sakrament wirklich zu sich neh-
men.”’ Ironischerweise verwarf Joachim Westphal das Buch als cal-
vinistisch, wihrend zur selben Zeit Bullinger es als lutherisch verur-
teilte.’® Sulzer sah in Ebers Abendmahlsverstindnis den Ansatz zu
einem Konsens, aber weder Bullinger noch die Gnesio-Lutheraner
konnten einer solchen Position zustimmen.

Weiteren Aufschluss iiber Sulzers damalige Stellung in der
Abendmahlsfrage gibt schliesslich eine handschriftliche Sammlung
von Thesen zu allgemeinen theologischen Lehrsitzen (propositiones),
die er vielleicht zum Zweck der Disputation an der Universitit ver-
fasst hat. Die Thesen zur Christologie orientieren sich ganz an alt-
kirchlichen Formulierungen. Zwar richten sie sich gegen Hiretiker

54 Bullinger an Calvin, 12. Juni 1563, CO, Bd. 20, S. 42f. (Nr. 3968).

55 Paul Eber: Vom Heiligen Sacrament des Leibs und Bluts unsers Herren lesu Christi,
Wittenberg 1562; siche z.B. S. 171-179, 327-364. Sulzers Exemplar von Ebers Schrift
war vermutlich die 1562 in Strassburg bei Christian Miiller gedruckte Ausgabe, welche
auch die Wittenberger Konkordie enthielt; vgl. Gottfried Seebass (Hg.): Martin Bucer
(1491-1551). Bibliographie, Giitersloh 2005, S. 159, Nr. 232; iiber Eber siche Wim
Janse: Wittenberg Calvinizans. The Involvement of Melanchthon, Peucer, and Eber in
the Bremen Sacramentarian Controversy, 1560, in: Ordentlich und Fruchtbar. Fest-
schrift fiir Willem van't Spijker, hrsg. von Wilhelm Neuser, Leiden 1997, S. 53-67;
Walter Thiiringer: Paul Eber (1511-1569). Melanchthons Physik und seine Stellung zu
Copernicus, in: Melanchthon in seinen Schiiiern, hrsg. von Heinz Scheible, Wiesbaden
1997, S. 285-320.

56 Siche das Exzerpt aus Bullingers Verurteiligung von Joachim Westphal in der Simmler-
schen Sammlung, «Censura D. Joach. Westphali de confessione D. Eberi de Coena Do-
mini (ubi exprobratur ei Consensio cum Calvinistis)», ZB Ziirich, Ms S 106, 15. Hiero-
nymus Weller kritisierte zudem Ebers Ablehnung der manducatio impiorum, Weller an
Eber, 30. Nov. 1562, ZB Ziirich, Ms S 106, 14.



Bucers letzter Jiinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitit 163

aus der Zeit der Kirchenviter (Marcion, Apollinaris, Nestorius,
Eutyches) ebenso wie gegen Abweichungen der neueren Zeit (Hoff-
mann, Schwenckfeld), sie ibergehen jedoch Fragen wie die nach
der Ubiquitit oder dem Ort der leiblichen Prisenz des erhéhten
Christus, welche zwischen Brenz und den Schweizern strittig wa-
ren. Die Thesen, die sich mit dem Abendmahl befassen, entspre-
chen der Goppinger Konfession von 1557.%

Das Bemiihen Sulzers, die Einheit unter den Evangelischen in
den Vordergrund zu riicken und den Anschluss an eine einzelne
Partei zu vermeiden, war der bestimmende Faktor auch beim nichs-
ten Ereignis, welches die Beziehungen zwischen Basel und Ziirich
in besonderem Masse belastete: Basels Weigerung, dem Zweiten
Helvetischen Bekenntnis zuzustimmen — sei es durch eine direkte
Unterschrift oder durch eine indirekte Anerkennung im Vorwort,
dass sich dieses Bekenntnis mit der Basler Konfession von 1534
decke. Obwohl die Hilfte der Stadtpfarrer eine Unterschrift unter
das neue Bekenntnis befiirwortete, hielten dem Sulzer und seine
Anhinger erfolgreich entgegen, dass die ofhzielle Basler Konfession
den Standpunkt der Stadt geniigend darlege und es nicht nétig sei,
ein weiteres Glaubensbekenntnis zu unterzeichnen. In seiner Studie
iiber Basels Stellung zum Zweiten Helvetischen Bekenntnis hat
Hans Berner gezeigt, dass Sulzer mehr in Ubereinstimmung mit
den politischen Uberlegungen des Rates als mit Riicksicht auf die
theologischen Uberzeugungen seiner Pfarrkollegen handelte. Die
Allianz zwischen Sulzer und dem Rat reflektierte die traditionell
engen politischen und dkonomischen Beziechungen Basels zu den
Stidten und Territorien des Reiches auf beiden Seiten des Rheins.®

Aus den Angaben in den Briefen von Johannes Jung und dank
der detaillierten prosopographischen Arbeit von Samuel Schiip-
bach-Guggenbiihl ist es moglich, die Mitglieder dieser mit Sulzer
verbiindeten Rartsfaktion zu identifizieren. Sie stammten aus Basels
kosmopolitischer und intellektueller Elite, welche mit der Universi-

tit und dem Druckereigewerbe verbunden war. Zur Universitit
gehorte vornehmlich der Kreis um Bonifacius Amerbach (1495-

57 UB Basel, Ms A III 43; zur Goppinger Konfession siche Beza Corr. Bd. 2, S. 243-248.
Beza, der nur durch Bullinger iiber die Verhiltnisse in Basel und iiber Sulzer informiert
wurde und daher kaum eine objektive Sicht haben konnte, verurteilte diesen als heimlichen
Lutheraner; Beza an Bullinger, 9 Sept. 1563, Beza Corr. Bd. 4, S. 195-198 (Nr. 285).

58 Hans Berner: Basel und das Zweite Helvetische Bekenntnis, in: Zwingliana 15 (1979),
S. 8-39; siche auch Julia Gauss: Basels politisches Dilemma in der Reformationszeir, in:

Zwingliana 15 (1982), S. 509-548.



164 Amy Nelson Burnertt

1562) mit seinem Sohn Basilius (1534—1591) und seinem Schwie-
gersohn Hans Ulrich Iselin (1520-1564), alle Juristen. Im Rat fin-
det man auf der einen Seite den Neffen von Bonifacius Amerbach,
den seit 1566 amtierenden Oberstzunftmeister Franz Rechburger
(1523-1589), zusammen mit der Gruppe um die zwei Deputaten
Heinrich Petri (1508-1579) und Bernhard Brand, Amerbachs
Schwager und spaterer Oberstzunfumeister (1523-1594), auf der
anderen Seite den Dreizehnerrat Ulrich Merian (1520-1592) mit
seinem Bruder Theodor (1514—1566) und Stadtschreiber Heinrich
Falkner (1506-1566). Wahrscheinlich gehorten zur letzteren Grup-
pe auch Biirgermeister Caspar Krug (1518-1579) und Falkners
Schwiegersohn, der dritte Deputat Hans Meyer (11571), schliesslich
noch Carol Gleser (1528-1591), Neffe von Hans Ulrich Iselin.”
Schiipbach-Guggenbiihl bezeichnete den Amerbach/Petri-Kreis
als «altgliubigy, aber dies ist irrefithrend. Nur Bonifacius Amerbach
war alt genug, um noch einen wirklichen Bezug zu Basels vorrefor-
matorischer Kirche haben zu konnen. 1536, im Jahr der Wittenber-
ger Konkordie, wurde Amerbach von Martin Bucer iiberredet, end-
lich das Abendmahl zu empfangen, als Zeichen dafiir, dass er den
ofhziellen reformierten Glauben der Stadt anerkenne.®® Dass Hein-

59 Schiipbach-Guggenbiihl (wie Anm. 37), Bd. 1, S. 172-177, und die prosopographischen
Eintrige in Bd. 2. Bernhard Brand wurde Deputat nach dem Tod von Lux von Brunn
1562. Zwei erhaltene Abschriften von Sulzers Abendmahlsbekenntnis aus dem Jahr
1578 sind an Bernhard Brand und an die S6hne des im Januar 1579 verstorbenen Cas-
par Krug gerichtet, UB Basel, Ms KiAr 218 und 217. In einem Brief an Sulzer lehnte
Brand explizit die reformierte Lehre von der alleinigen leiblichen Prasenz des erhéhten
Christus im Himmel ab, 12. Okt. 1578, UB Basel, FrGr IT 9, Nr. 68. Caspar Krugs
Bruder Melchior war mit einer Tochter von Heinrich Falkner verheiratet. Schiipbach-
Guggenbiihl verbindet die Merian/Falkner-Faktion nicht mit der Amerbach/Petri/
Brand-Faktion; Sulzer und Koch waren aber mit zwei Schwestern aus der Familie Merian
verheiratet, und Heinrich Falkner hatte, wie erwihnt, in die Familie Brand eingeheiratet.
Dass Sulzer also auch von dieser Seite Unterstiitzung erhielt, erscheint daher wahrschein-
lich. Hans Ulrich Iselins Sohn (und Amerbachs Enkel) Hans Lux Iselin (1538-1588)
trat erst 1574 in den Kleinen Rat ein und war 1566 noch zu jung, um zu dieser Faktion
zu gehoren. Carol Glesers zweite Frau war eine Tochter von Martin Bucer und Wibran-
dis Rosenblatt; Gleser war durch diese Heirat wiederum mit Pfarrer Jacob Meyer ver-
wandrschaftlich verbunden, der seinerseits eine Tochter von Wibrandis Rosenblatt zur
Frau hatte; Meyer hatte in Strassburg und Wittenberg studierte und 1571 wihrend des
«Paroxysmus» erklir, «er beschimprte sich syner preceptorn niit, H. Martini Buceri und
Philippi Melanchthonis», UB Basel, Ms Falk 819, fol. 17; sieche dazu Amy Nelson Bur-
nett: Generational Conflict in the Late Reformation. The Basel Paroxysm, in: Journal of
Interdisciplinary History 32 (2001), S. 219-244. Uber Gleser siche Schiipbach-Gug-
genbiihl (wie Anm. 37), Bd. 1, §. 129-132.

60 Schiipbach-Guggenbiihl identifiziert die altglaubige Faktion aufgrund einer Liste von
Personen, die nach der Einfiihrung der Reformation 1529 die Teilnahme am Abend-



Bucers letzter Jiinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitit 165

rich Petri, der zwischen 1523/24 und 1527 in Wittenberg studiert
und in erster Ehe eine ehemalige Nonne geheiratet hatte, dem alten
Glauben treu blieb oder auch nur mit dem Katholizismus sympa-
thisierte, ist unwahrscheinlich.®' Petri verfolgte offensichtlich die
Debatten tiber das Abendmahl. Er besass einen Sammelband mit
Schriften von Melanchthon und Bullinger zu dieser Frage, dazu
eine von Oekolampad ausgewihlte Zusammenstellung entspre-
chender Zitate aus der patristischen Literatur. Wahrend seiner lan-
gen Karriere als Drucker gab Petri keine Lutherschriften heraus —
aber auch keine Schriften von Zwingli oder Bullinger. Aufschluss-
reicher ist vielleicht, dass Peter Perna 1561 einen Sammelband mit
Texten tiber das Abendmahl veroffentlichte, der auch einige kleinere
Schriften von Bucer enthielt. 1562 liess Perna noch drei weitere
Werke Bucers folgen: eine Ausgabe seines Evangelienkommentars
von 1536 sowie zwei Vorlesungen, die Bucer in England tiber den
Epheserbrief und tiber das Amt des Pfarrers (De vi et usu sacri minis-
terii) gehalten hatte.** Diese theologischen Texte waren fuir Pernas
Ofhizin atypisch. Er druckte in diesen Jahren vorwiegend humanis-
tische, historische oder juristische Werke; die einzigen theologischen
Titel, die bei ihm sonst noch erschienen, waren italienische Flug-
schriften von Bernardino Ochino. Bezeichnenderweise gab Perna
1561 und 1562 eine Reihe von Werken zusammen mit Heinrich
Petri heraus. Ist es moglich, dass Petri fiir den Druck der Bucer-
schriften in Basel mitverantwortlich war zu einer Zeit, als in der
Stadt das Abendmahl zur Streitfrage wurde?®

Es fillt auf, dass viele Mitglieder der Unterstiitzer Sulzers aus
den fithrenden Familien Kleinbasels stammten.®* Dort hatte in den

mahl verweigerten. Einige dieser Verweigerer waren offensichdich Katholiken; andere,
wie das Beispiel von Bonifacius Amerbach zeigt, lehnten wohl mehr das zwinglianische
Sakramentsverstindnis als die evangelische Bewegung insgesamt ab.

61 Schiipbach-Guggenbiihl (wie Anm. 37), Bd. 1, S. 201-209. Wire Petri altgliubig gewe-
sen, hirte er sich kaum vier Jahre lang in Wittenberg aufgehalten. Hingegen nahm er in
dieser Zeit sicher Luthers Kritik an Zwingli zur Kenntnis; vgl. ebd., S. 191.

62 Gottfried Seebass, Martin Bucer (wie Anm. 55), Nr. 220, 223, 227 und 229.

63 Hieronymus (wie Anm. 43), Bd. 1, XI, E6-E8; 2:1234; Manfred Welti: Le grand ani-
mateur de la Renaissance tardive a Bale. Pierre Perna éditeur, imprimeur et libraire, in:
L'Humanisme allemand (1480-1540). XVllle colloque international de Tours, Paris
1979, S. 131-139. Petri und Perna gehorten der Humanistengeneration an, deren prag-
matische Skepsis Manfred Welti hervorhebt: Das Zwischenspiel zwischen Humanismus
und Konfessionalismus, in: Historische Zeitschrift, Bd. 249 (1989), S. 20-52.

64 Die Familien Amerbach und Petri wohnten in Kleinbasel. Mitglieder der Familie Merian
gehorren der in Kleinbasel konzentrierten Schifferzunft an, siche Hans Fiiglister: Hand-
werksregiment: Untersuchungen und Materialen zur sozialen und politischen Struktur



166 Amy Nelson Burnett

1520er Jahren das Zentrum des Widerstandes gegen die Reforma-
tion gelegen. Aber selbst mit Unterstiitzung aus der Kartause, welche
nach der Reformation — wenn auch mit dem Verbot von Neuein-
tritten — noch einige Zeit fortbestand, wire es prominenten Klein-
basler Familien nicht mehr moglich gewesen, Kinder im alten
Glauben zu erziechen. Ab 1529 waren die Pfarrer St. Theodors zu-
verlassige Anhinger der Reformation: zuerst Wolfgang Wissenburg,
dann Jakob Truckenbrot, der Myconius und Sulzer in ihrer buce-
rischen Ausrichtung zu folgen schien, und ab 1564 Johannes Brand-
miiller.”® Wie immer es sich mit Bonifacius Amerbachs personlicher
Bindung an die alte Kirche verhielt — die nach der Reformation
geborene Generation hatte kaum noch Kontakt mit katholischer
Lehre und Praxis, vielmehr wuchs sie mit antikatholischer Polemik
auf.°® Man wird deshalb diese Gruppe besser nicht altgliubig nen-
nen, sondern eher in einer offenen Weise evangelisch, weder mit
den Lutheranern noch den Zwinglianern eindeutig identifiziert und
daher der vermittelnden Linie Bucers am nichsten.

Zu den Kleinbasler Verbindungen, zu den besonderen fami-
lizren Beziehungen und zur Bevorzugung einer konzilianten reli-
giosen Ausrichtung kamen bei manchen Vertretern dieser Gruppe
zwei weitere Faktoren hinzu: akademische Ausbildung und Reiseer-

der Stadt Basel in der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts, Basel 1981, S. 85. Die Falkners
kamen ebenfalls aus Kleinbasel, und vier Kinder von Heinrich Falkner verheirateten sich
mit Angehorigen der Familie Merian, siche Rudolf Wackernagel: Geschichte der Stadt
Basel, Basel 1907-1925, Bd. 3. S. 120; Stachelin, Wappenbuch Der Stadt Basel (wie
Anm. 37).

65 Jakob Truckenbrots Unterschrift indet sich auf einer Abschrift von Bucers Antwort auf
Fragen von Andreas Karlstadt und Simon Grynacus zur Wittenberger Konkordie, datiert
auf den 3. Jan. 1558, StABS, Kirchen A9 (Religionssachen), fol. 404-410, abgedrucke
in BDS (wie Anm. 5), Bd. 6/1, S. 218-226. Die Abschrift entstand 1558 wohl in der
Hoffnung, der Text konne in einem von Strassburg und Basel vorgeschlagenen Gesprich
zwischen deutschen und schweizerischen Theologen niitzlich sein. — Brandmiiller, der
1571 zur reformierten Faktion gehorte, hatte zu Ende der 1540er Jahre in Strassburg
studiert. Nach seiner Einsetzung als Helfer zu St. Theodor predigte er gelegentlich stell-
vertretend in der Markgrafschaft fiir seinen dort als Pfarrer wirkenden Schwager, was auf
der Synode von 1559 zu Klagen wegen hiufiger Abwesenheit fithree, siche StABS, Kir-
chen C3 (Liber Synodorum), 92r. Zu Brandmiiller siche Amy Nelson Burnett: «To Ob-
lige my Brethren». The Reformed Funeral Sermons of Johann Brandmiiller, in: Sixteenth
Century Journal 36 (2005), S. 37-54.

66 Burnett, Teaching the Reformation (wie Anm. 39), S. 85-87. Carol Gleser ist vielleicht
die einzige Ausnahme von der Regel, wonach sich die konfessionelle Identitir der Kinder
aus derjenigen der Eltern ableitet. Dass er die jiingste Tochter der mirt drei Reformartoren
verheirateten Wibrandis Rosenblatt zur Frau erhielt, ldsst sich allerdings schwer verein-
baren mir altgliubiger Bindung, auf welche Schiipbach-Guggenbiihl (wie Anm. 37), Bd.
1, S. 131f., hinweist.



Bucers letzter Jinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identicit 167

fahrungen ausserhalb der Eidgenossenschaft. Heinrich Petri hatte
nicht nur in Wittenberg studiert, sondern besuchte auch regelmis-
sig die Frankfurter Messe. Bernhard Brand hatte in Paris studiert;
1552 gab er eine Karriere als Professor an der Universitit Basel auf,
um fur den franzésischen Kénig eine Truppe von Soldnern gegen
den Kaiser zu fithren. Basilius Amerbach studierte in Tiibingen, in
Bourges und in Italien, sein Schwager Ulrich Iselin in Paris und
Pavia. Carol Gleser erlangte das Bakkalaureat 1546 in Basel. Mit
ihren kosmopolitischen Beziehungen bildete diese geistige Elite in
Basel einen Ubergang zwischen der fritheren Epoche des Humanis-
mus, als die meisten Intellektuellen als Fremde von auswirts kamen,
und dem friithen siebzehnten Jahrhundert, als die Professoren der
Basler Universitit aus einem kleinen, auf sich selbst bezogenen Kreis
Basler Familien stammten.®” Reisen und Aufenthalte ausserhalb der
Eidgenossenschaft fithrten zu Kontakten mit Lutheranern wie mit
Katholiken und erleichterten es, Gemeinsamkeiten zwischen den
Glaubensrichtungen — auch mit den Katholiken — zu suchen. Es
waren dies Voraussetzungen dafiir, dass Bucers Theologie auf beson-
dere Sympathie stiess, da dieser nicht nur die Notwendigkeit inner-
evangelischer Einheit betonte, sondern auch anerkannte, dass man
den christlichen Glauben selbst mit denen teile, die zur katholischen
Kirche gehorten. Hier stand er in scharfem Gegensatz zu den Gen-
fer und Ziircher Reformatoren, die jede Gesprichsbereitschaft ge-
geniiber den «Papisten» ablehnten.®

Mit Hilfe dieser einflussreichen politischen Faktion, die die
Hauptverantwortung fiir Basels Kirche und Schulen trug, konnte
Sulzer wihrend der 1560er Jahre einen konfessionellen Mittelweg
einhalten. Die Schwierigkeiten wuchsen jedoch mit dem Beginn
der 1570er Jahre, als sich die Lutheraner erneut um eine Konkordie
bemiihten. Vom Herbst 1570 bis in den Frithling 1571 wurde die
Basler Kirche durch einen Streit, einen «Paroxysmus», erschiittert,

67 Andreas Staehelin: Geschichte der Universitit Basel 1632-1818, Basel 1957, S. 52-57.
Schiipbach-Guggenbiihl (wie Anm. 37) nennt ein falsches Datum fiir Glesers Bakkalau-
reat, vgl. Matrikel der Universitit Basel, Bd. 2, Basel 1956, S. 49, Nr. 37.

68 Francis Higman: Bucer et les nicodémites, in: Martin Bucer and Sixteenth Century Europe.
Actes du colloque de Strasbourg, 28-31 aotit 1991, ed. by Christian Krieger and Marc
Lienhard, Leiden 1993, Bd. 2, S. 645-658; Nicholas Thompson: Eucharistic Sacrifice and
Patristic Tradition in the Theology of Martin Bucer 1534-1546, Leiden 2005, S. 7-10.
Bucers Position miisste hier mit Calvins Schriften gegen die «Nikodemiter» verglichen wer-
den, ebenso mit Bullingers bedingungsloser Zuriickweisung von Wolfgang Capitos Auffas-
sung, ein Christ konne der katholischen Messe beiwohnen, siehe Bullinger an Herman
Aquilomontanus, 18. Febr, 1541, HBBW (wie Anm. 6), Bd. 11. §. 76-80 (Nr. 1464).



168 Amy Nelson Burnett

der mit konfessionell begriindeten Beschimpfungen unter den Stu-
denten begann. Der Konflikt dehnte sich auf die Stadt aus, als
Heinrich Erzberger, der Helfer zu St. Peter, in seiner Weihnachts-
predigt behauptete, die Basler Kirche habe die Lehre ihrer Viter
Ockolampad und Zwingli verlassen. Erzberger wurde von Ulrich
Koch, Pfarrer zu St. Peter, geriigt, und Deputat Heinrich Petri
mahnte ihn zur Eintracht mit seinen Amtsbriidern. Ein Ziircher
Student berichtete Rudolf Gwalther von diesem Vorfall, worauf
Gwalther den Ziircher Rat dazu bewegte, einen gemeinsamen Brief
der reformierten eidgendssischen Stidte an den Basler Rat zu schi-
cken. Darin wurde Basel erneut aufgefordert, sich entweder dem
Zweiten Helvetischen Bekenntnis anzuschliessen oder auf andere
Weise offentlich anzuerkennen, dass dieses Bekenntnis mit der Bas-
ler Konfession tibereinstimme. In seiner Verteidigung wiederholte
Erzberger, dass die Basler Konfession nicht mit dem Augsburger
Bekenntnis in Einklang gebracht werden konne, und er versuchte
dies mit dem Vergleich bestimmuter Stellen zu beweisen. Der Basler
Rat glaubte schliesslich, den Streit dadurch beenden zu konnen, dass
er von allen Pfarrern der Stadt und der Landschaft die Unterschrift
unter die Wittenberger Konkordie verlangte, welcher eine von Bucer
verfasste Erklirung in stirker reformiertem Sinn beigeftigt war.®’
Der «Paroxysmus» bildete die Kulmination einer seit den 1560er
Jahren sich abzeichnenden Zuspitzung, gleichzeitig stellte er aber
auch einen Wendepunkrt in dieser Entwicklung dar. Die Spaltung
der Pfarrerschaft in eine bucerische und eine ziircherische Partei
beruhte nicht mehr nur auf theologischen Differenzen, sondern war
mittlerweile ebensosehr verkniipft mit Verwandtschaftsbeziehungen
und Generationsunterschieden. Zwar stiitzte der Rat Sulzers Posi-
tion noch immer, aber zum ersten Mal gab es Hinweise, dass die ge-
bildeten Laien die theologischen Unterschiede zwischen Sulzer und
seinen Gegnern kritischer beobachteten.” Dazu kam, dass Bucers
vermittelnde Theologie zunehmend anachronistisch wurde. Die re-
formierte Position war mit dem Consensus Tigurinus von 1549
festgelegt und durch das Zweite Helvetische Bekenntnis wie auch

69 Amy Nelson Burnett, Generational Conflict (wie Anm. 59); Guggisberg, Das lutherani-
sierende Basel (wie Anm. 2), versetzte den «Paroxysmus» filschlicherweise ins Jahr 1581.

70 Johann Miischius an Rudolf Gwalther iber die Streitigkeit unter den Studenten,
24. Dez. 1570, StAZH, E 11 371b, 1238r-1239v: «Dicunt ut etiam Magnificus D. Rector
D. Felix Platterus, alioquin optimus Tigurinorum fautor, inquit: D. Sulzerus est alias
bonus et pius vir, maxime aedificat Christi Ecclesiam. ltaque etiamsi dissentius in hoc
articulo a nobis, quid tum postea? Oportet nos huiusmodi viros alioquin pios patientia
vincere nostra.»



Bucers letzter Jiinger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identitit 169

andere nationale Bekenntnisse der 1560er Jahre gestirkt worden.
Als Antwort darauf bemiihte sich Jakob Andreae nach 1568 um
eine Konkordie unter den Lutheranern, auf Kosten der zur refor-
mierten Seite hin noch offeneren Philippisten. Die zweideutigen
Stellen in der Wittenberger Konkordie wurden nun klarer in luthe-
rischem Sinn interpretiert, und die traditionell lutherische Termi-
nologie wurde noch stirker betont. Bucers Gebrauch doppeldeu-
tiger Begriffe, welche den Konsens erleichtern sollten, erzeugte nur
noch Verwirrung oder gar Feindschaft.

Die Erklarung, die Sulzer tiber sein Abendmahlsverstindnis in der
Synode vom Juni 1571 abgab, illustriert diese Entwicklung. Obwohl
er dabei der klassischen bucerischen Linie folgte, verstanden ihn die
jingeren Pfarrer nicht mehr. Wo seine Lehre vom streng reformierten
Verstindnis abwich, wurde sie entweder als lutherisch und deshalb
falsch beurteilt oder als ungewohnt und deshalb unverstindlich emp-
funden.”! Sulzers konfessionelle Zweideutigkeit erschien den refor-
mierten Parteigingern als Doppelziingigkeit oder Schlauheit. In der
Korrespondenz seiner Gegner wurde er mit verschiedenen Namen
bedacht, die alle auf heuchlerische oder verraterische Gesinnung hin-
deuten sollen: Vertumnus, Vulpecula, Sinon, Diotrephes.”

Bucer, Sulzer und das Ende des Mittelweges

Die Geschichte von Bucers letztem Jiinger muss hier enden, denn
im Verlauf der nichsten Jahre gab Sulzer seine Politik der konfes-

71 Sulzers Bekenntnis: UB Basel, Ms KiAr 22a, 397r-408v, Nr. 68; Heinrich Erzbergers
feindseliger Bericht iiber dieser Synode, an der er allerdings selber nicht teilnahm: UB
Basel, Ms Falk 819, p. 84: «In dem fallt der Synodus in, welcher gehalten worden Junij
6., an einer Mittwochen, do dann (wie ich grundtlich berichtet denn man mir nitt darzu
verkiindigt) Sulcer in erklerung vnserer Confession (wie solchs dem Obersten Pfarherrn
zuostodt) sich zimlich grob herfiirgethon als er vifs Nachtmal kommen, in bestetigung
der lyblichen vnd doch nitt lyblichen niessung, der vbiquitet, in verkehrung des Articels
von der Himmelfart christi, usw. Das mengklich der Briidern ein grof8 misfallen dran
ghept, wiewols auch ein gurter theil nitt verstanden.»

(8]

Der Ubername «Vertumnus» findet sich zuerst bei Jung in einem Brief an Bullinger. 30.
April 1561, StAZH E 11 375, 632. Die anderen Bezeichnungen tauchen am Ende der
1560er Jahre auf: «Vulpecula» bei Johannes Haller an Bullinger, 11. Aug. 1569, ZB
Ziirich, Ms S 120, 117; «vulpinae hypocrisis» bei Peter Ramus an Rudolf Gwalther und
Ludwig Lavater, 22. Juli 1569, ZB Ziirich, Ms S 120, 82; «Sinon» (der Grieche, der die
Trojaner iiberredete, das holzerne Pferd in die Stadt zu zichen) bei Bullinger
an Johannes Haller, 6. Febr. 1571, StAZH, E II 342, 648; «Diotrephes» (vgl. 3. Johan-
nesbrief, Vers 9) bei Rudolf Gwalther an Bonifacius Vulcanius, 13. Febr. 1577,
siche Herman de Vries de Heekelingen: Correspondance de Bonaventura Vulcanius pen-
dant son séjour a Cologne, Genéve et Bale (1573-1577), The Hague 1928, S. 417-421.



170 Amy Nelson Burnett

sionellen Neutralitit auf und begann, ein stirker lutherisches
Abendmabhlsverstindnis zu vertreten. Die konfessionelle Entwick-
lung in Basel wihrend der 1570er Jahre wiirde eine eigene Untersu-
chung verdienen und kann hier nicht behandelt werden. Stattdessen
mochte ich eine abschliessende Frage stellen: Welche Bedeutung
hatte es, dass Simon Sulzer wihrend des lingeren Teils seiner Wir-
kungszeit mehr Buceraner als Lutheraner war?

Die richtige Einordnung von Sulzers theologischer Entwicklung
ist aus verschiedenen Griinden wichtig. Zunichst trigt die Kennt-
nis von Sulzers bucerischer Prigung dazu bei, die damalige Basler
Toleranz gegeniiber einem Kreis heterodoxer Humanisten in der
Stadt besser zu verstehen. Sulzers Weigerung, gegen diese Ménner
vorzugehen, wurde in der ilteren Forschung als Folge seiner ver-
meintlichen «Jutheranisierenden Tendenzen» gedeutet: Es handle
sich — trotz bedeutender theologischer Unterschiede zwischen Sul-
zer und den betreffenden Humanisten — um den Ausdruck einer
gemeinsamen Opposition zu Calvin und dessen Anhingern.” Sul-
zers Nihe zu Bucers vermittelnder Theologie bietet jedoch eine
iiberzeugendere Erklirung: Der Basler Antistes teilte Bucers tole-
rante Haltung gegeniiber konfessionellen Unterschieden und tiber-
nahm die Bereitschaft des Strassburgers, auch Abweichende immer
noch als Briider zu betrachten, wenn sie sich nur zum zentralen
Glauben an Christus bekannten.” Diese theologisch begriindete
Toleranz kann man auch bei anderen prominenten Baslern finden
— z. B. beim Arzt und Medizinprofessor Theodor Zwinger.”

Die Neuinterpretation von Sulzers konfessioneller Position trigt
dazu bei, die Vorstellungen vom Verhiltnis zwischen Theologie und
Politik in Basel wie auch in anderen vergleichbaren Stidten zu pra-
zisieren. Die theologische Ausrichtung der Pfarrer bildete nur ein
Element in der Formierung von Basels konfessioneller Identitit in
den 1550er und 1560er Jahren. Ebenso wichtig waren auch die spe-
zifischen politischen und familiaren Konfigurationen, die ein Biind-
nis zwischen Sulzer und seinen Anhingern im Rat ermoglichten,
einer Faktion mit grossem Einfluss auf die Kirche und die Schulen.

73 Guggisberg, Basel in the Sixteenth Century (wie Anm. 2), S. 46f.

74 Berndt Hamm: Toleranz und Hiresie — Martin Bucers prinzipielle Neubestimmung
christlicher Gemeinschaft, in: Martin Bucer zwischen Luther und Zwingli, hrsg. von
Marthieu Arnold und Berndt Hamm, Tiibingen 2003, S. 85-106.

75 Zu Theodor Zwinger, dem Grossvater des eingangs zitierten Antistes Theodor Zwinger,
siche Carlos Gilly: Zwischen Erfahrung und Spekulation. Theodor Zwinger und die re-
ligiose und kulturelle Krise seiner Zeit, in: BZGA 77 (1977), S. 57-138; 79 (1979),
S. 25-224, bes. S. 206-217.



Bucers letzter Junger. Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identicit 171

Sulzer hitte seine vermittelnde Konfessionspolitik nicht ohne die
Billigung und Unterstiitzung dieser Verbiindeten im Rat betreiben
konnen. Natiirlich diirfen auch individuelle Faktoren nicht unter-
schirtzt werden. Die einzelnen Basler Pfarrer handelten niche allein
aus theologischer Uberzeugung, sondern waren auch bestimmt von
Ambitionen, Animosititen, verletztem Stolz und dem Wunsch nach
Anerkennung durch einflussreiche Ménner.

Die Untersuchung der theologischen Differenzen innerhalb des
reformierten Lagers lisst auch die Rolle Heinrich Bullingers deut-
licher hervortreten, der jede Form von Konkordie beziiglich des
Abendmahls ablehnte. Das Abendmahlsverstindnis Sulzers oder
seines Mentors Bucer als «lutherisch» oder auch nur «lutheranisie-
rend» darzustellen, ist theologisch falsch; eine solche Zuweisung
entspringt der polemischen Bezeichnung durch die Gegner. Die
Griinde fiir die Spannungen zwischen den Fithrern der siiddeut-
schen und schweizerischen reformierten Kirchen wurden dadurch
in der spiteren Zeit verkannt, und es geriet in Vergessenheit, dass es
zwischen strengen Lutheranern und reformierten Ziircher Theolo-
gen einen dritten Weg gegeben hatte: Bucers Deutung der Witten-
berger Konkordie, welche die Einheit der Evangelischen bewahren
sollte. Bullingers Opposition zu Bucers Konkordieversuchen und
seine personliche Animositit gegen Bucers schweizerischen Jiinger
hatten dhnliche Folgen fiir die Formierung der reformierten Kon-
fession wie der Feldzug der Gnesio-Lutheraner gegen Melanchthon
und dessen Anhinger innerhalb des deutschen Luthertums. Beide
— Sulzer wie die «Krypto-Calvinisten» — standen nun ausserhalb der
Grenzen der Orthodoxie, wurden von einem einflussreichen Teil
ihrer eigenen Konfessionsangehorigen stigmatisiert und hatten kei-
ne andere Wahl mehr als die Seite zu wechseln.

Schliesslich beriihren die Vorginge in Basel die Frage nach dem
zeitlichen Verlauf und der genaueren Erfassung von Konfessionali-
sierung als paralleler Entwicklung innerhalb der drei grossen Be-
kenntnisrichtungen, der katholischen, lutherischen und reformier-
ten. Die Stirke der bucerischen Partei in Basel und Bern wihrend
der 1540er Jahre ebenso wie Bucers anhaltender — durch Sulzer aus-
getibter — Einfluss in Basel wihrend der 1550er Jahre zeigen die
damalige Wirkung der Wittenberger Konkordie in der Schweiz.
Indem dann 1549 der Consensus Tigurinus Calvin und dessen An-
hianger auf die reformierte Seite zog, zerbrach der durch die Witten-
berger Konkordie etablierte Konsens zwischen gemissigten Luthe-
ranern und Buceranern (denen Calvin selbst einmal nahe gestanden
hatte). Die von Joachim Westphal entziindete Polemik der frithen



172 Amy Nelson Burnett

1550er Jahre schirfte das Bewusstsein fiir die Unterschiede zwi-
schen den Gnesio-Lutheranern und den gemissigten Richtungen
sowohl bei den Lutheranern wie bei den Reformierten. Praktische
Wirkung zeigten allerdings diese theologischen Auseinanderset-
zungen erst am Ende der 1550er Jahre, als die beiden bedeutends-
ten Territorien Siidwestdeutschlands, Wiirttemberg und die Kur-
pfalz, sich dogmatisch eindeutiger ausrichteten — Wiirttemberg durch
Annahme der Christologie von Johannes Brenz, die Kurpfalz durch
eine zunehmend polarisierende Debatte tiber das Abendmahl. Die-
se Ereignisse machten allen Parteien — Lutheranern und Reformier-
ten — die politischen Konsequenzen von Calvins theologischem
Biindnis mit Zirich klar. Aber die Verhiltnisse in Basel zeigen, dass
es auch in den 1560er Jahren immer noch Anhinger des Mittel-
weges gab, welche sich nicht fiir eine Seite entscheiden wollten.
Man kann wohl von einer protestantischen Konfessionalisierung in
Basel wihrend der 1550er und 1560er Jahre im Sinne einer antika-
tholischen Ausrichtung des kirchlichen Lebens sprechen. Es ist aber
unmoglich, die Basler Kirche in dieser Zeit entweder der luthe-
rischen oder der reformierten Seite zuzuordnen.”®

Die herkémmliche Darstellung von Basels konfessioneller Iden-
titat im dritten Quartal des 16. Jahrhunderts muss revidiert werden.
Man wird dem eingangs zitierten Antistes Zwinger, der ein Jahr-
hundert spiter in einer konfessionell geteilten Welt die frithere Bas-
ler Kirche unter Sulzer auf einem Irrweg sah, sein falsches Urteil
tiiber diejenigen verzeihen, die damals in Basel auf einen religisen
Konsens hofften. Bei neuer Priifung der Quellen kénnen heutige
Historiker in einer stirker sikularisierten Zeit die Bedeutung von
Bucers vermittelnder Theologie und den damit verbundenen kom-
plexen Verlauf der Konfessionalisierung vielleicht besser erfassen.

Prof- Dr. Amy Nelson Burnert
Department of History

University of Nebraska at Lincoln
612 Oldfather

PO. Box 880327

Lincoln NE, 68588-0327, USA

76 Zum Problem, konfessionelle Identitit in dieser Zeit eindeutig zu bestimmen, siche ]. Merz:
Calvinismus im Territorialstaat? Zur Begriffs- und Traditionsbildung in der deutschen
Historiographie, in: Zeitschrift fiir bayerische Landesgeschichte 57 (1994), S. 45-68.



	Bucers letzter Jünger : Simon Sulzer und Basels konfessionelle Identität zwischen 1550 und 1570

