
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 105 (2005)

Artikel: Gotteslästerung in der Stadt Basel 1674-1798 : ein Werkstattbericht

Autor: Schifferle, Rebekka

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118494

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gotteslästerung in der Stadt Basel 1674-1798.
Ein Werkstattbericht*

von Rebekka Schifferle

Einleitung

Im Juli 1682 wurde der Nagelschmied Mathis Hildner für einen
Tag in Turmhaft gesteckt und musste 1 Reichstaler Busse bezahlen.

Er hatte im Streit mit seinem Gesellen «Gott gelästeret und
geflucht», wobei er «diese fluch fahren lassen namblich der Diabo-
lus solle Jhn holen», ausserdem habe er die Sakramente öfters

«angezogen».1 Ratsherr Abel Wettstein schimpfte im November
1718 im Basler Wirtshaus «Storchen» über die Mülhauser Obrigkeit,

wobei er «selbige sembtlich c.v. hundtsf.[üttisch] gescholten»
und anschliessend meinte: «wan der heilig Geist selbst von
Mühlhausen käme, so wäre er auch ein Hundtsf. [üttischer] Gott»2. Der
zweijährige Prozess gegen ihn endete mit der vollständigen
Begnadigung.1

Weitere Beispiele liessen sich anfügen. Im Staatsarchiv Basel-

Stadt finden sich rund 70 Fälle von Blasphemie, welche die
Basler Obrigkeiten zwischen 1674 und 1798 als solche Vergehen
ahndeten.4 In meiner Dissertation sollen diese Fälle in ihrem
zeitgenössischen Kontext aufgearbeitet werden. Eine Beschäfti-

Der vorliegende Aufsarz stellt einen Zwischenbericht meines Dissettationsprojekts

«Gotteslästerung in der Stadt Basel 1674—1798» (Arbeitstitel) dar. Es basiert auf meiner

Lizentiatsarbeit («[...] ein so himmelschreyende Sünde, darüber dem, der nur daran ge-
denckt, alle Glieder zirteten [...)» Gotteslästetung im ftühen 18. Jahrhundert in Basel:

der Fall Abel Wertstein 1718-20» (2002)). Die Arbeir entsteht untet Betteuung von
Prof. Dr. Kaspar von Greyerz am Histotischen Seminat der Universität Basel, sie witd
finanziell unterstützt durch die Dr. H. A. Vögelin-Bienz-Stiftung füt das Staatsarchiv

Basel-Stadt.

Bisher stand die Quellenerfassung im Vordergrund, die Auswertung des Materials ist

daher erst in den Anlangen und die folgenden Ausführungen verstehen sich als

Zwischenergebnisse. Ich danke Patricia Märki, Judirh Schifferle und Rahe! Sttohmeier für
das Lektotat des vorliegenden Aufsarzes.

1 Staatsarchiv Basel-Stadt (StABS), Protokolle E 13,1, 12.7.1682.
2 Ebd., Kirchenarchiv M 17, Information der Siebner, 25.11.1718, fol. lv.
3 Quellcnverzeichnis siehe Lizentiatsarbeit (wie Anm.*).
4 Die Akten im StABS finden sich vor allem in den Criminalia-Verzeichnissen (Grimi-

nalia, Lade 1, 2, 5) und den Protokollen der Reformarionsherren (Protokolle E 13,1-

4); weitet in den Beständen des Kirchenarchivs (besonders A 20, 2; D; M 17 und



1 32 Gotteslästerung in der Stadt Basel 1674-1798.

gung mit frühneuzeitlicher Blasphemie in Recht und Praxis öffnet

durch seine gesellschaftlichen Vernetzungen so breite wie
tiefe Einblicke in die damalige Lebenswelt. Denn Blasphemie
war nicht nur Gegenstand theologischer Konzepte und zahlreicher

obrigkeitlicher Normen. Mit Blasphemie liess sich auch ein
weltlicher Ehrhändel austragen.5 Ein Verfahren betraf Obrigkeiten,

Delinquentinnen und das soziale Umfeld der Angeklagten
und konnte zu einem Ehrverlust führen; weiterhin erfassten die
Fälle die ganze Bevölkerung, indem die Angeklagten aus allen
Schichten stammten. Indem Blasphemie per definitionem ein
Verstoss gegen theologische Normen war, erlauben die Fallakten
auch einen Blick auf Glaubensüberzeugungen und - zweifei der

Beteiligten. Trotzdem ist eine solche kontextbezogene,
historisch-anthropologische Herangehensweise an frühneuzeitliche
Blasphemie ein weitgehendes Forschungsdesiderat.6

Bannprotokolle) sowie in den Straf- und Polizeiakten (besonders C 9). Sehr wichtig
sind zudem die Protokolle des Kleinen Rates, die eine Fallrekonstruktion oh erst

ermöglichen.

Zur Quellenauswahl: Die zeitliche Eingrenzung begründet sich mit den Protokollen
der Rcformationsheiren, die von 1674 bis 1796 geführt wurden und der Arbeit damit
eine (fast) durchgängige Quelle zugrunde legen. Kriterien der Aufnahme waren: Zum
einen, dass die Lästerung in der Stadt Basel geschah. Zum andern, dass die Delikte

explizit als (Gottes-)lästerung, Fluchen oder Schwören bezeichnet worden sind. Auch

wenn die konkreten Aussagen in vielen Fällen nicht genannt werden (über 50%), so

gehe ich davon aus, dass es sich bei solchen Fällen um Blasphemie-Delikte handelte.

Denn die Reformationsordnungen verwenden Fluchen, Schwören und Lästern

durchgängig im Zusammenhang mit Gotteslästerung (handelt es sich um eine Lästerung

der weltlichen Obrigkeit, so wird das in der Regel expliziert). Einschränkend ist

zu bemerken: Gotteslästerung war sehr oft ein sogenanntes «Begleitdclikt» zu anderen

Vergehen. Dadurch ergibt sich eine gewisse Verzerrung bezüglich der Anzahl
Fälle: während aus den Protokollen der Reformationsherren alle Fälle entsprechend
den genannten Kriterien genommen wurden, habe ich mich bei den Criminalia-Dos-
siers zunächst auf die Laden 1, 2 und 5 beschränkt, in denen entsprechende Vergehen

gesammelt wurden. Die weiteren Laden sollen ausschliesslich stichprobeweise untersucht

werden.

Vgl. dazu besonders Francisca Loetz: Mit Gott handeln. Von den Zürcher Gotteslästerern

der Frühen Neuzeit zu einer Kulturgeschichte des Religiösen, Göttingen 2002,
S. 272-301 und Gerd Schwerhoff: Gott und die Welt herausfordern. Theologische
Konstruktion, rechtliche Bekämpfung und soziale Praxis der Blasphemie vom 13. bis

zum Beginn des 17. Jahrhundert, Habilitationsschrift Bielefeld 1996, korrigierte und

gekürzte Online-Fassung 2004: http://bieson.ub.uni-bielefeld.de/volltexte/2004/617/,
S.195-209.
Zur Blasphemie in Basel ab dem frühen 17. Jahrhundert existiert ausser der genannten
Lizentiatsarbeit noch keine Untersuchung. Als entsprechende Arbeiten sind besonders

zu nennen: Alain Gabantous: Geschichte der Blasphemie, Weimar 1999 (frz. Originalausgabe:

Histoire du blasphème en Occident, Paris 1998); Loetz (wie Anm. 5); Heinrich



Ein Werkstattberichr 133

Im Folgenden witd in einem Übetblick Blasphemie in Recht und
Ptaxis aufgrund des Basler Quellenmaterials dargestellt.
Anschliessend werden drei Fälle exemplarisch vorgestellt und auf
die Frage nach dem kirchlich-religiösen Hintergrund der
Delinquentinnen hin vertieft betrachtet. Konkret meint das: Aufweiche

Kenntnisse der kirchlichen Lehren verwiesen die Angeklagten?

Wogegen gingen sie — qua blasphemia — auf Distanz? In
welcher Form geschahen diese und andere Bezugnahmen? Und
schliesslich die Frage nach Glaube oder Unglaube: Welche

Haltung gegenüber der kirchlichen Religion lassen die Äusserungen
erkennen?

Damit soll eine besonders für frühneuzeitliche Frömmigkeitsgeschichte

gewinnbringende Auswertungsmöglichkeit von
Blasphemieakten gezeigt werden.

Blasphemie und Blasphemikerlnnen im späten 17. und
im 18. Jahrhundert in der Stadt Basel

Die Rechtsnormen

Blasphemie galt theologisch-juristisch als eines der schlimmsten

Vergehen überhaupt. Es wurde als Verstoss gegen das 2. oder je nach

Zählung 3. Gebot des Dekalogs - Ex 5,7 und Dtn 5,11 -, des

Verbots, den göttlichen Namen zu missbrauchen, definiert. Entsprechend

der eigentlichen Bedeutung des Worts8 wurde Blasphemie in
Theorie und Praxis in der Regel als verbales Vergehen geahndet.
Nur selten findet sich in den untersuchten Quellen die Verwendung

R. Schmidt: Dorf und Religion. Reformierte Sittenzucht in Berner Landgemeinden der

Frühen Neuzeit, Stuttgart 1995; Gerd SchwerhofT. Blasphemie vor den Schranken
städtischer Jusriz. Basel. Köln und Nürnberg im Vergleich (14.-17. Jh.), in: lus Commune,

25(1998), S. 39-129 und Ders. (wie Anm. 5).

Die vorliegende Fragesrellung entsprichr der historische Kriminalitätsforschung wie

sie seit den 1990er Jahren im deutschsptachigen Raum betrieben wird. Vgl. Andreas

Blauert/GerdSchwerhofT(Hg.): Kriminalitätsgeschichte, Konstanz 2000 und die Homepage

des Arbeitskreises Historische Kriminalitätsforschung: www.akhk.otg.
Die Glaubensäusserungen mussten allerdings nichr mir dem übereinstimmen, was die

Menschen tatsächlich glaubten. Die deutsche Sprache untetscheidet diese beiden

Aspekte nicht, im Untetschied zum Englischen und Französischen, wo einerseirs von «foi»

bzw. «faith», andererseits «croyance» bzw. «belief» gesprochen wird; dem Blick von
Aussen ist nur Lerzteres erfassbar. Dazu Kaspar von Greyerz: Vorsehungsglaube und

Kosmologie. Srudien zu englischen Selbstzeugnissen des 17. Jahrhunderts, Göttingen
1990, S. 33.

griechisch: Schadenrede



1 34 Gotteslästerung in der Stadt Basel 1674-1798.

des Worts für eine «tätliche» Blasphemie bzw. schriftliche9, und ich
beschränke mich daher auf die verbale Blasphemie. Darunter fielen
Flüche, Schwüte und Lästerungen Gottes, Christi, des Heiligen
Geistes oder der Maria; was genau darunter verstanden wurde, ist
für Zeit und Ort mehr oder weniger spezifisch.10 Die Klarheit der
Rechtstexte steht jedoch oft in Widerspruch zu den konkreten
Fallakten, in denen ein freierer Umgang mit den Begriffen üblich war.
Die theoretischen begrifflichen Differenzierungen waren wohl zu
umständlich für den Praxisgebrauch. Lästerungen, Flüche und
Schwüre wurden oft synonym gesetzt oder es wurde pauschalisie-
rend von «gotteslästerlicher Rede» gesprochen."

Blasphemie war theologisch-juristisch ein «crimen Issa; majesta-
tis divinas», eine Verletzung der göttlichen Majestät und Ehre. Diese

Vorstellung war verknüpft mit der einer göttlichen Vergeltung, im
strafenden wie belohnenden Sinn.12 Wegen Zuwiderhandlung
gegen die Sittengebote schickt der dadurch erzürnte Gott entweder
auf den Übeltäter oder - in den Quellen weitaus häufiget — die

ganze Stadt oder das ganze Land Strafen wie Krankheit, Unwetter
oder Teuerung. Entsprechende konkrete Bezüge werden - mitunter
auch als Warnung — in den Mandaten immer wieder als Begründung

der Erlasse angegeben. Ein gottgefälliges Leben, zu dem die
Sittenmandate anleiteten, sollte weitere Strafen Gottes abhalten.
Dieses Gottesbild findet sich in den normativen Quellen im ganzen

9 So vetfasste der Schleiffet Georg Mötinger 1693 ein «Fluchbriefflin», das neben seinen

verbalen Lästerungen auch als Blasphemie behandelt wurde, siehe StABS, Criminalia 2,

M 3. Oder es findet sich die Bezeichnung «gotteslästerliches Leben», was jedoch keine

weitere Konkretisierung ethält, siehe ebd., Protokolle E 13,1, 2.4.1684.
10 Zur einflussreichen spätmittelalterlichen Konzeptualisierung siehe Schwerhoff (wie

Anm. 5),S. 16-87.
11 Umgekehrr fielen unter beispielsweise «ärgerliche» oder «leichtfertige» Rede Aussagen,

die entsptechend der Definition eine klare Blasphemie darstellten, die Akten bezeichnen

sie abet nicht als solche: So soll die Jungfrau Genathin 1723 die reformierte Lehre als

«teufflisch» bezeichnet haben und auf die Ftage des Pfarrers, warum sie denn so wenig
zur Kirche und zum Abendmahl komme, geantwottet haben: «was sie dessen soll, haben

auch Wein und Brott zu Haus.» In den Akten ist nicht von Blasphemie die Rede,
sondern nut von «Rede gegen unsere Religion»; der Fall versandete schliesslich, siehe StABS,

Criminalia 1 A, G 3 und ebd., Protokolle Kleiner Rat, Bd. 94, 28.6.1723 und Bd. 95,
30.6.1723.

12 Heinrich R. Schmidr hat für diese Vorstellung der göttlichen Bestrafung odet Beloh¬

nung den Begriff «Vergeltungsglaube» oder -«théologie» eingefühtt, welcher sich mittlerweile

besonders in der Blasphemie-Forschung etabliett hat, vgl. Ders., Die Ächtung des

Fluchens durch reformierte Sittengerichte, in: Petct Blickle (Hg.): Der Fluch und der
Eid. Die metaphysische Begründung gesellschaftlichen Zusammenlebens und politischer

Ordnung in der städtischen Gesellschaft, Betlin 1993, S. 65-120, hiet S. 65-83.



Ein Werkstattbericht 135

Untersuchungszeitraum. " Inwieweit es auch in den konkreten
Fallakten - abgesehen von den theologischen Gutachten, die es vertreten

- auftritt, witd noch zu prüfen sein.14

Der Basler Rat sah sich, analog zum europäischen und schweizerischen

Umland, als christliche Obrigkeit verpflichtet, für die göttliche

Ehre einzustehen. So erliess er während des Untersuchungszeitraums

rund 40 Mandate und Ordnungen, in denen Blasphemie
problematisiert wurde.15 Zabi und Inhalt standen in einer Tradition,

die im späten Mittelalter mit der sogenannten Alten
Reformationsordnung von 1498 begonnen hatte und durch die Reformation
dann etwas intensiviert wurde. Die Reformationsordnung von
1529, die «Christliche Reformation und Policey-Ordnung der
Stadt Basel» von 1637 und die ebenso benannte Ordnung von 1715

waren Marksteine auf diesem Weg. Allerdings wurden dabei die

Bestimmungen weniger bezüglich des Delikts an sich als bezüglich
der Ahndung modifiziert. So wurde die Denunziationspflicht
zunehmend auf die ganze Bevölkerung ausgedehnt oder, 1637, das

Gremium der «Reformationsherren» eingesetzt. Sie hatten die
Einhaltung der Reformationsordnung zu überwachen und entsprechende

Vergehen zu abnden.16 Anzumerken ist allerdings, dass die
Erlasse gegen Blasphemie im Kontext der Sittengesetzgebung wie
auch -politik nicht an erster Stelle standen, entgegen der Bedeutung,

welche dem Vergehen per definitionem zukam.17

13 So warnte beispielsweise eine «Landesväterliche Erinnerung und Warnung» 1787: «es

möchre der gerechte Gott zuletzt seine Sttafgerichte über unser Sradt und Land verhängen»,

da «tieffe Unwissenheit, Unglaube, Ruchlosigkeit, Religionsspötterey, Gottes

Verachtung und Verläugnung, samt allen Arten von Sünden und Lasrern» vorherrschend

geworden seien, StABS, Bibliothek Bf. 1 : Reformarionsordnung vom 24. Heumonat
1780, Anhang vom 25. August 1787, S. 2.

14 Vgl. dazu Loetz (wie Anm. 5), S. 471-83. Sie weist zu Recht daraufhin, dass das Gor-
tesbild des frühneuzeitlichen Reformiertentums nicht aufdie Vorsrellung eines zornigen,
strafenden Gottes beschränkr werden darf, wie das in der Forschung oft geschieht. Siehe

auch unten Fallstudie.

15 Es handelt sich dabei um die gedruckren Mandate. Sie sind gesammelt in StABS, Bib¬

liothek Bf 1.

16 Die Reformationsherren setzten sich aus einer wechselnden Anzahl von Gross- und
Kleinrären (anfänglich zudem noch zwei Geisrliche) untet dem Vorsitz des Obersrzunft-
meisrers zusammen.

17 Weit meht Erlasse richreten sich gegen die «Verschwendung» oder «Üppigkeiten» wie

Kleidung, Tanz etc. Ob das damit zusammenhing, dass Kleider- und ähnliche Verstösse

einfacher, unkompliziertet zu ahnden waten, während der Vorwurfder Blasphemie durch

Zeugen bestätigt und, je nach Schwere des Falls, in theologischen und juristischen
Gutachten analysiert werden musste? Auszuschliessen ist jedenfalls, dass die Leute weniger
fluchten als dass sie sich beispielsweise «falsch» kleideten. Vgl. dazu folgendes Kapitel.



136 Gottcslästetung in der Stadt Basel 1674-1798.

Die Rechtspraxis

Damit eine Gotteslästerung gerichtsnotorisch wurde, musste sie bei
der weltlichen oder geistlichen Obrigkeit angezeigt werden. Oft
waren es Nachbarn oder andere Personen, die das Vergehen
mitbekamen und es, wie das Gesetz vorgab, dem Pfarrer oder einer
amtlichen Person berichteten. Zahlreiche Hinweise lassen aber eine
erhebliche «Dunkelziffer» nicht gerichtsnotorisch gewordener
Lästerungen annehmen, so die häufigen Ermahnungen an Wachtleute,
Stadtdiener und die ganze Bevölkerung, die vernommenen
Lästerungen auch wirklich zu verzeigen, die vielen Mandate der Obrigkeit,

die chronischen Klagen der Geistlichkeit in Predigten, Memo-
rialia oder Gutachten über das häufige Gotteslästern der Bevölkerung

sowie Hinweise in den Falldossiers, dass der oder diese seit

Jahren fluche. Gotteslästerungen gehörten also zur Alltagssprache
oder wurden via «InfraJustiz» erledigt. Letzteres bedeutet, dass die
Kontrahenten miteinander oder über eine Schlichtungsperson im
aussergerichtlichen Raum Wege fanden, ihre Differenzen zu regeln
und den sozialen Frieden wieder herzustellen.18

Oberste Gerichtsinstanz für Gotteslästerungen in der Stadt Basel

war der Kleine Rat. Gewisse Kompetenzen hatten ausserdem die
Reformationsherren, die Geistlichkeit und die Bannheiren als

weltlich-geistliche Einrichtung. Je nach Schwere des Falles wurde dieser

an den Rat weitergeleitet bzw. von diesem an die Reformationsherren

oder die Geistlichkeit zur Bearbeitung überwiesen. Von Pfarrern
und Bannherren erhielt die verzeigte Person einen «Zuspruch», d.h.
eine «ernsthafte Ermahnung», sich zu bessern oder man verfügte
einen Ausschluss vom Abendmahl («Excommunication»). Höhere
geistliche Strafen wie öffentliche Vorstellungen in der Kirche wurden

vom Rat erlassen und an die Geistlichkeit zur Ausführung
delegiert. Die Reformationsherren verlangten eine Rechtfertigung des

Angeklagten und entliessen diesen je nach dem mit einer Verwarnung,

einer Geld- oder einer Haftstrafe.
Kam ein Fall vor den Kleinen Rat, so lief eine richtiggehende

«Maschinerie» an. Es erfolgte ein Haftbefehl und die Siebner19 wurden

beauftragt, «Information» einzuholen, d.h. Zeugen zu befragen

18 Vgl. Loetz (wie Anm. 5), S. 250—61 und Dies., Linfrajudiciaire. Facetten und Bedeutung
eines Konzepts, in: Blauert/Schwerhofr (wie Anm. 6), S. 545-62.

19 Die Siebnerherren setzten sich zusammen aus dem neuen Obetstzunftmeister, drei Rats¬

herren und drei Meistern. Sie waten für die Vorunrersuchungen der Sttaflalle zuständig,
die der Kleine Rat übernahm, d.h. verhörren die Angeklagten und befragten Zeugen
und Sachverständige.



Ein Wcfkstattbericht 1 37

sowie den oder die Angeklagte zu verhören. Die Geistlichkeit - d.h.
der Konvent20 — und Rechtswissenschaftler mussten je ein Gutachten

verfassen. Zeugenbefragungen wurden teils sogat von auswärts

eingeholt.21 Diese Protokolle, inklusive der Verhöre, wurden in der

Regel im Frage-Antwort-Aufbau verfasst und bieten daher entsprechend

reiches Auswertungsmaterial. Die Geistlichkeit analysierte
den jeweiligen Fall in ihren Gutachten mit alt- und neutestamentlichen

Belegstellen, zog aber auch immer wieder juristische Quellen
bei. Die juristischen Gutachter zitierten in erster Linie ausführlich
juristische Quellen; auch die Bibel wurde herangezogen, allerdings
scheint dies im Lauf der Zeit abgenommen zu haben.

Bemerkenswert ist die Effizienz, mit der die Fälle in der Regel
bearbeitet wurden. Die einzelnen Aufträge — Verhöre, Befragungen,
Gutachten — wurden meistens bereits für die folgende Ratssitzung,
d.h. innerhalb von zwei bis drei Tagen, erledigt. So waren die Fälle

oft nach zwei bis drei Wochen abgeschlossen. Ob der Grund für
diese Effizienz ein Hinweis auf die Wichtigkeit dieser Fälle darstellt,
muss noch weiter untersucht werden.22

Neben den amtlichen Schreiben finden sich in den Falldossiers
auch Suppliken von Familienangehörigen, Bekannten oder den

Delinquentinnen selbst. Inwieweit solche Eingaben erfolgreich
waren, lässt sich nicht mit Sicherheit sagen, da die Urteile selten

begründet wurden. In mehreren Fällen jedoch erreichte eine Supplik

mit Sicherheit eine Strafmilderung oder vorzeitige Haftentlassung.

Daher und auch aufgrund der Häufigkeit solcher Bittschriften
— in etwa det Hälfte der schwereren Fälle23 - möchte ich annehmen,
dass damit durchaus eine gewisse Beeinflussung der obrigkeitlichen
Urteilsfindung möglich war.24 Die Suppliken repräsentieren das in

20 Der Konvent unter Vorsitz des Antistes wat die Aufsichtsbehörde über das Basler Kir¬

chenwesen und Vermittler zwischen Regierung und Kirche; er wurde auch «Ministerium»

odet «Kapitel» genannt. Zum wechselnden Einsatz dieser Bezeichnungen bzw.

Unklarheit der personellen Zusammensetzung siehe Schiffetle (wie Anm.*), S. 33f.
21 So schrieb der Kleine Rat im Fall Abel Wettstein beispielsweise nach Bern, Solorhurn,

Mülhausen und ins Markgräflerland, mit der Birte an die dortigen Obtigkeiten, die dort
wohnhaften Zeugen zu befragen, vgl. SchifFerle (wie Anm.*).

22 Jedenfalls galt füt die Gotteslästerungsdelikre nicht, was Andreas Staehelin zur frühneu¬

zeitlichen Basler Justiz feststellte: «Eine gehässige und langwierige Prozessfuhrung und
eine endlose Trölerei in den Gerichten herrschten noch bis ans Ende des 18. Jahrhunderts

vor», Ders.: Geschichre der Universität Basel 1632-1818, Basel 1957, S. 458.
23 Nut solche zogen sich übet mehrere Tage hin und wurden im Vergleich zu leichteten

Fällen empflindlich sankrioniert, so dass sich der Aufwand einer Supplik lohnte.
24 Anders als beispielsweise in Zürich, wo Francisca Loerz den Suppliken - vor allem auf¬

grund deren Seltenheit - kaum Einfluss zuspricht, vgl. dazu Loetz (wie Anm. 5), S. 192.



1 38 Gotteslästerung in der Stadt Basel 1674-1798.

der Frühen Neuzeit wichtige soziale Kapital, d.h. die soziale Vernetzung

einer Person.

Die Strafen deckten in Theorie und Praxis das gesamte damalige
Strafspektrum von einer zweimaligen Warnung bei leichteren

Lästerungen über Geld- und Haftstrafe bis hin zu Landesverweis und
Körper- bzw. Todesstrafe ab. Die häufigste Strafe war eine
Geldbusse, meist in Verbindung mit einem «Zuspruch» oder einer

Verwarnung von Seiten der Bann- oder Reformationsherren. Sie wurde
für leichte Flüche oder Schwüre verhängt und ihre Häufigkeit
entsprach der des Vergehens. Bei schwereren Vergehen wurden
meistens Zuchthausstrafen - in der Regel Arbeitshaft - verhängt, je
nachdem Pranger oder Stadt- und Landesverweis. Körperstrafen
waren ausgesprochen selten; Todesstrafe ist lediglich eine überliefert,

wobei Gotteslästerung nur gleichsam der Tropfen war, der das

Fass zum Überlaufen brachte.2'' Oft wurden einzelne Strafen
kombiniert, beispielsweise zuerst Pranger dann Zuchthaus.

Die Höhe der Strafe war von verschiedenen, teils gesetzlich
festgehaltenen, Faktoren abhängig. Berücksichtigt wurde, ob es

sich um einen leichten Fluch oder eine originelle, schwere Lästerung

handelte und ob die Rede absichtlich fiel oder affektgeleitet
im Zorn oder bei Betrunkenheit. Beachtet wurde weiterhin die

«Vorgeschichte», indem man im Wiederholungsfall strengere
Konsequenzen zu fürchten hatte. Eine Rolle spielte auch, ob
Gotteslästerung der einzige Anklagepunkt war, was meistens nicht
zutraf. Sehr oft findet sich dabei der Vorwurf eines «ärgerlichen»
oder «ruchlosen» Lebens. Die Frage, welches Gewicht den einzelnen

Vergehen jeweils zukam, ist meistens nicht mehr zu
rekonstruieren, zumal wenn es sich um kleinere Fälle handelt, die einzig
mit einem kurzen Eintrag in den Protokollen der Reformationsoder

Bannherren erhalten sind. Bei solchen Fällen sind auch die
oben genannten Fragen oft kaum zu beantworten.26 Weitere, sel-

25 Rittmeister Rudolf Merian, 1725 enthauptet, Anklage wegen mehrmaliger «Unzucht»,
weiterhin Verdacht, eine Frau vergiftet zu haben, Gewalt gegenübet einer anderen Frau,

Zauberkünsren, Publikation unerlaubter Schrifren und schliesslich Gotteslästerung,
siehe StABS, Criminalia 2, M 5 und ebd., Srraf- und Polizei C 9.

26 Wie beispielsweise beim Fall des Reformationsdienets Ludwig Kölla 1681: Ihm wurde

vorgeworfen, dass wenn er nach Hause komme, er fast immer «voll und toll» sei, und
dabei übel fluchen würde. Er musste sich vor den Reformarionsherren «rechtfertigen»,
wobei er seiner Frau die Schuld gab, da diese kein gutes Wort für ihn habe, wenn er nach

Hause komme. Sie würde dabei aber angestiftet «von einer papistischen Frawen, so in
seinem Haus sich aufhabe, und Er mit gewalt schon offtmahls abschaffen wollen» — ob
Kölla damit seine gutptotestantische Einstellung beweisen und Strafmilderung erwirken



Ein Werkstattbericht 139

ten explizit gemachte Faktoren spielten ebenfalls eine Rolle bei der

Beurteilung, und eine Untersuchung von Blasphemiefällen muss
sie ansatzweise zu beantworten versuchen. Konkret sind dies die
Person des oder der Blasphemikerln sowie der politische,
gesellschaftliche und familiäre Hintergrund, der die Obrigkeit zu dieser
oder jener Entscheidung bewogen haben mag. Werden diese

Faktoren bei der Betrachtung der Fälle mitberücksichtigt, so lässt ihre

Beurteilung — durch Obrigkeiten und Gesellschaft -, die uns
heute auf den ersten Blick willkürlich anmuten mag, eine

kontextabhängige Differenzierung oder eine «Logik der Zeit»
durchscheinen, die durchaus Spielräume für per definitionem lästerliches

Reden liess.

Abschliessend soll eine Auswahl bisheriger quantitativer Ergebnisse

des untersuchten Quellenkorpus vorgestellt werden. Die
zeitlichen Verteilung der Fälle sieht folgendermassen aus: 30% der

rund 70 Fälle fielen in die Zeit zwischen 1674 und 1700; 50%
ereigneten sich in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts und die
restlichen 20% wurden zwischen 1750 und 1798 geahndet, wobei
im letztgenannten Zeitraum die 1770er Jahre die meisten Fälle

aufweisen. Dieser Konjunkturverlauf muss qualitativ untersucht
werden. Insbesondere wird nach dem Zusammenhang mit einer

Säkularisierung oder Privatisierung der Religion im Zug der Aufklärung

zu fragen sein.

Die Angeklagten stammten aus allen sozialen Schichten, vom
Landstreicher über die Ehefrau des Handwerkers bis zum Ratsherrn.27

Daraus lässt sich schliessen, dass die Forderung des Gesetzes, alle
«Verbrecher» «ohne Ansehen»28 zu verfolgen, tatsächlich umgesetzt
wurde. Der Frauenanteil betrug rund 15%, wobei hier die Ehepaare

nicht miteinbezogen sind. Diese machten ca. 12% der Fälle aus.

Die Mehrzahl der Angeklagten wohnte in det Stadt Basel. Etwa
10% der Delinquentinnen stammten von auswärts, die meisten

von ihnen aus dem nahen schweizerischen oder ausländischen
Umland.

wollte? Kölla bat um Verzeihung und versprach Besserung. Er wurde für eine Nacht auf
den Spalenturm gesetzt. Genaueres erfährt man nicht übet die Einschätzung des Vergehens

von Seiten der Obrigkeit. Siehe StABS, Protokolle E 13,1, 9.4.1681.

27 Die Handwerker waren am weitaus häufigsten vettreten. Das hing wohl in erster Linie

mit dem grossen Anteil dieser Berufsgruppe an der Gesamtbevölkerung der Sradt zusammen.

Der Frage nach der sozialen Herkunft wird aber im weiteren Verlauf meiner Dis-

serrarion noch genauer nachzugehen sein.

28 StABS, Bibliothek Bf 1: Mandat wegen Fluchen und Schwören, 15.9.1714.



140 Gotteslästerung in der Stadt Basel 1674-1798.

Fallstudie: Delinquentinnen und ihr religiöser Hintergrund
In diesem Kapitel werden drei Fälle von gerichtsnotorisch gewordener

Gotteslästerung vorgestellt und auf die einleitend erwähnten

Fragestellungen bezüglich dem kirchlich-religiösen Hintergrund
hin befragt. Durch die Auswahl der Beispiele soll die Verschiedenheit

der einzelnen Delikte exemplarisch aufgezeigt werden, einerseits

im Blick auf die vorliegende Fragestellung, andererseits aber
auch bezüglich der verschiedenen Aspekte solcher gerichtsnotorisch
gewordenen Lästerungen wie Denunziation, Verfahren etc.29 Die
Fälle sind bewusst der kleinen Zeitspanne von 15 Jahren entnommen,

so dass ihre Verschiedenheit nicht oder nur sehr beschränkt

mit einem Wandel im Lauf der Zeit etklärt werden kann, sondern

vor allem mit der je unterschiedlichen Konstellation von Beteiligten
und Situation.

Wie sich zeigen wird, sind die Angaben in den Fallakten zur
vorliegenden Fragestellung nicht zahlreich. Die ausgewählten Fälle

stellen diesbezüglich jedoch keine Ausnahmen dar. Berichte über

Seelsorge-Gespräche, die Geistliche mit zahlreichen Verurteilten in
den Gefängnistürmen führten, sind nut wenige überliefert, und

wenn, dann oft als knappe und oberflächliche Zusammenfassungen.

Und dass die Obrigkeit explizit nach den religiösen - oder
anderen — Hintergründen der Angeklagten fragte, war sehr selten.

Ein wesentlicher Grund - der hier nur kurz angesprochen werden
kann — könnte gewesen sein, dass die Basler Justiz selten einen
Zusammenhang von Blasphemie und Häresie, Ketzerei oder Hexerei

vermutete. Blasphemie war in erster Linie ein «innerkonfessionelles»

Delikt.30

a) Daniel Low

Ende Oktober 1705 wurde Daniel Low, 56 Jahre alt, Spanner im
Kaufhaus-", verheiratet und Vater von vier Kindern, per Ratsbeschluss

in die Bärenhaut, eines der Basler Gefängnisse, gefangen gesetzt.'2

29 Worauf hier jedoch nicht weitet eingegangen wird.

30 Siehe dazu Loetz (wie Anm. 5), bes. S. 25f. und .Schwerhoff (wie Anm. 5), bes. S. 33—45,

274-^6.
31 Spanner: Auf- und Ablader der Fuhrwerke; spez. als Angestelltct in einem städt. Kauf¬

haus, an einer Zollstätte o.a., Schweiz. Idiotikon, Bd. 10, Sp. 270f.

32 StABS, Protokolle Kleiner Rat, Bd. 77, 28.10.1705, fol. 260v. Die Akten zum Fall Low
finden sich in ebd., Criminalia 2, L 1; ebd., Prorokolle Kleiner Rar, Bde 77 und 78; ebd.,

Kirchenarchiv M 17 und ebd., Finanz M: Brett-Konti 1705 (Quittung für Gefängniskosten).



Ein Wcfkstattbeticht 141

Hieronymus Burckhardt, damals Prediger in St. Elisabethen - ab

1709 Antistes der Basler Kirche — war am selben Tag mit einem
Memoriale an den Rat gelangt, in dem er Low «wegen grewlichem
fluchen und gottslästerung, Verachtung des götl. wort und der H.
Sacramenten, auch Tägl. Tfunckenheit, wie nicht weniger
allerhandt leichtfertiger reden, die er dan und wann von sich hören
lassen»33 dem Rat anzeigte. Die bisherigen Ermahnungen und Zu-
sprüche der Geistlichkeit seien erfolglos gewesen und man bitte,
dass «schärffere Mittel mit Jhme möchten vorgenommen werden.»34

Burckhardt lieferte auch gleich noch ein Muster der «gottvergessenen»

Reden Löws: wie

«seiner hausfrau ihme vorgehalten: warumb er doch so liederlich zur
kirchen gehe, gestalten er in einem ganzen Jahr mehr nicht als ein oder

zweymahl dem Gottesdienst beygewohnt habe, gab er zur antwort:
kirchen gehen bfinge niemand kein brot nit haus: wass er in der
kirchen thun wolle, er wüsse zuvor, wass man Predige [...] AufJhre errin-

nerung Solle auch hätten, könne Ja sonsten keinen Segen von Gott
haben, war seine Antwort: Gott könne schon seiner übel Zeit für das

Gebätt annehmen, wan er eine Sägen vonnöthen habe, könne er schon

bey den Zimmerleüthen dergleichen bekommen Wan man ihme

fürgehalten: Ob dan nicht auch in den Himmel verlange, sprach er: Er
bekümmer sich wenig umb das Himmelreich; was von Himmel und
Höll gesagt werde seye nur ein Buzzenmummel35, damit man die

Kinder schrecke [...] er finde gespanen wo er hinkomme, er wolte er

wäre beym gassenbsetzer am Galgen, seye ihm wohl daselbst».36

Diese Reden waren im Folgenden Gegenstand des Verfahrens gegen
Low. Im Verhör durch die Siebnerherren, das kurz darauf stattfand,
soll sich Low «gantz verstockht und wie ein c.v. tummes Vieh erzeiget»3

haben. Einzig bezüglich dem Kirchenbesuch gestand er ein,
diesen als überflüssig bezeichnet zu haben, weil er im Voraus wisse,

was gepredigt würde. Ebenso bestätigte er seine Aussagen über das

Gebet und den Segen. Allerdings widersprach er gleich darauf den

zuvor gemachten Äusserungen zum Kirchenbesuch: er gehe in die

33 Ebd., Criminalia 2, L 1: Memoriale von Hieronymus Burckhardt, undatiert, verlesen

(im Kleinen Rat) 28.10.1705, fol. Ir.
34 Ebd., fol. lv.
35 Butzenmummel: Schreckgespenst (u.a.), Schweiz. Idiotikon, Bd. 4, Sp. 227.

36 StABS, Criminalia 2, L 1: Memoriale von Hieronymus Burckhardt, undatiert, verlesen

(im Kleinen Rat) 28.10.1705, fol. lrf.
37 Ebd., Verrichtung der Siebner, undatiett, vetlesen (im Kleinen Rat) 31.10.1705, foi. 2r.



142 Gotteslästerung in der Stadt Basel 1674-1798.

Kirche, der Sigrist könne das bestätigen, nur letzten Sonntag habe

er krankheitshalber fehlen müssen. Weiteres war ihm nicht zu
entlocken. Selbst mehrmaliges Nachfragen und Bitten, die Wahrheit
zu sagen, blieben erfolglos. Low bemerkte, wenn er so was gesagt
habe, dann sei das schon zwei Jahre her und er könne sich nicht
mehr erinnern. Abschliessend bat er Gott und die Obrigkeit, «wo er
möchte gefehlt haben um Verzeihung», «man solle den gn. Herren
mitteilen, dass er vier Kinder habe und «selbst Sechst in der haus-

haltung wäre»38. Der Rat beschloss daraufhin, weitere Informationen

über Low einzuholen und ihn ein zweites Mal zu seinem Leben
bzw. seinen Gotteslästerungen zu verhören. Daraufbin wurden acht
Leute befragt, die Low kannten. Ausserdem gaben die Herren des

Kaufhauses einen schriftlichen Bericht - quasi ein Arbeitszeugnis -
zu Low ab. Die Aussagen bestätigten den Bericht Burckhardts über
ein «ruchloses» Leben Löws, insbesondere wegen seiner ständigen
Trunkenheit. Die Kaufhausherren schrieben sogar, Low hätte sich
die ganzen Jahre so aufgeführt, als sei er «seiner gäntzlichen ver-
nunfft beraubt» und es wäre sehr zu wünschen, wenn er durch eine

«tüchtige Person» ersetzt würde.39

Das zweite Verhör Löws musste abgebrochen werden, da er «sich

aller Sinnloos» angestellt habe.40 Ein drittes Verhör wurde wenige Tage

später angesetzt. Ausserdem eine «confrontation» mit seiner Ehefrau.
Das Ergebnis war dasselbe wie beim ersten Verhör. Die Frage, ob ihm
die Sache denn nicht leid tue, er keine Reue empfinde, bejahte er und
bat Gott und die Obrigkeit um Verzeihung. Auf die Frage, wie er sein

künftiges Leben gestalten wolle, meinte er, «Er solle Unseren Herr
Gott anruffen, dass er Jhme in sinn geben wolle, wie er es machen
solle.»41 Darauf wurden die Akten den Herren Geistlichen mit der
Bitte übergeben, ein Gutachten zum Fall zu verfassen. Dieses wurde

wenige Tage später im Rat verlesen. Es verurteilte die Reden Löws
scharf: sie seien eine «förmliche Gottslästerung», weder mit Unwissenheit

noch Trunkenheit zu entschuldigen.42 Denn solche Reden seien

«so spitzig und bossfertig [...], dass sie nicht änderst, als [von] einem

Spötter, der zwar überzeugt ist, dass ein Gott sey, aber solchen in sei-

38 Ebd.

39 Ebd., Informarion der Siebner, 3.11 1705 und Memoriale der Kaufhausherren, unda

tiert, verlesen (im Kleinen Rat) 4.11.1705.
40 Er habe sich nackt ausgezogen und sei auf allen Vieren «herumbgekrobbet und sich, als

ob er nicht bey sich Selbsten wäre, angestellet», ebd., Information det Siebnet, 3.11.1705,
fol. 3r.

41 Ebd., Verrichtung der Siebner, undatiett, verlesen (im Kleinen Rat) 7.11.1705.
42 Ebd., Theologisches Gutachten, 12.11.1705, fol. lt.



Ein Werksrarrbericht 143

nem Herzen verachtet»43. Das würde auch Löws bisheriger Lebenswandel

deutlich machen. Er verdiene eine gebührende Strafe, denn
leider habe Low «viel Brüder und Mitgenossen» in der Stadt, «nicht

nur im fluchen und Trunckenheit, sondern auch im Atheismo,
Gottslästerung und Verstockung der Geheimnussen unsers seeligmachen-
den Christlichen Glaubens» und «eine exemplarische Straaff» würde
«solchen leüthen zur warnung und schrecken dienen.»44

Daraufhin fällte der Rat das Urteil, das sich wesentlich nach
dem Votschlag det Geistlichkeit richtete: Low müsse für ein halbes

Jahr ohne Wein ins Schellenwerk, anschliessend ins Zuchthaus, wo
er geistliche Unterweisung bekomme.45 Im Mai folgenden Jahres

gelangte die Ehefrau Löws, Margreth Frey, mit einer Supplik an den
Rat und bat um die Begnadigung ihres Mannes. Der Rat zeigte sich

gnädig und beschloss, Low solle mit der Urfehde, die ihm den
Besuch von Wirts- und Weinhäusern verbot, entlassen werden, ausserdem

soll er vom Bann einen Zuspruch erhalten.46

b) Ester Clausenburgerin
Ester Clausenburgerin, 39 Jahre alt, Wittwe von Theodor Rothen,
Kleinbasler Amtmann und Mutter von fünf Kindern, seit 1709

wegen «aussgelassenem, unzüchtig und verdächtigen wandeis» im
Zuchthaus47, wurde im Februar 1711 von den Zucht- und
Waisenhausinspektoren beim Rat angezeigt, weil sie trotz obrigkeitlichem
Befehl weder arbeiten noch ihr Leben bessern wolle «sondern im
widerspihl diss mensch voller bossheit [...] undt lasset auch sehr

verzweiffelt undt gottloose reden von sich hören»48. Der Rat beauftragte

daraufhin die Siebner, im Zucht- und Waisenhaus49

«Information» einzuholen. Tags darauf konnte im Rat der entsprechende
Bericht verlesen werden. Die beiden Vorsteher des Hauses hatten
den Siebnern einen schriftlichen und einen mündlichen Bericht

43 Ebd., fol. 2rf.

44 Ebd., fol. 3r.

45 Ebd., Protokolle Kleiner Rat, Bd. 77, 11.11.1705, fol. 280v.-281r.
46 Ebd., Bd. 78, 15.5.1706, fol. 48v.; Supplikation: Ebd., Criminalia 2, L 1.

47 Ebd., Protokolle Kleiner Rat, Bd. 81, 1.6.1709, fol. 15r.

48 Ebd., Criminalia 2, C 1: Memoriale der Zucht- und Waisenhausinspectoren, undatiert,
vetlesen (im Kleinen Rat) 25.2.1711. Die Akten zum Fall Clausenburgerin finden sich

in: ebd., Criminalia 2, C 1 ; ebd., Protokolle Kleiner Rat, Bde 82 und 83 und ebd., Sttaf-

und Polizei X 1.

49 Das Zuchr- und Waisenhaus war ab 1669 bis ins frühe 19. Jahrhundert eine gemeinsame

Einrichrung (im heutigen Waisenhaus an der Wettsteinbtücke).



144 Gotteslästerung in der Stadt Basel 1674-1798.

vorgelegt. In Ersterem erzählten sie, wie die Clausenburgerin vor
einigen Wochen sonntags nach der Kinderlehre in Gegenwart des

Pfarrers, Waisenvaters und des Schulmeisters folgende gottlose
Reden von sich habe hören lassen:

«1. Seye sie eine Unschuldige Gefangene, undt wann ja sie Eine grosse
fehler solte begange habe, deren Jhro doch unwissendt, warumb man
Jhro dz Leben nicht nehme, dancke auch Ug. Hetren nicht umb die

begnädigung soferne sie dz Leben verwürgt habe [...]
2. Hat sie gesagdt, dz Gott der Herr Jhret ganz vergessen Er gedencke
nicht mehr der Armen die doch umb Hülffe Zu Jhme schreyen theten,
undt sie kehme in Ewigkeith nicht mehr bey Gott zu gnaden, auch

seyen die Heyl. Gnaden Zeichen so sie dann undt wann genossen

gänzlich an Jhro verlohren, dz Gebett so man für Wittwen undt Weyssen

bette solte billich auss dem Gebett buech gethan werden, den der

Höchste gedencke Jhrer gänzlichen nicht meht»50

Desweiteren führte der Bericht an, damit sie nicht arbeiten müsse,

gebe die Frau vor, an der «fallenden Sucht» (Epilepsie) zu leiden.

Deswegen sei sie «auch vor Vier wuchen auss der Sontag Morgen
Predigt zur Kirchen hinauss geloffen, undt dan nieder gefallen, mit
schendtlicher entblesung biss auff den halben Leib so nicht alleine

selbigen mahls sonderen zum öffteren geschehen»51. Vor kurzem sei

sie «wiederumb in ihre Desperathe unsinnige reden fortgefahren,
undt gesagdt sie seye in der Hell gewesen, habe auch Jhre Kinder
darinnen sehen brathen, auch seye der böse feindt neben Jhro auff
einem Stuhl gesessen, undt Gott wolle Sie nicht mehr kenne undt

seye von Jhme Verstössen.»52 In der mündlichen Befragung ergänzte
Plenius, der Zucht- und Waisenhausvorsteher, seine schriftliche
Berichterstattung mit dem Zusatz, «dass noch disen morgen dieselbe

geschrauen und geruffen: /. gott behüte Uns ./ der Satan seye da,

Er wolle Sie holen, Er habe Sie schon beym rokh; Nachdeme Sie

aber gemerkht, dass Jemand umb den weg seye, habe Sie den 6tn
Psalmen anfangen betten»53.

Aufgrund dieser Berichte liess der Rat Ester Clausenburgerin auf
den inneren Spalenturm verhaften54 und beauftragte die Siebner, sie

50 StABS, Criminalia 2, C 1: Schriftlicher Bericht von Matr. Plenius und J.J. Dömmelj,
undariert, verlesen (im Kleinen Rat) 28.2.1711, fol. lrf.

51 Ebd., fol. lv.
52 Ebd.

53 Ebd., Information der Siebner, 27.2.1711, fol. Ir.
54 Viele Basler Stadttütme dienten damals zugleich als Gefängnisse.



Ein Werkstattbeticht 145

zu verhören.55 Wenige Tage später legten diese dem Rat ein fünfseitiges

Verhörprotokoll vor. Darin wurden ihr die von den Zucht-
und Wäisenhausvorstehern gemeldeten Vergehen vorgehalten. Man
habe gehofft, dass sie im Zuchthaus ihr Leben bessern und ihre
Sünden bereuen würde, stattdessen müsse man hören, «dass Sie

gantz ohnschuldig seyn wolle, und sich vernemen lassen, wann Sie

das leben verschuldt, warumb mann es Jhro nicht nemme, welches
Sie dann selbsten wünschte»56. Sie verteidigte sich, dass der Pfarrer
sie bereits wegen vorgeworfenen Reden bestraft habe. Es sei ihr
herzlich leid deswegen, doch aufgrund ihrer Krankheit komme sie

ganz ausser sich und wisse nicht mehr, was sie tue oder rede.57 Ein
anderes Geständnis legte sie nicht ab, bat aber abschliessend um
Verzeihung und Gnade, dass man sie als arme kranke Wittwe
barmherzig anschauen und die Milde der Strenge vorziehen möge. Der
Rat gab sich nicht zufrieden mit den Antworten und liess die Siebner

ein zweites Verhör durchführen. Doch Ester Clausenburgerin
blieb bei den gemachten Aussagen. Auf die Ermahnung hin, sie

solle die Wahrheit sagen, habe sie weinend bekannt:

«Sie seye eine arme Sündetin, Sie habe aber rew und bette Sie Gott und

ein gn. Vättcrliche Obrigkeit umb gnad und Verzeyhung, auch umb

milterung der gefangenschafft, Sie habe einen gnädigen Gott, Sie hoffe

auch Meine gn. Herren werden Jhro auch gnädig seyn, und Sie nicht
wie Cain in der gefangenschafft Verzweiffein lassen.»58

Zur gleichen Zeit erreichte ein Bittschreiben der Verwandtschaft
Ester Clausenburgerins den Rat, in dem «umb ein gnädiges urtheil
und dz ihre mit einer weltschmach verschohnet und ihre fünff
junge kinder hierin angesehen werden möchten»59 gebeten wurde.
Nach der Verlesung des zweiten Verhörs beschloss der Rat, Gnade
walten zu lassen. Inwieweit hier das erwähnte Bittschreiben eine
Rolle gespielt hat, lässt sich aus dem Beschlussprotokoll des Rates

nicht herauslesen. Möglicherweise hatte auch einen Einfluss, dass

der Rat 1709 und 1710 trotz Bitten des Vormunds und der

Zuchthaus-Inspektoren auf einer Weiterführung der Zuchthausstrafe be-

55 Ebd., Protokolle Kleinet Rat, Bd. 82, 28.2.1711, fol. 317v.

56 Ebd., Criminalia 2, C 1: Verrichtung der Siebner, undatiett, verlesen (im Kleinen Rat)

4.3.1711, fol. Ir.
57 Ebd., fol. lv.
58 Ebd., Verrichtung der Siebner, undarierr, verlesen (im Kleinen Rat) 7.3.1711, fol. 3rf.

59 Ebd., Protokolle Kleiner Rat, Bd. 82, 4.3.1711, fol. 319v. Das Bittschreiben selbst ist

nicht ethalten, es wird im Protokoll nur stark zusammenfassend wiedergegeben.



146 Gorteslästerung in der Stadt Basel 1674-1798.

standen hatte.60 Jedenfalls lautete der Beschluss des Rats, Ester

Clausenburgerin mit der Urfehde und einem Zuspruch vom Bann

zu entlassen. Die Familie soll sie zu erbahrem Leben anmahnen,
andernfalls werde die 1710 angedrohte Strafe des Halseisens (Pranger)

ausgeführt.61

c) Jacob Leininger
Jacob Leininger aus Riehen, etwa 55 Jahre alt, Vater, gut bemittelt,
wurde im Juli 1720 verhaftet.62 Er hatte wenige Tage zuvor beim
Weinschenken Heinrich Hoffmann in Basel gotteslästerliche Worte

ausgestossen. Anlass war ein Streit, zu dem es zwischen den drei
Riehenern Leininger, Caspar Eger und Hans Lieck gekommen war:
Leininger hatte Egers Verlobte als «Hure» bezeichnet und weitere
«schand und schmächworte» ausgeteilt, wobei er auch einem
Anwesenden den Wein ins Gesicht warf. Die Ermahnungen der Anwesenden,

er solle doch an Gott denken, inspirierte Leininger, anknüpfend
an seine eben gemachte Aussage, in der er den Wein «s.v. Dreck, das

damahlige Wetter aber s.h. zu melden, Scheisswetter genennet»63, zu
vermelden «(absit Blasphemia) Gott sey Ein Scheisser».64 Ausserdem
soll Leininger auf das Ermahnen der Anwesenden auch gemeint
haben: «Er könne reden was Er wolle, es gehe Sie nichts an, Er hab sein
Sach darfür bezahlt» oder, wie ein anderer Zeuge zu Protokoll gab:
«Er dörffe schweren, Er hab es dem H. Pfarrer bezahlt.»65

Es folgte eine Anzeige beim Riehener Vogt Wenck durch Hans

Eger, dessen Verlobte Leininger als Hure bezeichnet haben soll.
Wenck meldete die Angelegenheit den Hauptleuten Kleinbasels, die
daraufhin erste Kundschaften einholten, d.h. die Beteiligten und
Zeugen befragten. Dann wurde der Fall an den Kleinen Rat übergeben.

Der Rat liess Leininger verhaften, durch die Siebner verhören
und die Zeugenvernehmungen einholen. In der darauffolgenden
Woche wurde Leininger noch einmal verhört, da sich die Obrigkeit

60 Ebd., Bd. 81, mehtere Einträge im Juni, Oktober und Dezember 1709 und April 1710

(siehe Register).
61 Ebd., Bd. 82, 7.3.1711, fol. 323v.

62 Die Akren geben keine weiteren Hinweise auf Leiningers Zivilsrand oder Beruf. Die
Akten zum Fall finden sich in: ebd., Criminalia 2, L 2; ebd., Protokolle Kleiner Rat Bde.

92 und 93 und ebd., Straf- und Polizei Q 2.

63 Ebd., Criminalia 2, L 2: Memoriale der Hauptleute Kleinbasels, undatiert, verlesen (im
Kleinen Rat) 5.7.1721, fol. lv.

64 Ebd., Information und Verrichtung der Siebner, 8.7.1721, fol. 2v.

65 Ebd., fol. 4r.



Ein Werksrattbeticht 147

mit dem ersten Verhör nicht zufrieden gab. Leininger hatte zu Protokoll

gegeben, dass er aufgrund seiner Trunkenheit «so wenig als der
Boden wüsse.»66 Zwar bat er Gott und die Obrigkeit «mit weinenden

Augen» um Verzeihung und versicherte, er werde «Gott den Herren
fleissig anruffen, dass Er Jhme die gnad verleiche, sein leben zu
besseren»67, womit er ein halbes Geständnis ablegte, trotzdem wurde er ein
zweites Mal verhört und ermahnt, die Wahrheit zu sagen. Doch

Leininger beharrte auf seiner Unwissenheit wegen Trunkenheit und
beteuerte abschliessend wiederholt, er wolle fleissig beten, dass Gott
ihn wieder «zu Gnaden auffnehmen wolle» und, falls er das ihm
Vorgeworfene gesagt habe, so sei es ihm «von Hertzen leydt».68

Ausser Leininger wurden fünf Zeugen bzw. die am Streit Beteiligten

ebenfalls zweimal befragt und zudem bei sieben Personen, die

Leininger kannten, inklusive dem Pfarrer, Informationen über dessen

Leben und Wandel eingeholt. Alle Befragten — mit Ausnahme
des Klägers - stellten Leininger ein insgesamt gutes Zeugnis aus: Er
sei ein guter Mensch, wenn er nüchtern sei. Sei er betrunken, könne
es zuweilen vorkommen, dass er übel fluche und schwöre. Leiningers
Nachbar Rudolf David beteuerte sogar, wenn Leininger nüchtern
wäre, sei er nicht zu verbessern, er könne sich keinen besseren Nachbarn

wünschen. Und er sei «in der Schrifft wohl erfahren, dass er den
leüthen Selbsten habe können zusprechen. Er habe denselben auch

fleissig gehört lesen und betten».69 Alle Zeugen bestätigten - darauf
angesprochen — die Betrunkenheit Leiningers zur «Tatzeit». Zudem
baten sein Vater und sein Schwiegersohn beim Rat um Gnade.70

Nachdem eine Woche später Geistlichkeit und Juristen ihre
Gutachten eingereicht hatten - beide Gutachten entlasteten
Leininger aufgrund seiner Betrunkenheit und der ansonsten positiven
Informationen, die man über ihn hatte71 - entschied der Kleine Rat

66 Ebd., fol. 5r.

67 Ebd., fol. 6v.

68 Ebd., Verrichtung der Siebner, undatiert, verlesen (im Kleinen Rat) 12.7.1721, fol. lv.

69 Ebd., «Fernere Information» durch «einige Deputierte», 10.7.1721, fol. 2v.

70 Darüber erfährt man nur in den Rarsprotokollen und ohne nähere Angaben, siehe ebd.,

Protokolle Kleiner Rat, Bd. 92, 7.7.1721, fol. 403r.
71 Ebd., Criminalia 2, L2: Theologisches Gutachten, 18.7.1721, Kopie in ebd., Protokolle

Kleiner Rat, Bd. 92, fol. 4l6r.—418r., sowie ebd., Criminalia 2, L 2: Juristisches Gutachten,

undatierr, verlesen (im Kleinen Rat) 23.7.1721, Kopie in ebd., Protokolle Kleiner

Rat, Bd. 92, fol. 419r.—42lr. Beide Gurachten nahmen den Fall zum Anlass, über den

verbreiteten übetmässigen Alkoholkonsum zu klagen, der zu einer «viehischen Unvernunft»

fühte (Theologisches Gutachten, Kopie in ebd., Prorokolle Kleiner Rat, Bd. 92,
fol. 418r.) und Anlass vieler Lästerungen sei, wobei die Geistlichkeit dem Rat ausfüht-

lich mögliche Gegenmassnahmen darlegte.



148 Gotteslästerung in der Stadt Basel 1674-1798.

über den Fall. Er bestrafte Leininger, nach Vorschlag der Juristen,
mit einer öffentlichen Vorstellung vor der Gemeinde, dem Tragen
des Lastersteckens bis zu seiner Begnadigung und einer materiellen
Strafe, dahingehend, dass Leininger 100 Gulden Strafe zugunsten
der Armen in Riehen bezahlen, ausserdem die Haftkosten übernehmen

müsse.72 Fünf Monate später erreichte ein Memoriale des

Obervogts von Riehen den Rat, in dem um die Begnadigung
Leiningers gebeten wurde. Der Rat kam dem Gesuch nach. Leininger
sollte Urfehde schwören, einen Zuspruch vom Bann erhalten und
damit begnadigt sein.73

Interpretation

Die religiösen Kenntnisse: Wissen und Bezugnahme

Der Fall Ester Clausenburgerin zeigt im Vergleich der drei Fallbeispiele

die meisten expliziten Bezüge auf religiöses Wissen. Sie

berichtete vom Teufel, zitierte Psalm 6, bezeichnete sich als «arme
Sünderin», beschrieb ihr Gottesbild und verglich sich schliesslich

mit Kain. Sie griff dabei wesentliche Aspekte der orthodox-refor-
mierten Lehren auf, wie sie die Basler Kirche im 17. und bis weit ins

18. Jahrhundert hinein prägten, insbesondere mit ihrer Betonung
der eigenen Sündhaftigkeit und dem Reuebewusstsein. 4 Sie werden

beispielsweise im «Nachtmahlbüchlein», dem Basler Katechismus,
deutlich. Das «Nachtmahlbüchlein» wurde 1622 von Johannes
Wolleb herausgegeben und stellte bis ins 19. Jahrhundert ohne
wesentliche Änderungen ein zentrales religiöses Unterrichtsmittel in
Kirche, Schule und Familie dar. 5 Der Leserin und dem Leser wird

72 Ebd.. Protokolle Kleiner Rat, Bd. 92, 23.7.1721, fol. 42lr. Der Beitrag in die Armen¬

kasse war eine sehr seltene Strafe; das Jurisrische Gutachten begründete sie mit der guten
finanziellen Lage Leiningers.

73 Ebd., Bd. 93, 20.12.1721, fol. 166v.

74 Die Kirchen- und Theologiegeschichte für die Stadt Basel in diesem Zeitraum (und

überhaupr für das 17. und 18. Jahrhunderr) ist bisher wenig erforschr. Vgl. bes. Max

Geiger: Die Basler Kirche und Theologie im Zeiraltet der Hochorthodoxie, Zollikon-
Zürich 1952; die entsprechenden Beittäge in Kreis et al. (Hg.): Basel - Geschichte einet
städtischen Gesellschaft, Basel 2000 und Paul Wernle: Der schweizerische Protestantismus

im XV11I. Jahrhundert, 3 Bde., Tübingen 1923-25.
75 «Vorbereitung zu dem Heiligen Abendmahl Oder Kurtze einfeltige Fragstuck, welche

vermög der fünff Hauptartickeln det Christlichen Religion, an die Tischgenossen des

Herren vor empfahung des heiligen Nachtmahls mögen gethan werden», Basel 1622.

1686 erweiterte Antistes Peter Werenfels den Karechismus, wobei Aufbau, Inhalr und



Ein Werkstattbericht 149

von Beginn an klar gemacht, dass sie oder er ein «armer Sünder» sei,
der in «grossem Elend» lebe, mit der Erbsünde bereits vor der
Geburt versehen worden sei und damit die «ewige Verdammnis»
verdient habe.76 Aber Gott habe die Gläubigen vor aller Zeit aus reiner
Gnade zum ewigen Leben erwählt.7' Im Glauben an das «Versühn-

opffer Jesu Christi» und in der «Heiligung» des Lebens78 werde man
sich der Verzeihung der Sünden gewiss. Die Gläubigen mussten
daher ein Leben in Dankbarkeit führen, d.h. ein «bussfertiges»
Leben in Reue und Leid im Bewusstsein der Sündhaftigkeit, indem
man sich vor weiteren Sünden hüte und sich guter und gottgefälliger

Werke befleisse. Diejenigen, welche «böses» tun, werden ewig
verdammt sein.79

Im Folgenden soll es nun um die Fragen gehen, wogegen Ester

Clausenburgerin auf Distanz ging und in welcher Form diese und
die weiteren Bezugnahmen auf religiöses Wissen geschahen. In den
sanktionierten Reden distanzierte sich Ester Clausenburgerin von
Gott. Sie tat dies pragmatisch, weil sie sich von Gott vergessen
fühlte. Dabei zeichnete sie das Bild eines lebensnahen Gottes, mit
dem man ringen konnte, und der durch seine Vergesslichkeit
gleichsam menschliche Züge trug. Das war ein anderes Gottesbild
als das der theologischen Konzeptionen, welche Gott als ein
«unendliches / unsichtbares Wesen» lehrte.80 Ebenso wenig findet sich
der zornige, strafende Gott in ihren Reden, sondern sie betonte
dessen Barmherzigkeit dem reuigen Sünder gegenüber. Es zeigt sich

hierbei, dass das frühneuzeitliche Gottesbild je nach Quellengattung

andere Akzentsetzungen erfährt.81 Es war ein widersprüchliches

Bild, das Ester Clausenburgerin von Gott beschrieb: einerseits
meinte sie sich auf ewig vergessen von ihm, andererseits betonte sie

seine Gnädigkeit ihr als reuigen Sünderin gegenüber. Diese Wider¬

Form wesentlich gleich blieben. Diese Fassung untet dem Titel «Ftagen und Antworten
über die fünff Haupt-Stuck der Christlichen Religion für die Kirchen zu Basel: Bey

Erforschung der angehenden Tischgenossen des Herren, wie auch in den Kinderlehren zu

Statt und Land zu gebrauchen» wurde bis zum Ende des 18. Jahrhunderts unvetänderr

immer wieder neuaufgelegt. Vgl. Karl Rudolf Hagenbach: Kritische Geschichte det

Entstehung und Schicksale der ersren Basler Konfession, Basel 1857, S. 260-66 und

Wernle, I (wie Anm. 74), S. 643-46.
76 «Fragen und Antworten [...]» (wie Anm. 75), S. 9f., 19-23.
77 Ebd., S. 32f.

78 Ebd., S. 24-26, 48f., 73.

79 Ebd., S. 51 f.

80 Ebd., S. 27.

81 Vgl. Anm. 14.



1 50 Gorteslästetung in der Stadt Basel 1674-1798.

sprüchlichkeit zeigt, dass sie ihr Gottesbild nicht aufgrund intellektueller

systematischer Überlegungen entwarf, sondern es der jeweiligen

Situation entsprach.
Ihre Reden zeigen trotzdem Eigenständigkeit im Umgang mit

religiösem Wissen. Sie wusste im richtigen Moment Psalm 6 zu
zitieren und sich mit Kain zu vergleichen.82 In ihren Ausführungen
über einen Gott, der nicht mehr hilft, stellte sie, modern gesprochen,

die Theodizeefrage, wobei sie soweit ging, einen liturgischen
Anderungsvorschlag anzumerken: die Streichung des Gebets für die
Witwen und Waisen. Eigenwillig scheint auch die das Verhör
abschliessende Bitte um Gnade. Zwar übernahm sie hier die vorgegebenen

Lehren83, doch während sich in den Gnadenbitten in der

Regel eine floskelhafte Formulierung findet, in det Gott und die

Obrigkeit «mit weinendem Auge» oder ähnlich um Verzeihung und
Gnade gebeten werden, so stellte Ester Clausenburgerin dem
obrigkeitlichen ein «eigenes» Gottesbild gegenüber und fügte noch den

Vergleich zwischen sich selbst und Kain an. In keinem anderen Fall

aus dem Korpus meiner Dissertation - soweit das zum jetzigen
Zeitpunkt abzuschätzen ist — werden die religiösen Motive ähnlich

originell eingesetzt. Das unterstreicht m.E., dass diese Aussagen
über eine blosse Wiedergabe von auswendig Gelerntem hinausgehen

und auf eine gewisse eigenständige Auseinandersetzung mit
den kirchlichen Lehren verweisen.

Daniel Low spielte auf das Gebet als gottgefälliges Werk an:
Gott könne seine, Löws, «übel Zeit» als Gebet nehmen; weiter auf
die Lehre von Himmel und Hölle: «was von Himmel und Höll
gesagt werde seye nur ein Buzzenmummel, damit man die Kinder
schrecke». Mit beidem verwies Low auf zentrale kirchliche Lehren
seiner Zeit. Einerseits auf die gottgefälligen Werke, welche die

Gläubigen in Dankbarkeit für ihre Erlösung von den Sünden Gott
schuldeten; andererseits auf die Prädestinationslehre, welche die

Auserwählung der Gläubigen zum ewigen Leben im Himmel und

umgekehrt der Ungläubigen zur ewigen Verdammung in der Hölle

82 Psalm 6 ist ein Klage- und Bittgebet in Krankheir und Todesnot, in welchem ein rich-

render, rettender und heilender Gott angerufen wird.
Kain wird nach dem Brudermord von Gort doppelt besttaft: seine Feldarbeit wird keinen

Erttag mehr bringen und er muss ein ruhe- und rastloses Leben führen (Gen 4,1-
24, bes. 4,12.14), durch ein Zeichen verunmöglicht Gott eine Bluttache an ihm. Ester

Clausenbutgetin verglich sich wohl aufgrund dieser Verdammung zu einem rastlosen,

unglücklichen Leben, das nicht beendet werden konnte, mit Kain. Sie äusserte ja auch

den Wunsch, zu sterben (siehe Fallbeschreibung, erstes Vethöt).
83 Siehe vorangehende Ausführungen zum Nachrmahlbüchlein.



Ein Werkstattbericht 151

lehrte. Low kannte beide Lehren möglicherweise vom erwähnten
«Nachtmahlbüchlein».84 Et kritisierte in seinen Reden nicht Gott
an sich, sondern einzelne Kirchenlehren — Predigt, Gebet,
Prädestinationslehre — und obrigkeitliche Vorschriften.85 Er ging einerseits

mit pragmatisch - ähnlich wie Ester Clausenburgerin - auf Distanz
zu den kirchlichen Lehren, andererseits grenzte er sich durch Spott
davon ab. So meinte er, der Kirchenbesuch bringe niemandem Brot
oder Haus, ausserdem wisse er zuvor, was gepredigt werde; die
Lehren über Himmel und Hölle seien nur ein Kinderschreck.

In dieselbe Richtung ging sein Vorschlag an Gott, das schlechte
Leben anstelle des Gebets zu akzeptieren. Mit diesem Gott, mit
welchem sich verhandeln lässt, zeichnete Low das Bild eines lebensnahen

Gottes, ähnlich wie es Ester Clausenburgerin tat. Der Spott
zeigt sich, indem Low die Ermahnungen seiner Frau ins Lächerliche

zog: Im Wortspiel Segen Säge und der Bemerkung, er brauche die
Gemeinschaft im Himmelreich nicht, er finde Gespanen wo er
hinkomme, wohl sei es ihm gerade beim Galgen. Einen solch
spöttischen Umgang mit den kirchlichen Lehren findet man im
untersuchten Quellenkorpus eher selten.86 Beides - sowohl die rationale

Distanzierung wie der Spott - zeugt von einer gewissen Reflektion,
indem das Gelernte entsprechend der eigenen Situation «bearbeitet»

worden ist. In den Gnadenbitten - die weiteren Stellen, in
denen Low sich bezüglich Religion äusserte — zeigte sich das Bild eines

gegenüber dem reuigen Menschen gnädigen Gottes. Low hielt sich
dabei allerdings an die «klassischen» frommen Formulierungen, wie
sie sich in der Mehrzahl Fälle finden. Es waren formelhafte
Wendungen, die wenig über den oder die Sprecherin aussagen.

Jacob Leininger machte kaum Aussagen, die auf seinen religiösen
Hintergrund schliessen lassen. Trotzdem kann man davon ausgehen,
dass er über einige Kenntnisse der kirchlichen Religion verfügte,
denn zufolge den Aussagen seines Nachbars David gehörte Leininger
zu den Zeitgenossen, die lesekundig waren, selbständig die Bibel
lasen und diese auch nach aussen trugen («dass er den leüthen Selbsten

habe können zusprechen»). In seiner Lästerung griff Leininger Gott

84 Vgl. «Fragen und Anrworten [...]» (wie Anm. 75), bes. S. 71f. (Gebet) und 32f., 52

(Ptädestination).
85 Letzteres, indem er den Kirchenbesuch, zu dem per obrigkeitlichem Mandat alle ver¬

pflichtet waren, als nutzlos und die Lehte von Himmel und Hölle als Mittel obrigkeitlicher

Kirchenzucht negativ hinstellte. Siehe dazu im folgenden Kapirel.
86 Vgl. Fall Genathin (wie Anm. 11). Zum humoristischen Umgang mit Religion siehe im

folgenden Kapirel.



1 52 Gotteslästerung in det Stadt Basel 1674-1798.

durch ein etwas unschönes Attribut an. Mit einer weiteren Bemerkung

wehrte er sich gegen eine Sprachzensur in religiösen Fragen.
Die Lästerung fiel spontan, kaum reflektiert. Die Bemerkung zur
Redefreiheit dagegen scheint Hinweis auf eine gewisse Auseinandersetzung

mit kirchlichen Lehren.87 Die Gnadenbitte entsprach der
klassischen Form, wie sie auch Daniel Low verwendete.

Alle drei Fälle belegen mit ihren religiösen Kenntnissen eine
mehr oder minder erfolgreiche religiöse Sozialisierung. Wobei nur
für Jacob Leininger belegt ist, dass er selbständig die Bibel las. Die
damalige kirchliche Unterweisung — Einhaltung des vorgeschriebenen

Gottesdienstbesuchs, (Auswendig-) Lernens des Katechismus,
weiterer «Lehrstücke» und Gebete oder Seelsorgegespräche mit
Geistlichen — vermittelten auch ohne Selbststudium einen Grundstock

an religiösem Wissen. Alle drei setzten sich eigenständig mit
den Lehren auseinander. Aufweiche Haltung zur kirchlichen Religion

lassen die Äusserungen der Angeklagten schliessen?

Glaube oder Unglaube?

Offenbar lästerten die Angeklagten nicht aus Unwissenheit. Sind sie

somit Beispiele vormoderner Atheistinnen oder zumindest
«Abtrünnige» der Kirche? Dafür würde sprechen, dass sich die expliziten

Glaubensbekundungen in den Gnadenbitten finden, welche
solches enthalten mussten, wenn einem die eigene Haut lieb war. In
der Tat jedoch waren weder die Clausenburgerin, noch Low oder

Leininger Atheisten in dem Sinn, dass sie einen Gott für inexistent
erklärten.88 Ebensowenig negierten sie den vorgegebenen Glauben,
indem sie sich radikal von der offiziellen Kirche abgewandt und ein

Gegenkonzept zum christlich-religiösen «System» entworfen hätten.89

87 Wat damit Meinungstteiheit gemeint oder steckte vielmeht die Idee des Ablasses oder

Loskaufs von allen Sünden dahinter?

88 Zur Forschungsdiskussion von Atheismus oder Unglaube in der Frühen Neuzeit siehe

Gerd Schwerhoff, Die alltägliche Auferstehung des Fleisches. Religiöser Spott und
radikaler Unglaube um 1 500», in: Historische Anrhropologie 12 (2004), S. 309-337. In den

untersuchten Baslet Quellen findet sich der Begriff immer wieder; doch scheinr auch für
Basel zu gelten, was die Ergebnisse von Francisca Loetz übet Zütich zeigen: nämlich,
dass der Begriff «Atheismus» nicht mit der Frage verbunden war, ob Gott existiett,
sondern «ein Werturteil darüber aus[drückte], welchen Lebensstil jemand pflegte und was

jemand sich über Gort zu sagen erlaubt hatte.» Vgl. Loetz (wie Anm. 5), S. 470. Damit
ist nicht gesagt, dass es in der Frühen Neuzeit keine Atheistinnen im genannten eigentlichen

Sinn gab, doch deten Zahl war wohl eher gering.
89 Soweit etsichtlich wetden Alternativen zum herrschenden reformierten Glauben nicht

einmal erwähnt.



Ein Werksrarrbericht 153

Bei Jacob Leininger ist die Frage nach einer atheistischen oder
kirchenfernen Haltung müssig, wurde ihm doch fleissiges Bibellesen

und Beten attestiert. Seine Lästerung fiel im Affekt, angeregt durch
Alkohol und die vorangegangene analoge Beschreibung von Wein
und Wetter als wirkungsvoller, provozierender Höhepunkt in einem
verbalen Gefecht. Dem widerspricht auch seine Betonung der
Redefreiheit nicht. Hätte sich Leininger nicht in den Bahnen der
erlaubten theologischen Ansichten bewegt, hätten ihm die Dorfbewohner

inklusive dem Pfarrer wohl kaum so gute Zeugnisse ausgestellt.

Das gilt im Übrigen auch für die obrigkeitskritischen Töne,
die aus dieser Bemerkung zur freien Meinungsäusserung herauszuhören

sind. Leininger hegte keine politischen Umsturzpläne. Det
Alkoholpegel zur «Tatzeit» mochte ihm die Zunge gelockert haben.

So sahen es ausserdem auch Rat und Gutachter, niemand ging auf
Leiningers Bemerkung zur Redefreiheit ein.

Auch Ester Clausenburgerin wandte sich weder von Gott noch
der Kirche radikal ab. Gott war nicht tot und auch seine Allmacht
wurde nicht bezweifelt, er half nur nicht mehr und wurde so durch
eine andere «Figur» aus dem geläufigen System ersetzt, den Teufel.
Ester Clausenburgerin rang mit Gott aufgrund konkreter Lebenserfahrung.

Existentielle Not und Verzweiflung werden in ihren

Äusserungen sehr deutlich. Sie war enttäuscht von Gott und dabei stellte
sich für sie die Theodizeefrage, die sie zum Zweifel an Gottes
Hilfsbereitschaft führte und zum Versuch, diese bei dessen Gegenspieler

zu bekommen. Wie wenig das Ausdruck einer intellektuellen
theologischen Spekulation und grundsätzlicher Kritik war, mag auch die
erwähnte Ambivalenz ihres Gottesbildes verdeutlichen.

Und auch Daniel Low negierte Gott nicht, schlug er diesem doch

vor, sein (Löws) Leben als Gebet anzunehmen. Wie aber sind seine

Reden gegen die Kirchenlehren und obrigkeitlichen Vorschriften zu
verstehen? Lebenswandel, Situation der Äusserungen — Streit und
Betrunkenheit - sowie das Verhalten in der Gefangenschaft sprechen

dagegen, Low als kirchlichen oder politischen Revolutionär zu sehen.

Ausserdem könnte sein humoristisches Wortspiel — Segen Säge — als

originelle Parodierung des Heiligen verstanden werden, als «Profanierung

des Christentums», die keineswegs auf Unglauben zurückzuführen

ist, sondern vielmehr die Gültigkeit des Glaubens unterstreicht.90

Seine Reden dienten wohl in erster Linie der Provokation der Ehefrau

im Streit. Tiefere Beweggründe waren möglicherweise enttäuschte

90 Vgl. SchwerhofT(wie Anm. 88), S. 322.



1 54 Gotteslästerung in der Stadt Basel 1674-1798.

Erwartungen an das Leben. Angesprochen jedenfalls wurden sie in
der (materiellen) Nutzlosigkeit des Kirchenbesuchs und darin, dass er
Gott seine «übel zeit» als Gebet anbot. Vielleicht hatte er die Erfahrung

gemacht, dass sein Gebet nicht geholfen hatte.

Nicht Unglaube, sondern eine grössere und kleinere Distanz zur
kirchlich vorgegebenen Religion lässt sich für das Verhältnis der
drei Angeklagten zu dieser Religion festhalten. Dies kann man
weiter differenzieren: Während bei Jacob Leininger und Ester
Clausenburgerin von einer praktizierten Frömmigkeit ausgegangen
werden kann — Leininger studierte und «verkündete» die Bibel, Ester

Clausenburgerin rang in existentiellen Fragen mit Gott — so fällt
das bei Daniel Low etwas schwerer. Seine Haltung gegenüber der
kirchlichen Religion erfasst möglicherweise die Kategorie des

«Indifferentismus» oder, in Abgrenzung zur jüngeren Forschung, der

«religiösen Gleichgültigkeit».91 Damit unterstelle ich Low freilich,
in seiner Gnadenbitte den frommen Gläubigen vorgespielt zu
haben, was in Anbetracht seiner restlichen Äusserungen aber nicht
abwegig erscheint.

Schlussbetrachtung
Die Fallstudie fragte nach dem kirchlich-religiösen Hintergrund der

Angeklagten. Zugleich hat sie einen Blick auf Rezeption und Umsetzung

eines obrigkeitlichen Sittengebots geworfen, des Blasphemieverbots.

Sie zeigte dessen weitgehende Erfolglosigkeit gemessen an
der Befolgung in den untersuchten Fällen: und dies nicht nur - was
auf der Hand liegt — in den Verstössen an sich, sondern auch in ihrer
Art und Weise. Die Angeklagten setzten sich mit den kirchlichen

91 Frühneuzeitliche religiöse Indifferenz oder Gleichgültigkeit ist ein Fotschungsdesiderat.
Martin Mulsow hat vor wenigen Jahren daraufhingewiesen, vgl. Ders., Mehrfachkonversion,

politische Religion und Opportunismus im 17. Jahrhundert. Ein Plädoyet für
eine Indiffetentismusforschung, in: Kaspar von Greyerz et al. (Hg.): lntetkonfessionali-
tät - Ttanskonfessionalität - binnenkonlessionelle Pluralität. Neue Forschungen zur
Konfessionalisierungsrhese, Göttingen 2003, S. 132-50, siehe ferner Heinrich R.

Schmidt: Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, München 1992, S. 122. Beschränkt

Mulsow den Indifferentismus dabei auf eine «intellektuelle Ttanskonfessionalität» odet

«Religion der Klugen» (ebd., S. 146 bzw. 150), so scheint mir angebracht den Begriffauf
die gesamte Bevölkefung und übet die eine «intellektuelle Transkonfessionalität» hinaus,
auszudehnen. Die Beschränkung der religiösen Indifferenz auf gebildete Schichten
unterstellt den weniget bzw. ungebildeten Schichten eine blinde religiöse Unterwerfung,
was, wie gerade auch unrersuchren Basler Gorreslästerungsfälle zeigen, nicht der Fall sein

musste. Um diese allgemeinere religiöse Indifferenz von der Indifferenz, wie sie Mulsow
beschreibt, abzusetzen, möchte ich hierbei von «religiöser Gleichgültigkeit» sprechen.



Ein Werkstattbericht 155

Lehren auseinander und distanzierten sich damit bewusst von diesen

Vorgaben. Sie zeigten alle eine Eigenständigkeit in religiösen Fragen,
wenn auch nicht in Form einer intellektuellen theologischen
Auseinandersetzung und in der Absicht eines «Umsturzes» des gegebenen
Systems. Die Angeklagten «bearbeiteten» die kirchlichen Lehren,
indem sie sie auf ihre jeweils individuelle Situation anpassten. Man
könnte hierbei von einer «Profanisierung» der Religion sprechen,
indem den kirchlichen Lehren ihr heiliger und unantastbarer Ernst

genommen und eigenwillig mit ihnen umgegangen wurde.
Die drei Fälle stellten in der Übertretung obrigkeitlicher Normen

keine Ausnahmen dar. Wie repräsentativ sie für ein grosser Teil
der damaligen Gesellschaft sind, zeigen in erster Linie die zahlreichen

Sittenmandate mit der obligaten Klage wegen Nichteinhaltung

der Erlasse sowie die regelmässigen entsprechenden Klagen
von Geistlichkeit und Reformationsherren. Wie sich dieser Befund
in den allmählichen Rückgang von Blasphemie in Recht und
Rechtspraxis, unter anderem durch eine zunehmende (aufklärerische)

kritische Auseinandersetzung mit kirchlichen Lehren, einordnet,

wird zu prüfen sein.
Die Untersuchung frühneuzeitlicher Blasphemie ist eine wesentliche

Ergänzung zu einer Religionsgeschichte der Frühen Neuzeit.

Blasphemie war ein Verstoss gegen kirchlich-religiöse Normen. Die
gezeigten Vernetzungen des Delikts mit der damaligen Gesellschaft
machen die Reichweite dieser Normen sichtbar, bis hin zu solchen,
die in erster Linie profan verstanden wurden, sich von der Religion

sozusagen «verselbständigten», letztlich aber einen religiösen Hintergrund

haben und ohne dessen Gültigkeit nicht «funktionierten».92
Aber Religion ging weit über den kirchlich-institutionellen Bereich
hinaus. Transzendenzbezug war ebenso und auch zugleich - die

Übergänge waren fliessend und das eine widersprach dem andern
nicht zwingend — mittels «Aberglauben» oder Magie möglich. In
diesen vielfältigen Formen bestimmte Religion wesentlich das Leben
in der Frühen Neuzeit. Inwieweit die Untersuchung der Basler

Blasphemiefälle auch für eine entsprechend umfassende Religionsgeschichte

hilfreich sein kann, wird die weitere Arbeit zeigen.

Rebekka Schifferle
Haltingerstrasse 96
4057 Basel

92 Beispielsweise Blasphemie als profanes Ehrdelikt, siehe Loetz und Schwefhoff (wie

Anm. 5) oder die Instrumentalisierung von Religion zu (macht-)politischen Zwecken.


	Gotteslästerung in der Stadt Basel 1674-1798 : ein Werkstattbericht

