Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 105 (2005)

Artikel: Gotteslasterung in der Stadt Basel 1674-1798 : ein Werkstattbericht
Autor: Schifferle, Rebekka
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118494

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gotteslasterung in der Stadt Basel 1674-1798.
Ein Werkstattbericht*

von Rebekka Schifferle

Einleitung

Im Juli 1682 wurde der Nagelschmied Mathis Hildner fiir einen
Tag in Turmhaft gesteckt und musste 1 Reichstaler Busse bezah-
len. Er hatte im Streit mit seinem Gesellen «Gott gelisteret und
geflucht», wobei er «diese fliich fahren lassen namblich der Diabo-
lus solle Jhn holen», ausserdem habe er die Sakramente ofters
«angezogen».! Ratsherr Abel Wettstein schimpfte im November
1718 im Basler Wirtshaus «Storchen» tiber die Miilhauser Obrig-
keit, wobei er «selbige sembtlich c.v. hundtsf.[iittisch] gescholten»
und anschliessend meinte: «wan der heilig Geist selbst von Miihl-
hausen kime, so wire er auch ein Hundtsf. [{ittischer] Gott»?. Der
zweijahrige Prozess gegen ihn endete mit der vollstindigen Begna-
digung.’

Weitere Beispiele liessen sich anfiigen. Im Staatsarchiv Basel-
Stadt finden sich rund 70 Fille von Blasphemie, welche die
Basler Obrigkeiten zwischen 1674 und 1798 als solche Vergehen
ahndeten.’ In meiner Dissertation sollen diese Fille in ihrem
zeitgenossischen Kontext aufgearbeitet werden. Eine Beschifti-

Der vorliegende Aufsatz stellt einen Zwischenbericht meines Dissertationsprojekts
«Gotteslisterung in der Stadt Basel 1674-1798» (Arbeitstitel) dar. Es basiert auf meiner
Lizentiatsarbeit («[...] ein so himmelschreyende Siinde, dariiber dem, der nur daran ge-
denckt, alle Glieder zitteren [...]» Gouteslisterung im frithen 18. Jahrhundert in Basel:
der Fall Abel Wettstein 1718-20» (2002)). Die Arbeit entsteht unter Betreuung von
Prof. Dr. Kaspar von Greyerz am Historischen Seminar der Universitit Basel, sie wird
finanziell unterstiitze durch die Dr. H. A. Végelin-Bienz-Stiftung fiir das Staatsarchiv
Basel-Stadt.

Bisher stand die Quellenerfassung im Vordergrund, die Auswertung des Materials ist
daher erst in den Anfingen und die folgenden Ausfithrungen verstehen sich als Zwi-
schenergebnisse. Ich danke Patricia Mirki, Judith Schifferle und Rahel Strohmeier fiir
das Lektorat des vorliegenden Aufsarzes.

Staatsarchiv Basel-Stadr (StABS), Protokolle E 13,1, 12.7.1682.

Ebd., Kirchenarchiv M 17, Information der Siebner, 25.11.1718, fol. 1v.
Quellenverzeichnis siehe Lizentiatsarbeit (wie Anm.).

Die Akten im StABS finden sich vor allem in den Criminalia-Verzeichnissen (Crimi-
nalia, Lade 1, 2, 5) und den Protokollen der Reformationsherren (Protokolle E 13,1-
4); weiter in den Bestinden des Kirchenarchivs (besonders A 20, 2; D; M 17 und

B o —



132 Gotteslisterung in der Stadt Basel 1674-1798.

gung mit frihneuzeitlicher Blasphemie in Recht und Praxis off-
net durch seine gesellschaftlichen Vernetzungen so breite wie
tiefe Einblicke in die damalige Lebenswelt. Denn Blasphemie
war nicht nur Gegenstand theologischer Konzepte und zahlrei-
cher obrigkeitlicher Normen. Mit Blasphemie liess sich auch ein
weltlicher Ehrhindel austragen.’ Ein Verfahren betraf Obrigkei-
ten, DelinquentInnen und das soziale Umfeld der Angeklagten
und konnte zu einem Ehrverlust fithren; weiterhin erfassten die
Fille die ganze Bevolkerung, indem die Angeklagten aus allen
Schichten stammten. Indem Blasphemie per definitionem ein
Verstoss gegen theologische Normen war, erlauben die Fallakten
auch einen Blick auf Glaubensiiberzeugungen und — zweifel der
Beteiligten. Trotzdem ist eine solche kontextbezogene, histo-
risch-anthropologische Herangehensweise an frithneuzeitliche
Blasphemie ein weitgehendes Forschungsdesiderat.®

Bannprotokolle) sowie in den Straf- und Polizeiakten (besonders C 9). Sehr wichtig
sind zudem die Protokolle des Kleinen Rates, die cine Fallrekonstruktion oft erst er-
moglichen.

Zur Quellenauswahl: Die zeitliche Eingrenzung begriindet sich mit den Protokollen
der Reformationsherren, die von 1674 bis 1796 gefithrt wurden und der Arbeit damit
eine (fast) durchgangige Quelle zugrunde legen. Kriterien der Aufnahme waren: Zum
einen, dass die Listerung in der Stadt Basel geschah. Zum andern, dass die Delikte
explizit als (Gortes-)lasterung, Fluchen oder Schwéren bezeichnet worden sind. Auch
wenn die konkreten Aussagen in vielen Fillen nicht genannt werden (iiber 50%), so
gehe ich davon aus, dass es sich bei solchen Fillen um Blasphemie-Delikte handelre.
Denn die Reformationsordnungen verwenden Fluchen, Schworen und Liastern
durchgingig im Zusammenhang mit Gotteslasterung (handelt es sich um eine Liste-
rung der weltlichen Obrigkeit, so wird das in der Regel expliziert). Einschrinkend ist
zu bemerken: Gotteslisterung war sehr oft ein sogenanntes «Begleitdeliker zu ande-
ren Vergehen. Dadurch ergibr sich eine gewisse Verzerrung beziiglich der Anzahl
Fille: wihrend aus den Protokollen der Reformationsherren alle Fille entsprechend
den genannten Kriterien genommen wurden, habe ich mich bei den Criminalia-Dos-
siers zuniachst auf die Laden 1, 2 und 5 beschrinkt, in denen entsprechende Vergehen
gesammelt wurden. Die weiteren Laden sollen ausschliesslich stichprobeweise unter-
sucht werden.

5 Vgl dazu besonders Francisca Loetz: Mit Gott handeln. Von den Ziircher Gottesliste-
rern der Frithen Neuzeit zu einer Kulturgeschichte des Religiosen, Gottingen 2002,
S. 272-301 und Gerd Schwerhoft: Gott und die Welt herausfordern. Theologische
Konstruktion, rechtliche Bekimpfung und soziale Praxis der Blasphemie vom 13. bis
zum Beginn des 17. Jahrhundert, Habilitationsschrift Bielefeld 1996, korrigierte und
gekiirzte Online-Fassung 2004: heep://bieson.ub.uni-bielefeld.de/volltexte/2004/617/,
S. 195-209.

6  Zur Blasphemie in Basel ab dem frithen 17. Jahrhundert existiert ausser der genannten
Lizentiatsarbeit noch keine Untersuchung. Als entsprechende Arbeiten sind besonders
zu nennen: Alain Cabantous: Geschichte der Blasphemie, Weimar 1999 (frz. Original-
ausgabe: Histoire du blasphéme en Occident, Paris 1998); Loetz (wie Anm. 5); Heinrich



Ein Werkstartbericht 133

Im Folgenden wird in einem Uberblick Blasphemie in Recht und
Praxis aufgrund des Basler Quellenmaterials dargestellt. An-
schliessend werden drei Fille exemplarisch vorgestellt und auf
die Frage nach dem kirchlich-religiosen Hintergrund der Delin-
quentlnnen hin vertieft betrachtet. Konkret meint das: Auf wel-
che Kenntnisse der kirchlichen Lehren verwiesen die Angeklag-
ten? Wogegen gingen sie — qua blasphemia — auf Distanz? In
welcher Form geschahen diese und andere Bezugnahmen? Und
schliesslich die Frage nach Glaube oder Unglaube: Welche Hal-
tung gegeniiber der kirchlichen Religion lassen die Ausserungen
erkennen?’

Damit soll eine besonders fur frithneuzeitliche Frommigkeitsge-
schichte gewinnbringende Auswertungsmaoglichkeit von Blasphe-
mieakten gezeigt werden.

Blasphemie und Blasphemikerinnen im spaten 17. und
im 18. Jahrhundert in der Stadt Basel

Die Rechtsnormen

Blasphemie galt theologisch-juristisch als eines der schlimmsten
Vergehen {iberhaupt. Es wurde als Verstoss gegen das 2. oder je nach
Zihlung 3. Gebot des Dekalogs — Ex 5,7 und Dtn 5,11 —, des Ver-
bots, den gottichen Namen zu missbrauchen, definiert. Entspre-
chend der eigentlichen Bedeutung des Worts® wurde Blasphemie in
Theorie und Praxis in der Regel als verbales Vergehen geahndet.
Nur selten findet sich in den untersuchten Quellen die Verwendung

R. Schmidt: Dorf und Religion. Reformierte Sittenzucht in Berner Landgemeinden der
Frithen Neuzeit, Stuttgart 1995; Gerd Schwerhoff, Blasphemie vor den Schranken stid-
tischer Justiz. Basel, Koln und Niirnberg im Vergleich (14.-17. Jh.), in: Ius Commune,
25(1998), S. 39-129 und Ders. (wie Anm. 5).

Die vorliegende Fragestellung entspricht der historische Kriminalititsforschung wie
sie seit den 1990er Jahren im deutschsprachigen Raum betrieben wird. Vgl. Andreas
Blauert/Gerd Schwerhoff (Hg,): Kriminalitdtsgeschichte, Konstanz 2000 und die Home-
page des Arbeitskreises Historische Kriminalititsforschung: www.akhk.org.

7  Die Glaubensiusserungen mussten allerdings nicht mit dem iibereinstimmen, was die
Menschen ratsichlich glaubten. Die deutsche Sprache unterscheidet diese beiden As-
pekte nicht. im Unterschied zum Englischen und Franzésischen, wo einerseits von «foi»
bzw. «faith», andererseits «croyance» bzw. «belief» gesprochen wird; dem Blick von
Aussen ist nur Letzteres erfassbar. Dazu Kaspar von Greyerz: Vorsehungsglaube und
Kosmologie. Studien zu englischen Selbstzeugnissen des 17. Jahrhunderts, Gottingen
1990;.5.. 33

8  griechisch: Schadenrede



134 Gotteslisterung in der Stadt Basel 1674-1798.

des Worts fiir eine «titliche» Blasphemie bzw. schriftliche’, und ich
beschrinke mich daher auf die verbale Blasphemie. Darunter fielen
Fliiche, Schwiire und Listerungen Gottes, Christi, des Heiligen
Geistes oder der Maria; was genau darunter verstanden wurde, ist
fur Zeit und Ort mehr oder weniger spezifisch.'® Die Klarheit der
Rechtstexte steht jedoch oft in Widerspruch zu den konkreten Fall-
akten, in denen ein freierer Umgang mit den Begriffen iiblich war.
Die theoretischen begrifflichen Differenzierungen waren wohl zu
umstindlich fir den Praxisgebrauch. Listerungen, Fliiche und
Schwiire wurden oft synonym gesetzt oder es wurde pauschalisie-
rend von «gotteslisterlicher Rede» gesprochen.'!

Blasphemie war theologisch-juristisch ein «crimen lese majesta-
tis divinae», eine Verletzung der gottlichen Majestit und Ehre. Diese
Vorstellung war verkntipft mit der einer gottlichen Vergeltung, im
strafenden wie belohnenden Sinn.'* Wegen Zuwiderhandlung ge-
gen die Sittengebote schickt der dadurch erziirnte Gott entweder
auf den Ubeltiter oder — in den Quellen weitaus hiufiger — die
ganze Stadt oder das ganze Land Strafen wie Krankheit, Unwetter
oder Teuerung. Entsprechende konkrete Beziige werden — mitunter
auch als Warnung — in den Mandaten immer wieder als Begriin-
dung der Erlasse angegeben. Ein goutgefilliges Leben, zu dem die
Sittenmandate anleiteten, sollte weitere Strafen Gottes abhalten.
Dieses Gottesbild findet sich in den normativen Quellen im ganzen

9 So verfasste der Schleiffer Georg Méringer 1693 ein «Fluchbriefflin», das neben seinen
verbalen Listerungen auch als Blasphemie behandelt wurde, siche StABS, Criminalia 2,
M 3. Oder es findet sich die Bezeichnung «gotteslisterliches Leben», was jedoch keine
weitere Konkretisierung erhilt, siche ebd., Protokolle E 13,1, 2.4.1684.

10 Zur einflussreichen spitmittelalterlichen Konzeprualisicrung siche Schwerhoff (wie
Anm. 9), S. 16-87.

11 Umgekehrt fielen unter beispielsweise «irgerliche» oder «leichtfertige» Rede Aussagen,
die entsprechend der Definition eine klare Blasphemie darstellten, die Akten bezeichnen
sie aber nichr als solche: So soll die Jungfrau Genathin 1723 die reformierte Lehre als
«eufflisch» bezeichnet haben und auf die Frage des Pfarrers, warum sie denn so wenig
zur Kirche und zum Abendmahl komme, geantwortet haben: «was sie dessen soll, haben
auch Wein und Brott zu Haus.» In den Akten ist nicht von Blasphemie die Rede, son-
dern nur von «Rede gegen unsere Religion»; der Fall versandete schliesslich, siche StABS,
Criminalia 1 A, G 3 und ebd., Prowokolle Kleiner Rar, Bd. 94, 28.6.1723 und Bd. 95,
30.6.1723.

12 Heinrich R. Schmidt hat fir diese Vorstellung der gortlichen Bestrafung oder Beloh-
nung den Begriff «Vergeltungsglaube» oder -«theologie» eingefithrt, welcher sich mittler-
weile besonders in der Blasphemie-Forschung etabliert hat, vgl. Ders., Die Achtung des
Fluchens durch reformierte Sittengerichte, in: Peter Blickle (Hg.): Der Fluch und der
Eid. Die metaphysische Begriindung gesellschaftlichen Zusammenlebens und politi-
scher Ordnung in der stidtischen Gesellschaft, Berlin 1993, S. 65-120, hier S. 65-83.



Ein Werkstattbericht 135

Untersuchungszeitraum."” Inwieweit es auch in den konkreten Fall-
akten — abgesehen von den theologischen Gutachten, die es vertre-
ten — auftritt, wird noch zu priifen sein."

Der Basler Rat sah sich, analog zum europaischen und schweize-
rischen Umland, als christliche Obrigkeit verpflichtet, fur die gott-
liche Ehre einzustehen. So erliess er wihrend des Untersuchungs-
zeitraums rund 40 Mandate und Ordnungen, in denen Blasphemie
problematisiert wurde."> Zahl und Inhalt standen in einer Tradi-
tion, die im spiten Mittelalter mit der sogenannten Alten Reforma-
tionsordnung von 1498 begonnen hatte und durch die Reformation
dann etwas intensiviert wurde. Die Reformationsordnung von
1529, die «Christliche Reformation und Policey-Ordnung der
Stadt Basel» von 1637 und die ebenso benannte Ordnung von 1715
waren Marksteine auf diesem Weg. Allerdings wurden dabei die
Bestimmungen weniger beziiglich des Delikts an sich als beziiglich
der Ahndung modifiziert. So wurde die Denunziationspflicht zu-
nehmend auf die ganze Bevdlkerung ausgedehnt oder, 1637, das
Gremium der «Reformationsherren» eingesetzt. Sie hatten die Ein-
haltung der Reformationsordnung zu iiberwachen und entspre-
chende Vergehen zu ahnden.'® Anzumerken ist allerdings, dass die
Erlasse gegen Blasphemie im Kontext der Sittengesetzgebung wie
auch -politik nicht an erster Stelle standen, entgegen der Bedeu-
tung, welche dem Vergehen per definitionem zukam."”

13 So warnte beispielsweise eine «Landesviterliche Erinnerung und Warnung» 1787: «es
mochrte der gerechte Gotrt zuletzt seine Strafgerichte tiber unser Stadt und Land verhin-
gen», da «tieffe Unwissenheit, Unglaube, Ruchlosigkeit, Religionsspétterey, Gottes Ver-
achrung und Verliugnung, samt allen Arten von Siinden und Lastern» vorherrschend
geworden seien, StABS, Bibliothek Bf. 1: Reformationsordnung vom 24. Heumonat
1780, Anhang vom 25. August 1787, S. 2.

14 Vgl. dazu Loetz (wie Anm. 5), S. 471-83. Sie weist zu Recht darauf hin, dass das Got-
tesbild des frithneuzeitichen Reformiertentums nicht auf die Vorstellung eines zornigen,
strafenden Gottes beschrinkt werden darf, wie das in der Forschung oft geschieht. Siehe
auch unten Fallstudie.

15 Es handelt sich dabei um die gedruckten Mandate. Sie sind gesammelt in StABS, Bib-
liothek Bf 1.

16 Die Reformationsherren setzten sich aus einer wechselnden Anzahl von Gross- und
Kleinriten (anfinglich zudem noch zwei Geistliche) unter dem Vorsitz des Oberstzunft-
meisters zusammen.

17 'Weit mehr Erlasse richteten sich gegen die «Verschwendung» oder «Uppigkeiten» wie
Kleidung, Tanz etc. Ob das damit zusammenhing, dass Kleider- und dhnliche Verstosse
einfacher, unkomplizierter zu ahnden waren, wihrend der Vorwurf der Blasphemie durch
Zeugen bestitigt und, je nach Schwere des Falls, in theologischen und juristischen Gut-
achten analysiert werden musste? Auszuschliessen ist jedenfalls, dass die Leute weniger
fluchten als dass sie sich beispiclsweise «falsch» kleideten. Vgl. dazu folgendes Kapitel.



136 Gotteslisterung in der Stadt Basel 1674-1798.

Die Rechtspraxis

Damit eine Gottesldsterung gerichtsnotorisch wurde, musste sie bei
der weltlichen oder geistlichen Obrigkeit angezeigt werden. Oft
waren es Nachbarn oder andere Personen, die das Vergehen mitbe-
kamen und es, wie das Gesetz vorgab, dem Pfarrer oder einer amt-
lichen Person berichteten. Zahlreiche Hinweise lassen aber eine er-
hebliche «Dunkelziffer» nicht gerichtsnotorisch gewordener Liste-
rungen annehmen, so die hiufigen Ermahnungen an Wachtleute,
Stadtdiener und die ganze Bevélkerung, die vernommenen Liste-
rungen auch wirklich zu verzeigen, die vielen Mandate der Obrig-
keit, die chronischen Klagen der Geistlichkeit in Predigten, Memo-
rialia oder Gurachten iiber das hiufige Gotteslastern der Bevolke-
rung sowie Hinweise in den Falldossiers, dass der oder diese seit
Jahren fluche. Gotteslisterungen gehorten also zur Alltagssprache
oder wurden via «Infrajustiz» erledigt. Letzteres bedeutet, dass die
Kontrahenten miteinander oder iiber eine Schlichtungsperson im
aussergerichtlichen Raum Wege fanden, ihre Differenzen zu regeln
und den sozialen Frieden wieder herzustellen.'®

Oberste Gerichtsinstanz fiir Gotteslisterungen in der Stadt Ba-
sel war der Kleine Rat. Gewisse Kompetenzen hatten ausserdem die
Reformationsherren, die Geistlichkeit und die Bannherren als welt-
lich-geistliche Einrichtung. Je nach Schwere des Falles wurde dieser
an den Rat weitergeleitet bzw. von diesem an die Reformationsher-
ren oder die Geistlichkeit zur Bearbeitung tiberwiesen. Von Pfarrern
und Bannherren erhielt die verzeigte Person einen «Zuspruch», d.h.
eine «ernsthafte Ermahnungy», sich zu bessern oder man verfiigte
einen Ausschluss vom Abendmahl! («<Excommunication»). Hohere
geistliche Strafen wie 6ffentliche Vorstellungen in der Kirche wur-
den vom Rat erlassen und an die Geistlichkeit zur Ausfithrung de-
legiert. Die Reformationsherren verlangten eine Rechtfertigung des
Angeklagten und entliessen diesen je nach dem mit einer Verwar-
nung, einer Geld- oder einer Haftstrafe.

Kam ein Fall vor den Kleinen Rat, so lief eine richtiggehende
«Maschinerie» an. Es erfolgte ein Haftbefehl und die Siebner" wur-

den beauftragt, «Information» einzuholen, d.h. Zeugen zu befragen

18 Vgl. Loetz (wie Anm. 5), S. 250—61 und Dies., L'infrajudiciaire. Facetten und Bedeutung
eines Konzepts, in: Blauert/Schwerhoft (wie Anm. 6), S. 545-62.

19 Die Siebnerherren setzten sich zusammen aus dem neuen Oberstzunfimeister, drei Rats-
herren und drei Meistern. Sie waren fiir die Voruntersuchungen der Straffille zustindig,
die der Kleine Rat iibernahm, d.h. verhérten die Angeklagten und befragten Zeugen
und Sachverstandige.



Ein Werkstattbericht 137

sowie den oder die Angeklagte zu verhéren. Die Geistlichkeit — d.h.
der Konvent® — und Rechtswissenschaftler mussten je ein Gutach-
ten verfassen. Zeugenbefragungen wurden teils sogar von auswiirts
eingeholt.”' Diese Protokolle, inklusive der Verhore, wurden in der
Regel im Frage-Antwort-Aufbau verfasst und bieten daher entspre-
chend reiches Auswertungsmaterial. Die Geistlichkeit analysierte
den jeweiligen Fall in ihren Gutachten mit alt- und neutestamentli-
chen Belegstellen, zog aber auch immer wieder juristische Quellen
bei. Die juristischen Gutachter zitierten in erster Linie ausfiihrlich
juristische Quellen; auch die Bibel wurde herangezogen, allerdings
scheint dies im Lauf der Zeit abgenommen zu haben.

Bemerkenswert ist die Effizienz, mit der die Fille in der Regel
bearbeitet wurden. Die einzelnen Auftrige — Verhére, Befragungen,
Gutachten — wurden meistens bereits fur die folgende Ratssitzung,
d.h. innerhalb von zwei bis drei Tagen, erledigt. So waren die Fille
oft nach zwei bis drei Wochen abgeschlossen. Ob der Grund fiir
diese Effizienz ein Hinweis auf die Wichtigkeit dieser Falle darstellt,
muss noch weiter untersucht werden.?

Neben den amtlichen Schreiben finden sich in den Falldossiers
auch Suppliken von Familienangehorigen, Bekannten oder den
Delinquentlnnen selbst. Inwieweit solche Eingaben erfolgreich
waren, lasst sich nicht mit Sicherheit sagen, da die Urteile selten
begriindet wurden. In mehreren Fillen jedoch erreichte eine Sup-
plik mit Sicherheit eine Strafmilderung oder vorzeitige Haftentlas-
sung. Daher und auch aufgrund der Hiufigkeit solcher Bittschriften
— in etwa der Hailfte der schwereren Fille?? — mochte ich annehmen,
dass damit durchaus eine gewisse Beeinflussung der obrigkeitlichen
Urteilshndung méglich war.** Die Suppliken reprisentieren das in

20 Der Konvent unter Vorsitz des Antistes war die Aufsichtsbehorde iiber das Basler Kir-
chenwesen und Vermittler zwischen Regierung und Kirche; er wurde auch «Ministeri-
um» oder «Kapitel» genannt. Zum wechselnden Einsatz dieser Bezeichnungen bzw.
Unklarheit der personellen Zusammensetzung siche Schifferle (wie Anm.*), S. 33f.

21 So schrieb der Kleine Rat im Fall Abel Wettstein beispielsweise nach Bern, Solothurn,
Miilhausen und ins Markgriflerland, mit der Bitte an die dortigen Obrigkeiten, die dort
wohnhaften Zeugen zu befragen, vgl. Schifferle (wie Anm.*).

22 Jedentfalls galt fiir die Gotteslisterungsdelikee nicht, was Andreas Stachelin zur frithneu-
zeitlichen Basler Justiz feststellte: «Eine gehissige und langwierige Prozessfiihrung und
eine endlose Trolerei in den Gerichten herrschten noch bis ans Ende des 18. Jahrhun-
derts vor», Ders.: Geschichte der Universitit Basel 1632-1818, Basel 1957, S. 458.

23 Nur solche zogen sich iiber mehrere Tage hin und wurden im Vergleich zu leichteren
Fillen empflindlich sanktioniert, so dass sich der Aufwand einer Supplik lohnte.

24 Anders als beispielsweise in Ziirich, wo Francisca Loetz den Suppliken — vor allem auf-
grund deren Seltenheit — kaum Einfluss zuspricht, vgl. dazu Loetz (wie Anm. 5), S. 192.



138 Gotteslasterung in der Stadt Basel 1674-1798.

der Frithen Neuzeit wichtige soziale Kapital, d.h. die soziale Vernet-
zung einer Person.

Die Strafen deckten in Theorie und Praxis das gesamte damalige
Strafspektrum von einer zweimaligen Warnung bei leichteren Liste-
rungen iiber Geld- und Haftstrafe bis hin zu Landesverweis und
Kérper- bzw. Todesstrafe ab. Die hiufigste Strafe war eine Geld-
busse, meist in Verbindung mit einem «Zuspruch» oder einer Ver-
warnung von Seiten der Bann- oder Reformationsherren. Sie wurde
fiir leichte Fliiche oder Schwiire verhingt und ihre Hiufigkeit
entsprach der des Vergehens. Bei schwereren Vergehen wurden
meistens Zuchthausstrafen — in der Regel Arbeitshaft — verhingt, je
nachdem Pranger oder Stadt- und Landesverweis. Kérperstrafen
waren ausgesprochen selten; Todesstrafe ist lediglich eine tberlie-
fert, wobei Gotteslisterung nur gleichsam der Tropfen war, der das
Fass zum Uberlaufen brachte.?> Oft wurden einzelne Strafen kom-
biniert, beispielsweise zuerst Pranger dann Zuchthaus.

Die Hohe der Strafe war von verschiedenen, teils gesetzlich
festgehaltenen, Faktoren abhingig. Beriicksichtigt wurde, ob es
sich um einen leichten Fluch oder eine originelle, schwere Liste-
rung handelte und ob die Rede absichtlich fiel oder affektgeleitet
im Zorn oder bei Betrunkenheit. Beachtet wurde weiterhin die
«Vorgeschichte», indem man im Wiederholungsfall strengere
Konsequenzen zu fiirchten hatte. Eine Rolle spielte auch, ob Got-
teslisterung der einzige Anklagepunkt war, was meistens nicht
zutraf. Sehr oft findet sich dabei der Vorwurf eines «rgerlichen»
oder «ruchlosen» Lebens. Die Frage, welches Gewicht den einzel-
nen Vergehen jeweils zukam, ist meistens nicht mehr zu rekon-
struieren, zumal wenn es sich um kleinere Fille handelt, die einzig
mit einem kurzen Eintrag in den Protokollen der Reformations-
oder Bannherren erhalten sind. Bei solchen Fillen sind auch die
oben genannten Fragen oft kaum zu beantworten.*® Weitere, sel-

25 Rittmeister Rudolf Merian, 1725 enthauptet, Anklage wegen mehrmaliger «Unzucho,
weiterhin Verdacht, eine Frau vergiftet zu haben, Gewalt gegeniiber einer anderen Frau,
Zauberkiinsten, Publikation unerlaubter Schriften und schliesslich Gotteslisterung,
siche StABS, Criminalia 2, M 5 und ebd., Scraf- und Polizei C 9.

26 Wie beispiclsweise beim Fall des Reformationsdieners Ludwig Kélla 1681: Thm wurde
vorgeworfen, dass wenn er nach Hause komme, er fast immer «voll und toll» sei, und
dabei tbel Auchen wiirde. Er musste sich vor den Reformationsherren «rechtfertigen»,
wobei er seiner Frau die Schuld gab, da diese kein gutes Wort fiir ihn habe, wenn er nach
Hause komme. Sie wiirde dabei aber angestiftet «von einer papistischen Frawen, so in
seinem Haus sich aufhalte, und Er mit gewalt schon offtmahls abschaffen wollen» — ob
Kolla damit seine gutprotestantische Einstellung beweisen und Strafmilderung erwirken



Ein Werkstattbericht 139

ten explizit gemachte Faktoren spielten ebenfalls eine Rolle bei der
Beurteilung, und eine Untersuchung von Blasphemiefillen muss
sie ansatzweise zu beantworten versuchen. Konkret sind dies die
Person des oder der BlasphemikerIn sowie der politische, gesell-
schaftliche und familidre Hintergrund, der die Obrigkeit zu dieser
oder jener Entscheidung bewogen haben mag. Werden diese Fak-
toren bei der Betrachtung der Fille mitberiicksichtigt, so lsst ihre
Beurteilung — durch Obrigkeiten und Gesellschaft —, die uns
heute auf den ersten Blick willkiirlich anmuten mag, eine kon-
textabhingige Differenzierung oder eine «Logik der Zeit» durch-
scheinen, die durchaus Spielriume fiir per definitionem listerli-
ches Reden liess.

Abschliessend soll eine Auswahl bisheriger quantitativer Ergeb-
nisse des untersuchten Quellenkorpus vorgestellt werden. Die zeit-
lichen Verteilung der Fille sieht folgendermassen aus: 30% der
rund 70 Fille fielen in die Zeit zwischen 1674 und 1700; 50% er-
eigneten sich in der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts und die
restlichen 20% wurden zwischen 1750 und 1798 geahndet, wobei
im letztgenannten Zeitraum die 1770er Jahre die meisten Fille
aufweisen. Dieser Konjunkturverlauf muss qualitativ untersucht
werden. Insbesondere wird nach dem Zusammenhang mit einer
Sikularisierung oder Privatisierung der Religion im Zug der Aufkli-
rung zu fragen sein.

Die Angeklagten stammten aus allen sozialen Schichten, vom
Landstreicher iiber die Ehefrau des Handwerkers bis zum Ratsherrn.”
Daraus lisst sich schliessen, dass die Forderung des Gesetzes, alle
«Verbrecher» «ohne Ansehen»®® zu verfolgen, tatsichlich umgesetzt
wurde. Der Frauenanteil betrug rund 15%, wobei hier die Ehepaa-
re nicht miteinbezogen sind. Diese machten ca. 12% der Fille aus.
Die Mehrzahl der Angeklagten wohnte in der Stadt Basel. Etwa
10% der Delinquentlnnen stammten von auswirts, die meisten
von ihnen aus dem nahen schweizerischen oder auslindischen

Umland.

wollte? Kélla bat um Verzeihung und versprach Besserung. Er wurde fiir eine Nacht auf
den Spalenturm gesetzt. Genaueres erfihrt man nichr tiber die Einschitzung des Verge-
hens von Seiten der Obrigkeit. Siche StABS, Protokolle E 13,1, 9.4.1681.

27 Die Handwerker waren am weitaus hiufigsten vertreten. Das hing wohl in erster Linie
mit dem grossen Anteil dieser Berufsgruppe an der Gesamtbevolkerung der Stadt zusam-
men. Der Frage nach der sozialen Herkunft wird aber im weiteren Verlauf meiner Dis-

sertation noch genauer nachzugehen sein.
28 StABS, Bibliothek Bf 1: Mandat wegen Fluchen und Schworen, 15.9.1714.



140 Gotteslasterung in der Stadt Basel 1674-1798.

Fallstudie: Delinquentinnen und ihr religioser Hintergrund

In diesem Kapitel werden drei Fille von gerichtsnotorisch geworde-
ner Gotteslisterung vorgestellt und auf die einleitend erwihnten
Fragestellungen beziiglich dem kirchlich-religiésen Hintergrund
hin befragt. Durch die Auswahl der Beispiele soll die Verschieden-
heit der einzelnen Delikte exemplarisch aufgezeigt werden, einer-
seits im Blick auf die vorliegende Fragestellung, andererseits aber
auch beziiglich der verschiedenen Aspekte solcher gerichtsnotorisch
gewordenen Listerungen wie Denunziation, Verfahren etc.”” Die
Fille sind bewusst der kleinen Zeitspanne von 15 Jahren entnom-
men, so dass ihre Verschiedenheit nicht oder nur sehr beschrinkt
mit einem Wandel im Lauf der Zeit erklirt werden kann, sondern
vor allem mit der je unterschiedlichen Konstellation von Beteiligten
und Situation.

Wie sich zeigen wird, sind die Angaben in den Fallakten zur
vorliegenden Fragestellung nicht zahlreich. Die ausgewihlten Fille
stellen diesbeziiglich jedoch keine Ausnahmen dar. Berichte iiber
Seelsorge-Gespriche, die Geistliche mit zahlreichen Verurteilten in
den Gefingnistiirmen fihrten, sind nur wenige tberliefert, und
wenn, dann oft als knappe und oberflichliche Zusammenfassun-
gen. Und dass die Obrigkeit explizit nach den religiosen — oder
anderen — Hintergriinden der Angeklagten fragte, war sehr selten.
Ein wesentlicher Grund — der hier nur kurz angesprochen werden
kann — kénnte gewesen sein, dass die Basler Justiz selten einen Zu-
sammenhang von Blasphemie und Hiresie, Ketzerei oder Hexerei
vermutete. Blasphemie war in erster Linie ein «innerkonfessionel-

les» Delike.?

a) Daniel Low
Ende Oktober 1705 wurde Daniel Low, 56 Jahre alt, Spanner im

Kauthaus®, verheiratet und Vater von vier Kindern, per Ratsbeschluss
in die Birenhaut, eines der Basler Gefingnisse, gefangen gesetzt.*

29 Worauf hier jedoch nicht weiter eingegangen wird.

30 Siehe dazu Loetz (wie Anm. 5), bes. S. 25f. und Schwerhoff (wie Anm. 5), bes. S. 33-45,
274-76.

31 Spanner: Auf- und Ablader der Fuhrwerke; spez. als Angestellter in einem stadt. Kauf-
haus, an einer Zollstitte 0.4., Schweiz. Idiotikon, Bd. 10, Sp. 270f.

32 StABS, Protokolle Kleiner Rat, Bd. 77, 28.10.1705, fol. 260v. Die Akten zum Fall Low
finden sich in ebd., Criminalia 2, L 1; ebd., Protokolle Kleiner Rat, Bde 77 und 78; ebd.,
Kirchenarchiv M 17 und ebd., Finanz M: Brett-Konti 1705 (Quittung fiir Gefingnis-

kosten).



Ein Werkstattbericht 141

Hieronymus Burckhardt, damals Prediger in St. Elisabethen — ab
1709 Antistes der Basler Kirche — war am selben Tag mit einem
Memoriale an den Rat gelangt, in dem er Low «wegen grewlichem
fluchen und gottslisterung, verachtung des gotl. wort und der H.
Sacramenten, auch Tigl. Trunckenheit, wie nicht weniger aller-
handt leichtfertiger reden, die er dan und wann von sich héren las-
sen»” dem Rat anzeigte. Die bisherigen Ermahnungen und Zu-
spriiche der Geistlichkeit seien erfolglos gewesen und man bitte,
dass «schirffere Mittel mit Jhme méchten vorgenommen werden.»**
Burckhardt lieferte auch gleich noch ein Muster der «gottvergesse-
nen» Reden Lows: wie

«seiner hausfrau ihme vorgehalten: warumb er doch so liederlich zur
kirchen gehe, gestalten er in einem ganzen Jahr mehr nicht als ein oder
zweymahl dem Gottesdienst beygewohnt habe, gab er zur antwort:
kirchen gehen bringe niemand kein brot nit haus: wass er in der kir-
chen thun wolle, er wiisse zuvor, wass man Predige [...] Auf Jhre errin-
nerung Solle auch bitten, konne Ja sonsten keinen Segen von Gott
haben, war seine Antwort: Gott kdnne schon seiner tibel Zeit fiir das
Gebitt annehmen, wan er eine Sigen vonndthen habe, konne er schon
bey den Zimmerletithen dergleichen bekommen Wan man ihme fur-
gehalten: Ob dan nicht auch in den Himmel verlange, sprach er: Er
bekiimmer sich wenig umb das Himmelreich; was von Himmel und
Holl gesage werde seye nur ein Buzzenmummel®, damit man die
Kinder schrecke [...] er finde gespanen wo er hinkomme, er wolte er
wire beym gassenbsetzer am Galgen, seye ihm wohl daselbst».*®

Diese Reden waren im Folgenden Gegenstand des Verfahrens gegen
Low. Im Verhor durch die Siebnerherren, das kurz darauf stattfand,
soll sich Low «gantz verstockht und wie ein c.v. tummes Vieh erzei-
get»”” haben. Einzig beztiglich dem Kirchenbesuch gestand er ein,
diesen als tberfliissig bezeichnet zu haben, weil er im Voraus wisse,
was gepredigt wiirde. Ebenso bestitigte er seine Aussagen tiber das
Gebet und den Segen. Allerdings widersprach er gleich darauf den

zuvor gemachten Ausserungen zum Kirchenbesuch: er gehe in die

33 Ebd., Criminalia 2, L 1: Memoriale von Hieronymus Burckhardt, undatiert, verlesen
(im Kleinen Rar) 28.10.1705, fol. 1r.

34 Ebd, fol. 1v.

35 Buwzenmummel: Schreckgespenst (u.a.), Schweiz. Idiotikon, Bd. 4, Sp. 227.

36 StABS, Criminalia 2, L 1: Memoriale von Hieronymus Burckharde, undatiert, verlesen
(im Kleinen Rat) 28.10.1705, fol. 1rf.

37 Ebd., Verrichtung der Siebner, undatiert, verlesen (im Kleinen Rar) 31.10.1705, fol. 2r.



142 Gotteslasterung in der Stadt Basel 1674-1798.

Kirche, der Sigrist konne das bestitigen, nur letzten Sonntag habe
er krankheitshalber fehlen miissen. Weiteres war ihm nicht zu ent-
locken. Selbst mehrmaliges Nachfragen und Bitten, die Wahrheit
zu sagen, blieben erfolglos. Léw bemerkte, wenn er so was gesagt
habe, dann sei das schon zwei Jahre her und er konne sich nicht
mehr erinnern. Abschliessend bat er Gott und die Obrigkeit, «wo er
mochte gefehlt haben um Verzeihungy, «<man solle den gn. Herren
mitteilen, dass er vier Kinder habe und «selbst Sechst in der haus-
haltung wire»’®. Der Rat beschloss darauthin, weitere Informatio-
nen iiber Low einzuholen und ihn ein zweites Mal zu seinem Leben
bzw. seinen Gotteslisterungen zu verhéren. Daraufhin wurden acht
Leute befragt, die Low kannten. Ausserdem gaben die Herren des
Kauthauses einen schriftlichen Bericht — quasi ein Arbeitszeugnis —
zu Low ab. Die Aussagen bestitigten den Bericht Burckhardts tiber
ein «ruchloses» Leben Lows, insbesondere wegen seiner stindigen
Trunkenheit. Die Kaufhausherren schrieben sogar, Low hitte sich
die ganzen Jahre so aufgefiihrt, als sei er «seiner gintzlichen ver-
nunfft beraubt» und es wire sehr zu wiinschen, wenn er durch eine
«tlichtige Person» ersetzt wiirde.”

Das zweite Verhor Lows musste abgebrochen werden, da er «ich
aller Sinnloos» angestellt habe.*" Ein drittes Verhor wurde wenige Tage
spater angesetzt. Ausserdem eine «confrontation» mit seiner Ehefrau.
Das Ergebnis war dasselbe wie beim ersten Verhér. Die Frage, ob ihm
die Sache denn nicht leid tue, er keine Reue empfinde, bejahte er und
bat Gott und die Obrigkeit um Verzeihung. Auf die Frage, wie er sein
kiinfriges Leben gestalten wolle, meinte er, «Er solle Unseren Herr
Gortt anruffen, dass er Jhme in sinn geben wolle, wie er es machen
solle»*! Darauf wurden die Akten den Herren Geistlichen mit der
Bitte iibergeben, ein Gurachten zum Fall zu verfassen. Dieses wurde
wenige Tage spiter im Rat verlesen. Es verurteilte die Reden Lows
scharf: sie seien eine «f6rmliche Gottslisterungy, weder mit Unwissen-
heit noch Trunkenheit zu entschuldigen.** Denn solche Reden seien
«so spitzig und bossfertig [...], dass sie nicht anderst, als [von] einem
Spotter, der zwar iiberzetigt ist, dass ein Gott sey, aber solchen in sei-

38 Ebd.

39 Ebd., Informarion der Siebner, 3.11.1705 und Memoriale der Kauthausherren, unda
tiert, verlesen (im Kleinen Rart) 4.11.1705.

40 Er habe sich nackt ausgezogen und sei auf allen Vieren «<herumbgekrobbet und sich, als
ob er nicht bey sich selbsten wire, angestellet», ebd., Information der Siebner, 3.11.1705,
fol. 3r.

41 Ebd., Verrichtung der Siebner, undatiert, verlesen (im Kleinen Rat) 7.11.1705.

42 Ebd., Theologisches Gutachten, 12.11.1705, fol. 1r.



Ein Werkstattbericht 1 43

nem Herzen verachter»®. Das wiirde auch Lows bisheriger Lebens-
wandel deutlich machen. Er verdiene eine gebiihrende Strafe, denn
leider habe Léw «viel Briider und Mitgenossen» in der Stadt, «nicht
nur im fluchen und Trunckenheit, sondern auch im Atheismo, Gotts-
lasterung und Verstockung der Geheimnussen unsers seeligmachen-
den Christlichen Glaubens» und «eine exemplarische Straafh» wiirde
«solchen leiithen zur warnung und schrecken dienen.»*

Darauthin fillte der Rat das Urteil, das sich wesentlich nach
dem Vorschlag der Geistlichkeit richtete: Léw miisse fiir ein halbes
Jahr ohne Wein ins Schellenwerk, anschliessend ins Zuchthaus, wo
er geistliche Unterweisung bekomme.®” Im Mai folgenden Jahres
gelangte die Ehefrau Lows, Margreth Frey, mit einer Supplik an den
Rat und bat um die Begnadigung ihres Mannes. Der Rat zeigte sich
gnidig und beschloss, Low solle mit der Urfehde, die ihm den Be-
such von Wirts- und Weinhiusern verbot, entlassen werden, ausser-
dem soll er vom Bann einen Zuspruch erhalten.*

b) Ester Clausenburgerin

Ester Clausenburgerin, 39 Jahre alt, Wittwe von Theodor Rothen,
Kleinbasler Amtmann und Mutter von fiinf Kindern, seit 1709
wegen «aussgelassenem, unziichtig und verdiachtigen wandels» im
Zuchthaus?’, wurde im Februar 1711 von den Zucht- und Waisen-
hausinspektoren beim Rat angezeigt, weil sie trotz obrigkeitlichem
Befehl weder arbeiten noch ihr Leben bessern wolle «sondern im
widerspihl diss mensch voller bossheit [...] undt lasset auch sehr
verzweiffelt undt gottloose reden von sich héren»*. Der Rat beauf-
tragte darauthin die Siebner, im Zucht- und Waisenhaus* «Infor-
mation» einzuholen. Tags darauf konnte im Rat der entsprechende
Bericht verlesen werden. Die beiden Vorsteher des Hauses hatten
den Siebnern einen schriftlichen und einen miindlichen Bericht

43 Ebd,, fol. 2rf.

44 Ebd., fol. 3r.

45 Ebd., Protokolle Kleiner Rat, Bd. 77, 11.11.1705, fol. 280v.-281r.

46 Ebd., Bd. 78, 15.5.1706, fol. 48v.; Supplikation: Ebd., Criminalia 2, L 1.

47 Ebd., Protokolle Kleiner Rat, Bd. 81, 1.6.1709, fol. 15r.

48 Ebd., Criminalia 2, C 1: Memoriale der Zucht- und Waisenhausinspectoren, undatiert,
verlesen (im Kleinen Rar) 25.2.1711. Die Akten zum Fall Clausenburgerin finden sich
in: ebd., Criminalia 2, C 1; ebd., Protokolle Kleiner Rat, Bde 82 und 83 und ebd., Scraf-
und Polizei X 1.

49 Das Zucht- und Waisenhaus war ab 1669 bis ins frithe 19. Jahrhundert eine gemeinsame
Einrichtung (im heutigen Waisenhaus an der Weutsteinbriicke).



144 Gotteslasterung in der Stadt Basel 1674-1798.

vorgelegt. In Ersterem erzihlten sie, wie die Clausenburgerin vor
einigen Wochen sonntags nach der Kinderlehre in Gegenwart des
Pfarrers, Waisenvaters und des Schulmeisters folgende gottlose Re-
den von sich habe héren lassen:

«1. Seye sie eine Unschuldige Gefangene, undt wann ja sie Eine grosse
fehler solte begange habe, deren Jhro doch unwissendt, warumb man
Jhro dz Leben nicht nehme, dancke auch Ug. Herren nicht umb die
begnidigung soferne sie dz Leben verwiirgt habe [...]

2. Hat sie gesagdt, dz Gott der Herr Jhrer ganz vergessen Er gedencke
nicht mehr der Armen die doch umb Hiilffe Zu Jhme schreyen theten,
undt sie kehme in Ewigkeith nicht mehr bey Gott zu gnaden, auch
seyen die Heyl. Gnaden Zeichen so sie dann undt wann genossen
ginzlich an Jhro verlohren, dz Gebett so man fiir Wittwen undt Weys-
sen bette solte billich auss dem Gebett buech gethan werden, den der
Hachste gedencke Jhrer ginzlichen nicht mehr»™

Desweiteren fiithrte der Bericht an, damit sie nicht arbeiten miisse,
gebe die Frau vor, an der «fallenden Sucht» (Epilepsie) zu leiden.
Deswegen sei sie «auch vor Vier wuchen auss der Sontag Morgen
Predigt zur Kirchen hinauss geloffen, undt dan nieder gefallen, mit
schenddlicher entblesung biss auff den halben Leib so nicht alleine
selbigen mahls sonderen zum offteren geschehen»’'. Vor kurzem sei
sie «wiederumb in ihre Desperathe unsinnige reden fortgefahren,
undt gesagdt sie seye in der Hell gewesen, habe auch Jhre Kinder
darinnen sehen brathen, auch seye der bose feindt neben Jhro auff
einem Stuhl gesessen, undt Gott wolle Sie nicht mehr kenne undt
seye von Jhme verstossen.»”* In der miindlichen Befragung erginzte
Plenius, der Zucht- und Waisenhausvorsteher, seine schriftliche
Berichterstattung mit dem Zusatz, «dass noch disen morgen diesel-
be geschrauen und geruffen: /. gott behiite Uns ./ der Satan seye da,
Er wolle Sie holen, Er habe Sie schon beym rokh; Nachdeme Sie
aber gemerkht, dass Jemand umb den weg seye, habe Sie den 6tn
Psalmen anfangen betten»™.

Aufgrund dieser Berichte liess der Rat Ester Clausenburgerin auf
den inneren Spalenturm verhaften® und beauftragte die Siebner, sie

50 StABS, Criminalia 2, C 1: Schriftlicher Bericht von Marr. Plenius und J.J. Démmelj,
undatiert, verlesen (im Kleinen Rat) 28.2.1711, fol. 1rf.

51 Ebd., fol. 1v.

52 Ebd.

53 Ebd., Information der Siebner, 27.2.1711, fol. 1r.

54 Viele Basler Stadttiirme dienten damals zugleich als Gefingnisse.



Ein Werkstattberiche 14 5

zu verhdren.”® Wenige Tage spiter legten diese dem Rat ein fiinfsei-
tiges Verhorprotokoll vor. Darin wurden ihr die von den Zucht-
und Waisenhausvorstehern gemeldeten Vergehen vorgehalten. Man
habe gehofft, dass sie im Zuchthaus ihr Leben bessern und ihre
Siinden bereuen wiirde, stattdessen miisse man horen, «dass Sie
gantz ohnschuldig seyn wolle, und sich vernemen lassen, wann Sie
das leben verschuldt, warumb mann es Jhro nicht nemme, welches
Sie dann selbsten wiinschte». Sie verteidigte sich, dass der Pfarrer
sie bereits wegen vorgeworfenen Reden bestraft habe. Es sei ihr
herzlich leid deswegen, doch aufgrund ihrer Krankheit komme sie
ganz ausser sich und wisse nicht mehr, was sie tue oder rede.”” Ein
anderes Gestindnis legte sie nicht ab, bat aber abschliessend um
Verzeihung und Gnade, dass man sie als arme kranke Wittwe barm-
herzig anschauen und die Milde der Strenge vorzichen moge. Der
Rat gab sich nicht zufrieden mit den Antworten und liess die Sieb-
ner ein zweites Verhor durchfithren. Doch Ester Clausenburgerin
blieb bei den gemachten Aussagen. Auf die Ermahnung hin, sie
solle die Wahrheit sagen, habe sie weinend bekannt:

«Sie seye eine arme Siinderin, Sie habe aber rew und bette Sie Gott und
ein gn. Vitterliche Obrigkeit umb gnad und Verzeyhung, auch umb
milterung der gefangenschafft, Sie habe einen gnidigen Gott, Sie hofte
auch Meine gn. Herren werden Jhro auch gnidig seyn, und Sie nicht

wie Cain in der gefangenschafft Verzweiffeln lassen.»”®

Zur gleichen Zeit erreichte ein Bittschreiben der Verwandtschaft
Ester Clausenburgerins den Rat, in dem «umb ein gnidiges urtheil
und dz ihre mit einer weltschmach verschohnet und ihre fiinff
junge kinder hierin angesehen werden méchten»® gebeten wurde.
Nach der Verlesung des zweiten Verhors beschloss der Rat, Gnade
walten zu lassen. Inwieweit hier das erwihnte Bittschreiben eine
Rolle gespielt hat, lasst sich aus dem Beschlussprotokoll des Rates
nicht herauslesen. Moglicherweise hatte auch einen Einfluss, dass
der Rat 1709 und 1710 trotz Bitten des Vormunds und der Zucht-
haus-Inspektoren auf einer Weiterfiihrung der Zuchthausstrafe be-

55 Ebd., Protokolle Kleiner Rat, Bd. 82, 28.2.1711, fol. 317v.

56 Ebd., Criminalia 2, C 1: Verrichtung der Siebner, undatiert, verlesen (im Kleinen Rar)
431711, fol. 1r.

57 Ebd., fol. 1v.

58 Ebd., Verrichtung der Siebner, undatiert, verlesen (im Kleinen Rar) 7.3.1711, fol. 3rf.

59 Ebd., Protokolle Kleiner Rat, Bd. 82, 4.3.1711, fol. 319v. Das Bittschreiben selbst ist

nicht erhalten, es wird im Protokoll nur stark zusammenfassend wiedergegeben.



146 Gotteslisterung in der Stadt Basel 1674-1798.

standen hatte.®° Jedenfalls lautete der Beschluss des Rats, Ester
Clausenburgerin mit der Urfehde und einem Zuspruch vom Bann
zu entlassen. Die Familie soll sie zu erbahrem Leben anmahnen,
andernfalls werde die 1710 angedrohte Strafe des Halseisens (Pran-
ger) ausgefihrt.®

¢) Jacob Leininger

Jacob Leininger aus Riehen, etwa 55 Jahre alt, Vater, gut bemitelt,
wurde im Juli 1720 verhaftet.®” Er hatte wenige Tage zuvor beim
Weinschenken Heinrich Hoffmann in Basel gotteslisterliche Worte
ausgestossen. Anlass war ein Streit, zu dem es zwischen den drei
Riehenern Leininger, Caspar Eger und Hans Lieck gekommen war:
Leininger hatte Egers Verlobte als «Hure» bezeichnet und weitere
«schand und schmichworte» ausgeteilt, wobei er auch einem Anwe-
senden den Wein ins Gesicht warf. Die Ermahnungen der Anwesen-
den, er solle doch an Gott denken, inspirierte Leininger, ankniipfend
an seine eben gemachte Aussage, in der er den Wein «s.v. Dreck, das
damahlige Wetter aber s.h. zu melden, Scheisswetter genennet»*, zu
vermelden «(absit Blasphemia) Gott sey Ein Scheisser».** Ausserdem
soll Leininger auf das Ermahnen der Anwesenden auch gemeint ha-
ben: «Er kénne reden was Er wolle, es gehe Sie nichts an, Er hab sein
Sach darfiir bezahlt» oder, wie ein anderer Zeuge zu Protokoll gab:
«Er dorffe schweren, Er hab es dem H. Pfarrer bezahlt.»®

Es folgte eine Anzeige beim Riehener Vogt Wenck durch Hans
Eger, dessen Verlobte Leininger als Hure bezeichnet haben soll.
Wenck meldete die Angelegenheit den Hauptleuten Kleinbasels, die
daraufhin erste Kundschaften einholten, d.h. die Beteiligten und
Zeugen befragten. Dann wurde der Fall an den Kleinen Rat {iberge-
ben. Der Rat liess Leininger verhaften, durch die Siebner verhoren
und die Zeugenvernehmungen einholen. In der darauffolgenden
Woche wurde Leininger noch einmal verhére, da sich die Obrigkeit

60 Ebd., Bd. 81, mehrere Eintrige im Juni, Oktober und Dezember 1709 und April 1710
(siche Register).

61 Ebd., Bd. 82,7.3.1711, fol. 323v.

62 Die Akten geben keine weiteren Hinweise auf Leiningers Zivilstand oder Beruf. Die
Akten zum Fall finden sich in: ebd., Criminalia 2, L 2; ebd., Protokolle Kleiner Rat Bde.
92 und 93 und ebd., Straf- und Polizei Q 2.

63 Ebd., Criminalia 2, L 2: Memoriale der Hauptleute Kleinbasels, undatiert, verlesen (im
Kleinen Rar) 5.7.1721, fol. 1v.

64 Ebd., Information und Verrichtung der Siebner, 8.7.1721, fol. 2v.

65 Ebd., fol. 4r.



Ein Werkstattbericht 147

mit dem ersten Verhor nicht zufrieden gab. Leininger hatte zu Proto-
koll gegeben, dass er aufgrund seiner Trunkenheit «so wenig als der
66 Zwar bat er Gott und die Obrigkeit «mit weinenden
Augen» um Verzeihung und versicherte, er werde «Gott den Herren
fleissig anruften, dass Er Jhme die gnad verleiche, sein leben zu besse-
ren»®, womit er ein halbes Gestindnis ablegte, trotzdem wurde er ein
zweites Mal verhort und ermahnt, die Wahrheit zu sagen. Doch
Leininger beharrte auf seiner Unwissenheit wegen Trunkenheit und
beteuerte abschliessend wiederholt, er wolle fleissig beten, dass Gott
ihn wieder «zu Gnaden auffnehmen wolle» und, falls er das ihm
Vorgeworfene gesagt habe, so sei es ihm «von Hertzen leyde».®
Ausser Leininger wurden fiinf Zeugen bzw. die am Streit Beteilig-
ten ebenfalls zweimal befragt und zudem bei sieben Personen, die
Leininger kannten, inklusive dem Pfarrer, Informationen iiber des-
sen Leben und Wandel eingeholt. Alle Befragten — mit Ausnahme
des Kligers — stellten Leininger ein insgesamt gutes Zeugnis aus: Er
sei ein guter Mensch, wenn er niichtern sei. Sei er betrunken, kénne
es zuweilen vorkommen, dass er iibel fluche und schwore. Leiningers
Nachbar Rudolf David beteuerte sogar, wenn Leininger niichtern
wire, sei er nicht zu verbessern, er konne sich keinen besseren Nach-
barn wiinschen. Und er sei «in der Schrifft wohl erfahren, dass er den
letithen selbsten habe konnen zusprechen. Er habe denselben auch
fleissig gehort lesen und betten».® Alle Zeugen bestitigten — darauf
angesprochen — die Betrunkenheit Leiningers zur «Tatzeit». Zudem
baten sein Vater und sein Schwiegersohn beim Rat um Gnade.”
Nachdem eine Woche spiter Geistlichkeit und Juristen ihre
Gutachten eingereicht hatten — beide Gurachten entlasteten Lei-
ninger aufgrund seiner Betrunkenheit und der ansonsten positiven
Informationen, die man iiber ihn hatte’! — entschied der Kleine Rat

Boden wiisse.»

66 Ebd., fol. 5r.

67 Ebd., fol. 6v.

68 Ebd., Verrichtung der Siebner, undatiert, verlesen (im Kleinen Rar) 12.7.1721, fol. 1v.

69 Ebd., «Fernere Information» durch «einige Deputierte», 10.7.1721, fol. 2v.

70  Dariiber erfihre man nur in den Ratsprorokollen und ohne nihere Angaben, siche ebd.,
Protokolle Kleiner Rat, Bd. 92, 7.7.1721, fol. 403r.

71 Ebd., Criminalia 2, L 2: Theologisches Gutachten, 18.7.1721, Kopie in ebd., Protokolle
Kleiner Rat, Bd. 92, fol. 416r.—418r., sowie ebd., Criminalia 2, L 2: Juristisches Gutach-
ten, undatiert, verlesen (im Kleinen Rat) 23.7.1721, Kopie in ebd., Protokolle Kleiner
Rar, Bd. 92, fol. 419r.—421r. Beide Gutachten nahmen den Fall zum Anlass, tber den
verbreiteten {ibermissigen Alkoholkonsum zu klagen, der zu einer «viehischen Unver-
nunft» fithre (Theologisches Gutachten, Kopie in ebd., Protokolle Kleiner Rat, Bd. 92,
fol. 418r.) und Anlass vieler Listerungen sei, wobei die Geistlichkeit dem Rat ausfiihr-
lich mégliche Gegenmassnahmen darlegte.



148 Gotteslisterung in der Stadt Basel 1674-1798.

iiber den Fall. Er bestrafte Leininger, nach Vorschlag der Juristen,
mit einer 6ffentlichen Vorstellung vor der Gemeinde, dem Tragen
des Lastersteckens bis zu seiner Begnadigung und einer materiellen
Strafe, dahingehend, dass Leininger 100 Gulden Strafe zugunsten
der Armen in Riehen bezahlen, ausserdem die Haftkosten {iberneh-
men miisse.”> Fiinf Monate spiter erreichte ein Memoriale des
Obervogts von Riehen den Rat, in dem um die Begnadigung Lei-
ningers gebeten wurde. Der Rat kam dem Gesuch nach. Leininger
sollte Urfehde schworen, einen Zuspruch vom Bann erhalten und
damit begnadigt sein.”?

Interpretation

Die religiosen Kenntnisse: Wissen und Bezugnahme

Der Fall Ester Clausenburgerin zeigt im Vergleich der drei Fallbei-
spiele die meisten expliziten Beziige auf religioses Wissen. Sie be-
richtete vom Teufel, zitierte Psalm 6, bezeichnete sich als «arme
Siinderin», beschrieb ihr Gottesbild und verglich sich schliesslich
mit Kain. Sie griff dabei wesentliche Aspekte der orthodox-refor-
mierten Lehren auf, wie sie die Basler Kirche im 17. und bis weit ins
18. Jahrhundert hinein prigten, insbesondere mit ihrer Betonung
der eigenen Siindhaftigkeit und dem Reuebewusstsein.™ Sie werden
beispielsweise im «Nachtmahlbiichlein», dem Basler Katechismus,
deutlich. Das «Nachtmahlbiichlein» wurde 1622 von Johannes
Wolleb herausgegeben und stellte bis ins 19. Jahrhundert ohne we-
sentliche Anderungen ein zentrales religioses Unterrichtsmittel in
Kirche, Schule und Familie dar.”® Der Leserin und dem Leser wird

72 Ebd., Protokolle Kleiner Rat, Bd. 92, 23.7.1721, fol. 421r. Der Beitrag in die Armen-
kasse war eine sehr seltene Strafe; das Juristische Gutachten begriindete sie mit der guten
finanziellen Lage Leiningers.

73 Ebd., Bd. 93, 20.12.1721, fol. 166v.

74 Die Kirchen- und Theologiegeschichte fiir die Stadt Basel in diesem Zeitraum (und
iiberhaupt fiir das 17. und 18. Jahrhundert) ist bisher wenig erforscht. Vgl. bes. Max
Geiger: Die Basler Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodoxie, Zollikon-
Ziirich 1952; die entsprechenden Beitrige in Kreis et al. (Hg.): Basel — Geschichte ciner
stidtischen Gesellschaft, Basel 2000 und Paul Wernle: Der schweizerische Protestantis-
mus im XVIII. Jahrhundert, 3 Bde., Tubingen 1923-25.

75 «Vorbereitung zu dem Heiligen Abendmahl Oder Kurtze einfeltige Fragstuck, welche
vermég der finff Hauptartickeln der Christlichen Religion, an die Tischgenossen des
Herren vor empfahung des heiligen Nachtmahls mégen gethan werden», Basel 1622.
1686 erweiterte Antistes Peter Werenfels den Katechismus, wobei Aufbau, Inhalt und



Ein Werkstattbericht 1 49

von Beginn an klar gemacht, dass sie oder er ein «armer Siinder» sei,
der in «grossem Elend» lebe, mit der Erbsiinde bereits vor der Ge-
burt versehen worden sei und damit die «ewige Verdammnis» ver-
dient habe.”® Aber Gott habe die Gliubigen vor aller Zeit aus reiner
Gnade zum ewigen Leben erwihlt.”” Im Glauben an das «Versiihn-
opfter Jesu Christi» und in der «Heiligung» des Lebens™ werde man
sich der Verzeihung der Siinden gewiss. Die Gliubigen miissten
daher ein Leben in Dankbarkeit fiihren, d.h. ein «bussfertiges» Le-
ben in Reue und Leid im Bewusstsein der Stindhaftigkeit, indem
man sich vor weiteren Siinden hiite und sich guter und gotrgefalli-
ger Werke befleisse. Diejenigen, welche «béses» tun, werden ewig
verdammt sein.””

Im Folgenden soll es nun um die Fragen gehen, wogegen Ester
Clausenburgerin auf Distanz ging und in welcher Form diese und
die weiteren Bezugnahmen auf religioses Wissen geschahen. In den
sanktionierten Reden distanzierte sich Ester Clausenburgerin von
Gott. Sie tat dies pragmatisch, weil sie sich von Gott vergessen
fithlte. Dabei zeichnete sie das Bild eines lebensnahen Gottes, mit
dem man ringen konnte, und der durch seine Vergesslichkeit
gleichsam menschliche Ziige trug. Das war ein anderes Gottesbild
als das der theologischen Konzeptionen, welche Gott als ein «un-
endliches / unsichtbares Wesen» lehrte.** Ebenso wenig findet sich
der zornige, strafende Gott in ihren Reden, sondern sie betonte
dessen Barmherzigkeit dem reuigen Siinder gegeniiber. Es zeigt sich
hierbei, dass das frithneuzeitliche Gottesbild je nach Quellengat-
tung andere Akzentsetzungen erfihrt.*' Es war ein widerspriichli-
ches Bild, das Ester Clausenburgerin von Gott beschrieb: einerseits
meinte sie sich auf ewig vergessen von ihm, andererseits betonte sie
seine Gnadigkeit ihr als reuigen Siinderin gegeniiber. Diese Wider-

Form wesentlich gleich blieben. Diese Fassung unter dem Titel «Fragen und Antworten
tuber die fiinff Haupt-Stuck der Christlichen Religion fiir die Kirchen zu Basel: Bey Er-
forschung der angehenden Tischgenossen des Herren, wie auch in den Kinderlehren zu
Statt und Land zu gebrauchen» wurde bis zum Ende des 18. Jahrhunderts unverindert
immer wieder neuaufgelegt. Vgl. Karl Rudolf Hagenbach: Kritische Geschichte der
Entstehung und Schicksale der ersten Basler Konfession, Basel 1857, S. 260-66 und
Wernle, I (wie Anm. 74), S. 643-46.

76 «Fragen und Antworten [...]» (wie Anm. 75), S. 9f,, 19-23.

77 Ebd,, S. 32f.

78 Ebd., S. 24-26, 48f., 73.

79 Ebd., S. 51f.

80 Ebd, S. 27.

81 Vgl. Anm. 14.



150 Gotteslisterung in der Stadt Basel 1674-1798.

spriichlichkeit zeigt, dass sie ihr Gottesbild nicht aufgrund intellek-
tueller systematischer Uberlegungen entwarf, sondern es der jewei-
ligen Situation entsprach.

Ihre Reden zeigen trotzdem Eigenstindigkeit im Umgang mit
religiosem Wissen. Sie wusste im richtigen Moment Psalm 6 zu zi-
tieren und sich mit Kain zu vergleichen.®” In ihren Ausfiihrungen
tiber einen Gott, der nicht mehr hilft, stellte sie, modern gespro-
chen, die Theodizeefrage, wobei sie soweit ging, einen liturgischen
Anderungsvorschlag anzumerken: die Streichung des Gebets fiir die
Witwen und Waisen. Eigenwillig scheint auch die das Verhor ab-
schliessende Bitte um Gnade. Zwar {ibernahm sie hier die vorgege-
benen Lehren®, doch wihrend sich in den Gnadenbitten in der
Regel eine floskelhafte Formulierung findet, in der Gott und die
Obrigkeit «mit weinendem Auge» oder dhnlich um Verzeihung und
Gnade gebeten werden, so stellte Ester Clausenburgerin dem obrig-
keitlichen ein «eigenes» Gottesbild gegeniiber und fiigte noch den
Vergleich zwischen sich selbst und Kain an. In keinem anderen Fall
aus dem Korpus meiner Dissertation — soweit das zum jetzigen
Zeitpunkrt abzuschitzen ist — werden die religiosen Motive dhnlich
originell eingesetzt. Das unterstreicht m.E., dass diese Aussagen
iiber eine blosse Wiedergabe von auswendig Gelerntem hinausge-
hen und auf eine gewisse eigenstindige Auseinandersetzung mit
den kirchlichen Lehren verweisen.

Daniel Low spielte auf das Gebet als gottgefilliges Werk an:
Gott konne seine, Lows, «iibel Zeit» als Gebet nehmen; weiter auf
die Lehre von Himmel und Hélle: «was von Himmel und Héll ge-
sagt werde seye nur ein Buzzenmummel, damit man die Kinder
schrecke». Mit beidem verwies Low auf zentrale kirchliche Lehren
seiner Zeit. Einerseits auf die gottgefilligen Werke, welche die
Glaubigen in Dankbarkeit fiir ihre Erlésung von den Siinden Gott
schuldeten; andererseits auf die Pridestinationslehre, welche die
Auserwihlung der Gliubigen zum ewigen Leben im Himmel und
umgekehrt der Ungliubigen zur ewigen Verdammung in der Holle

82 Psalm 6 ist ein Klage- und Bittgebet in Krankheit und Todesnot, in welchem ein rich-
tender, rettender und heilender Gortt angerufen wird.
Kain wird nach dem Brudermord von Gott doppelt bestraft: seine Feldarbeit wird kei-
nen Ertrag mehr bringen und er muss ein ruhe- und rastloses Leben fithren (Gen 4,1
24, bes. 4,12.14), durch ein Zeichen verunméglicht Gott eine Blutrache an ihm. Ester
Clausenburgerin verglich sich wohl aufgrund dieser Verdammung zu cinem rastlosen,
ungliicklichen Leben, das nicht beendet werden konnte, mit Kain. Sie dusserte ja auch
den Wunsch, zu sterben (siehe Fallbeschreibung, erstes Verhor).

83 Siche vorangehende Ausfithrungen zum Nachtmahlbiichlein.



Ein Werkstattbericht 151

lehrte. Low kannte beide Lehren méglicherweise vom erwihnten
«Nachtmahlbiichlein».?* Er kritisierte in seinen Reden nicht Gott
an sich, sondern einzelne Kirchenlehren — Predigt, Gebet, Pridesti-
nationslehre — und obrigkeitliche Vorschriften.®> Er ging einerseits
mit pragmatisch — dhnlich wie Ester Clausenburgerin — auf Distanz
zu den kirchlichen Lehren, andererseits grenzte er sich durch Spott
davon ab. So meinte er, der Kirchenbesuch bringe niemandem Brot
oder Haus, ausserdem wisse er zuvor, was gepredigt werde; die
Lehren iiber Himmel und Hélle seien nur ein Kinderschreck.

In dieselbe Richtung ging sein Vorschlag an Gott, das schlechte
Leben anstelle des Gebets zu akzeptieren. Mit diesem Gott, mit
welchem sich verhandeln lisst, zeichnete Low das Bild eines lebens-
nahen Gottes, dhnlich wie es Ester Clausenburgerin tat. Der Spott
zeigt sich, indem Low die Ermahnungen seiner Frau ins Licherliche
zog: Im Wortspiel Segen = Sige und der Bemerkung, er brauche die
Gemeinschaft im Himmelreich nicht, er finde Gespanen wo er
hinkomme, wohl sei es ihm gerade beim Galgen. Einen solch spot-
tischen Umgang mit den kirchlichen Lehren findet man im unter-
suchten Quellenkorpus eher selten.?® Beides — sowohl die rationale
Distanzierung wie der Spott — zeugt von einer gewissen Reflektion,
indem das Gelernte entsprechend der eigenen Situation «bearbei-
tet» worden ist. In den Gnadenbitten — die weiteren Stellen, in de-
nen Low sich beziiglich Religion dusserte — zeigte sich das Bild eines
gegeniiber dem reuigen Menschen gnidigen Gottes. Low hielt sich
dabei allerdings an die «klassischen» frommen Formulierungen, wie
sie sich in der Mehrzahl Fille finden. Es waren formelhafte Wen-
dungen, die wenig tiber den oder die Sprecherln aussagen.

Jacob Leininger machte kaum Aussagen, die auf seinen religiosen
Hintergrund schliessen lassen. Trotzdem kann man davon ausgehen,
dass er iiber einige Kenntnisse der kirchlichen Religion verfuigte,
denn zufolge den Aussagen seines Nachbars David gehorte Leininger
zu den Zeitgenossen, die lesekundig waren, selbstindig die Bibel la-
sen und diese auch nach aussen trugen («dass er den leiithen selbsten
habe konnen zusprechen»). In seiner Listerung griff Leininger Gott

84 Vgl. «Fragen und Antworten [...]» (wie Anm. 75), bes. S. 71f. (Gebet) und 32f., 52
(Priadestination).

85 Letzteres, indem er den Kirchenbesuch, zu dem per obrigkeitlichem Mandar alle ver-
pflichtet waren, als nutzlos und die Lehre von Himmel und Haélle als Mittel obrigkeitli-
cher Kirchenzucht negativ hinstellte. Siche dazu im folgenden Kapitel.

86 Vgl. Fall Genathin (wie Anm. 11). Zum humoristischen Umgang mit Religion siche im
folgenden Kapitel.



152 Gotteslasterung in der Stade Basel 1674-1798.

durch ein etwas unschones Attribut an. Mit einer weiteren Bemer-
kung wehrte er sich gegen eine Sprachzensur in religiosen Fragen.
Die Listerung fiel spontan, kaum reflektiert. Die Bemerkung zur
Redefreiheit dagegen scheint Hinweis auf eine gewisse Auseinander-
setzung mit kirchlichen Lehren.¥” Die Gnadenbitte entsprach der
klassischen Form, wie sie auch Daniel Low verwendete.

Alle drei Fille belegen mit ihren religiosen Kenntnissen eine
mehr oder minder erfolgreiche religiose Sozialisierung. Wobei nur
fiir Jacob Leininger belegt ist, dass er selbstindig die Bibel las. Die
damalige kirchliche Unterweisung — Einhaltung des vorgeschriebe-
nen Gottesdienstbesuchs, (Auswendig-) Lernens des Katechismus,
weiterer «Lehrstiicke» und Gebete oder Seelsorgegespriche mit
Geistlichen — vermittelten auch ohne Selbststudium einen Grund-
stock an religiosem Wissen. Alle drei setzten sich eigenstindig mit
den Lehren auseinander. Auf welche Haltung zur kirchlichen Reli-
gion lassen die Ausserungen der Angeklagten schliessen?

Glaube oder Unglaube?

Offenbar listerten die Angeklagten nicht aus Unwissenheit. Sind sie
somit Beispiele vormoderner Atheistinnen oder zumindest «Ab-
triinnige» der Kirche? Dafiir wiirde sprechen, dass sich die explizi-
ten Glaubensbekundungen in den Gnadenbitten finden, welche
solches enthalten mussten, wenn einem die eigene Haut lieb war. In
der Tat jedoch waren weder die Clausenburgerin, noch Léw oder
Leininger Atheisten in dem Sinn, dass sie einen Gotrt fiir inexistent
erklirten.” Ebensowenig negierten sie den vorgegebenen Glauben,
indem sie sich radikal von der ofhziellen Kirche abgewandt und ein
Gegenkonzept zum christlich-religiésen «System» entworfen hitten.*’

87 War damit Meinungsfreiheit gemeint oder steckte vielmehr die Idee des Ablasses oder
Loskaufs von allen Siinden dahinter?

88 Zur Forschungsdiskussion von Atheismus oder Unglaube in der Frithen Neuzeit siche
Gerd Schwerhoff, Die alldigliche Auferstechung des Fleisches. Religioser Spott und radi-
kaler Unglaube um 1500», in: Historische Anthropologie 12 (2004), S. 309-337. In den
untersuchten Basler Quellen findet sich der Begriff immer wieder; doch scheint auch fiir
Basel zu gelten, was die Ergebnisse von Francisca Loetz tiber Ziirich zeigen: namlich,
dass der Begriff «Atheismus» nicht mit der Frage verbunden war, ob Gort existiert, son-
dern «ein Werturteil dariiber aus(driickte], welchen Lebensstil jemand pflegte und was
jemand sich tiber Gott zu sagen erlaubt hatte.» Vgl. Loetz (wie Anm. 5), S. 470. Damit
ist nicht gesagt, dass es in der Frithen Neuzeit keine AtheistInnen im genannten eigent-
lichen Sinn gab, doch deren Zahl war wohl eher gering.

89 Soweit ersichtlich werden Alternativen zum herrschenden reformierten Glauben nicht
einmal erwihnt.



Ein Werkstattbericht 153

Bei Jacob Leininger ist die Frage nach einer atheistischen oder kir-
chenfernen Haltung miissig, wurde ihm doch fleissiges Bibellesen
und Beten attestiert. Seine Listerung fiel im Affekt, angeregt durch
Alkohol und die vorangegangene analoge Beschreibung von Wein
und Wetter als wirkungsvoller, provozierender Hohepunkt in einem
verbalen Gefecht. Dem widerspricht auch seine Betonung der Re-
defreiheit nicht. Hitte sich Leininger nicht in den Bahnen der er-
laubten theologischen Ansichten bewegt, hitten ihm die Dorfbe-
wohner inklusive dem Pfarrer wohl kaum so gute Zeugnisse ausge-
stellt. Das gilt im Ubrigen auch fiir die obrigkeitskritischen Téne,
die aus dieser Bemerkung zur freien Meinungsidusserung herauszu-
héren sind. Leininger hegte keine politischen Umsturzpline. Der
Alkoholpegel zur «Tatzeit» mochte ihm die Zunge gelockert haben.
So sahen es ausserdem auch Rat und Gutachter, niemand ging auf
Leiningers Bemerkung zur Redefreiheit ein.

Auch Ester Clausenburgerin wandte sich weder von Gott noch
der Kirche radikal ab. Gott war nicht tot und auch seine Allmacht
wurde nicht bezweifelt, er half nur nicht mehr und wurde so durch
eine andere «Figur» aus dem geldufigen System ersetzt, den Teufel.
Ester Clausenburgerin rang mit Gott aufgrund konkreter Lebenser-
fahrung. Existentielle Not und Verzweiflung werden in ihren Ausse-
rungen sehr deutlich. Sie war enttduscht von Gortt und dabei stellte
sich fiir sie die Theodizeefrage, die sie zum Zweifel an Gottes Hilfs-
bereitschaft fiihrte und zum Versuch, diese bei dessen Gegenspieler
zu bekommen. Wie wenig das Ausdruck einer intellektuellen theo-
logischen Spekulation und grundsitzlicher Kritik war, mag auch die
erwihnte Ambivalenz ihres Gottesbildes verdeutlichen.

Und auch Daniel Low negierte Gott nicht, schlug er diesem doch
vor, sein (Lows) Leben als Gebet anzunehmen. Wie aber sind seine
Reden gegen die Kirchenlehren und obrigkeitlichen Vorschriften zu
verstehen? Lebenswandel, Situation der Ausserungen — Streit und
Betrunkenheit — sowie das Verhalten in der Gefangenschaft sprechen
dagegen, Low als kirchlichen oder politischen Revolutionir zu sehen.
Ausserdem kénnte sein humoristisches Wortspiel — Segen = Sige — als
originelle Parodierung des Heiligen verstanden werden, als «Profanie-
rung des Christentums», die keineswegs auf Unglauben zuriickzufiih-
ren ist, sondern vielmehr die Giiltigkeit des Glaubens unterstreicht.”
Seine Reden dienten wohl in erster Linie der Provokation der Ehefrau
im Streit. Tiefere Beweggriinde waren moglicherweise enttduschte

90 Vgl. Schwerhoff (wie Anm. 88), S. 322.



154 Gotteslisterung in der Stadt Basel 1674-1798.

Erwartungen an das Leben. Angesprochen jedenfalls wurden sie in
der (materiellen) Nutzlosigkeit des Kirchenbesuchs und darin, dass er
Gott seine «iibel zeit» als Gebet anbot. Vielleicht hatte er die Erfah-
rung gemacht, dass sein Gebet nicht geholfen hatte.

Nicht Unglaube, sondern eine grossere und kleinere Distanz zur
kirchlich vorgegebenen Religion lisst sich fiir das Verhaltnis der
drei Angeklagten zu dieser Religion festhalten. Dies kann man
weiter differenzieren: Wahrend bei Jacob Leininger und Ester Clau-
senburgerin von einer praktizierten Frommigkeit ausgegangen
werden kann — Leininger studierte und «verkiindete» die Bibel, Es-
ter Clausenburgerin rang in existentiellen Fragen mit Gott — so fallt
das bei Daniel Low etwas schwerer. Seine Haltung gegeniiber der
kirchlichen Religion erfasst méglicherweise die Kategorie des «In-
differentismus» oder, in Abgrenzung zur jiingeren Forschung, der
«religiosen Gleichgiiltigkeit».”’ Damit unterstelle ich Low freilich,
in seiner Gnadenbitte den frommen Gliubigen vorgespielt zu ha-
ben, was in Anbetracht seiner restlichen Ausserungen aber nicht
abwegig erscheint.

Schlussbetrachtung

Die Fallstudie fragte nach dem kirchlich-religiésen Hintergrund der
Angeklagten. Zugleich hat sie einen Blick auf Rezeption und Umset-
zung eines obrigkeitlichen Sittengebots geworfen, des Blasphemie-
verbots. Sie zeigte dessen weitgehende Erfolglosigkeit gemessen an
der Befolgung in den untersuchten Fillen: und dies nicht nur — was
auf der Hand liegt — in den Verstossen an sich, sondern auch in ihrer

Art und Weise. Die Angeklagten setzten sich mit den kirchlichen

91 Frithneuzeitliche religidse Indifferenz oder Gleichgiiltigkeit ist ein Forschungsdesiderat.
Martin Mulsow hat vor wenigen Jahren darauf hingewiesen, vgl. Ders., Mehrfachkon-
version, politische Religion und Opportunismus im 17. Jahrhundert. Ein Plidoyer fiir
eine Indifferentismusforschung, in: Kaspar von Greyerz et al. (Hg.): Interkonfessionali-
tit — Transkonfessionalitit — binnenkonfessionelle Pluralitit. Neue Forschungen zur
Konfessionalisierungsthese, Gottingen 2003, S. 132-50, siche ferner Heinrich R.
Schmidt: Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, Miinchen 1992, S. 122. Beschrinkt
Mulsow den Indifferentismus dabei auf eine «intellektuelle Transkonfessionalitit» oder
«Religion der Klugen» (ebd., S. 146 bzw. 150). so scheint mir angebracht, den Begriff auf
die gesamte Bevolkerung und iiber die eine «intellektuelle Transkonfessionalitit» hinaus,
auszudehnen. Die Beschrinkung der religiosen Indifferenz auf gebildete Schichten un-
terstellt den weniger bzw. ungebildeten Schichten eine blinde religise Unterwerfung,
was, wie gerade auch untersuchten Basler Gortteslisterungsfille zeigen, nicht der Fall sein
musste. Um diese allgemeinere religiose Indifferenz von der Indifferenz, wie sie Mulsow
beschreibr, abzusetzen, méchte ich hierbei von «religiéser Gleichgiiltigkeit» sprechen.



Ein Werkstartbericht 155

Lehren auseinander und distanzierten sich damit bewusst von diesen
Vorgaben. Sie zeigten alle eine Eigenstindigkeit in religiésen Fragen,
wenn auch nicht in Form einer intellektuellen theologischen Ausein-
andersetzung und in der Absicht eines «Umsturzes» des gegebenen
Systems. Die Angeklagten «bearbeiteten» die kirchlichen Lehren,
indem sie sie auf ihre jeweils individuelle Situation anpassten. Man
konnte hierbei von einer «Profanisierung» der Religion sprechen,
indem den kirchlichen Lehren ihr heiliger und unantastbarer Ernst
genommen und eigenwillig mit ihnen umgegangen wurde.

Die drei Fille stellten in der Ubertretung obrigkeitlicher Nor-
men keine Ausnahmen dar. Wie reprisentativ sie fiir ein grosser Teil
der damaligen Gesellschaft sind, zeigen in erster Linie die zahlrei-
chen Sittenmandate mit der obligaten Klage wegen Nichteinhal-
tung der Erlasse sowie die regelmissigen entsprechenden Klagen
von Geistlichkeit und Reformationsherren. Wie sich dieser Befund
in den allmihlichen Riickgang von Blasphemie in Recht und
Rechtspraxis, unter anderem durch eine zunehmende (aufklireri-
sche) kritische Auseinandersetzung mit kirchlichen Lehren, einord-
net, wird zu priifen sein.

Die Untersuchung frithneuzeitlicher Blasphemie ist eine wesent-
liche Erginzung zu einer Religionsgeschichte der Frithen Neuzeit.
Blasphemie war ein Verstoss gegen kirchlich-religiose Normen. Die
gezeigten Vernetzungen des Delikts mit der damaligen Gesellschaft
machen die Reichweite dieser Normen sichtbar, bis hin zu solchen,
die in erster Linie profan verstanden wurden, sich von der Religion
sozusagen «verselbstindigten», letztlich aber einen religigsen Hinter-
grund haben und ohne dessen Giiltigkeit nicht «funktionierten».”
Aber Religion ging weit tiber den kirchlich-institutionellen Bereich
hinaus. Transzendenzbezug war ebenso und auch zugleich — die
Uberginge waren fliessend und das eine widersprach dem andern
nicht zwingend — mittels «Aberglauben» oder Magie méglich. In
diesen vielfiltigen Formen bestimmte Religion wesentlich das Leben
in der Frithen Neuzeit. Inwieweit die Untersuchung der Basler Blas-
phemiefille auch fiir eine entsprechend umfassende Religionsge-
schichte hilfreich sein kann, wird die weitere Arbeit zeigen.

Rebekka Schifferle
Haltingerstrasse 96
4057 Basel

92 Beispiclsweise Blasphemie als profanes Ehrdelikt, siche Loetz und Schwerhoff (wie
Anm. 5) oder die Instrumentalisierung von Religion zu (macht-)politischen Zwecken.



	Gotteslästerung in der Stadt Basel 1674-1798 : ein Werkstattbericht

