
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 104 (2004)

Artikel: Antisemitismus in Basel : die Rezeption von Adolf Stroecker und seinen
Ideen in der protestantischen Presse der 1880er Jahre

Autor: Hofmann, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antisemitismus in Basel

Die Rezeption von Adolf Stoecker und
seinen Ideen in der protestantischen Presse

der 1880er Jahre*

von

Urs Hofmann

1. Einleitung

Adolf Stoecker (1835—1909), Prediger und Politiker, war in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts einer der bekanntesten und
umstrittensten Persönlichkeiten im Deutschen Reich. Er erkannte
die tiefgreifenden gesellschaftlichen Veränderungen als Folge der
Industrialisierung und des Bevölkerungswachstums in ihrer ganzen
Tragweite.1 In einer Zeit des Umbruchs beabsichtigte er mit seinem

Konzept der Rechristianisierung breiter Volksschichten der Suche
vieler Menschen nach mehr geistiger Verbindlichkeit Rechnung zu
tragen. Indem er sich als Pfarrer aktiv an der Politik beteiligte, übte
er auf die Kirche einen modernisierenden Einfluss aus. Stoecker
versuchte, durch die Mobilisierung von Massen parteipolitischen
Einfluss gewinnen, um mit seiner protestantisch inspirierten
Sozialreform die Gesellschaft zu verändern. In der wirtschaftlichen und
sozialen Not kam er den Sehnsüchten nach einfachen Erklärungs-

Der vorliegende Aufsatz behandelt einen Teilaspekt der Lizentiatsarbeit «Adolf
Stoecker in Basel. Antisemitismus und soziale Frage in der protestantischen Presse

der 1880er Jahre», eingereicht im November 2003 bei Prof. Dr. Josef Mooser am
Historisches Seminar der Universität Basel.

' Zu Adolf Stoecker v. a. die folgenden: Dietnch von Oertzen, Adolf Stoecker.
Lebensbild und Zeitgeschichte, 2 Bde., Berlin 1910; Walter Frank, Hofprediger
Adolf Stoecker und die christlich-soziale Bewegung, 2. Aufl., Hamburg 1935;
Grit Koch, Adolf Stoecker, 1835-1909. Ein Leben zwischen Politik und Kirche,
Erlangen 1993; Günter Brakelmann/Martin Greschat/WernerJochmann,
Protestantismus und Politik. Werk und Wirkung AdolfStoeckers, Hamburg 1982; Martin

Greschat, Protestantischer Antisemitismus in Wilhelminischer Zeit. Das
Beispiel des Hofprcdigers Adolf Stoecker, in: ders. und Martin Rosowski (Hgg.),
Antisemitismus. Von religiöser Judenfeindschaft zur Rassenideologie, Göttingen
1989, S. 27-51.



84 Urs Hofmann

modelleii auf fatale Weise entgegen. Seine antisemitische Demagogie
blieb nicht ohne Wirkung in einer Zeit, in der das Judentum

zunehmend eine Folie für negative Projektionen darstellte. Die
Wirkung von Adolf Stoecker blieb in der Folge nicht nur auf das

Deutsche Reich beschränkt. Er besuchte die Stadt Basel bei
verschiedenen Gelegenheiten. Einem mehrtägigen Besuch anfangs
April 1881 folgte zehn Jahre später ein zweiter, kürzerer Aufenthalt.
Anhand einer Auswahl verschiedener protestantischer Zeitschriften
soll im Folgenden dargestellt werden, wie das Judenbild von Adolf
Stoecker in Basel rezipiert wurde.

2. Adolf Stoecker

In den zwei Jahrzehnten nach 1870 waren in Deutschland drei
Ereignisse prägend: die politische Einigung des Reichs, der Kulturkampf

und die Wirtschaftskrise nach 1873. Die ökonomische Krise
des Kaiserreichs, die sich in einem anhaltenden Deflationstrend und
in wirtschaftlichen Konjunktureinbrüchen äusserte, hatte Auswirkungen

auf die Struktur des wirtschaftlichen Systems und auf die Lage
der Arbeiterschaft.2 Gemeinsam bewirkten die genannten Faktoren
ein Krisenbewusstsein, nicht nur in den betroffenen Bevölke-
rungsschichten, sondern weit darüber hinaus. Zudem zeitigte diese
«Grosse Deflation» über die ökonomische Dimension hinaus auch in
kultureller, sozialer und politischer Hinsicht Wirkung. Die mit dem
Modernisierungsprozess verbundenen Erschütterungen schwächten
das Vertrauen in die liberale Wirtschaftsordnung nachhaltig und
lösten ein Gefühl der Unsicherheit und Hilflosigkeit gegenüber den
modernen Marktmechanismen aus.1 In dieser Zeit der Unsicherheit
begann einerseits die Suche nach «Schuldigen», andererseits diejenige

nach Persönlichkeiten, welche einen vermeintlichen Weg aus
der Krise aufzeigen sollten. Ein Teil derer, die sich durch die Krise
existenziell gefährdet und moralisch erschüttert fühlten, suchte
Rückhalt in der Religion.4 Adolf Stoecker gelang es, dieses

«Vakuum» zu füllen. Er entwarf ein relativ geschlossenes Konzept

2 Zur gesellschaftlichen und politischen Knse im Kaiserreich zuletzt v. a. Hans-
Ulrich Wehler, Deutsche Gescllschaftsgeschichte, Bd. 3: Von der «Deutschen
Doppelrevolution» bis zum Beginn des Ersten Weltkrieges 1849-1914, München
1995.

1 Zur Krise des Liberalismus u. a. Brakelmann/Greschat/Jochmann, Protestantismus

und Politik (wie Anm. 1), S. 124ff
4Ebd.,S. 128.



Antisemitismus in Basel 85

von den Aufgaben der Kirche in Staat und Gesellschaft und von den

wechselseitigen Beziehungen zwischen den kirchlichen und politischen

Institutionen.1
Adolf Stoecker war ein sozialer Aufsteiger, der es aus einfachen

ländlichen Verhältnissen über eine Stelle als Hauslehrer bis zum
Prediger am kaiserlichen Hof in Berlin und bürgerlichen Sozialpolitiker
brachte. Als geistlicher Politiker mit populistischen Fähigkeiten war
er ein widerspruchsvoller Akteur im Establishment des Deutschen
Reiches. Die Resonanz aufsein Wirken — die Gründung der
konservativen christlich-sozialen Partei in Berlin und vor allem seine

demagogischen Umtriebe als Pfarrer— erreichte in den 1880erJahren
eine sensationelle Breite. Hinter Stoeckers politischen Aktivitäten

stand von Anfang an die klare Vorstellung einer «Volkskirche»,
die das Leben der Menschen bis weit in den Alltag hinein bestimmt
und leitet." Sein Ziel war eine «umfassende religiöse und sittliche
Durchdringung des deutschen Volkes mit dem Geist des evangelischen

Christentums». Er traute dieser Kirche zu, dass sie Antworten
auf die brennenden Fragen der Gegenwart bereithalten konnte.
Dank seiner blendenden rhetorischen Fähigkeiten und seinem Hang
zur Demagogie gelang es Stoecker eindrücklich, Volksschichten zu
politisieren, die bislang kaum am öffentlichen Leben teilgenommen
hatten. Seine direkte, emotionale Sprache bescherte ihm aber auch
eine Anhängerschaft, die allein aus Furcht vor der Sozialdemokratie
nach den Kirchen rief, ohne indes selbst von der Wahrheit des

Christentums überzeugt zu sein.

2.1. Stoeckers Antisemitismus
Die enttäuschenden Wahlresultate für Adolf Stoecker und seine

christlich-soziale Partei bei den Reichstagswahlen 1879 machten
eine Neuausrichtung des Parteiprogramms nötig. Nicht die Arbeiter
waren nunmehr das Hauptziel von Stoeckers Agitation, sondern die
«kleinen Leute» des Bürgertums, die Bauern, Handwerker und Kaufleute.

So wurde die Politik für den Mittelstand ein neuer Aspekt in
Stoeckers Arbeit." Die Zielrichtung der Stoeckerschen Polemiken

s Ebd., S. 123.

Hans Engelmann, Kirche am Abgrund. Adolf Stoecker und seine antijüdische
Bewegung, Berlin 1984, S. 33.

Vgl. Brakelmann/Grcschat/Jochmann, Protestantismus und Politik (wie Anm. 1),
S. 136.

1 Traugott Jähnichen und Norbert Fnedrich, Geschichte der sozialen Ideen im
deutschen Protestantismus, in: Helga Grebing (Hrsg.), Geschichte der sozialen
Ideen in Deutschland. Ein Handbuch, Essen 2000, S. 939f.



86 Urs Hofmann

änderte sich. Die Sozialdemokratie, bis anhin der Hauptgegner,
wurde in der Folge der Attentatsversuche auf den Deutschen Kaiser
durch das Sozialistengesetz 1878 von der Oberfläche des politischen
Lebens verbannt, so dass sie der christlich-sozialen Partei keine
Angriffsfläche mehr bot. Stoecker aber konnte seine potentiellen
Anhänger nur mit einem «emotionalen Schlachtruf» mobilisieren,
der mehr bot, als die ablehnende Haltung gegenüber dem Liberalismus

und den Sozialdemokraten und der Verkündung des Evangeliums.

Stoecker wählte die naheliegende Option des Antisemitismus
und machte den Kampf gegen das Judentum nun zum Zentrum
seiner Parteiarbeit.9

Stoeckers Umschwenken auf den Antisemitismus entsprang
sicherlich nicht nur politischem Kalkül.1" Die Wirkung von Adolf
Stoeckers Angebot konnte nur vor dem Hintergrund einer
zwiespältigen Haltung des Bürgertums zur Moderne seine ganze
Wirkung entfalten." Aufder einen Seite wird die Moderne geradezu als

protestantisches Prinzip gedeutet (Georg W. F. Hegel, Max Weber,
Ernst Troeltsch), andererseits erscheint sie aus der Sicht des konservativen

Protestantismus als kirchenfeindliche, zerstörerische Macht.
Diese ambivalente Auseinandersetzung mit der Moderne war
Ausdruck des allgemeinen Krisenbewusstseins. So lässt sich der
Antisemitismus als ein Krisenphänomen deuten, das sich zwar gegen die
Moderne richtet, aber gleichzeitig deren Produkt ist.12 Insofern hat
Stoecker 1879 genau zum richtigen Zeitpunkt etwas aufgegriffen,
das bereits in der Luft lag: Die christlichen Kirchen profitierten vom
allgemeinen Vertrauensverlust in den Liberalismus, und angesichts
der Alltagsnöte waren sie eine Institution, die den Menschen Halt
und Orientierung versprach. Es wuchs das Selbstvertrauen der
Christen und damit der klare Wille zur Abgrenzung gegen religiöse

'Frank (wie Anm. 1), S. 72; Jähnichen/Fnednch (wie Anm. 8), S. 939f; Engelmann

(wie Anm. 6), S. 61, Anm. 37.
1 Zur Entstehung des Begnffs Antisemitismus vgl. v. a. Reinhard Rürup, Emanzipation

und Antisemitismus. Studien zur «Judenfrage» der bürgerlichen Gesellschaft,

Göttingen 1975, S. 120-144, und Shulamit Volkov, Antisemitismus als

kultureller Code, in: Jüdisches Leben und Antisemitismus im 19. und 20.
Jahrhundert. Zehn Essays, München 1990, S. 13-36, hier S. 26ff

1

Wolfgang E. Heinrichs, Das Judenbild im Protestantismus des Deutschen Kaiserreichs.

Ein Beitrag zur Mentalitätsgeschichte des deutschen Bürgertums in der
Krise der Moderne, Köln 2000, S.U.
Vgl. u. a. Rürup (wie Anm. 10), S. 93-119; Thomas Nipperdey, Deutsche
Geschichte 1866-1918, Bd. 1, München 1990, S. 396-413.



Antisemitismus in Basel 87

Minderheiten, allen voran gegen die Juden." Vor dem Hintergrund
der 1873 beginnenden sogenannten «Gründerkrise» entwickelte sich
eine breite, sich zunehmend verschärfende Welle des Antisemitismus.

«Der Jude» als Sündenbock war für sämtliche schmerzhaften
Belastungen verantwortlich, die mit dem sozialökonomischen und
kulturellen Modernisierungsprozess verbunden waren.14 Dazu
gehörten, eingeleitet durch die «Gartenlaube», eine weltweit führende
Familienzeitschrift, eine anschwellende Literatur der antijüdischen
Gesellschafts- und Kulturkritik und die dauerhafte politische
Organisation von Antisemiten in Verbänden und Parteien.

Stoecker hatte sich nie vom Antisemitismus distanziert. Seine
antijüdischen Stellungnahmen waren vom Handeln als
christlichkonservativer Politiker geprägt und müssen daher im Kontext seines
national orientierten Protestantismus betrachtet werden. Der
Antisemitismus von Adolf Stoecker kann als Katalysator betrachtet werden,

der die Popularisierung konservativer Gedanken in Schwung
brachte. Während über die Einschätzung von Stoeckers Antisemitismus

bis heute verschiedene Meinungen vertreten werden, ist sich
die Forschung darüber einig, dass Stoeckers Antisemitismus nicht
nur einen Aspekt unter vielen seiner politischen Arbeit darstellte,
sondern ein integraler Bestandteil seines ganzen Denkens und Handelns

war.13 Allerdings kann bei Stoeckers Antisemitismus nicht von
einem theoretischen Konzept gesprochen werden. Vielmehr hat er
dessen Eigenart in Zeitschriftenartikeln, Vorträgen und Reden
entwickelt, in denen er zu jeweils aktuellen Fragen zum Zeitgeschehen
Stellung nahm. Zudem wird in der Antisemitismusforschung darauf
hingewiesen, dass die beiden «Judentumreden»"' von 1879, mit
welchen Stoecker seinen Ruf als Antisemit begründete, hauptsächlich
aus Zitaten von anderen antisemitischen Vordenkern wie Carl
Wilmanns, Otto Glagau, Wilhelm Marr und des Judenmissionars
Johannes de le Roi zusammengesetzt waren, sich also nur bedingt

13 Brakelmann/Greschat/Jochmann, Protestantismus und Politik (wie Anm. 1),
S. 149.

¦' Wehler (wie Anm. 2), S. 925.
"So Brakelmann/Greschat/Jochmann, Protestantismus und Politik (wie Anm. 1),

S. 106 und 148; Engelmann (wie Anm. 6), S. 166ff; Engclmann, S. 9, bezeichnet

Stoecker als den «ersten erfolgreichen antisemitischen Politiker».
16 «Unsre Forderungen an das moderne Judentum», vom 19.9.1879, und «Notwehr

gegen das moderne Judentum», vom 26.9.1879, beide gehalten vor der chrisdich-
sozialcn Arbeiterpartei in Berlin; abgedruckt in: AdolfStoecker, Christlich-sozial.
Reden und Aufsätze, Bielefeld 1885, S. 143-166.



88 Urs Hofmann

durch Originalität auszeichneten.17 Gerade darin wird aber auch die
gewaltige Resonanz auf seine Reden vermutet: «Jeder, der etwas

gegen die [Juden] hatte, konnte sich mit ihnen [den Reden
Stoeckers] identifizieren. Stoecker wird sozusagen zum Generalnenner

des sich bildenden Antisemitismus.»18 Wenn es galt, Forderungen
oder Grundsätze zu formulieren, äusserte sich Stoecker so unpräzise,
dass sich sowohl Teile der Judenmission als auch die Rasseantisemiten

auf ihn berufen konnten. Bald fand er sich an der Spitze einer
sich allmählich formenden, als Sammelbecken funktionierenden
antijüdischen Bewegung. Tatsächlich war Stoeckers «antijüdische
Bewegung» auch gegenüber dem Rasseantisemitismus offen:1'' So

behauptete er, die Juden führten unter den christlichen Völkern nur
eine «parasitische Existenz», und das Judentum sei und bleibe «ein
fremder Tropfen in unserem Blute».2" Damit verliess er eindeutig
seine theologische Position und machte Zugeständnisse an
pseudonaturwissenschaftliche und rassistische Strömungen.

Die Stellen, in denen Stoecker in seinen Predigten auf die Juden
eingeht, können in der Regel ohne Probleme den alten Stereotypen
des christlichen AntiJudaismus zugerechnet werden.21 Biblische Texte,
die eine antijüdischc Interpretation nahe legen, etwa das

Johannesevangelium, werden von Stoecker nicht in diesem Sinne genutzt.22
Eher beiläufig gibt Stoecker den Juden die Schuld an der Kreuzigung
Christi. Er rückt die Juden in die Nähe der Heiden, indem er ihnen
eine angeblich wenig moralische Einstellung zur Ehe und Unfähigkeit

zur Nächstenliebe unterstellt. Insgesamt erklärt Stoecker, dass

die Juden zu einem Werkzeug des Welt- und Geldverkehrs wurden,
weil sie nicht glaubten.21 Er liefert so zugleich eine Warnung an die
Christen: Gott straft diejenigen, die nicht gehorchen wollen. Die
Existenz der Juden veranschaulicht auf diese Weise in den Augen
Stoeckers die verheerenden Folgen des Unglaubens.

'7 Vgl. Engelmann (wie Anm. 6), S. 89; Heinrichs (wie Anm. 11), S. 197. Über die
verschiedenen Einflüsse in Stoeckers Programm Heinrichs, S. 190ff.

'" Engelmann (wie Anm. 6), S. 89.
" So Engelmann (wie Anm. 6), S. 120f; Martin Greschat, Protestantischer

Antisemitismus (wie Anm. 1), S. 27-51, hier S. 32f; Brakelmann/Greschat/Jochmann,
Protestantismus und Politik (wie Anm. 1), S. 155f.

"' Stoecker, Das unzweifelhaft Berechtigte, Edle und Notwendige der gegenwärtigen

antijüdischen Bewegung, in: Christlich-sozial (wie Anni. 16), S. 186.
21 Greschat, Protestantischer Antisemitismus (wie Anm. 1), S. 30.
22 Ebd., S. 29.
21 Ebd.



Antisemitismus in Basel 89

Erheblich anders präsentiert sich das Bild, wenn man sich dem
Volkstribun Stoecker zuwendet. Als er seine erste Rede gegen die

Juden richtete, erklärte er, sich mit ihnen «in voller christlicher
Liebe, aber auch in voller sozialer Wahrheit» auseinandersetzen zu
wollen.24 Scheinbar konziliant fragte er: «Was soll geschehen? Wir
meinen, Juden und Christen müssen daran arbeiten, dass sie in das

rechte Verhältnis zu einander kommen. Einen anderen Weg gibt es

nicht. Schon beginnt hier und da ein Hass gegen die Juden
aufzulodern, der dem Evangelium widerstrebt.»2" In der Folge verlor er
diesen Vorsatz allerdings schnell aus den Augen. Bald stand hinter
allen Zersetzungstendenzen das Judentum, das Stoecker zufolge bei
diesen Prozessen die Fäden in der Hand hielt. «Der Fortschritt hat
sich mit dem Judentum auf Leben und Tod verschworen»,21' konstatierte

er. Er sah das Judentum überall am Werke, wo es gegen christliche

Weltanschauung und christliche Ordnungsprinzipien ging.27
Dieses Judentum behinderte nicht nur, sondern bekämpfte aktiv die

Grundlagen und Werte, auf denen das Kaiserreich basierte: die
innere Einheit der deutschen Nation, seine christlich-protestantische
Prägung und die konservative Gesellschaftsordnung.2" Immer wieder
beschwört Stoecker die «christliche Staatsidee», die Symbiose
zwischen nationaler und christlicher Kultur in Deutschland.2'' Eben diese

Errungenschaft bringen die Juden nach Ansicht Stoeckers ins Wanken.

" Stoecker, Unsre Forderungen an das moderne Judentum, Rede vom 19.9.1879,
in: Chnstlich-sozial (wie Anm. 16), S. 144. Engelmann (wie Anm. 6), S. 37, weist
daraufhin, dass sich Stoecker bis 1876, also bis zu seinem vierzigsten Lebensjahr,
praktisch nicht mit dem Judentum beschäftigt hat. Gleichzeitig bietet Engelmann
eine ausgezeichnete Analyse von Stoeckers erster «Judentumrede», S. 82ff

"" Stoecker, Unsre Forderungen an das moderne Judentum, in: Christlich-sozial
(wie Anm. 16), S. 153.

16 Stoecker, Das unzweifelhaft Berechtigte, Edle und Notwendige der gegenwärtigen

antijüdischen Bewegung, in: Christlich-sozial (wie Anm. 16), S. 178.
27 Brakelmann/Greschat/Jochmann, Protestantismus und Politik (wie Anm. 1),

S. 104. In diesem Sinne Stoecker, Das unzweifelhaft Berechtigte, Edle und
Notwendige der gegenwärtigen antijüdischen Bewegung, in: Christlich-sozial (wie
Anm. 16), S. 214: «Das Judentum im ganzen kann nicht Staats- und ord-
nungscrhaltend sein. Von einer Sozialreform in christlichem Geiste will es nichts
wissen. Es kann mit seinen Mitteln nicht reformieren, sondern nur deformieren,
Deutschland nicht neu gestalten, sondern nur verunstalten.»

2" Greschat, Protestantischer Antisemitismus (wie Anm. 1), S. 30.
2'' So u. a. bei Stoecker, Das unzweifelhaft Berechtigte, Edle und Notwendige der

gegenwärtigen antijüdischen Bewegung, in: Christlich-sozial (wie Anm. 16),
S. 182.



90 Urs Hofmann

Die Juden werden von Stoecker als ein Volk dargestellt, das

«buchstäblich als einzigen Gott den Mammon hat»30 und so
massgeblich zur Entstehung und Verschärfung der sozialen Frage beiträgt.
Ob Liberalismus, Sozialdemokratie, Kapitalismus oder «Börsentum»
— Stoecker sah alles vom Judentum getragen. Sein Antisemitismus
bekämpfte in diesem Sinne jegliche Art von Veränderung, die
seinem Bild eines christlich-national geprägten Volkes entgegenstand.31

Stoecker war überzeugt davon, dass die «Judenfrage ein
neues Ferment in der Bewegung» sei.32 Er wollte das deutsche Volk
empfänglich machen für den Geist des Christentums. Er wusste, dass

ihm dies mit christlichen Botschaften und biblischen Sprüchen allein
nicht gelingen würde. Sein Ziel erreichte er eher, wenn er zusätzlich
die Gegner des Chnstentums, das Fremde und Andersdenkende
angriff und diffamierte. Er versprach sich hier von der agitatorischen
Ausnutzung und politischen Akzentuierung der «Judenfrage» eine
positive Wirkung.33 Die Menschen suchen — damals wie heute - in
Zeiten der sozialen Verunsicherung nach Führerpersönlichkeiten,
die ihnen vermeintliche Lösungen anbieten. Stoecker versuchte
diese Tatsache in seinem Sinne auszunutzen. Er konnte vielen Leuten

begreifbar machen, wo die Ursache aller Probleme lag und wer
dafür verantwortlich zu machen war. Das Judentum diente als Folie
für sämtliche negativen Projektionen, und der Antisemitismus
«gewann so in diesen Bevölkerungskreisen den Rang einer
Gesellschaftstheorie, anhand derer man sich schlicht orientieren konnte
über das, was gut und was böse war.»34 Stoecker war neben dem
Berliner Geschichtsprofessor Heinrich von Treitschke ein führender
Exponent der «Berliner Bewegung», einer aufsehenerregenden, die
bürgerliche Öffentlichkeit polansierenden antisemitischen Bewegung.

Treitschke war mit der Veröffentlichung seines Aufsatzes
«Unsere Aussichten»3" der Auslöser des sogenannten «Berliner Anti-

"' Stoecker, Unsere Forderungen an das moderne Judentum, in: Christlich-sozial
(wie Anm. 16), S. 149.

"Brakelmann/Greschat/Jochmann, Protestantismus und Politik (wie Anm. 1),
S. 161.

"Der Staats-Socialist, 4. Jg., 9.5.1881, S. 148, abgedruckt bei Brakelmann/Greschat/Jochmann,

Protestantismus und Politik (wie Anm. 1), S. 159.
33 Ebd.
34 Greschat, Protestantischer Antisemitismus (wie Anm. 1), S. 35.
33 Heinrich von Treitschke, «Unsere Aussichten», abgedruckt in: Karsten Krieger,

Der «Berliner Antisemitismusstreit» 1879—1881. Eine Kontroverse um die
Zugehörigkeit der deutschen Juden zur Nation. Kommentierte Quellenedition,
München 2003, Bd. 1, S. 6-16.



Antisemitismus in Basel 91

semitismusstreits» 1879-1881.3<' Er forderte unter anderem die
Aufgabe der kulturellen Identität der Juden und postulierte: «Die
Juden sind unser Unglück!»37 Die in Umlauf gesetzte
«Antisemitenpetition», eine reichsweite Unterschriftensammlung, welche
die faktische Aufhebung der Judenemanzipation zum Inhalt hatte,
sowie die Reaktionen daraufmarkierten gegen Ende des Jahres 1880
den Höhepunkt des «Berliner Antisemitismusstreits».38 Widerstand
erwuchs der «Berliner Bewegung» vor allem in der Person des
Althistorikers Theodor Mommsen, der den Antisemitismus seines Kollegen

eindeutig verurteilte.39 Es handelte sich bei dieser Kontroverse
nicht primär um einen Gelehrtenkonflikt; der Streit erfasste nahezu
alle gesellschaftlichen Milieus in Deutschland und polarisierte die
politische Öffentlichkeit in hohem Masse.4"

2.2. Kirchliche Unterstützung und Gegenstimmen
Von kirchlicher Seite erfuhr Stoecker sowohl Unterstützung als

auch Kritik. Das eigene kirchliche Lager, politisch konservativ
eingestellt, stand ihm naturgemäss wohlwollend gegenüber. Dabei
handelte es sich vor allem um Anhänger der «Positiven Union», einer
Kirchenunion, welche die Abwehr des Liberalismus und eine
Stärkung des Protestantismus im Deutschen Reich zum Ziel hatte.41 Zu
den Befürwortern Stoeckers gehörte auch der Basler Pfarrer und spätere

Philosophieprofessor Carl Friedrich Heman.42 Solange die
Kirche noch zu schwach sei, so Heman, müsse der Nationalstaat als

Bollwerk gegen die «zersetzenden Kräfte» fungieren und habe
deshalb kraft seiner Aufgabe das Recht, sämtliche Regeln aufzuheben,
welche die Gemeinschaft zwischen Christen und Juden verhindern.
Dabei dachte Heman an die Beschneidung oder an Speisevorschriften,

deren Verbot zu einer konsequenten Religionsverfolgung
geführt hätten.43

"' Kneger (wie Anm. 35), S. X-XXXI.
37 Treitschke (wie Anm. 35), S. 14.
38 Krieger (wie Anm. 35), S. XXIII; ebd. die erste Fassung der «Antisemitenpetition»,

S. 533-538.
3' Theodor Mommsen, Auch ein Wort über unser Judenthum, Berlin 1880,

abgedruckt in Krieger (wie Anm. 35), S. 695-709.
40 Krieger (wie Anm. 35), S. VII.
41 Vgl. dazu Heinrichs (wie Anm. 11), S. 155ff.
42 Carl Fnednch Heman, Die historische Weltstellung der Juden und die moderne

Judenfrage, Leipzig 1881.

"Engelmann (wie Anm. 6), S. 106f.



92 Urs Hofmann

Gegenstimmen erreichten Stoecker aus dem Lager der kirchlich
und politisch liberalen Seite. Besonders kritisiert wurde Stoecker
von den Pfarrern B. Gruber und M. Schwalb, beide Vertreter des

liberalen Protestantismus und beide jüdischer Herkunft.44 Auch ein
kirchenpolitischer Vorstoss wurde gegen Stoecker unternommen: In
der Kreissynode Berlin-Cölln wurde der Antrag gestellt, Stoecker

wegen seiner agitatorischen Tätigkeit in der «Judenfrage» zu ermahnen.

Der Antrag wurde aber knapp abgelehnt. Die Kritiker
Stoeckers warnten vor der Gefahr, die evangelische Kirche in den
Dienst einer politischen Bewegung zu stellen. Sie wiesen daraufhin,
dass sich Stoecker an der Judenverfolgung mitschuldig mache, auch

wegen seiner Bindung zu offensichtlich christentumsfeindlichen
Antisemiten.41

Widersprüchlichkeit prägt die Bewertung von Stoeckers Leistungen

als Kirchenmann und Politiker bis in die heutige Zeit. Stoecker
wollte den Protestantismus zur «beherrschenden Macht im Leben
des Volkes» machen, um damit die sozialen Gegensätze zu
überbrücken und die bestehende gesellschaftliche und politische
Ordnung zu stabilisieren.41' Mit der Wahl seiner Mittel — seinem Gang in
die Politik und seiner Agitation — erreichte Stoecker das Gegenteil:
Viele Anhänger Stoeckers wurden durch seine radikale Zeitkritik
aufgeschreckt und zielten auf einen Umbau der bestehenden

Ordnung ab, stellten den Machtanspruch der Oberschicht in Frage oder
wandten sich seiner antisemitischen, letztlich auch antichristlichen
Position zu. Indem Stoecker den Antisemitismus in den Dienst seiner

Politik stellte, hinterliess er ein schweres Erbe, das bis ins
nationalsozialistische Deutschland nachwirkte.4" Eine ungebrochen
wohlwollende Beurteilung von Stoeckers Wirken wird einem vollends
verunmöglicht, wenn man Stoecker selbst Revue passieren lässt: «Ich
bin auf nichts in meinem Leben stolz. Aber wenn ich versucht wäre,
auf etwas stolz zu sein, so ist es dies, dass ich in der Judenfrage zuerst
der Katze die Schelle umgehängt habe»,4" erklärte er einmal. Mit
dem Mittel der Agitation, in das sich bald auch der Antisemitismus

44 Vgl. Heinrichs (wie Anm. 11), S. 208; Engelmann (wie Anm. 6), S. 111f.
43 Vgl. Engelmann (wie Anm. 6), S. 112.
4,1 Brakelmann/Greschat/Jochmann, Protestantismus und Politik (wie Anm. 1),

S. 13.
47 So u. a. Frank (wie Anm. 1), S. lOf; Brakelmann/Greschat/Jochmann,

Protestantismus und Politik (wie Anm. 1), S. 15; Greschat, Protestantischer Antisemitismus

(wie Anm. 1), S. 36.
48 Zit. nach Oertzen (wie Anm. 1), Bd. 2, S. 8; ähnlich Oertzens eigene Beurteilung

Stoeckers, ebd., S. 85f.



Antisemitismus in Basel 93

als prägendes Element mischte, konnte Stoecker lange Zeit darüber
hinweg täuschen, dass auch seine Rezepte keine wirkliche Verbesserung

der sozialen Lage der unteren Schichten bedeuteten.

3. Basel in den 1880erJahren

Den Ausgangspunkt für die Beschäftigung mit Adolf Stoecker
bildet sein dreitägiger Besuch, welchen er anfangs Apnl 1881 der
Stadt Basel abgestattet hat. Dass mit ihm einer der führenden
Exponenten der «Berliner Bewegung» aufdem Höhepunkt des «Berliner
Antisemitismusstreits» nach Basel eingeladen wurde, war ein
demonstrativer politischer Akt, auch wenn Stoecker bei dieser Gelegenheit
nicht politisierte. Die Tatsache, dass der Hofprediger aus Berlin sich
für einige Tage in der Stadt aufhielt und bei dieser Gelegenheit zweimal

als Redner auftrat, evoziert die Hypothese, dass in bestimmten
protestantischen Kreisen in Basel eine Affinität zu dessen Ideen
bestand. Allein, mit welchen Positionen genau sympathisiert wurde,
wie man darüber berichtete und welche Reaktionen diese Berichte
auslösten, darüber soll das Folgende Aufschluss geben.

Mit seinem ersten Vortrag, «Licht und Schatten aus der evangelischen

Kirche der Gegenwart», gehalten am 3. April 1881 im
Vereinshaus, sprach Stoecker ein theologisch vorgebildetes Publikum
an. Mit dem zweiten, «Die persönliche Verantwortung der
Besitzenden und Nichtbesitzenden in der sozialen Bewegung der Gegenwart»,

am Tag darauf in der Martinskirche gehalten, appellierte er an
die soziale Verantwortung der besitzenden Klasse.4'' Das Vereinshaus,
der Ort, an dem Stoecker seinen Vortrag über den Zustand der
evangelischen Kirche hielt, war ein wichtiges Bindeglied zwischen der
konservativ-protestantischen Kirche und dem konservativen
Bürgertum der Stadt Basel. Das Gebäude war auf Initiative von religiösen

Kreisen Mitte der sechziger Jahre am Nadelberg erstellt worden.

' Adolf Stoecker, «Die persönliche Verantwortung der Besitzenden und
Nichtbesitzenden in der sozialen Bewegung der Gegenwart», abgedruckt in: Basler
Nachrichten, Nr. 81, 6.4.1881, und als Separatdruck, Basel 1881. Auch in der Tagespresse

fand der Besuch von Stoecker seinen Niederschlag. So im Schweiz.
Volksfreund, Nr. 78 (Ankündigung des Besuchs), vom 2.4.1881; Nr. 80, vom 5.4.1881
(Hinweis auf Stoeckers Vereinshaus-Vortrag); Nr. 81, vom 6.4.1881 (Rekapitulation

des Vortrags in der Martinskirche); Nr. 83, vom 8.4.1881 (Rekapitulation
des im Vereinshaus Gesagten); in der Schweizer Grenzpost, Nr. 81, vom 6.4.1881,
erschien unter der Rubrik «Lokales» ein kurzer Hinweis auf die Vorträge von
Stoecker.



94 Urs Hofmann

Es verfügte über einen grossen Saal mit über 1700 Sitzplätzen. Sonntags

wurden Gottesdienste abgehalten, unter der Woche und auch
am Wochenende nutzten es rund 28 verschiedene religiöse Vereine
für Vorträge, Zusammenkünfte und Gebetsstunden.'" Die Politiker
und Wirtschaftsführer, welche im Vereinshaus verkehrten, wurden
der orthodoxen Richtung des Protestantismus zugerechnet; man
sprach von ihnen als Mitglieder der «konservativen Vereinshauspartei»,

obwohl es eine solche offiziell nicht gab.51 Diesem kleinen
Personenkreis zuzurechen sind unter anderen der Ratsherr AdolfChrist,
eine «zentrale Figur des Frommen Basel»,52 lange Zeit Präsident des

Kirchenkollegiums und des Kirchenrates und seit 1854 Vorsteher der
Basler Mission, oder der Unternehmer und Ratsherr Karl Sarasin.53

Das Vereinshaus leistete mit seinen Aktivitäten in christlichen
Liebeswerken einen wichtigen Beitrag zur Erhaltung des orthodoxen
Protestantismus in der Stadt.34 Der Auftritt Stoeckers an diesem Ort
lässt auf Einverständnis schliessen, welches führende konservative
Protestanten seinem Gedankengut entgegenbrachten.

Es kann im Untersuchtingszeitraum von 1878 bis 1890 in
verschiedener Hinsicht von einer Krisenzeit für Basel und insbesondere
auch für das städtische Grossbürgertum gesprochen werden: Der
«depressive Charakter» dieses Zeitalters, ausgelöst durch weltweite
Überproduktion, Überspekulation und Bankenkrise, erfasste neben
der Landwirtschaft" auch die exportabhängigen Wirtschaftszweige

" Chnstlicher Volksbote, 23.12.1885: «Zwei Tage im christlichen Vereinshaus in
Basel».

31 Vgl. Dorothea Roth, Die Politik der Liberal-Konservativen in Basel 1875-1914,
Basel 1988, S. 88f.

12 Markus Mattmüller, Das Evangelium in einer Industriestadt. Die Gründung der
Basler Stadtmission, in: Alfred Schindler [et al.] (Hgg.), Hoffnung der Kirche und
Erneuerung der Welt. Beiträge zu den ökumenischen, sozialen und politischen
Wirkungen des Pietismus, Göttingen 1985, S. 164. Zu Adolf Christ vgl. auch
Michael Raith, Adolf Christ 1807-1877, in: Der Reformation verpflichtet, Basel
1979, S. 97-104.

13 Der Christliche Volksbote vom 27.1.1886, S. 27, hob in seinem Nachruf auf Karl
Sarasin den Einsatz des «chnstlichen Fabnkbesitzers» für die Stadtmission hervor:
«Sobald er deren Leitung in die Hand nahm, bekam sie einen neuen Aufschwung,
ähnlich wie es im Grossen in Berlin ging, seit Hofprediger Stoecker sie in die
Hand nahm.» Zu Karl Sarasin vgl. Josef Mooser, Der «christliche» Unternehmer
Karl Sarasin. Sozialer Protestantismus in der Schweiz und in Deutschland,
1860-1880, in: Thomas K. Kuhn, Martin Sallmann (Hgg.), Das «Fromme Basel».

Religion in einer Stadt des 19. Jahrhunderts, Basel 2002, S. 73-92.
34 Vgl. Roth (wie Anm. 51), S. 88.
ss Allgemein dazu Max Lemmermeier, Luzerns Landwirtschaft im Umbruch.

Wirtschaftlicher, sozialer und politischer Wandel in der Agrargesellschaft des 19.
Jahrhunderts, Luzern 1983, S. 297ff



Antisemitismus in Basel 95

in der Schweiz, insbesondere in Basel, äusserte sich aber nicht nur im
Wirtschaftsklima. Die wirtschaftliche Unsicherheit fiel zeitlich mit
dem politischen Paradigmenwechsel vom Ratsherrenregiment zu
einer repräsentativen Demokratie zusammen.56 Diese demokratische
Erweiterung der Verfassung ermöglichte gleichzeitig einen
Trendwechsel in der politischen Parteienlandschaft: Die erste Wahl nach
der Verfassungsrevision ergab 1875 erstmals eine freisinnige Mehrheit

im Grossen Rat, nachdem die konservative «Berufs-Aristokratie»

bis vor kurzem uneingeschränkt hatte regieren können.
Die Konservativen konnten zwar 1878 wieder das Übergewicht
gewinnen, mussten aber bereits drei Jahre später ihre Macht endgültig

an eine freisinnige Mehrheit abgeben.57 Zu der mit dem politischen

Wechsel verbundenen Unsicherheit über Macht- und
Statusverlust der konservativen Familien aus der alten städtischen
Führungsschicht gesellte sich also auch die Angst vor wirtschaftlichen

Einbussen und die Ungewissheit über die weitere konjunkturelle

Entwicklung. Schliesslich befand sich die Stadt auch in kirchlicher

Hinsicht in einer Umbruchszeit: Die Anhänger des orthodoxen
Protestantismus konnten vorerst ihr Übergewicht in den
Kirchgemeinden und der Synode behaupten, die liberalen Protestanten
machten allerdings zunehmend ihren Einfluss geltend und trugen so

zur zusätzlichen Verunsicherung der alteingesessenen,
konservativprotestantischen Basler bei. Unsicherheit, Pessimismus und eine
allgemeine Unzufriedenheit begannen die öffentliche Meinung zu
beherrschen.58

Eine Eigenart der reformierten Basler Kirche war die Stärke, mit
der sich die unterschiedlichen kirchlichen Richtungen bemerkbar
machten, so dass faktisch zwei Kirchgemeinden nebeneinander
bestanden. Auf der einen Seite die liberale Richtung des kirchlichen

' Vgl. zur politischen Entwicklung Martin Schaffher, Geschichte des politischen
Systems von 1833 bis 1905, in: Lukas Burckhardt [et al.] (Hgg.), Das politische
System Basel-Stadt. Geschichte, Strukturen, Institutionen, Politikbereiche, Basel;
Frankfurt a. M. 1984, S. 37-53; Walter Lüthi, Die Struktur des Basler Grossen
Rates von 1875-1914 nach politischer Parteizugehörigkeit und sozialer Schichtung,

Teile 1 und 2, in: BZGA 62 (1962), S. 125-164, und 63 (1963), S. 125-177.
Zu Wirtschaft und Gesellschaft: Philipp Sarasin, Stadt der Bürger. Bürgerliche
Macht und städtische Gesellschaft: Basel 1846-1914, 2. überarb. und erw. Aufl.,
Göttingen 1997.
Lüthi (wie Anm. 56), S. 24f.

1

Vgl. für Deutschland Heinrichs (wie Anm. 11), S. 19f.



96 Urs Hofmann

Freisinns, der eine Kirche befürwortete, welche neben Vernunft und
Wissenschaft bestehen konnte und sich für eine Freigabe des apostolischen

Glaubensbekenntnisses einsetzte.'"' Das andere Lager — sie

nannten sich auch die «Positiven» — bestand aus Konservativen, den

Anhängern des orthodoxen Protestantismus, welcher seit Mitte des

18. Jahrhunderts mit dem kirchlichen Pietismus zusammengewachsen
war.6" Der Gegensatz zwischen der liberalen und der orthodoxen

Glaubensrichtung drückte sich unter anderem darin aus, dass in Basel

erst 1874, viel später als an anderen Orten in der Schweiz, ein erster
Vertreter des kirchlichen Freisinns als Pfarrer gewählt wurde, nachdem

sich der liberale Geist lange nur auf das akademische Umfeld
beschränkt hatte/'1 Die protestantischen Pfarrer waren schliesslich ein
wichtiger Teil des städtischen Bürgertums. Als Autoren der im
Folgenden untersuchten Artikel waren sie in ihrem Denken und Handeln

ganz den bürgerlichen Wertvorstellungen verpflichtet und in
einem erheblichen Masse «in die Ideale und Strukturprinzipien der
städtischen Oberschicht verstrickt».''2 Sie orientierten sich an
vergleichbaren akademischen Berufen und deren sozialem Standard und
grenzten sich «nach unten» scharf ab.M Sic stellen deshalb ein wichtiges

Bindeglied dar zwischen dem geistlichen Basel, der Kirche, und
dem weltlichen, der bürgerlichen Elite der Stadt.

" Zur Geschichte der Richtungen im schweizerischen Protestantismus Paul
Schweizer, Freisinnig-positiv-religiössozial. Ein Beitrag zur Geschichte der
Richtungen im schweizerischen Protestantismus, Zürich 1972.

"'Vgl. Roth (wie Anm. 51), S. 90; Paul Burckhardt, Geschichte der Stadt Basel,
Basel 1942, S. 288-299; Anna Carolina Hirzel-Strasky, «Menschliche Werkzeuge
göttlicher Erziehung». Die Evangelische Predigcrschule in Basel (1876-1915)
und ihre Schüler. Zürich 2000. Dem 1882 entstandenen «Münstergemeinde-Ver-
ein der Positiven» gehörten einflussreiche Persönlichkeiten der Stadt an; den Aufruf

des Vereins zu den Synodalwahlen von 1883 unterzeichneten u. a. Adolf
Burckhardt, Gründer der Basler Handelsbank, Eduard Thurneysen, Strafgerichtspräsident

und Grossrat, Eduard Bernoulli-Riggenbach, Bankier und Grossrat,
Karl Sarasin, Fabrikant und Rcgierungsrat, sowie die beiden Pfarrer Samuel Preiswerk

(Kirchgemeinde St. Alban) und Wilhelm Arnold, siehe Roth (wie
Anm. 51), S. 91.

"' Vgl. Handbuch der reformierten Schweiz, hrsg. vom Schweizerischen Protestantischen

Volksbund, Zürich 1962, S. 29.
''2 Vgl. Frank-Michael Kuhlemann, Bürgertum und Religion, in: Peter Lundgreen

(Hrsg.), Bürgertum. Sozial- und Kulturgeschichte des Bürgertums. Eine Bilanz
des Bielefelder Sonderforschungsbereichs (1986—1997), Göttingen 2000,
S. 293-318, hier S. 304.

63 Ebd., S. 304.



Antisemitismus in Basel 97

4. Adolf Stoecker in der protestantischen Presse

In Basel versuchten im Laufe des 19. Jahrhunderts rund 30
verschiedene «fromme Zeitschriften» den aufkommenden Informations-

und Aufklärungsbedarf zu decken, der durch die Entstehung
verschiedener pietistischer Werke und der Basler Mission entstanden
war.''4 Anhand einer Auswahl von vier protestantischen Zeitschriften
wird im Folgenden untersucht, wie das Judenbild von Adolf
Stoecker in Basel rezipiert wurde.''' Diese Zeitschriften wandten sich
neben den Pfarrern vor allem an ein frommes, hauptsächlich der
freisinnigen oder der konservativen protestantischen Mittel- und
Oberschicht angehörendes Publikum. Entsprechend fühlten sich die
Zeitschriften vom Inhalt her nicht einem rein theologischen Diskurs
verpflichtet, sondern verstanden sich als offenes Forum für ein an der
evangelischen Kirche orientiertes Alltagsleben, beziehungsweise als

schlichtes Informationsblatt ihrer Kirchgemeinde. So befassten sich
viele Artikel mit dem «sittlichen Leben», analysierten biblische
Gleichnisse oder berichteten über die Kirchen in anderen Ländern.
Auch regionale, nationale und sogar internationale Politik fand ihren
Platz. Die Auflagenzahlen haben einige hundert Exemplare nicht
überstiegen: So hatte das Evangelische Missionsmagazin zu Beginn eine
Auflage von ungefähr 2000 Exemplaren, gehörte damit aber sicher
zu den am weitesten verbreiteten Publikationen.''' Die Zeitschriften
waren jeweils im Abonnement erhältlich oder konnten direkt bei
der Druckerei bezogen werden. Beinahe sämtliche Autoren dieser
Zeitschriften waren Pfarrer oder Theologieprofessoren. Einen
besonderen Reiz weist die Auswertung protestantischer Presseorgane
deshalb auf, weil der Protestantismus zur modernen Presse eine
ambivalente Beziehung hatte. Die Presse als Ausdruck einer
pluralistischen Gesellschaft war zumindest dem konservativen Protestantismus

suspekt.''"
Analysiert werden im Folgenden die Artikel in den Zeitschriften

«Christlicher Volksbote aus Basel», «Der Kirchenfreund», «Basler Protes-

1,4 Vgl. Paul Stalder, Fromme Zeitschriften in Basel im 19. Jahrhundert, in:
Kuhn/Sallmann, Das «Fromme Basel» (wie Anm. 53), S. 199.

'" Massgebend für die Auswahl dieser Zeitschriften war ihre enge Bindung an Basel

und eine regelmässige, sich über den ganzen Untersuchungsraum erstreckende
Erscheinungsweise sowie Umfang und Inhalt, welche über eine blosse Traktat-
Sammlung hinausgingen.

"'Vgl. Stalder (wie Anm. 64), S. 200.
" Heinrichs (wie Anm. 11), S. 26.



98 Urs Hofmann

tantenblatt» und «Volksblattfür die reformierte Kirche der Schweiz» (später

«Kirchenblattfür die reformierte Schweiz»). Der Kirchenfreund und das

Volksblatt lassen sich dem gemässigten konservativen Lager des Basler

Protestantismus zuschlagen; sie waren hin und wieder durchaus
bereit, liberale Forderungen anzuerkennen. Im Gegensatz dazu
bildete der Christliche Volksbote den stramm konservativen Flügel. Er
war das Organ der frommen Basler Kirche und prägte zumindest
zeitweise die religiöse Meinung der Stadt.''8 Der Christliche Volksbote

vollzog in publizistischer Hinsicht die für Basels Frömmigkeit
charakteristische Synthese von pietistisch-karitativer Religiosität und
dem Basler Konservatismus.''' Die Zeitschrift bildete zudem ein
wichtiges Bindeglied zwischen den verschiedenen Vereinen des
«Frommen Basel».7" Auf der anderen, der liberalen Seite des
protestantischen Spektrums stand schliesslich das Protestantenblatt. Den
Kopf des Blattes zierte ein Zitat des Reformators Oekolampad, und
in einem programmatischen Artikel nennen die Herausgeber ihre
Zeitschnft «das einzige Organ der kirchlich freisinnigen Richtung».71

Die beiden Vorträge, die Adolf Stoecker anlässlich seines Besuchs
in Basel hielt, waren allen vier Zeitschriften eine oder mehrere
Erwähnungen wert. Mehr noch hinterliess aber die Strahlkraft der
Person Stoeckers einen bleibenden Eindruck. Verhältnismässig
knapp äussert sich der Kirchenfreund unter der Rubrik «Kirchliche
Nachrichten».72 Der Inhalt von Stoeckers Reden wird in zwei Sätzen
zusammengefasst. Mehr Eindruck hinterliess bei dem Schreibenden
Stoeckers «überzeugende Beredsamkeit, wie sie nicht Vielen zu
Gebote steht, mit einer Wärme und einem Eifer, welche nicht
überraschen bei einem Manne, der seine ganze Person für die Sache, welche

er vertritt, einzusetzen gewohnt ist.» ' Im selben Artikel fühlt
sich der Kirchenbote offensichtlich durch entsprechende Fragen von

"* Vgl. Thomas K. Kuhn, Der junge Alois Emanuel Biedermann. Lebensweg und
theologische Entwicklung bis zur «Freien Theologie» 1819-1844, Tübingen
1997, S. 62.

"" Ebd.
" Vgl. Brigitte Gysin, Sicht der Stadt und Selbstbild der ehnsthehen Vereine im

«frommen Basel», anhand der Jahresberichte, unveröffentl. Lizentiatsarbeit Univ.
Basel 1999, S. 123.

71 Protestantenblatt, 6.1.1883, S. 2.
72 Kirchenfreund, 29.4.1881, S. 141-143. Sofern die Autoren der Zeitschnftenarti-

kel bekannt sind, werden sie im Folgenden genannt. Für die Mehrzahl der

anonymen Texte kann davon ausgegangen werden, dass die Herausgeber gleichzeitig

die Verfasser waren.
73 Kirchenfreund, 29.4.1881, S. 141f.



Antisemitismus in Basel 99

reformerischer Seite zu einer Rechtfertigung für die Einladung
Stoeckers gedrängt. Diese aber sei, so meint der unbekannte Schreibende

ausweichend, durch den Erfolg der von Stoecker gehaltenen
Rede bereits gegeben.

Die Berichterstattung des Christlichen Volksboten über den Besuch

von Stoecker ist überschrieben mit «Licht und Schatten aus der
evangelischen Kirche der Gegenwart».74 Charakteristisch für den
Christlichen Volksboten ist die — verglichen mit dem Kirchenfreund— um
einiges pathetischere Sprache, mit der Stoecker «als ein heldenmütiger

Vorkämpfer für Licht und Wahrheit» begrüsst wird.7' Der Christliche

Volksbote zeigte sich erleichtert darüber, dass Stoecker, entgegen
der «Heiden- und Judenpresse», als ein überzeugungstreuer Christ
auftrat, «der seines Volkes Bestes sucht.»71' Nach dieser Einführung
folgt die «ungefähre Niederschrift» des Referats, welches Stoecker
im Vereinshaussaal gehalten hatte. In derselben Ausgabe, an anderer
Stelle, wird die stenografische Wiedergabe des zweiten, in der
Martinskirche gehaltenen Referats von Stoecker als Extrabeilage der
folgenden Ausgabe des Christlichen Volksboten angekündigt.7"

Offensichtlich war der Besuch von Stoecker in den protestantischen

Basler Kreisen und insbesondere von den Lesern des Christlichen

Volksboten mit viel Wohlwollen aufgenommen worden, denn
eine Woche später wurde neben der angekündigten Extrabeilage
auch ein ausführlicher Text über den Werdegang von AdolfStoecker
publiziert. Der Hofprediger erschien den Zuhörern wohl primär als

ein Mann der Kirche, als Pfarrer und gläubiger Protestant; die

agitatorische Seite des Politikers Stoecker blieb in Basel eher im
Hintergrund.

Der Autor des Artikels im Schweizerischen Protestantenblatt, der
freisinnige Pfarrer Altherr, der von sich sagt, «schon lange ein warmes
Interesse für den Mann [Stoecker]» zu haben, kommt nach dem
Hören von Stoeckers beiden Referaten zu einem differenzierten
Urteil: «Stoecker, den Theologen, lassen wir von Herzen gern dem
alten deutschen Kaiser; aber Stoecker, den Mann, den Bürger, den
Christ, möchten wir zum Bruder haben.»78 Altherr fand seine Erwartungen

bestätigt, sowohl im Positiven, wie auch im Negativen. Er
war fasziniert vom Menschen Stoecker, der «statt auf dem Faulbett

~4 Christlicher Volksbote, 6.4.1881, S. 106-108.
"Ebd., S. 106.
'" Ebd.

"Ebd., S. 111.
7" Protestantenblatt, 9.4.1881, S. 120.



100 Urs Hofmann

der Vererbung, durch eigene Kraft etwas geworden [ist]», wies ihm
aber gleichzeitig die Hauptschuld an der «Berliner Judenhetze» zu.
Schliesslich durchschaute er auch die Polemik in Stoeckers Rede:
Altherr nannte sie «eine Theologie der Schlagworte, welche bei uns
jeder bessere Konfirmand leicht widerlegen würde.»7''

Unter der Rubrik «Nachrichten und Korrespondenzen» erscheint
im Volksblatt der Bericht über Adolf Stoeckers Besuch. Der für die
Region Basel verantwortliche Redaktor stützt sich auf die
Berichterstattungen im Schweizerischen Volksfreund8" und in der Schweizer

Grenzpost." Zitiert wird dabei eine Feststellung, die sich wieder auf
den Menschen, den Pfarrer Stoecker bezieht: «Soviel ist klar, dass

Stoecker ein Mann des Volkes ist, der es zu führen versteht, da er sich
Mühe gibt, es kennen zu lernen und sich nicht scheut, mit demselben

zu verkehren. Solche Männer sind selten geworden in unserer
Zeit.»82 Diese Beurteilung ist gleichzeitig eine nur schlecht versteckte
Kritik an den kirchlichen und wohl vor allem an den politischen Eliten

in Basel, die den Kontakt zu den unteren Bevölkerungsschichten
verloren haben sollen, weil sie sich nur ungenügend für deren

Belange interessieren und es nicht verstehen, auf die Menschen
zuzugehen. Das Volksblatt begrüsste die auffallende Zurückhaltung
Stoeckers, weil «Herr Stoecker [...] als preussischer Abgeordneter
gar wohl bestimmte praktische Vorschläge zur gesetzlichen Besserung

einzelner sozialer Missstände mache — aber um dasselbe hier zu
tun, dafür mangelte ihm ja alle genaue Kenntnis unserer Verhältnisse.»83

Man lässt sich also gerne einzelne Hinweise geben, besteht
aber darauf, dass in der Schweiz andere Verhältnisse herrschen als in
Deutschland — «andere Verhältnisse» meint hier wohl auch weniger
schlimme Verhältnisse.84

" Ebd.
" Schweizenscher Volksfrcund, 5.4.1881, S. If.
H1 Schweizer Grenzpost, 6.4.1881, S. 2.
82 Volksblatt, 16.4.1881, S. 63, zit. nach Schweizer Grenzpost, 6.4.1881, S. 2.
R3 Ebd.
*4 Der zweite Kurzbesuch Stoeckers von Ende März 1891 fand in der protestantischen

Basler Presse verhältnismässig wenig Resonanz. Der Kirchenfreund
(3.4.1891, S. 110) erwähnte unter der Rubrik «Kirchliche Nachrichten» den
«lange erwarteten Besuch» Stoeckers und einige seiner Bemerkungen, welche er
am Nachmittag «im engeren Kreise» machte. Auch dem Christlichen Volksboten

(25.3.1891, S. 94f.) ist der eintägige Besuch Stoeckers nur eine kurze Nachricht
wert. Er soll am Nachmittag «in einem Pnvathause» über «die Aufgaben der
Chnsten gegenüber der sozialen Frage» gesprochen haben, abends habe Stoecker
im Münster geredet.



Antisemitismus in Basel 101

4.1. Stoeckers Antisemitismus im Spiegel der protestantischen Presse

Die Judenemanzipation, welche in der Schweiz mit der in der
revidierten Bundesverfassung von 1874 anerkannten jüdischen
Kultusfreiheit formell zum Abschluss kam, verlief in einem Prozess, der
sich, weitgehend parallel zur Entwicklung im Deutschen Reich,
über rund achtzig Jahre erstreckte.85 Das Zeitalter der Judenemanzipation

war nicht nur in Deutschland, sondern auch in der Schweiz,
das Zeitalter des Aufstiegs des politischen Freisinns, der Durchsetzung

der kapitalistisch-industriellen Produktionsweise, der Entstehung

eines Nationalbewusstseins und des Nationalstaates. Der
Verlauf der Judenemanzipation wurde nicht nur durch die Entwicklungen

innerhalb der jüdischen Gemeinde durch Argumente der
Emanzipationsbefürworter oder deren Gegner beeinflusst, sondern
auch durch die Erfolge und Niederlagen der bürgerlichen
Emanzipationsbewegung.8'' Die Übergangszeit von der ständisch verfassten
Gesellschaft und deren statischer Wirtschaft zu einer demokratischen
Ordnung mit zunehmend industrieller Orientierung und kapitalistischer

Konkurrenz war mit vielfältigen strukturellen Problemen
behaftet und stellte für grosse Bevölkerungsteile eine gesellschaftliche

und vor allem auch eine ökonomische Belastung dar. Angesichts
der Tatsache, dass es während vielen Jahren eine «Judenfrage» gab,
nicht nur in den Vorstellungen der Judenfeinde, sondern als reales

Problem in Form der Integration der jüdischen Bevölkerung,
brauchte es nicht viel, damit sie unter den veränderten
gesellschaftlichen und politischen Bedingungen wieder neu aufgeworfen
werden konnte. So erschien vielen Benachteiligten «der Jude» als

Verkörperung der neuen kapitalistischen Ordnung. Die allgemeine
Unzufriedenheit mit der wirtschaftlichen Lage und das steigende
Bewusstsein über die sozialen Kosten des Industrialisierungsprozesses

verlagerten sich zunehmend auf die angeblichen «jüdischen
Profiteure» dieses Strukturwandels. Bei der Ende der siebziger Jahre
in Deutschland aufkeimenden «Judenfrage» handelte es sich deshalb
nicht einfach um eine kontinuierliche Wiederaufnahme der älteren,
mit der Emanzipation verbundenen «Judenfrage»; dieser moderne
Antisemitismus war «nicht nur chronologisch, sondern auch sachlich
ein postemanzipatorisches Phänomen.»87

"Vgl. Aram Mattioli, Antisemitismus in der Schweiz, 1848-1960, Zürich 1998,
S. 10.

"" Rürup (wie Anm. 10), S. 102.

,7Ebd.,S. 114.



102 Urs Hofmann

Den ersten innerhalb des Untersuchungszeitraums erschienenen
Artikel über antisemitische Tendenzen von Christen in der Schweiz
und in Deutschland veröffentlichte das Schweizerische Protestanten-
blatt.™ Dessen Inhalt — dies sei vorweggenommen — war für die
Grundhaltung des Protestantenblattes gegenüber der «Judenfrage» in
den folgenden Jahren programmatisch. Anlass zu dieser bemerkenswert

frühen liberalen Reaktion bildete für den Autor, Pfarrer Alfred
Altherr, die «christliche Presse» in Deutschland, welche mit ihren
Umtrieben an «die alte Judenverfolgung» erinnere: «Zu den bedenklichen

Erscheinungen unserer Tage gehört die Neigung vieler Leute,
alle Schuld an den Übeln der Gegenwart auf die Juden zu
schieben.»8'' Er stellte fest, dass man in «Tagesblättern, Wochenschriften
und Broschüren» vermehrt nach Sündenböcken für das eigene Laster
suche. Die Juden seien es, welche «dem Handel und der Industrie die
Wurzel abgraben», die Juden hätten das «öffentliche Gewissen ertöd-
tet», die Juden seien das «personifizierte Wuchertum».'"' Altherr
spricht hier die damals weit verbreitete «Sündenbock-Funktion» der
Juden an, für welche das politische und soziale Umfeld in den Kn-
senjahren geradezu ideale Voraussetzungen bot." Die Juden galten
fiir ihre Kritiker als typische Vertreter des liberal-kapitalistischen
Wirtschaftssystems und somit als diejenigen, welche schuld waren
am wirtschaftlichen Niedergang und den zunehmenden sozialen
Problemen vor allem der Unterschicht. Die Stiche nach einem
«Sündenbock» verlief so schnell erfolgreich, umso mehr, als es sowohl in
der Schweiz als auch in Deutschland nicht gelungen war, den Integ-
rationsprozess der jüdischen Bevölkerung über den formalen
Abschluss hinaus vollständig zu verwirklichen und die Juden deshalb
immer noch als «Fremdkörper» in der bürgerlichen Gesellschaft

wahrgenommen wurden.'2
Altherr wehrte sich in seinem Artikel weiter vehement gegen die

Verallgemeinerung von Urteilen gegenüber Juden; es sei ein
sündhaft-unlogischer Trugschluss, wenn man von einem auf alle Juden
schliesse. Er verweist in diesem Zusammenhang auf die Bibel, die
man nicht vergessen dürfe, und erinnert an das Johannesevangelium,
Kap. 22, wo es heisst: «Das Heil kommt von den Juden»."

""«DieJudenfrage», Protestantenblatt, 30.8.1879, S. 285-290.
""Ebd.,S. 285.
"" Ebd.
" Rürup (wie Anm. 10), S. 112.

"2Ebd.,S. 113.

"Protestantenblatt, 30.8.1879, S. 286.



Antisemitismus in Basel 103

Denselben Bibelspruch zitierte auch der Christliche Volksbote in
seinem vierteiligen Artikel «Zeitfragen in Briefform. Über die
Judenfrage»,''4 um seiner antijüdischen Polemik die Spitze zu
nehmen.''' Inzwischen allerdings hatte Adolf Stoecker seine beiden
provokanten und polemischen «Judentumreden» gehalten und damit
enormes Aufsehen erregt. Stoeckers Haltung in der «Judenfrage» war
expliziter Auslöser für den Christlichen Volksboten, das Thema
aufzugreifen; er tat dies aber anonymisiert, in dem er einen «getreuen
Freund» aus Berlin brieflich berichten liess. Im ersten Teil versuchte
der Korrespondent, die Gründe des zwischen «dem mannhaften
Hofprediger Stoecker und den Berliner Juden entbrannten Streites»

aus seiner Sicht darzulegen.'"' Für den Christlichen Volksboten nicht
überraschend kommt, dass «im Kampfe wider das Evangelium Jesu
Christi, in der Zerstörung der staatlichen, gesellschaftlichen und
bürgerlichen Ordnungen der christlichen Völker die Juden, namentlich

die Reformjuden ins Vordertreffen stellen werden.»97 Zur
Begründung stellt der Autor eine Suggestivfrage, welche die ganze
Unsicherheit über den gesellschaftlichen Wandel auf den Punkt
bringt: «Während über eine zunehmende Verarmung der christlichen

abendländischen Völker geklagt wird, die Verdienstlosigkeit
und Stockung der Gewerbe unter uns fast zur chronischen Krankheit

wird, nimmt da nicht das Vermögen der jüdischen Händler,
Kaufleute und Bankiers in unnatürlichem Verhältnisse zu?»'8

Bereits in den ersten Zeilen dieses «Freundes aus Berlin» scheinen
zwei Charakteristika auf, die für die antisemitische Argumentationsweise

typisch sind und im Verlaufe der nächsten Jahre immer wieder
angetroffen werden können: Einerseits erfolgen die Anschuldigungen

häufig in Form von Unterstellungen, Vorwürfen, Pauschalurtei-
len und Suggestionen. Dieselbe Form hat andererseits auch die

Rechtfertigung für die Angriffe gegen «das Judentum»: Es wird der
jüdischen Bevölkerung unterstellt, aktiv die Konfrontation nut der
christlichen Gesellschaft zu suchen. Antijüdische Reaktionen
erklären sich solcher Argumentation zufolge aus einer Notwehrsituation

heraus.'''

"'Christlicher Volksbote, 29.10.1879, S. 346-348; 5.11.1879, S. 356-358;
12.11.1879, S. 364-366; 19.11.1879, S. 370-372.

'3 «... die Juden gedeihen in Wahrheit doch nicht, sie sind eben nicht, wozu sie Gott
bestimmt und auserwählt hatte, sie sind entartet, degenenrt». Christlicher Volksbote,

29.10.1879, S. 347.
*" Christlicher Volksbote, 29.10.1879, S. 346.
"7 Ebd.
98 Ebd.
'" Vgl. dazu den Titel der zweiten «Judentumrede» von Stoecker.



104 Urs Hofmann

Der Briefschreiber, welcher versucht, die Stimmung in Deutschland

zu schildern, bleibt nicht lange in Berlin, sondern schwenkt
schnell auf die Schweizer Verhältnisse um, wo er dieselben
Symptome zu erkennen glaubt: «Wird nicht nachgerade ihr Parvenügebaren

auch in unsern schweizerischen Bädern unerträglich? Und das

Schlimmste vom Schlimmen: Verarmen nicht unter ihren Wucherhänden

unsere Bauern, Kleinbürger und Handwerker?»1"" Auch hier
ist das Leitmotiv seiner Argumentation wirtschaftlicher Natur. «Die
Juden» würden mit ihrer angeblich hemmungslosen Umarmung des

Kapitalismus den Niedergang des «ehrlichen Gewerbes», des Handwerks,

der Landwirtschaft verschulden — mit andern Worten die
Lebcnsgrundlage derjenigen zerstören, die überhaupt noch «ehrliche»

physische Arbeiten verrichten und stattdessen nicht ihr Geld
«arbeiten lassen». Während Stoecker die Kapitalismus-Klage an die
Juden sofort mit der sozialen Frage in Zusammenhang brachte,
schien diese Verbindung für den Christlichen Volksboten nicht im
Vordergrund zu stehen; sie wurde zumindest nie explizit vollzogen.
Unvermittelt jedoch, ohne eine noch so dünne Herleitung und von
Stoeckers Reden unabhängig, bringt der Korrespondent zusätzlich
die rassistische Komponente des Antisemitismus zur Diskussion:
«Die Juden gedeihen in Wahrheit doch nicht, sie sind eben nicht,
wozu sie Gott bestimmt und auserwählt hatte, sie sind entartet,
degeneriert.»"" Die Hoffnung, dass es nicht zu Judenverfolgungen
komme, liegt für den Christlichen Volksboten in der Judenmission. Er
wünscht sich, dass «die lebendigen Christen, die [...] zunächst auf die
Heidenmission angewiesen sind, sich auch Israels erinnerten.»1"2 Im
zweiten und dritten Teil semes Berichts lässt der Christliche Volksbote

Stoecker zu Wort kommen, um am Schluss das Fazit zu ziehen, dass

sich dieser nur auf die Verteidigung gegen die «schrankenlosen

Aiigriffe» konzentriert habe. Stoecker werde nun aber als «Scheiter-
haufen-anzünder» gebrandmarkt, nur weil er das evangelische Volk
warne."11 Ein «abschliessendes» Wort möchte der Korrespondent
nicht wagen, weil die «Sache» noch im Fluss sei, er hofft allerdings,
dass die Juden «ihre nationale und soziale Sonderstellung» aufgeben
werden.1"4 Den Versuch, zwischen «Reformjuden» einerseits, den
laut Stoecker eigentlichen Verfechtern des «Mammonismus» und

'Christlicher Volksbote, 29.10.1879, S. 346.
' Ebd., S. 347.
2Ebd.,S. 348.
'Ebd., 12.11.1879, S. 366.
4 Ebd., 19.11.1879, S. 370.



Antisemitismus in Basel 105

Trägern der «aggressiven jüdischen» Presse, und den «Altjuden»
andererseits zu unterscheiden, kann der Christliche Volksbote nicht richtig
nachvollziehen. Für ihn sind «diese feindlichen Brüder, so verschieden

sie in religiöser Beziehung denken, [...] den Christen gegenüber
in allem eins», sowohl in ihrem angeblichen Hass gegen das

Christentum, als auch in ihrem «Hang zur Ausbeutung». Zu Hilfe komme
den Angriffen der Juden gegen die gesellschaftliche und bürgerliche
Ordnung der «Materialismus der Zeit». Um diesen zu beschränken,
wird vorgeschlagen, das gewerbliche Leben in «genossenschaftliche
Bahnen zu lenken»."" Dies scheint in diesem Zusammenhang vorerst
der einzige Verweis auf das Programm der christlich-sozialen Partei
von Stoecker zu sein. Ganz zum Schluss fordert der Christliche Volksbote:

«Zur Quelle zurück! Das Evangelium Jesu Christi, — lebendiger
Glaube an Christum, Gottesfurcht, Gebet, Arbeitsamkeit — das sind
die rechten Heilmittel, das ist die rechte Wehr und Waffe.»""' Mit seiner

demagogischen Anklage förderte der Christliche Volksbote genau
das, was er nach eigener Beteuerung — allerdings nur in einem
Nebensatz - zu verhindern suchte: dass es nicht zu «Judenverfolgungen»

komme.
Das Volksblatt für die reformierte Schweiz berichtete ebenfalls über die

Reden von Adolf Stoecker.'"7 Es bleibt aber bei den Verhältnissen in
Berlin und stellt vorerst keinen Bezug zur Schweiz her. Nach einer
kurzen Rekapitulation von Stoeckers Gesagtem drückt das Volksblatt
sein Verständnis dafür aus, dass Stoeckers Auftreten einen grossen
Teil der Öffentlichkeit in Aufruhr versetzt hat, fragt aber gleichzeitig:

«... was hat er denn Anderes gesagt, als was Tausende schon längst
gedacht haben?»1"8 Das «Volksblatt» versteht deshalb auch nicht, dass

man dabei von «Judenhetze» spricht, könne doch Stoecker die
Wahrheit auf seiner Seite wissen. Stoecker sei halt ein Orthodoxer,
aber: «Man muss auch dem Teufel recht geben, wenn er die Wahrheit

sagt.»"" In einem späteren Artikel unternimmt die Zeitschrift
einen Versuch, den Antisemitismus historisch zu begründen.11"
Zuerst aber verbindet sie die «Judenfrage» mit der sozialen Frage:
«Aus Rumänien ist die Judenfrage nach Deutschland gekommen
und mit Vehemenz aufgetreten. Es ist hier wie dort nicht eine reli-

",3 Ebd., S. 372.
"* Ebd.
'"'Volksblatt, 1.11.1879, S. 176.
108 Ebd.
"" Ebd.
""«Eine bedeutsame soziale Frage. Jüdisches», Volksblatt, 22.11.1879, S. 191.



106 Urs Hofmann

giöse, sondern eine soziale Frage. Von religiösem Hass weiss der
überaus tolerante Rumäne nichts; religiöser Hass ist auch bei ihm
nicht im Spiel, wie die Judenpresse behauptet, sondern Angst um
sein Eigentum.»111 Alles Geld der Welt zu gewinnen und damit die
Welt zu regieren, das sei die Messiashoffnung des jetzigen Israel, und
dies sei schon zur Römerzeit wie auch im Mittelalter so gewesen,
meint das Volksblatt. Schon damals sei die soziale Frage immer wieder

aufgekommen — es habe geheissen: «Wisst ihr, weshalb das Geld
so knapp ist? Weil die Juden, des Kaisers Kamnierknechte, es

haben.»"2 Die Zeitschrift vollzieht in ihrer Argumentation eine
doppelte Vereinfachung, die charakteristisch war für die damalige Rhetorik

der Schlagworte: Die soziale Frage wird alleine auf ihren
wirtschaftlichen Aspekt reduziert, gleichzeitig wird sie mit der «Judenfrage»

gleichgesetzt. Otto Glagau, der Publizist und Vordenker der
antisemitischen Öffentlichkeit im Deutschen Reich, vollzog diese

Reduktion als erster."3 «Die soziale Frage ist die Judenfrage»
verkündete Glagau in einer 1879 erschienenen Streitschrift."4 Dieses

Schlagwort wurde zwar von Stoecker nicht aufgegriffen, es bot aber
auch seinen Zuhörern den einfachen Kontext, in den man die eigene
soziale Not einordnen konnte.

Der «idealisierte Jude», so wie ihn Lessmg 100 Jahre zuvor
beschrieben habe, bemerkte das Volksblatt im Weiteren, solle wohl
als Beispiel dienen für Toleranz und Humanität, allein, die Spinozas
und Moses Mendelsohns seien «eine seltene Erscheinung».11' Auch
das Volksblatt wusste: «Das Heil kommt von den Juden», aber gerade
deshalb müsse man feststellen, «schwer machen es einem die Juden,
sie zu lieben, und wir begreifen es gar wohl, dass die, welche Jestim
nicht lieb haben, die Juden hassen.»1"' Für das Volksblatt sind die
antisemitischen Reden von Adolf Stoecker insofern durchaus
gerechtfertigt. Zum einen, weil er ausspricht, was alle anderen schon
lange denken, zum andern, weil der Blick zurück in die Geschichte
zeigt, dass die Juden immer schon ein geld- und machtgieriges Volk
gewesen seien und Stoeckers Reden deshalb nur einen berechtigten
Akt der «Ab- und Notwehr» darstellten. Neu an der Argumentation
des Volksblattes ist, dass das Christentum nicht die Rolle des Opfers,

"'Ebd.
1,2 Ebd.
"3Volkov (wie Anm. 10), S. 28f.
114 Otto Glagau, Deutsches Handwerk und historisches Bürgertum, Osnabrück

1879, zit. nach Volkov (wie Anm. 10), S. 29.
"3 Volksblatt, 22.11.1879, S. 191.

""Ebd.



Antisemitismus in Basel 107

des Angegriffenen übernimmt. Es sei im Gegenteil jene Institution,
welche als einzige verhindern könne, dass «am Ende des 19.
Jahrhunderts leicht sehr inhumane Szenen des Mittelalters sich
wiederholen.»"7 Indem hier die grausamen Judenverfolgungen im Mittelalter

angesprochen werden, spricht man indirekt eine Warnung an die
Juden aus, hört man Stoecker sagen: «ein klein wenig bescheidener!»"8

Der Kirchenfreund greift die Diskussion um die «Judenfrage» im
März 1880 zum ersten Mal auf. Er zitiert nicht aus Reden von
Stoecker, sondern rezensiert unter dem Titel «Literatur für und
wider Israel» fünf verschiedene Publikationen zum Thema, unter
anderem auch die Schrift von Treitschke, welche den «Berliner
Antisemitismusstreit» eskalieren liess."'' Die Zeitschrift bemüht sich
sichtlich um eine ausgewogene Darstellung und versucht jegliche
Polemik zu umgehen. Das Buch von de la Roi, «vor dem jetzigen
Judenstrauss geschrieben», behandle das Leben des Judenmissionars
Stephan Schultz (1714—1776) und versuche, im Gegensatz zu den
Broschüren von Stoecker und Treitschke, welche sich an die
Symptome der «jetzigen Krisis» halten, mehr den Ursachen derselben
nachzugehen. Das Fazit, welches de la Roi «meisterhaft» entwickle,
wird vom «Kirchenfreund» wiedergegeben: Er weise nach, «wie das

einst berechtigte Bewusstsein[,] vor allen Völkern bevorzugt zu sein,
sich bei Israel um so krankhafter steigerte, je untreuer es seinem Gott
wurde.»12" Stoecker und Treitschke erheben dem «Kirchenfreund»
zufolge drei Anklagen gegen die Juden: «Masslose Selbstüberhebung
des Stammes; Intoleranz gegen das Christentum; rücksichtslose
Ausbeutung des Landes.»121 Der Kirchenfreund meint, es liessen sich
«unzählige solcher Beispiele» in der Geschichte finden, «wie ja
überhaupt die Juden für alle Völker, bei denen sie in ihrer Verbannung

'Ebd.
' So Stoecker in «Unsre Forderungen an das moderne Judentum», Christlich-sozial
(wie Anm. 16), S. 146.

'Folgende Schnften werden im Kirchenfreund vom 19.3.1880, S. 91-95, besprochen:

J. de la Roi, Stephan Schulz. Ein Beitrag zum Verständnis der Juden und
ihrer Bedeutung für das Leben der Völker, Gotha 1878; A. Stoecker, Das
moderne Judentum in Deutschland, besonders in Berlin, Berlin 1880; H. v.
Treitschke, Ein Wort über unser Judentum, Berlin 1880; P. Casscl, Wider Heinr.
v. Treitschke. Für die Juden, Berlin 1880; B. Gruber, Christ und Israelit,
Reichenbach 1880.

'Kirchenfreund, 19.3.1880, S. 92.
'Ebd.



108 Urs Hofmann

zu Gaste wohnten, bald zur Verlegenheit, oft zur Kalamität geworden
sind.»122 Sie bieten für die Zeitschrift aber auch Gelegenheit, die

«Schwäche des Christentums» zu beklagen. Insbesondere fragt man
sich, «warum die christliche Kirche nicht mehr Liebe für Israel, nicht
mehr Eifer [hat], dem Volk das Heil anzubieten, von welchem sie es

empfangen hat?»121 Die Judenmission wird als eine Pflicht dargestellt,
welche die Christen gegenüber den «Israeliten» wahrzunehmen hätten,

eine Schuld, welche abgetragen werden müsse. Eine Verbesserung

der Situation führe nicht «die von Marr angefachte antijüdische
Bewegung» herbei, welche nichts Gutes schaffen werde, sondern die
erste Bedingung sei das Wiedererlangen des christlichen Glaubens
im «Haus- und Gemeindewesen». Auffallend ist schliesslich, dass der
Kirchenfreund wenn immer möglich nicht von «den Juden» spricht,
sondern den Begriff «Israeliten» verwendet. Diese Änderung im
Sprachgebrauch entsprach einer Tendenz, das Judentum zu definieren.

Für die «blosse» Religionszugehörigkeit setzte sich das offizielle
«Israelit» durch; wollte man mehr ausdrücken, verwendete man den
weiterhin gebräuchlichen Terminus «Jude».124 Die Verwendung des

Wortes «Israelit» anstelle von «Jude» sollte, so darf darüber hinaus
vermutet werden, auch ein Zeichen von Ausgewogenheit und
Besonnenheit darstellen sowie Wissenschaftlichkeit suggerieren.

Bis ins Jahr 1882 bleibt die «Judenfrage» ein wichtiges Thema in
den protestantischen Medien in Basel. Regelmässig berichtet man
aus Deutschland oder versucht, die »Judenfragc» von anderen
Gesichtspunkten her zu beleuchten. Ein Beispiel dafür sind die
Artikel über die Judenmission und den auf diesem Gebiet tätigen
Basler Adolf Heman, welche im Christlichen Volksboten und im
Kirchenfreund erscheinen. Der Christliche Volksbote berichtet in diesem

Zusammenhang über die Jahresfeier des Vereins der Freunde
Israels.12' Der Verein bezweckte, «denjenigen Israeliten, welche der
christlichen Lehre nachfragen, in Liebe entgegenzukommen.» Die
Eröffnungsrede hielt Carl Fnedrich Heman, der Sekretär des Vereins
und Leiter des «Prosclytenhauses» in Basel, eines Wohn- und
Lehrhauses für Juden, welche in die reformierte Kirche übertreten
wollten.126 Heman galt als hervorragender Kenner des Judentums, sein

122 Ebd.
123 Ebd., S. 94.
124 Rürup (wie Anm. 10), S. 124f.
123 Chnstlicher Volksbote, 14.7.1880, S. 219-221.
126 Zu Heman vgl. Sara Janner, Friedrich Heman und die Anfänge des Zionismus in

Basel, in: Judaica 53 (1997), S. 84-121.



Antisemitismus in Basel 109

Vater war ein zum Chnstcntum «konvertierter» Jude. Mit seiner
stark politisch gefärbten Auffassung des Evangeliums stand Heman
Stoecker nahe und setzte sich für dessen Bewegung ein.127 Dem
christlichen Staat musste nach Auffassung von Heman eine lebendige
Volkskirche zur Seite stehen. Bis es soweit war, stellte für ihn der
Nationalstaat das «letzte Bollwerk» gegen die «zersetzenden Kräfte»
dar. Seine Haltung gegenüber dem Judentum war von einer
grundsätzlichen Ablehnung der rechtlichen und politischen Integration

der jüdischen Minderheit geprägt.128 Heman, der sich selbst der
«positiven» Richtung zurechnete, hatte als Lehrer an der Basler Pre-
digerschulc und am Missionsseminar der Pilgermission gute Kontakte

zum protestantischen Grossbürgertum in Basel.12'' Einerseits
wurden die beiden Schulen von privaten Vereinen mit klar «positiver»

Ausrichtung unterhalten, andererseits bewegte er sich später als

Privatdozent an der Theologischen Fakultät im Umkreis des städtischen

Bürgertums. So stand er zum Beispiel mit dem Industriellen
Karl Sarasin gleich aus mehreren Gründen in Kontakt:13" zum einen
durch seine Stellung an der Universität, zum andern durch sein

Engagement in der Inneren Mission, dem auch Sarasin grossen Wert
beimass. Die «Judenfrage» in Deutschland interpretierte Heman als

eine vierfache: «die religiöse, die politisch-nationale, die national-
ökonomische und die soziale»."1 Vor allem Hofprediger Stoecker
habe sich «im Kampfe gegen das Judentum hervorgetan». Dessen

Vorgehen gegen die Juden in Deutschland sah Heman durchaus als

gerechtfertigt an, ganz in Abwandlung des biblischen Worts, wer wie
die jüdischen Nihilisten und Sozialisten Wind säe, werde den
heraufbeschworenen Sturm gegen sich selbst gerichtet sehen.112 Seine

zum Teil klar antisemitischen Positionen gingen also über den rein
religiösen AntiJudaismus hinaus.

Die Schriften, welche Heman zur «Judenfrage» verfasst hatte,
wurden im Kirchenfreund besprochen.111 Dieses Blatt, das sich bis

127 Engelmann (wie Anm. 6), S. 106f.
,28Janner (wie Anm. 126), S. 86.
121 Beide Einrichtungen können dem «positiven» Lager zugerechnet werden, vgl.

Hirzel-Strasky (wie Anm. 60), S. 47.
"Staatsarchiv Basel (PA Sarasm 212 D7): Traugott Geering, Leben von Carl Sarasin,

Mskr., 4 Bde., Basel 1923, S. 1490.
,3' Christlicher Volksbote, 14.7.1880, S. 220.
132 Ebd.
133 Kirchenfreund, 25.11.1881, S. 378-381: C. F. Heman, Die histonsche Weltstellung

der Juden und die moderne Judenfrage, Leipzig 1881; Kirchenfreund,
22.9.1882, S. 309-312: C. F. Heman, Die religiöse Wcltstellung des jüdischen
Volkes, Leipzig 1882.



110 Urs Hofmann

Mitte 1885 nur mit einschlägigen Buchbesprechungen zur «Judenfrage»

äusserte, stand Heman und dessen Publikationen sehr
wohlwollend gegenüber. So verurteilte die Zeitschrift den Berliner
Judenmissionar Paulus Cassel als «kurzsichtigen Freund Israels, der
versuche, die Juden auf alle Weise weiss zu waschen».114 Cassel war
just einer der wenigen, der sich von kirchlicher Seite gegen die
Agitation von Stoecker zur Wehr gesetzt hatte. «Die historische Welt-
stellung der Juden und die moderne Judenfrage», Hemans Publikation

zum Thema, betonte die Wichtigkeit einer starken, einigen
evangelischen Kirche. Er sah es als notwendige Aufgabe der Kirche
an, den Juden wirksamen Widerstand in religiöser Hinsicht
entgegenzusetzen. Der Kirchenfreund unterstrich Hemans Überzeugung,

dass die Juden dem Christentum nur dort rechten Schaden

zufügen könnten, wo vorher die Christen selbst, durch Abwendung
vom Glauben, das Christentum geschädigt hätten.135 Der Kirchenfreund

siedelte den Schauplatz der «Judenfrage» zwar explizit im
Deutschen Reich an, aber auch von der Kirche in der Schweiz
forderte er mit Heman dieselbe innere Einigkeit und religiöse Stärkung
wie für diejenige in Deutschland.

Schliesslich wagte es der Kirchenfreund, massvoll Kritik an Stoeckers

demagogischer Haltung in der «Judenfrage» zu üben, ohne allerdings
in der Sache schwerwiegende Eingeständnisse zu machen: Dem
Kirchenfreund sei bewusst, dass Stoecker «seinen Weltruf» nicht zuletzt
der Behandlung der «Judenfrage» zuzuschreiben habe, meint die
Zeitschrift vorsichtig, deshalb könne man in diesem Punkt etwas von
ihm abweichen. Man habe den Eindruck erhalten, dass Stoecker, als

er einmal «die Zugkraft» der «Judenfrage» erkannt habe, mehr als

nötig auf dieselbe eingetreten sei, aber: «was er gegen die Juden in
der Reichshauptstadt sagt, sei gewiss ganz wahr».1"' Stoecker steht
mit seiner Haltung in der ««Judenfrage» ganz im Zentrum des Artikels;

der Kirchenfreund gibt ihm zwar nicht in allen Punkten, aber «im
Ganzen... jedenfalls recht».117 Nicht einverstanden mit Stoecker ist
der Kirchenfreund nur dort, wo dieser den «Israeliten» das Ergreifen
«höherer wirtschaftlicher Berufsarten» zum Vorwurf macht, da sie

doch dann unstrittig über ein Talent verfügen würden. Sofort
schwächt man allerdings im selben Satz diese Kritik mit der gesperrt
gedruckten Feststellung wieder ab, dass Stoecker kein Antisemit «im

4 Kirchenfreund, 25.11.1881, S. 378f.
'Ebd., S. 381.
3 Ebd., 21.8.1885, S. 257.
'Ebd., S. 260.



Antisemitismus in Basel 111

rohen Sinn des Wortes» sei. Die sanfte Kritik an Stoecker vermittelt
den Eindruck, sie sei einzig dazu geschrieben worden, das völlige
Einverständnis mit dessen antisemitischer Haltung in etwas
glaubwürdigerem Licht erscheinen zu lassen. Sie soll den Eindruck einer
vertieften Auseinandersetzung mit Stoeckers Thesen vermitteln, um
nicht in den Dunstkreis der «Judenhetzer» zu gelangen.

Während der Kirchenfreund mit seinen Rezensionen versuchte, der
Diskussion um die «Judenfrage» einen Anschein von Sachlichkeit zu
verleihen, versuchte dies das Volksblatt mit einem zweiteiligen Artikel

«Über die Juden in naturhistorischer Betrachtung».118 Damit
entfernte sich das Volksblatt von der christlichen Kritik am Judentum
und bewegte sich hin zum Rassenantisemitismus. Es stützte sich
dabei auf eine Artikelserie, welche ein Jahr zuvor in der Zeitschrift
Ausland erschienen war, und zitierte freimütig daraus. So werden
nicht nur die Begriffe «Volksstamm» und «Judenstamm» in die
Diskussion eingeführt, es wird auch der weitgehende Versuch
unternommen, die Juden in ihrer Allgemeinheit nach physiognomischen
Merkmalen zu charakterisieren.119 Von diesen Typisierungen werden
dann angebliche Züge im Verhalten abgeleitet, die das bereits
vorhandene Bild «des Juden» zementieren sollen: «Sie sind die Kritiker
in den einzelnen Wissenschaften und überragen dadurch im
Allgemeinen ihre christlichen Mitarbeiter. Das kritische Talent hat
aber keine konstruierende, aufbauende und erhaltende Tendenz,
sondern eine destruierende, auflösende, zersetzende.»14" «Egoismus und
Hochmut im geistigen Leben» würden «Habsucht und Rücksichtslosigkeit

beim Schacherjuden» veranlassen.'41 Am meisten stört die
Verfasser, dass das jüdische Volk seit je in einer Abgeschlossenheit
und Isoliertheit lebe. Hier wird nun schliesslich die Verbindung
geschlagen zum religiösen Antisemitismus, denn diese «nationale
Absonderung Israels» sei von Anfang an nur durch die religiöse
«Absonderung» möglich gewesen, hier gelte es deshalb, den Hebel
anzusetzen.142 Nur die «christliche Liebe», also die Judenmission,
könne die «Eisrinde Israels» schmelzen.

4.2. Kritik an der (Judenhetze»
Das einzige Publikationsorgan, welches der auch in der Presse

wachsenden antisemitischen Stimmung entgegenzuwirken ver-

"" Volksblatt, 26.3.1881, S. 50f., und 2.4.1881, S. 55f.
,3'Ebd.,S. 50f.

'"Ebd., 2.4.1881, S. 55.
'4' Ebd.
142 Ebd., S. 56.



112 Urs Hofmann

suchte, war das liberale Protestantenblatt. Es veröffentlichte Ende 1880

unter dem Titel «Gegen die Judenhetze» eine von verschiedenen
deutschen Kaufleuten und Gelehrten verfasste Erklärung, welche als

«Manifest der Berliner Notabein gegen den Antisemitismus» Stellung
gegen die «Judenhetze» von Treitschke bezog.143 Die Verfasser aus
dem linksliberalen Honoratioren-Bürgertum Berlins, unter ihnen
viele Professoren, wandten sich an die Bevölkerung, den «Rassen-

kampf und Fanatismus des Mittelalters», der sich gegen die jüdischen
Mitbürger richte, nicht wieder aufflammen zu lassen. Sie appellierten

an das Ehr- und Rechtsempfinden der Bürger, indem sie daran
erinnerten, dass alle Deutschen in Rechten und Pflichten gleich sind.
Weiter klagten sie diejenigen an, die am «Vermächtnis Lessings
rütteln», statt von der Kanzel und dem Katheder herunter zu verkünden,
dass «unsere Kultur die Isolierung desjenigen Stammes überwunden
hat, welcher einst der Welt die Verehrung des einigen Gottes gab.»144

Dies war ein eindeutiger, sogleich bemerkter Protest gegen die
antisemitischen Wortführer Stoecker und Treitschke.

Auch ein Jahr später haben sich die Verantwortlichen des
Protestantenblatts noch nicht von der verstärkt um sich greifenden
judenfeindlichen Stimmung anstecken lassen. Sie zeigen, wie man andernorts

mit der «Judenfrage» umgeht, und geben dazu ein Schreiben
wieder, welches die französische evangelische Allianz an die israelitische

Allianz gerichtet hatte.14' Darin drückt deren Präsident seine

Entrüstung aus über «einen Geist der Gereiztheit und Gewalttätigkeit»,

welcher sich in Russland und Deutschland gegen die jüdische
Bevölkerung richtet, und meint, dass es auch Sache der Christen sei,

gegen solche «unwürdigen Tendenzen» zu protestieren. Das
Protestantenblatt bemerkt dazu, dass es lehrreich sei, dieses Schreiben «mit
der durchaus stoecker-fretindlichen Haltung der meisten
christlichkonservativen Blätter» der schweizerischen evangelischen Allianz zu
vergleichen.

Im September 1882 veröffentlicht das Protestantenblatt die Predigt
eines pfälzischen Geistlichen, der sich kritisch mit den Vorwürfen
gegen die Juden auseinandersetzt.14'' In Form von Rede und Gegenrede

versucht der Pfarrer, die gängigen Vorurteile, welche die Christen

gegenüber den Juden hegen, zu entkräften. Der weit verbreite-

143 Protestantenblatt, 27.11.1880, S. 382f. Das Manifest der Berliner Notabeln ist
abgedruckt bei Kneger (wie Anm. 35), S. 551—553, die Verfasser sind dort im
Anhang genannt.

144 Protestantenblatt, 27.11.1880, S. 383.
143 Ebd., 8.4.1882, S. 115.
146 «Ein billiges Urteil über die Juden», ebd., 9.9.1882, S. 287-290.



Antisemitismus in Basel 113

ten Meinung, die Juden würden sich gegenüber den Christen seit

Jahrhunderten absondern und isolieren, begegnet er, ebenfalls auf
der historischen Ebene argumentierend, indem er daran erinnert,
dass es damals nicht die Juden gewesen seien, die sich von den Deutschen

abgesondert hätten, sondern «die Deutschen von den
Juden».147

Das Beispiel des Protestantenblatts zeigt, dass es neben dem
verbreiteten antisemitischen Kanon auch Publikationen gab, die sich
nicht der Mehrheitsmeinung beugten und aus politischem Opportunismus

gegen die Juden anschrieben. Das Protestantenblatt setzte in
der öffentlichen Debatte einen Kontrapunkt, indem es unreflcktierte
antisemitische Vorwürfe mit sachlichen Argumenten zu entlarven
versuchte. Dabei stand die Kritik an der öffentlichen Meinung
immer vor dem Hintergrund des christlichen Glaubens. Das
Protestantenblatt wandte sich an den christlichen Antisemiten, genauso wie
umgekehrt für die Adressaten seiner Kritik immer die Verteidigung
der christlich-nationalen Gesellschaft vor den Angriffen der «Israeliten»

im Vordergrund stand. Das Protestantenblatt ist in dieser Hinsicht
auch ein Beleg dafür, dass der Arm des christlich-sozialen Antisemitismus

Stoeckerscher Prägung zwar bis nach Basel reichte, seine
Kraft aber nicht mehr uneingeschränkt entfalten konnte. Dies umso
mehr, als das Protestantenblatt sich nicht darauf beschränkte, allein
über die Geschehnisse in Berlin zu berichten und so verklausuliert
auf indirektem Weg die Zustände in Basel zu kritisieren. Vielmehr
wandte sich die Zeitschrift gegen die «stoecker-freundliche» Haltung
der Basler Exponenten des Protestantismus und somit teilweise auch

gegen die anderen hier untersuchten Blätter.

5. Fazit

Hinsichtlich der Wirkung von Adolf Stoeckers Ideen zeichnen
die protestantischen Zeitschriften ein zwiespältiges Bild. Die quantitativ

beachtliche Berichterstattung über Adolf Stoecker darf nicht
darüber hinweg täuschen, dass die Auseinandersetzung mit der
«Judenfrage», wie sie der Berliner Hofprediger vertrat, gemessen am

' Ebd., S. 289. Auch 1890 noch schreibt das Protestantenblatt gegen die «Judenhetze»
an. So leitet es seinen Artikel vom 25.10.1890 mit folgenden Worten ein: «Wir
haben nie ein Hehl daraus gemacht, dass uns das Treibjagen des Hofpredigers
Stoecker auf die Juden in der Seele zuwider ist, weil er mit bedenklichen Waffen
kämpft.»



114 Urs Hofmann

Gesamtumfang der Zeitschriften nur einen Nebenschauplatz der
kirchlichen Öffentlichkeit darstellte. Weil dieser eine erstaunliche
zeitliche Kontinuität aufweist, lassen sich darauf die Konfliktlinien in
der Auseinandersetzung um die Ausrichtung der protestantischen
Basler Kirche und ihre darin eingeübten Haltungen zur «Judenfrage»
sehr gut verfolgen.

Im Deutschen Kaiserreich erwies sich Stoeckers Hoffnung auf
soziale Stabilität durch Rechnstiamsierung bald als Trugschluss. Am
meisten Erfolg erzielte Stoecker in denjenigen Gesellschaftsschich-
ten, die den christlichen Werthaltungen und Traditionen ihre
persönlichen Interessen voranstellten. Infolgedessen wurde nicht das

Volk rechristianisiert, sondern die evangelische Kirche in den Sog
politischer und gesellschaftlicher Interessen gezogen.148 In Basel

hingegen erzielte Stoecker bei den Anhängern des konservativen
Protestantismus am meisten Erfolg. In diesem frommen Stadtbürgertum
traf Stoecker auf diejenige Gesellschaftsschicht, welche nicht zuerst
von seinen Ideen überzeugt werden musste. Die Rechristianisierung
der Bevölkerung war den Konservativen ein ureigenes Anliegen.
Indem Stoecker aber sämtliche, im Zuge der Industrialisierung sich
anbahnenden Veränderungen als Zerfallserscheinungen der modernen

Gesellschaft beurteilte, erreichte er genau das Gegenteil von
dem, was er beabsichtigte: Er evozierte einen «Geist der Auflehnung»,

der auf eine radikale Umgestaltung der Gesellschaft abzielte,
statt dass die Religion auf die religiösen und sozialen Gegensätze
stabilisierend einwirkte.14'' Diesen Widersprach erkannten sowohl die
liberalen wie die konservativen Vertreter rechtzeitig, war doch
gerade das konservative Parteienspektrum durch eine Reihe führender

städtischer Unternehmer vertreten, welche persönlich den
wirtschaftlichen Umbruch repräsentierten.

Der erwähnte «Geist der Auflehnung» äusserte sich unter anderem
in der Suche nach einem Sündenbock für den gesellschaftlichen
Niedergang — Stoecker selbst hielt hier in Form der ««Judenfrage» die
Antwort bereit. Die protestantischen Zeitschriften in Basel griffen
diese in unterschiedlicher Weise auf. Das liberale Protestantenblatt und
der konservative Christliche Volksbote vertraten in der «Judenfrage»
die beiden entgegengesetzten Meinungen. Während das Protestan-
tenblatt im ganzen Untersuchungszeitraum stets dezidiert gegen
antisemitische Parolen Stellung bezog, stand für den Christlichen Volksboten

'Brakelmann/Greschat/Jochmann, Protestantismus und Politik (wie Anm. 1),
S. 13.

'Ebd.



Antisemitismus in Basel 115

bereits 1879 fest, dass die Juden an der Zerstörung der staatlichen,
gesellschaftlichen und bürgerlichen Ordnung der christlichen
Gesellschaft mitwirkten.1"' Was das Judenbild des konservativen
Protestantismus betrifft, wurden in Basel allerdings nicht sämtliche Ideen
Stoeckers widerspruchslos übernommen. Zwar symbolisierten die
Juden in den Augen vieler orthodoxer Protestanten ebenfalls den
Wertcwandel hin zum «Mammonismus»; die in den Juden vollzogene

Personifizierung der als fremd und feindlich empfundenen
Moderne, welche für die konservative Weltanschauung im Deutschen

Reich charakteristisch war, konnte sich hingegen nicht
durchsetzen. Ebenso wenig erfolgte die Gleichsetzung der «jüdischen» mit
der «liberalen» Gesinnung, welche als Konkurrenz zur eigenen,
protestantisch-konservativen Ausrichtung betrachtet worden wäre.
Angesichts der politischen Herausforderung durch die Freisinnigen
wäre ein solcher Schritt durchaus möglich gewesen; die Parole vom
«zersetzenden Judentum» wurde in Basel aber hauptsächlich auf die
religiösen Aspekte bezogen. Judenfeindliche Äusserungen wurden
als legitime Selbstverteidigung verstanden, als Versuch, sich gegen
die angeblichen jüdischen Angriffe auf das Christentum zur Wehr zu
setzen. Als eine konsequente Weiterführung dieser Argumentation
erscheint die Umkehr der Opferrolle in diejenige der Retterin: Nur
ein starkes, «gesundes» Christentum könne verhindern, dass sich die
Judenverfolgungen des Mittelalters wiederholen würden. Durch ihre
Konzentration auf das Wiedererstarken des Evangeliums zur Abwehr
der Juden konnten die konservativen Verfechter von Stoeckers Ideen
die eigentliche Unvereinbarkeit von Stoeckers Tätigkeiten als politisch

tätiger Pfarrer elegant umschiffen: Als christlicher Prediger rief
er von der Kanzel zur Bruderliebe auf, als politischer Agitator schürte
er vorsätzlich antisemitische, rassistische Empfindungen. Genau besehen,

hatten deshalb Stoeckers Äusserungen vor dem Evangelium
keinen Bestand. Dies hätte gerade auch den orthodoxen Protestanten
in Basel auffallen müssen.

Dass die «Judenfrage» nicht wie in Berlin zu einer dominierenden
Frage in Politik und Gesellschaft hochstilisiert wurde, ist einerseits
darauf zurückzuführen, dass sich einzelne Basler Konservative von
Stoeckers antisemitischen Äusserungen distanzierten.1'1 Andererseits
war das von Stoecker verteufelte «Reformjudentum» — die jüdischen
Vertreter in den eine moderne, freisinnig-liberale Wirtschaftsord-

1 Christlicher Volksbote, 29.10.1879, S. 346.
' So war Karl Sarasin der Meinung, Stoecker habe sich «höchst unglücklich in den
Antisemitismus festgerannt», Geering (wie Anm. 130), S. 1494a f.



116 Urs Hofmann

ntiiig repräsentierenden Bertifszweigen wie der Presse und dem
Bankenwesen — in Basel viel weniger präsent als in Berlin, so dass sie

keine Bedrohung im Sinne von Stoecker dargestellten. Oder wie
es das Volksblatt anlässlich von Stoeckers Besuch in Basel allzu
euphemistisch ausdrückte: «Mit ebenso richtigem Takte liess der
Redner die Judenfrage ganz bei Seite. Er konnte es wissen, dass diese
Frage für uns Schweizer eben keine Frage ist.»1'2

Entgegen dieser Selbstgewissheit hat man in Basel den politischen
Agitator Stoecker vor der Türe gelassen, den Antisemiten aber doch
umarmt. Die vorliegenden Befunde zeigen, dass es in konservativen
Kreisen der protestantischen Basler Kirche und im sozialkonservativen

Besitzbürgertum der Stadt sehr wohl eine «Judenfrage» gegeben
hat und judenfeindliche Einstellungen keine Ausnahme waren.
Diese Feststellung ergänzt auch die unmittelbar einschlägige Studie
zu Basels berühmtestem Gelehrten Jacob Burckhardt.''1 Mattioli
weist nach, dass die in der Burckhardt-Forschung lange ausgeblendeten

antisemitischen Äusserungen mehr waren als peinliche
Verlautbarungen und wissenschaftlich weit ernster zu nehmen sind, als

die Forschung bislang angenommen hat. Sowohl Burckhardt wie
auch das konservative Basler Bürgertum bevorzugten in Bezug auf
die «Judenfrage» das verdeckte Argumentieren. In der Öffentlichkeit
sollte nicht der Eindruck entstehen, man blase in dasselbe Horn wie
die populistischen antisemitischen Stimmungsmacher. Dass sich
Burckhardts antisemitische Sprache in Briefen in die bekannten
Typen des Antisemitismus einreihen lässt und dass Adolf Stoecker
auf dem Höhepunkt des Antisemitismusstreits vom konservativen
Bürgertum nach Basel eingeladen wurde, widerspricht hingegen der
vordergründigen Verharmlosungstaktik. Vielmehr kann für die
untersuchten Kreise Basels, die vorliegenden Befunde unterstützen
dies, mit Mattioli von einem «kulturell weithin akzeptierten
Antisemitismus»1'4 ausgegangen werden.

Urs Hofmann
Vogesenstrasse 126
4Ó56 Basel

132 Volksblatt, 16.4.1881, S. 63.
1,1 Aram Mattioli, Jacob Burckhardt und die Grenzen der Humanität, Weitra 2001.
1,4 Ebd., S. 69. AufS. 70 meint Mattioli weiter: «Burckhardts judenfeindliche

Dispositionen waren schon durch seine Sozialisation im «frommen Baseh angelegt.»


	Antisemitismus in Basel : die Rezeption von Adolf Stroecker und seinen Ideen in der protestantischen Presse der 1880er Jahre

