Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 104 (2004)

Artikel: Judenmission in Basel in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts : ein
Forschungsbericht

Autor: Janner, Sara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118478

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Judenmission in Basel in der ersten Hilfte

des 19. Jahrhunderts

Ein Forschungsbericht

von

Sara Janner

Einleitung: Zu Forschungslage und Fragestellung

Die evangelische Judenmission ist Teil der grossen Missionsbewe-
gungen des 19. Jahrhunderts, welche nach der Franzdsischen Revo-
lution von England aus einerseits die Industrialisierung Mitteleuro-
pas, andererseits die Kolonialisierung der aussereuropiischen Linder
begleiteten. Die Judenmission stiess wihrend des 19. Jahrhunderts
nie auf das breite Interesse, welches der sogenannten «Heiden-
muission» auch von Menschen entgegengebracht wurde, welche der
Mission an sich eher distanziert gegeniiberstanden. Die marginale
Stellung innerhalb der Missionsbewegung, der geringe Erfolg und
das fehlende Prestige der evangelischen Judenmission sollten aber
nicht dariiber hinwegtiuschen, dass die religidsen Grundkonzepte
der evangelischen Judenmission der ganzen evangelischen Missions-
bewegung gemeinsam waren.

Die millenaristische Ausrichtung der evangelischen Missions-
bewegungen des 19. Jahrhunderts tritt in der evangelischen Juden-
mission besonders deutlich hervor und stellt, trotz der auch von den
Missionaren immer wieder beklagten Erfolglosigkeit ihrer Bemii-
hungen, letztlich deren eigentliche Rechtfertigung dar. Die Titigkeit
eines Vereins von «Erweckten» wurde immer von einem Kollektiv
getragen, das tiber den konkreten Verein oder die religiése Gemein-
schaft, welche ihn gegriindet hatte, weit hinausging. Bindeglied und
geistiges Kommunikationsmittel dieses Kollektivs war das Gebet,
welches alle Menschen, welche sich allein oder gemeinsam fiir ein
bestimmtes Anliegen einsetzten, miteinander verband. Einem ein-
seitig auf die missionarische Titigkeit ausgerichteten Missionsbegriff
entgehen dieser gemeinschaftliche Charakter der Missionsbemiihun-
gen der Erweckungsbewegung und die auf eine rein spirituelle
Wirklichkeit ausgerichtete Lebenswelt der «Erweckten», die diese



32 Sara Janner

Welt nur als «Pilger» durchwanderten,' getrieben vom «Heimweh»
nach ihrer <himmlischen Heimat».

Millenaristische Theologien waren von pietistischen Theologen
bereits im 17. Jahrhundert ausgearbeitet worden,® wurden aber be-
sonders vom wiirttembergischen Spitpietismus des 18. Jahrhunderts
rezipiert und an die stiddeutsche Erweckungsbewegung weitergege-
ben, welche in Basel eines ihrer wichtigsten Zentren besass. Die
«Bekehrung der Juden» galt als eines der Vorzeichen fiir den
Anbruch des «Tausendjihrigen Reiches», wenn Christus zum zweiten
Mal in der Welt erscheinen, die Schopfung in ihrem urspriinglich
paradiesischen Zustand wieder herstellen' und zusammen mit den
«Erweckten aus allen Vlkern» (Heiden, Juden und Christen) bis ans
«Ende der Welt», dem «Jiingsten Gericht», regieren sollte, wenn
«Gut» und «Bose», «Licht» und «Finsternis» endgiiltig geschieden
wiirden.” Dem Anbruch des «Tausendjihrigen Reiches» sollten ver-
heerende Naturkatastrophen und Kriege vorausgehen, weshalb die
Texte des Alten und Neuen Testaments, welche von den «etzten
Zeiten» handelten, gerade in Krisenzeiten viel gelesen und zur «inn-
vollen» Deutung der Zeitereignisse im millenaristischen Sinne her-
angezogen wurden.

' Diese Vorstellung bildet den Hintergrund des Namens «Pilgermission», der von
Christian Friedrich Spittler 1840 auf St. Chrischona bei Richen gegriindeten
Missionsanstalt.

*«Das Heimweh» hiess der Titel eines zwischen 1794 und 1796 erschienenen
Romans von Johann Heinrich Jung, genannt Sulling (1740-1817), welcher dieses
Lebensgefiihl und die damit verbundenen millenanstischen Hoffnungen darstellte.
Zu den Wirkungen dieses Romans vgl. Jungs Brief an den Basler Ausschuss der
Chnstentumsgesellschaft vom 6. Jan. 1810, auszugsweise abgedruckt bei Ernst
Stachelin, Die Christentumsgesellschaft in der Zeit von der Erweckung bis zur
Gegenwart, Basel 1974, Nr. 38, S. 209ff.

* Vgl. Johannes Wallmann, Der alte und der neue Bund. Zur Haltung des Pietismus
gegeniiber den Juden, in: Geschichte des Pietismus, Bd. 4: Glaubenswelt und
Lebenswelten, Gottungen 2004, S. 143ft.

* Diese von der Kirchentradition seit der Antike abgelehnte, vom Kirchenvater
Ongenes vertretene Lehre von der «Apokatastasis» wurde auch nicht von allen
Erweckten anerkannt. Der Begnft «Apokatastasis» ist aber direkt mit der Juden-
mission verbunden, denn er erscheint im Neuen Testament nur an einer einzigen
Stelle, in Apostelgeschichte 3,21, in einer Bekehrungspredigt des Apostels Petrus
vor Juden.

> Diesen Vorstellungen hegen Passagen im Propheten Daniel 7, Ezechiel (Hesekiel)
38 und 39, und in der Offenbarung des Johannes (Apokalypse) 19 und 20,
zugrunde.



Judenmission n Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 33

Die Visionen des Propheten Daniel und die Offenbarung des
Johannes bildeten die Grundlage fiir die Berechnung des ungefihren
Zeitpunktes, an welchem der Anbruch des «Tausendjihrigen Reiches»
zu erwarten war. Johann Albrecht Bengel (1687-1752), der wohl
einflussreichste Wiirttemberger Spitpietist, sah das zweite Erscheinen
Christi fiir das Jahr 1836 voraus. Unter dem Eindruck der Zeitereig-
nisse — der Franzosischen Revolution und dem Zusammenbruch des
Heiligen Romischen Reiches deutscher Nation — korrigierte Johann
Heinrich Jung, genannt Stilling (1740-1817), einer der meist gelese-
nen religisen Publizisten seiner Zeit, Bengels Annahmen und setzte
als Termin bereits das Jahr 1816 fest. Auf diese beiden Daten hin
erreichten die millenaristischen Naherwartungen in der wiirttem-
bergischen und in der Basler Erweckungsbewegung einen Hohe-
punkt, was jeweils auch durch die Zeitereignisse gerechtfertigt
schien: Minner und Frauen hielten Busspredigten oder erzihlten
von ihren Visionen, ganze Ziige von Erweckten verliessen ihre
Wohnorte, um in einem «Bergungsort» das Erscheinen Christi abzu-
warten, aber auch Missionsanstalten und zahlreiche religiése Vereine
verdankten diesem religidsen Spannungszustand ithre Griindung.

In der neueren sozial- und kulturgeschichtlichen Forschung stiess
die evangelische Judenmission des 19. Jahrhunderts bisher auf geringes
Interesse. Die wenigen Darstellungen der Geschichte und Entwick-
lung der Judenmission im 19. Jahrhundert stammen entweder von
Missionstheoretikern des spiten 19. Jahrhunderts und der Jahrhun-
dertwende® oder von christlichen Theologen, welche sich nach dem
Zweiten Weltkrieg um den «christlich-jiidischen» Dialog bemiihten.’
Die 1995 erschienene und in vieler Hinsicht wegweisende Untersu-
chung von Christopher Clark zur politischen Funktion der lutheri-
schen Judenmission in den preussischen Territorien zwischen 1728
und 1941 regte bisher keine weiteren Studien in dieser Richtung

*Vgl. C. H. Kalkar, Israel und die Kirche. Geschichtlicher Uberblick der Bezie-
hungen der Juden zum Chnstenthume in allen Jahrhunderten, Hamburg 1869
(Ubersetzung aus dem Dinischen); J. F. A. de la Roi, Die evangelische Chnsten-
heit und die Juden unter dem Gesichtspunkte der Mission geschichtlich betrach-
tet, Bd. 1, Karlsruhe; Leipzig 1884, Bde. 2-3, Berlin 1891-1892.

"Vgl. Paul Gerhard Aring, Chnsten und Juden heute — und die Judenmission?
Geschichte und Theologie protestantischer Judenmission in Deutschland, darge-
stellt und untersucht am Beispiel des Protestantismus des mittleren Deutschland,
Frankfurt a. M. 1987, 2. Aufl. 1989; Ralf Golling; Peter von der Osten-Sacken
(Hgg.), Hermann L. Strack und das Institutum Judaicum in Berlin, Berlin 1996;
Ulrich Kusche, Die unterlegene Religion. Das Judentum im Urteil deutscher
Alttestamentler, Berlin 1991.



34 Sara Janner

an.” Auch fur Basel, ein wichtiges Zentrum der deutschsprachigen
Erweckungs- und Missionsbewegung des 19. Jahrhunderts, gibt es
trotz der ausgezeichneten Quellenlage bisher keine Untersuchungen
zu Geschichte und Entwicklung der Judenmission und ihrer sozialen
und politischen Funktion.’

Ich versuche im Folgenden einen Uberblick iiber die Entwick-
lung und Titigkeit der Judenmission in Basel zu geben, beschrinke
mich dabei aber auf die erste Hilfte des 19. Jahrhunderts, die eigent-
liche Bliitezeit der Basler Judenmission. Nach 1850 entstanden keine
neuen Missionsvereine mehr. Ich konzentriere mich auf die kompli-
zierten personellen, familidiren und institutionellen Verflechtungen,
welche die Judenmission in Basel trugen.'" Diese Verflechtungen in
einer lesbaren Form zu prisentieren, erwies sich als schwierig, da
gerade fiir den Zeitraum zwischen 1798 und 1847 Untersuchungen
zur institutionellen Entwicklung der Basler Stadtgemeinde, der
Regierungs- und Verwaltungsbehérden und der Kirche fehlen.
Umstindliche Detaildiskussionen liessen sich deshalb nicht immer
vermeiden, um Irrtiimer in der vorhandenen Literatur zu kliren.
Um die Ubersichtlichkeit des Textes zu wahren, habe ich umfang-
reiche Quellenzitate in die Anmerkungen gesetzt. Diese Anmerkun-
gen veranschaulichen jedoch vieles, was 1m Text nur angedeutet
werden kann.

Wegen der schwierigen Forschungslage war es mir im Rahmen
dieses Aufsatzes nicht moglich, das komplexe Zusammenspiel erstens

¥ Zur Analyse der allgemeinen Forschungslage und zu Clarks Forschungsansatz vgl.
Christopher Clark, The Politics of Conversion. Missionary Protestantism and the
Jews in Prussia 1728-1941, Oxford 1995, S. 5-8; erginzende bibliographische
Angaben ber Wallmann (wie Anm. 3), S. 143, dessen Artikel jedoch auf die
Judenmussion des 19. Jahrhunderts nicht eingeht.
" Ernst Stachelin dokumentierte die Basler Judenmissionen zwar in seinen zahlrei-
chen Publikationen (besonders wie Anm. 2) immer wieder, untersuchte diese
Thematik aber nie systematisch. Seine Angaben sind oft auch ungenau oder feh-
lerhaft.
Eine vollstindige Erfassung und Durchsicht der fiir diesen Zeitraum zur Verfii-
gung stehenden Quellen war mir wegen der komplexen Uberlieferungslage und
der Fiille des vorhandenen Materials nicht méglich. Dieser Aufsatz beruht im
wesentlichen auf folgenden Bestinden: 1. Archiv Basler Missionsgesellschaft
(heute Mission 21), Protokolle des Komitees; 2. Staatsarchiv des Kantons Basel-
Stadt (StABS): PA 653 (Spittler-Archiv), PA 773 (Basler Bibelgesellschaft), PA
946 (Verein der Freunde Israels), Kirchenarchiv (Taufregister, Konversionen),
Protokolle (Deputatenamt, Kleiner Rat); Umiversititsbibliothek (UB) Basel,
Handschniftenabteilung: Archiv der Christentumsgesellschaft, Nachlass von
Hieronymus Annoni.

10



Judenmussion in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 35

zwischen der politischen und wirtschaftlichen Abhingigkeit Basels
von Frankreich, zweitens der Migration der im katholischen Um-
land lebenden Bevoélkerung in die Stadt und drittens der speziellen
Grenzverhiltnisse in der Region sowie deren Riickwirkungen auf
die stidusche und kantonale Judenpolitik in die Darstellung mit
cinzubezichen. Da die innere Dynamik der Entwicklung der Juden-
mission zwischen 1798 und 1847 aber ohne diese Beziige unver-
stindlich bliebe, fassen zwei unabhingige Einschiibe, welche sich
vom Haupttext im Satz unterscheiden, die wichtigsten Grundziige
der Geschichte der Juden in Basel und der stidtischen und kantona-
len Judenpolitik zwischen 1790 und 1849 zusammen."

Es besteht kein direkter kausaler Zusammenhang zwischen Juden-
mission und stidtischer und kantonaler Judenpolitik. Die Judenmis-
sion reagierte, wie thre chronologische Entwicklung deutlich zeigt,
auf die 1800 einsetzende Niederlassung von Sundgauer und Elsdsser
Juden in der Stadt, wurde aber von der judenfeindlichen Basler
Gesetzgebung in ihrer Titigkeit bis 1847 stark eingeschrinkt. In der
zeitgendssischen Diskussion um den rechtlichen Status der Juden
nahmen die Triger der Judenmission eine Mittelstellung ein:'* Als der
vorrevolutioniren Stindeordnung verpflichtete Konservative betrach-
teten sie die Juden als eigenen Stand, welcher wie die Katholiken
nicht zum eingesessenen Stadtbiirgertum gehorte und durch seine
Geschichte auch nicht zur christlichen Gesellschaft. In diesem Sinne
bildeten die Juden eine eigene «Nation» (ein Begnft, welcher im
untersuchten Zeitraum und bei den Trigern der Basler Judenmission
aber noch nicht im nationalistischen oder rassistischen Sinne verstan-
den werden darf). Die Triger der Judenmission lehnten deshalb die
biirgerliche Gleichstellung der Juden genauso ab, wie sie das von der
Franzésischen Revolution propagierte Gleichheitsprinzip ablehnten.
Sie verteidigten die Juden jedoch gegen gewalttitige Ubergriffe und
eine in thren Augen unchnstliche Abwehrhaltung der nichtjiidi-
schen Mehrheit, welche der «Bekehrung der Juden» im Wege stand.
Die «Bekehrungy blieb in den Augen der Triger der Judenmission

"Die dort zitierten Stellen aus Achilles Nordmann, Der israelitische Friedhof in
Hegenheim in geschichtlicher Darstellung, Basel 1910, und ders., Geschichte der
Juden 1n Basel, Basel 1913 (= BZGA 13 [1914], S. 1-190). Neuere Arbeiten zur
Geschichte der Juden in Basel zwischen 1800 und 1850 fehlen.

" Das Folgende 1st eine Zusammentassung und Interpretation des Verhaltens und
der Argumentation von Trigern der Judenmission in konkreten Konfliktsituatio-
nen, die in den mir bekannten Quellen dokumentiert sind. Direkte Ausserungen
der Triger der Judenmission zur von Stadt- und Kantonsbehorden betriebenen
Judenpolitik im untersuchten Zeitraum sind mir bisher nicht begegnet.



36 Sara Janner

der einzige Weg, wie sich der einzelne Jude in der noch unerlésten
Welt in die nichtjiidische Gesellschaft integrieren konnte.

Die Judenmission reagierte deshalb auch auf durch die Emanzipa-
tionsbewegung ausgeldste Entwicklungen innerhalb des Judentums
und des jiidischen Milieus.” Die rechtliche Gleichstellung der Juden
in Mitteleuropa hatte fiir die jiidische Unterschicht ganz andere
Folgen als fiir den Mittelstand und die Oberschicht. Die Unter-
schicht konnte von den neuen Rechten kaum profitieren und hielt
deshalb linger an iiberlieferten Verhaltensformen und religisen
Vorstellungen fest, wihrend die sozial Erfolgreicheren sich oft so
schnell wie mdglich von allem, was sie als Juden kennzeichnete, zu
befreien suchten. Dazu gehorte auch der formale Ubertritt zu einer
christlichen Konfession. Auf diesem Hintergrund spricht man in der
Forschung von der Assimilationsbewegung unter den Juden und
vom Assimilationsdruck der nichtjiidischen Mehrheitsgesellschaft.™

Die auf die Judenmission zuriickgehenden «Bekehrungen» sind
eine Randerscheinung der jiidischen Assimilationsbewegung. Da
systematische quantitative Untersuchungen zum Umfang der Kon-
versionen jiidischer Erwachsener, wie sie Anna Staudacher fiir Wien
vorgelegt hat,” weitgehend fehlen, lisst sich der Anteil der von evan-
gelischen Judenmissionen verursachten Konversionen nicht genau
bestimmen; er war aber sehr gering. Konversionen von Juden sollten
auch nicht isoliert vom allgemeinen Phinomen der Konversion
gesehen werden. Alle religidsen Minderheiten waren einem hohen
Assimilationsdruck ausgesetzt, solange der rechtliche Status des ein-
zelnen von seiner religidsen Zugehorigkeit abhing.

In Stadt und Kanton Basel zihlte Antistes Jakob Burckhardt-
Schorndorf fiir den Zeitraum zwischen 1684 und 1843 7 Taufen und
6 abgewiesene Taufgesuche von Juden. Von diesen Fillen kénnen 5
Taufen und 3 Taufgesuche direkt mit der Missionstitigkeit von Bas-
ler «Erweckten» in den Jahren zwischen 1782 und 1843 in Verbin-
dung gebracht werden, bei 2 weiteren Taufgesuchen vor 1800 fehlt

" Ich benutze hier die Begriffe «Judentum» als Umschreibung der jiidischen Kultur,
und «Milieuw»r als Zusammenfassung der sozialen Strukturen und Verhaltensfor-
men, welche innerhalb der jiidischen Gemeinschaften bestanden.

" Auf diese Entwicklung reagierte eine innerjiidische Debatte, welche diskutierte,
was vom hergebrachten Brauchtum und der eigenen Kultur fiir die eigene Iden-
titit unverzichtbar sei. Sie wurde von Anfang an dadurch erschwert, dass die
nichtjiidische Mehrheitsgesellschaft im Grunde von den Juden eine vollstindige
Anpassung an thre Werte und Vorstellungen erwartete.

" Anna Staudacher, Jidische Konvertiten in Wien 1782-1858, Frankfurt a. M.
2002.



Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 37

dieser Zusammenhang oder lisst sich nicht sicher feststellen.” Die in

den Akten dokumentierten Ubertritte von Katholiken im selben
Zeitraum sind wesentlicher hoher, auch diejenigen, die sich auf die
Missionstitigkeit der Basler «Erweckten» zuriickfiihren lassen."” Die
von Burckhardt genannten Judentaufen geben auch keine Auskunft
iiber die effektive Zahl der Ubertritte, welche auf die Titigkeit der
Basler Judenmission zuriickzufiihren sind, da viele in den Akten
nachweisbare Taufen wegen gesetzlicher Hindernisse oder Wider-
stand durch die Behdrden ausserhalb des Kantons durchgeftihrt wer-
den mussten.

Juden in Basel zwischen 1800 und 1833

Bis 1798 war es Sundgauer und Elsisser Juden, welche in mehreren
Dérfern nahe der Basler Grenze siedelten, verboten, in der Stadt zu
wohnen oder zu iibernachten. Spezielle Mandate behinderten ihre
Titigkeit als Hindler und Hausierer im Kanton und in der Stadt.
Dank des 1798 abgeschlossenen schweizerisch-franzésischen Allianz-
und Handclsvertrages wurde es Sundgauer und Elsisser Juden, welche
seit 1791 formell als gleichberechtigte franzosische Staatsbiirger galten,
jedoch méglich, sich in der Stadt anzusiedeln. Die Basler Gemeinde
wuchs sehr rasch: 1800 erhielt der erste Sundgauer Jude in Basel eine
Niederlassungsbewilligung. Bis im Mai 1808 liessen sich 22 Familien
in Basel nieder, und im November 1810 gab es bereits drei jiidische
Hauseigentiimer in der Stadt. Bis 1814 wuchs die jiidische Gemeinde
auf 41 Familien an.

Nach dem Zusammenbruch der Helvetischen Republik versuchte
die Basler Regierung 1803 per Dekret die alten Judenmandate wieder
in Kraft zu setzen und den Juden die Niederlassung in der Stadt zu
erschweren. Die feierliche «Verification einer Thoraabschrift» im Bet-
saal der jiidischen Gemeinde wurde im Januar 1808 von der Regie-
rung zum Vorwand genommen, um die Synagoge zu schliessen: Nur
private Gebetsversammlungen «im Stillen» wurden noch geduldet,
jede offentliche rehigiose Feier, auch Hochzeiten und Leichenkondukte
untersagt. Als das sogenannte «décret infame» im Februar 1808 die
biirgerlichen Rechte der franzésischen Juden wieder beschnitt, passte

** Vgl. StABS, Kirchenarchiv S 9: Einzelne Ubertritte von Isracliten zum Christen-
tum 1684-1878, darin: «Verzeichms der Proselyten aus dem Judenthum, iiber
welche in unserem Archive Notizen vorhanden», wahrscheinlich um 1843 von
Antistes Jakob Burckhardt-Schorndorf angelegt, als er ein Gesuch fiir die Taufe
eines jiidischen Konvertiten an den Kleinen Rat oder die Taufpredigt vorbereitete.

"7 Vgl. StABS, Kirchenarchiv, S 6.



38 Sara Janner

die Basler Regierung 1809 mit der «Verordnung wegen der Juden»
die geltende Gesetzgebung umgehend der verschirften franzdsischen
Gesetzgebung an, vor allem wurde von den jiidischen Kaufleuten in
der Stadt verlangt, thre Buchhaltung in deutsch oder franzésisch zu
fiihren, und der Gebrauch der hebriischen Kursive wurde verboten.
Im Niederlassungsgesetz vom 19. Mai 1816 statuierte die Basler
Regierung schliesslich die Ausweisung aller in Basel niedergelassenen
Juden dingstens innert den nichsten sechs Jahren».

Obwohl die eidgendssische Tagsatzung bereits im August 1818 die
Giltigkeit aller Niederlassungsbewilligungen anerkannte, die franzési-
schen Staatsangehorigen vor 1815 gewithrt worden waren, annullierte
der Grosse Rat die im Niederlassungsgesetz von 1816 enthaltene Aus-
weisung der in Basel niedergelassenen Juden erst im November 1821,
An die Stelle der fiir 1822 vorgeschenen Ausweisung trat nun die
Bestimmung, dass Niederlassungsbewilligungen von Juden zwar
immer wieder erncuert, aber nicht auf die Kinder eines verstorbenen
judischen Einsassen {ibertragen werden konnten, in der erklirten
Absicht, «die seit Jahren niedergelassene Judenschatt nach und nach
aussterben zu lassen».

Die eidgendssische Volkszihlung von 1837 ergab, dass zwischen
1816 und 1837 die Zahl der in Basel ansissigen jiidischen Familien
von 31 auf 13 gesunken war, eine, wie der Volkszihlungsbericht fest-
stellte, «oftenbare Folge der Beschrinkungen in den Niederlassungs-
gesetzen fir diese Religionsgruppe». Im gleichen Zeitraum stieg dafiir
in den umliegenden grenznahen Sundgauer Ortschaften dice jiidische
Wohnbevolkerung an, weil junge Minner nach der Verheiratung
thren eigenen Haushalt jenseits der Grenze einnichten mussten, aber
in Basel weiterhin thren Geschitten nachgingen: So wuchs im eine
Wegstunde von Basel entfernten Dorf Hegenheim die jiidische Ein-
wohnerschaft zwischen 1825 und 1838 von 700 auf 845 Personen an.

1. Anfinge und Umfeld (1800-1815)

In der durch millenaristische Naherwartungen stark erregten Zeit
zwischen 1789 und 1816 erlebte die Briidersozietit ein starkes Wachs-
tum"™ und die 1780 gegriindete Deutsche Christentumsgesellschaft

* Zwischen 1788 und 1791 erlebte die Briiddersozietit als Reaktion auf die Franzé-
sische Revolution einen sprunghaften Anstieg von 263 auf 330 Mitglieder, wel-
chem bis 1801 aber ein nicht weniger eindriicklicher Riickgang auf 225 Mitglieder
folgte. Bis 1822 zihlte die Briidersozietit 368 erwachsene Mitglieder, was einem
Anteil von 3,3% an der erwachsenen Wohnbevélkerung Basels und rund 6% der
Stadtbiirgerschaft entsprach. Bis 1850 sank der Mitgliederbestand wieder unge-
fihr auf das Niveau von 1801.



Judenmussion in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts a9

unter dem Sckretariat der Wiirttemberger Carl Friedrich Adolf
Steinkopf (1773-1859), Chnstian Gottliecb Blumhardt (1779-1838)
und Christian Friedrich Spittler (1782-1867) sogar ihre eigentliche
Bliitezeit: 1804 entstand die Bibelgesellschaft, 1812 die Traktatge-
sellschaft und 1815 schliesslich die Missionsgesellschaft, welche sich
schnell zur fihrenden religiosen Organisation der Basler Erwe-
ckungsbewegung entwickelte, wihrend die Christentumsgesellschaft
sich langsam aufzuldsen begann.

1.1. Die Anfinge (1780-1801)

Versuche, fiir die Judenmission unter Christen zu werben und
unter Juden missionarisch titig zu werden, lassen sich in Basel in der
ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts im Umfeld der 1740 entstandenen
Herrnhuter Briidersozietit und der Deutschen Christentumsgesell-
schaft nachweisen.

Die Briidersozietit war eine religiose Gemeinschaft, deren Mit-
glieder zwar innerhalb der reformierten Basler Kirche verblieben,
sich aber der von Niklaus Ludwig Graf von Zinzendorf (1700-1760)
1725 in Herrnhut gegriindeten «Briiderkirche» verbunden fiihlten
und iiber die von Herrnhut aus verbreiteten «Gemeinnachrichten»
mit allen anderen Gemeinden und Sozietiten der Briiderkirche in
Kontakt standen. Durch ihre stabile Organisationsstruktur unter-
schied sich die Briidersozietit grundlegend von anderen pietistischen
«Versammlungen» in Basel.” Seit 1760 schlossen sich auch immer
mehr Pfarrer der Basler Kirche der Briidersozietit und der zur
Herrnhuter «Briiderkirche» gehorenden «Predigerkonferenz» an.
Die ganz auf die Person Jesu Christi konzentrierte Frommigkeit der
Herrnhuter brachte ein starkes Interesse an den Juden und ihrer
Geschichte mit sich, da Jesus ja selbst Jude war.”” Darauf nahmen die
Liturgie und im Gottesdienst verwendetes Liedgut, aber auch eigene
Festtage der Briidersozietit wie auch viele Gebete Bezug.”

Die 1780 gegriindete Deutsche Christentumsgesellschaft, welcher
sich auch viele Mitglieder der Basler Briidersozietit anschlossen,

" Die von Herrnhut aus organisierte Gemeindepflege veranlasste Einzelpersonen
und ganze religiose Zirkel, sich der Briidersozietit anzuschliessen, weshalb diese
Gemeinschaft zu einem wichtigen Bindeglied zwischen Spitpietismus und
Erweckung wurde.

*Vgl. zu Zinzendorf Johannes Wallmann (wie Anm. 3), S. 151f.

' Zinzendorf unternahm zuerst selbst Missionsversuche unter Juden, plante sogar
cine eigene judenchristliche Abteilung, einen sogenannten Tropos, innerhalb der
Briiderkirche einzurichten, distanzierte sich in den spiteren Jahren aber wieder
von diesen Ideen, ohne sein grundsitzliches Interesse am Judentum zu verlieren.



40 Sara Janner

bestand zwar auch aus verschiedenen «Versammlungeny, ihre eigent-
liche Aufgabe bestand aber darin, die im deutschsprachigen Raum
verstreuten «erweckten» Einzelpersonen und Zirkel iiber ein Korres-
pondentennetz und den Austausch der Versammlungsprotokolle der
angeschlossenen Gesellschaften miteinander zu verbinden. Seit 1782
hatte der deitende Ausschuss» dieser Basler Gesellschaft die Funktion
eines Zentralsekretariats aller der Deutschen Christentumsgesellschaft
angeschlossenen Partikulargesellschaften ibernommen. Ab 1783 gab
Basel zudem die «Sammlungen fiir Liebhaber christlicher Wahrheit
und Gottseligkeit» heraus,” welche sich an ein weiteres Publikum
wandten und Material zur persénlichen und gemeinschaftlichen
«Erbauungy» zur Verfligung stellten. Zum Griinderkreis und «leiten-
den Ausschuss» der Deutschen Chnstentumsgesellschaft gehérte
auch Johann Rudolf Burckhardt(-Lachenal-Iselin)-Merian (1738-
1820), welcher als junger Vikar durch Hieronymus Annoni (1697-
1770), einen der wichtigsten Vertreter des Basler Pietismus, das 1728
von Johann Heinrich Callenberg (1694-1760) gegriindete Institutum
Judaicum in Halle kennengelernt hatte. Auch nach Annonis Tod
1770 gehorte sein Schiiler- und Freundeskreis zu den Abonnenten
der vom Institutum Judaicum regelmissig herausgegebenen Missi-
onsberichte.” Mehrere von Burckhardts S6hnen engagierten sich
nach 1815 in der Judenmission.*

Der fritheste Beleg fiir die Judenmission in den Kreisen der Brii-
dersozietit und der Chrstentumsgesellschaft findet sich kurz nach
der Griindung der Christentumsgesellschaft: Im Jahre 1782 taufte
Pfarrer Johann Jakob Wagner-Schrotberg, Mitglied des «leitenden

* Unter diesem Titel seit 1786 erschienen, zwischen 1783 und 1785 unter dem
Titel «Ausziige aus dem Briefwechsel der deutschen Gesellschaft thitiger Befor-
derer reiner Lehre und wahrer Gottseligkeit».

* Zu Callenberg vgl. Clark, The Politics of Conversion, S. 33-82, und Wallmann
(wie Anm. 3), S. 159-161 Mit dem Institutum Judaicum in Halle stand der Bas-
ler Pietist Hieronymus Annoni in persdnlicher und schriftlicher Verbindung, vgl.
Hildegard Gantner-Schlee, Hieronymus Annoni 1679-1770. Ein Wegbereiter
des Basler Pietismus, Liestal 2001, S. 125-128. Die im Umbkreis Annonis 1756
gegriindete «Gesellschaft guter Freunde), welcher auch Annonis damaliger Vikar
Johann Rudelf Burckhardt, spiter Pfarrer der Petersgemeinde, angehérte, schloss
threm Griindungsstatut eine Bibliographie an, welche unter Nr. 11-20 alle zu
diesem Zeitpunkt von Callenberg publizierten Berichte auffiihrte, vgl. UB Basel,
Nachlass Annoni, E IX: Statut und erste Protokolle einer im Jahre 1756 in Basel
gestifteten Gesellschaft christlicher Minner. Zwischen dem Kreis der Griinder
der Chnstentumsgesellschaft und diesem Schiilerkreis Annonis besteht ein enger
personeller Bezug, vgl. Gantner-Schlee, S. 207f. Johann Rudolf Burckhardt
lernte Judenmissionare aus Halle offenbar auch persdnlich kennen, vgl. StABS,



Judenmission in Basel in der ersten Hiilfte des 19. Jahrhunderts 41

Ausschusses» der Christentumsgesellschaft,” in der Leonhardskirche
die jiingste Tochter des mit seiner Familie durch Basel reisenden
Konvertiten Nehemia Dielesheim.” Auch der Pate und die beiden
Patinnen dieser Nottaufe” gehodrten zur Christentumsgesellschaft.”
Der nichste klare Beleg findet sich erst zehn Jahre spiter: Nachdem
1789 iiber 700 Juden aus den nahe der Stadt gelegenen Judendorfern
vor den Gewalttitigkeiten revoltierender Sundgauer Bauern auf Bas-
ler Territorium gefliichtet und fiir mehrere Monate in der Stadt Basel
aufgenommen worden waren — obwohl ithnen sonst der Aufenthalt

=

U

2

2

=3

28

PA 653 V 20: Pfr. W. Kollner, 1. Faszikel: Wilhelm Kéllner an Spittler, Heftrich,
den 20. Aug. 1816 (Notiz auf einem dem Brief beigelegten Zettelchen, welches
mit dem sonstigen Inhalt des Briefes keinerlei Bezug hat): «Mein Nachbar, Pfarrer
Seyberth in Kloppenheim, der ehmals als Juden-Missionar in der Schweiz war,
wiinscht zu wissen, ob ein gewisser Pf. Burckhard in Basel noch lebe? Desgleichen
zwey Briider Namens Studer bey Bern zu Hauss?»

* Christoph Burckhardt (1794-1818) starb im Dienst der «Church Missionary

Society> 1818 in Aleppo; Johann Rudolf Lukas Burckhardt-Raillard (1800-1862)
und Johannes Burckhardt-Peyer (1798-1869) waren Mitglieder des Vereins der
Freunde Israels, und Antistes Jakob Burckhardt-Schorndorf (1785-1858) taufte

1843 cinen von den Freunden Israels betreuten Juden im Basler Miinster.

* Vgl. das Mitgliederverzeichnis von 1783/84 bei Ernst Staechelin, Die Chnsten-

tumsgesellschaft in der Zeit der Aufklirung und der beginnenden Erweckung,
Basel 1970, Nr. 135, 5. 212.

' StABS, Kirchenarchiv S 9, Akten betreffend Nehemia Dielesheim, darin der amt-

liche Meldezettel von Pfarrer Wagner, welcher alle an der Taufe beteiligten Per-
sonen aufzihlt.

Die Nottaufe machte das Einholen einer vorgingigen obrigkeitlichen Bewilli-
gung unnotig. Die Ubernahme der Patenschaft durch Sara Merian, Tochter des
Antistes, nahm das formelle Einverstindnis der Kirchenleitung vorweg. Das «Ver-
zeichmis» (s. Anm. 16) von Antistes Burckhardt fiihrt vor dieser Taufe im Jahre
1782 auf: 2 Taufen (1684, 1740), 2 Taufgesuche (1758 nach Genf gewiesen; 1760
nach Bern gewiesen), 1 Unterstiitzungsgesuch eines in Halle getauften Konvertiten
(1770) sowie die Zusendung eines Traktats durch den Konvertiten Mag. Joh.
Adam Gottfried in Anspach im Jahre 1773. Alle Gesuche und Kontakte vor 1782
betrafen Juden, welche nicht aus Basel oder der Region stammten. 1783, 1786
und 1791 wurden hingegen 3 Taufgesuche von Juden gestellt, welche aus der
Region stammten, vielleicht ausgeldst durch die Nottaufe von 1782. Zwei waren
bereits zum Katholizismus tibergetreten. Alle 3 Gesuche wurden abgewiesen.
Paten waren: Handelsmann und Ratsherr Joseph Ochs-Brenner, ein leitendes
Mitglied sowohl der Briidersozietit als auch der Christentumsgesellschaft; Frau
Susanna Krug, Ehefrau des Tapezierers Krug in der Spalenvorstadt, welcher sein
Haus fiir Versammlungen der Chnstentumsgesellschaft zur Verfligung stellte; Sara
Merian, ilteste Tochter von Antistes Emanuel Mernan-Menan, deren Mutter
Maria Katharina Menan zur Frauenversammlung der Christentumsgesellschaft
gehorte, vgl. die beiden Mitgliederverzeichnisse der Christentumsgesellschaft von
1783/84 und 1784/85 bei Stachelin (wie Anm. 25), Nr. 135, S. 212ff., und
Nr. 168, S. 246ff.



42 Sara Janner

und das Ubernachten in der Stadt streng verboten war —, erschien
1791 in den «Sammlungen» der stark stilisierte Bekehrungsbericht
eines Juden.” Dieses «Bekenntnis» mag den Eindruck widerspiegeln,
den die Anwesenheit so vieler Juden in Basel auf die erweckten Zir-
kel gemacht haben musste; es kénnte aber auch eine Antwort auf die
biirgerliche Gleichstellung der Juden in Frankreich 1791 sein, da der
Text so gestaltet ist, dass die Gleichheit aller Bekehrten vor Gott und
die dadurch erreichte innere Freiheit betont wird,” im Gegensatz
zur bloss dusseren Freiheit der Revolution.

Mit der Ubernahme des Sekretariats der Christentumsgesellschaft
durch Carl Friedrich Adolf Steinkopfim Jahre 1793 verinderten sich
schnittweise Ton und Ausrichtung der «Sammlungen».” Aber erst
1799, nach der Ausrufung der Helvetischen Republik im April 1798,
finden wir erstmals Hinweise auf die beginnende Judenmission in
England™ in Verbindung mit der fiir die Erweckungsbewegung typi-
schen Aufbruchstimmung.” Eine in ihnlichem Ton gehaltene Be-

* Weniger eindeutige Belege dieser Unterstromung finden sich in den «Sammlun-
gen» schon vor 1791: 1785, S. 191f., eine erbauliche Anekdote, wie der freund-
liche Umgang mit einem Juden reichen (materiellen) Segen bringt; 1786,
S. 318-320, Geschichte der wunderbaren Rettung der Hallenser Judenmissionare
Wiedemann und Manitius aus dem Getingnis.

* «Sammlungen» 1791, 8. 202-212: «Beantwortung ciniger Fragen tiber die Bekeh-
rung von H. F., einem gewesenen Juden».

"So erschien 1793 in den «Sammlungen», S. 321-334, emn austiihrlicher Apoka-
lypsenkommentar «Emleitung in die siecben Briete der Oftenbarung Jesu Christin,
cin erstes Anzeichen fir das Anwachsen mullenansuscher Naherwartungen unter
den Lesern, neben der Bekehrungsgeschichte des Juden Aaron Abraham,
S. 24-27. 1786 hatte ein Beitrag die Lehre von der Wiederbringung aller Dinge
(Apokatastasis) scharf verurteilt, vgl. «Sammlungen» 1786, S. 238-242: «Fragen an
digjenigen, welche offenthich von der Wiederbrningung aller Dinge reden».

“«Sammlungen» 1799, S. 356-361: «Merkwiirdige Nachricht von einer an die

Juden gehaltenen Predige (in London am 28. August 1796)».

«Sammlungen», 1799, S. 79-82: «Eimge Gedanken tber diec Hoftnung ciner

besseren Zukunft»: «Wir leben in Zeiten, in welchen sich die Hoffnungen ciner

besseren Zukunft von allen Seiten her aufdringt [...] Hiemit stimmen die Winke
und Zeugnisse der gottlichen Urkunden unserer Religion, der prophetischen und
apostolischen Schriften, besonders auch des letzten Buchs im neuen Testamente,
des Buchs von der Zukunft unsers Herrn genau iiberein. Es 1st ganz ungezweifelt
gewiss, und die Uebereinstimmung der Offenbarung Gottes durch Natur und

Bibel lisst es nicht anders erwarten, als dass die gute Sache der Menschheit und

des Chnstenthums zuletzt siegen, gegen Aberglauben und Unglauben, gegen

Widerstand und Vorurtheile jeder Art aufs entschiedenste siegen, dass diese

Verwirrung zur Ordnung, dieser Jammer zur Wohlfahrt fiihren werde [...]». Im

selben Jahrgang der «Sammlungen» wird auch ein im selben Ton gehaltener

Textausschnitt des Berner Pietisten Samuel Lutz verdttentliche, vgl. «Sammlun-

gen» 1799, S. 142-144: «Auszug einer Stelle aus des seligen Samuel Luzius

Hoftnung Zions».

33



Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 43

trachtung erdftnete das Jahr 1800." Den eigentlichen Hohepunkt
erreichte diese Summung aber mit der das Jahr 1801 einleitenden
Besinnung «Ueber die Hoffnung besserer Zeiten».® Die Berufung
von Carl Friedrich Adolf Steinkopf im Jahre 1801 nach London als
Pfarrer der deutschen lutherischen Gemeinde wurde fiir die weitere
Entwicklung der Judenmission in Basel entscheidend. In London trat
er in Verbindung mit der Religious Tract Society), der Londoner
(Missionary Society> und der British and Foreign Bible Society, als
deren Auslandssekretir er dank seines wihrend der Zeit als Sekretir
der Deutschen Christentumsgesellschaft aufgebauten Korresponden-
ten- und Beziehungsnetzes grossen Einfluss auf die Entwicklung
der Erweckungsbewegung auf dem curopiischen Kontinent nahm.
Steinkopf war auch an der 1808 gegriindeten (LLondon Society for
Promoting Christianity among the Jews beteiligt.” 1801 verliess
Steinkopf Basel in Richtung England. Auf seinen Vorschlag hin
wurde Christian Gottlieb Blumhardt zu seinem Nachfolger
bestimmt. Da Blumhardt seine Stelle jedoch erst 1803 antreten
konnte, wurde 1801 Christian Friedrich Spittler als Hilfssekretir
angestellt.

1.2. Zwischen 1800 und 1815

Von London aus informierte Steinkopf Blumhardt und Spittler in
den folgenden Jahren regelmissig tiber die Entwicklung der engli-
schen Judenmission. In den «Sammlungen» erschienen 1802, 1806
und 1807 Berichte iiber einzelne Bekehrungen und tiber Leben und
Titigkeit des Judenmissionars Frey.” Unter diesen Berichten sticht
vor allem die deutsche Ubersetzung des Aufrufs zur Judenmission
der (London Mission Society> von 1806 hervor.™ Nachdem Blum-

* «Sammlungen» 1800, S. 4-16: «Gedanken beim Antritt des Jahres 1800».

? «Sammlungen» 1801, S. 3-15.

“ Steinkopf taufte persdnlich 1809 in London Johann Chnstian Moritz (1786~
1868), welcher sich 1830 an der Griindung des Vereins der Freunde Israels in
Basel beteiligte, vgl. Abschnitt 5.1 dieses Aufsatzes.

"«Sammlungen» 1802, S. 209-214: «Nachricht von der Bekehrung des Levi B. und
der Katharina M., die vom Judenthum zum Christenthum iibergingen (Aus dem
Ev. Magazin in London, vom Nov. 1801)»; «Sammlungen» 1806, S. 217: «Aus
einem Schreiben des Herrn Prediger Steinkopf vom Okt. 1805» (zu Freys Tatig-
keit); «Sammlungen» 1807, S. 164—171: «Kurze Nachricht aus dem Leben des
getauften Juden-Predigers Frey in London»; S. 319-320: «Anckdote von einer
Selbsttaufe einer Jiidin auf dem Totenbett».

*Vgl. «Sammlungen» 1806, S. 357-365: «Die Juden in Grossbritannien», deutscher
Text des Aufrufes der Londoner Missions-Gesellschaft im Mirz 1806 an alle
Freunde in England, Schottland und Irland in Betreft der Juden.



4= Sara Janner

hardt 1808 auf eine wiirttembergische Pfarrstelle berufen und Spittler
zum leitenden Sekretir auf Lebenszeit ernannt worden war, ver-
schwanden die Berichte zur Judenmission in den «Sammlungen»
zunichst bis 1812.” Der Publikation eines Berichts tiber die Titig-
keit der 1809 gegriindeten <London Society for Promoting Christia-
nity among the Jews> zu Beginn des Jahres 1812* folgten dann noch
im selben Jahrgang zwei dhnliche Berichte aus Deutschland.* Ein
Judenmissionslied von Hieronymus Annoni schloss diese Serie.®

Im Jahre 1812 unternahm Spittler auch seinen ersten praktischen
Missionsversuch, wahrscheinlich unabhingig von der Christentums-
gesellschaft.” Er erdffnete in seinem Wohnhaus im «Filkli» gegen
Ende des Jahres 1812* nach dem Vorbild der Missionare der Londo-
ner Gesellschaft in Polen eine Schule fiir jiidische Kinder,* welche
1813 an den Nadelberg in das «Hugische Haus»* verlegt wurde. Als

* Nur zwei kurze anekdotische Stiicke erscheinen in «Sammlungen» 1808, S. 216—
218: «Betragen cines Jiidischen Ehepaares beym Tode zweier Séhne», und
«Sammlungen» 1810, S. 84-86: «Erzihlungen von einem rechtschaffenen Jsraeliten».

* «Sammlungen» 1812, S. 95-99: «Aus einem Schreiben von Br. Ranftler in Bedfort».

" «Sammlungen» 1812, S. 126/127: «Bnefauszug von emem Freund im stidlichen
Deutschland (den 21ten Jenner 1812)»; S. 183-200: «Merkwiirdige Mittheilung
in Betreft des Jsraelitischen Volkes (Aus dem Westphilischen vom 20. April
1812)».

* «Sammlungen» 1812, S. 200. Im selben Jahrgang erschienen auch mehrere lin-
gere Beitriige zum «Geist der Zeit» (S. 297-315) sowie ein «Ermunterungszuruf
an alle Freunde und Liebhaber Jesu Christi unter allen christlichen Confessionen
und Gesellschaften» (S. 246-263) und eine Besinnung «Aufwirts-Vorwirts»
(S. 121-126). Dem ganzen Jahrgang war eine Auslegung des Pauluswortes vor-
angestellt: «Dieser Zeit Leiden sind nicht werth der Herrlichkeit, die dort an uns
soll geoftenbart werden» (Rom. 8,18).

* Weder in den «Sammlungen» oder «Protokollen» der Christentumsgesellschaft,
noch in den Protokollen der Sitzungen des leitenden Ausschusses der Christen-
tumsgesellschaft (StABS, PA 653, DD Nr. 41: Sitzungsprotokolle der Asketischen
Gesellschaft) findet sich ein Hinweis auf diese Schule.

* Vgl. Johannes Gossners Brief an Spittler vom 8. Mirz 1813, StABS, PA 653 V 11,
ausschnittweise publiziert bei Stachelin (wie Anm. 2), Nr. 86, S. 265: «Heil und
Segen Deiner Judenschule».

* Zu den ven der (London Society for Promoting Christianity among the Jews
eingerichteten Schulen in Polen vgl. «Sammlungen» 1815, S. 118.

* StABS Erzichung LL 29, Benicht von Deputat Peter Ochs an den Kleinen Rat
vom 5. April 1813. Es handelt sich um den Nadelberg 45 (alte Nummer 504),
Eigentum von Jakob Hug, von Ziefen (Teil der Kirchgemeinde Bubendort, in
welcher von Brunn von 1795 bis 1804 Pfarrer war), vgl. Basler Adressbuch von
1811 und 1815, sowie Kantonsblatt 1810, Nr. 14, S. 290f., und 1826, I, S. 242,
zu Ankauf und Verkauf der Liegenschaft durch Jakob Hug.



Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 45

Lehrer wurden die Theologiestudenten Johann Rudolf Abegg' und
Heinrich Gottlieb Haupter,” beides Stipendiaten der Christentums-
gesellschaft,” angestellt.” Vielleicht arbeitete Spittler bei diesem ersten
Versuch bereits mit Pfarrer Niklaus von Brunn-Preiswerk (1776—
1849) zusammen, der seit 1810 Pfarrer an der Martinskirche in Basel
war. Von Brunn hatte 1806 in seiner Liestaler Kirchgemeinde eine
Erweckung erlebt und sich mit den neuerweckten Mitgliedern sei-
nes Kirchsprengels der Basler Briidersozietit angeschlossen.”’ Von
Brunn war ein charismatischer Prediger und eigenwilliger Visionir,
trotzdem stark kirchlich gesinnt und darauf bedacht, die millenanisti-
sche Unruhe, welche in diesen Jahren immer stirker zunahm, in fiir
das «Reich Gottes» niitzliche Formen zu lenken. Neben Spittler und

Y Vgl. Matrikel der Universitit Basel, V. Bd., Basel 1980, S. 511, Nr. 2347.

* Ebd., Nr. 2350.

* Zu Abegg vgl. StABS, PA 653 V 1: Johann Rudolf Abegg, Briefe an Spittler von
1813 und 1815; zu Haupter StABS, PA 653 DD Nr. 41, Sitzungsprotokolle Aske-
usche Gesellschaft, S. 32, 34, 45, 51. Aus diesen Quellen geht hervor, dass Abegg
sich im August 1813 in Ziirich befand und Haupter im November 1813 Basel
Richtung Tiibingen verliess, weshalb die Schule zwischen Sommer und Herbst
1813 eingegangen sein diirfte.

* Vgl. Bericht des Deputaten Peter Ochs vom 5. April 1813 an den Kleinen Rat

(StABS, Erzichung LL 29), und Protokoll des Deputatenamtes vom 5. April 1813

(StABS, Protokolle R 1, 21, S. 413). Die Transkription des Berichts des Deputa-

ten Peter Ochs von Heiko Haumann und Monica Riiters, publiziert in: Heiko

Haumann, Juden in Basel und Umgebung, Basel 1999, S. 4546, als «Quelle 5»,

enthilt leider falsche Lesungen (Zeile 12 und 34: «<Haugter statt «<Haupter; Zeile

22: «Kantor Meville» statt «Rector Meville», 1. e. Johann Friednch Miville, R ek-

tor des stidtischen Gymnasiums) und eine irrefiihrende Identifikation, da es sich

bei der «hiesigen Juden-Schule» (Zeile 18) gemiss Kontext des Gutachtens und
gingigem zeitgenodssischem Sprachgebrauch nur um die Synagoge handeln kann,
und nicht, wie Anm. 20 vorschligt, um die «1812 durch Chnstian Friednch Spitt-
ler (1782—1867) von der pietistischen Basler Mission [erst 1816 gegriindet!] ein-
gerichtete Judenschuler». Mit der Identifikation der beiden Lehrer Abegg und

Haupter als Stipendiaten der Christentumsgesellschaft scheint mir auch die auf

Nordmann, Geschichte der Juden (wie Anm. 11), S. 98 und 116, zuriickgehende

Unterscheidung zwischen einer chnstlichen Judenschule im «Filkli» und einer

zur Synagoge gehoérenden Schule am Nadelberg nicht mehr haltbar. Bereits

Stachelin (wie Anm. 2), Nr. 24, S. 8, zog diese Identifikation in Zweifel. Den von

Stachelin zitierten Dankbrief Spittlers an Deputat Ochs, welchen Johannes Kober

in seiner Spittlerbiographie, Basel 1887, S. 83, zitiert, konnte ich, wie schon

Stachelin, bisher nicht finden.

Vgl. von Brunns Lebensbericht, Staatsarchiv Basel-Landschaft (StABL), Mikrofilm

Nr. 132: Niklaus von Brunn, Tagebiicher (irrefiihrend, da es sich um einen 1im

Alter abgefassten Lebensbericht handelt), II. Bd., 1806, § 2, S. 80-83. Zu von

Brunn vgl. Thomas K. Kuhn, Religion und neuzeitliche Gesellschaft, Tiibingen

2003, S. 297-301.

5



46 Sara Janner

Blumhardt tGbernahm Niklaus von Brunn gerade wegen seiner
kirchlichen Verankerung und seiner grossen Autoritit in der Basler
Erweckungsbewegung in den folgenden Jahren eine fiihrende Rolle
in der Entwicklung der Judenmussion.

2. Die Basler Missionsgesellschaft und die Judenmission
zwischen 1816 und 1820

Parallel zu den Kriegsnoten der Stadt und der Befreiung des Basler
Territoriums aus der franzdsischen Umklammerung steigerte sich
auch die religise Erregung 1814 und 1815, als der Termin, welchen
Johann Heinrich Jung fiir den Anbruch des «Tausendjihrigen Rei-
ches» berechnet hatte, immer niher riickte. Diese intensiven Nah-
erwartungen miindeten einerseits in die Versammlungen der Erwe-
ckungspredigerin Barbara Juliana Baronin von Kriidener (1764—
1824), welche sich zwischen November 1815 und Januar 1816 1im
«Wilden Mann» in Basel aufhielt, andererseits konstituierte sich im
September 1815 1m Pfarrhaus von St. Martin, im Einvernehmen mut
dem deitenden Ausschuss» der Christentumsgesellschaft, unter dem
Prisidium von Niklaus von Brunn das Komitee der Basler Missions-
gesellschaft. Im selben Jahr hielt die 1804 gegriindete Bibelgesell-
schaft, die zu diesem Zeitpunkt angesehenste religitse Gesellschaft
Basels, ihre erste 6ftentliche Jahresversammlung im Beisein der beiden
Biirgermeister und der obersten Kirchenbehorden in der Martins-
kirche ab, die erste 6ffentliche Veranstaltung der Basler Erweckungs-
bewegung tiberhaupt.” In der Stadtbiirgerschaft schien die Auf-
tassung, die Stadt sei nur durch eine «gottliche Bewahrung» vor
schweren Kriegsschiden verschont worden, weit verbreitet zu sein.
Im gleichen Zeitraum erreichte auch die Berichterstattung Spittlers
zur Judenmussion in den «Sammlungen» einen neuen Hohepunkt:
Das ganze Aprilheft des Jahres 1815 beschiftigte sich ausschliesslich
mit der Bekehrung der Juden und der Judenmission. Dann ver-
schwand dieses Thema in den «Sammlungen» wieder bis 1820.>

¥ Vgl. Stachelin (wie Anm. 2), Nr. 138, S. 305ff.,, Text der Einladung, und
Anm. 397, S. 306-307, ausfiihrliche Beschreibung der Zeremonie.

* Dies mag auch damit zu tun haben, dass Spittler — neben seiner Titigkeit als
Sekretir der Christentumsgesellschaft und Komiteemitglied der Bibelgesellschaft
und der Missionsgesellschaft — 1816 auf eigene Rechnung eine Verlags- und
Sortimentsbuchhandlung eréftnete und zwischen 1817 und 1820 mit der Griin-
dung der Armenschullehrer- und Kinderanstalt in Beuggen beschiftigt war.



Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 47

Berichte zur Judenmission fanden sich seit 1816 aber in einer auch
von Aufmachung und Stil her neuen Zeitschrift, im «Magazin fiir
die neueste Geschichte der protestantischen Missions- und Bibel-
gesellschaften. Eine Zeitschrift fiir Freunde des Christenthums und
der Menschheit», herausgegeben von Christian Gottlieb Blumhardt.
Dieser war 1816 auf Dringen Steinkopfs als Inspektor (Leiter) des
von der Missionsgesellschaft eréffneten Missionsseminars nach Basel
gerufen worden. Der erste Jahrgang der neuen, von Blumhardt redi-
gierten Fachzeitschnft stellte ein eigentliches Handbuch zur Theorie
und Geschichte der Mission dar. Die Judenmission war ein integraler
Teil von Blumhardts Missionskonzept, blieb aber nur ein Teilaspekt
der praktischen Missionsarbeit und der Berichterstattung.™

In den ersten Jahren des Basler Missionsseminars gab es wiederholt
Anfragen von Konvertiten, welche ins Seminar eintreten, und von
Missionsgesellschaften, welche christliche Judenmissionare anstellen
wollten. Im ersten Halbjahr 1819 kam es zu einer ungewohnlichen
Hiufung solcher Anfragen:” Das in den Augen des Missionskomitees
providentielle Zusammentreffen eines von Gustav Ernst Christian
Leonhardi in Dresden eingeschickten Aufnahmegesuchs eines jiidi-

* Vor 1820 betreffen Berichte zu Juden und Judenmission vor allem Nordafrika,
Aegypten und Palistina, wo die englische «Church Missionary Society» von Malta
aus arbeitete, in deren Diensten Christoph Burckhardt, ein Sohn von Pfarrer
Johann Rudolf Burckhardt, 1818 in Aleppo starb. Er berichtete in Briefen regel-
miissig nach Basel von seiner Arbeit unter den Mushm, Juden und Christen. Dazu
kamen Berichte aus den sogenannten «apokalyptischen Gemeinden», den schot-
tischen und siiddeutschen Auswanderergemeinden in den «Bergungsorten» in der
Krim und im Kaukasus tiber die in diesen Gebieten lebenden Juden, vgl. Archiv
der Basler Missionsgesellschaft, heute Mission 21 (BM), Komiteeprotokoll vom
18. Juli 1820, S. 59, Bref Botugers aus Odessa: «Fiir die Judenbekehrung sey
ebenfalls in Odessa ein offenes Feld, und zu derselben bereits ein guter Anfang
gemacht, so dass es zu einem gesegneten Erfolge, nur an tiichtigen Arbeitern
fehle. Bereits seyen auch hebriische N|eue] Testamente u Traktitchen zu diesem
Ende in Odessa angekommen. Bey solchen Umstinden mdchte wohl der
Gedanke an die Errichtung eines theologischen Instituts in Odessa, gleichsam als
Entre-Depot zwischen Abend- und Morgenland nicht grundlos zu nennen seyn.»

* Vgl. BM, Protokoll der Komiteesitzungen der Missionsgesellschaft: 25. Jan. 1819
Anfrage des Schotten Paterson wegen Predigern fiir Russland; 22. Febr. 1819
Anfrage des Schotten Pinkerton im Auftrag der Schottischen Judenmissions-
gesellschaft wegen zwei Missionaren gleichzeitig mit Aufnahmegesuch von
Leonhardi, Dresden, fiir den Konvertiten Marx; 14. Mirz 1819 erneute Anfrage
Pinkertons namens der Schottischen Judenmissionsgesellschaft; 19. April 1819
Anfrage von Gordon, Sekretir der schottischen Judenmission; 29. Juni 1819
Aufnahmegesuch der Londoner Judenmussionsgesellschaft fiir den Konvertiten
Bernhard Goldberg.



48 Sara Janner

schen Konvertiten® und einer gleichzeitig von Robert Pinkerton,
Missionar der schottischen Missionsgesellschaft in Karas (Kaukasus)
und Agent der British and Foreign Bible Society> auf dem Konti-
nent, und vom Prisidenten der Schottischen Judenmissionsgesell-
schaft in Edinburgh vorgetragenen Anfrage, «ob nicht ein oder zwey
taugliche, fromme, deutsche Minner auf Kosten der dortigen [schot-
tischen] Gesellschaft bey uns kénnten gebildet werden, um als ihre
Missionir, unter die Juden in der Krimm, Moldau u Pohlen, zur
Ausbreitung des N[euen] Testaments und erbaulicher Schriften in
hebriischer u judendeutscher Sprache geschickt zu werden»,” ver-
anlasste das Missionskomitee, zwei «Missionszdglinge»™ in Tiibingen
bei den Professoren Jonathan Friedrich Bahnmaier und Johann Chris-
tian Friedrich Steudel fiir diese Aufgabe ausbilden zu lassen.”” Am
14. Juli 1820 erhielten die beiden Semunaristen eine ausfiihrliche,
von Blumhardt ausgearbeitete Instruktion und wurden vom Mis-
sionskomitee feierlich «ausgesandt».®

Dieser Aussendung ging im ersten Quartalsheft des «Magazins fiir
die neueste Geschichte der protestantischen Missions- und Bibelge-
sellschaften» unter dem Titel «Das Volk Israel in unsern Tagen» eine
allgemeine Darstellung der Geschichte der Juden seit der Zerstdrung
des zweiten Tempels durch Titus und der aktuellen Entwicklung der
Judenmission in Europa und im Mittelmeerraum voraus. Im letzten
Quartalsheft von 1820 folgte dann ecine ausfiihrliche Schilderung der

* Der von Leonhard: empfohlene Konvertit Marx trat im Mirz 1819 in Basel ein
und wurde vorliufig in einem «Biirgerhaus» untergebracht, verliess aber bereits
im Mai 1819 die Stadt wieder Richtung Russland.

” BM, Komiteeprotokoll 22. Febr. 1819, S. 22.

* Dafiir waren zunichst der Wiirttemberger Ludwig Friedrich Bezner (BM, BV
19b) und der Zofinger Rudolf Benjamin Bossard (in Faszikel von Bezner) vor-
gesehen. Bossard wurde im Juni 1820 durch Johann Bernhard Saltet aus Barmen
(BM, BV 28) ersetzt.

* Das Komitee hatte gerade in dieser Zeit beschlossen, ein eigenes Missionsgebiet
im Kaukasus aufzubauen, weshalb es Blumhardt in der Sitzung vom 22. Febr.
1819 auch den Auftrag erteilte, «einen kurzen Entwurf zu verfassen, iiber die dem
Rathe des Herrn auf jeden Fall anheimgestellte vereinigte Ausfiihrung des Edin-
burger Antrages mit der schon frither zur Sprache gebrachten Mission fiir Russ-
land». Spittler tibernahm in der Sitzung vom 26. April 1819 die Verwaltung der
Gelder von Bossard und des von Leonhardi in Dresden empfohlenen Konverti-
ten Marx.

“ Vor Antritt ithrer eigentlichen Missionsreise im Auftrag der schottischen Juden-
muission in Polen und Russland besuchten Bezner und Saltet noch die deutschen
Gemeinden in der Krim, vgl. BM, Komiteeprotokoll vom 8. Aug. 1821, S. 80
Nr. 6.



Judenmission in Basel in der ersten Hiilfte des 19. Jahrhunderts 49

Missionstitigkeit in den Lindern des «mittellindischen, des schwarzen
und des kaspischen Meeres», welche besonders auch die Leistungen
von aus Basel stammenden Missionaren hervorhob. Als Frontispiz
war der 1818 in Aleppo verstorbene Christoph Burckhardt, Sohn
von Pfarrer Johann Rudolf Burckhardt, abgebildet und das Heft ent-
hielt neben einem ausfiihrlichen Lebensbild auch den vollstindigen
Abdruck der Instruktion an die beiden 1820 im Auftrag der schotti-
schen Judenmission ausgesandten Basler Seminaristen. Programma-
tisch waren dem Heft Verse aus dem R 6merbrief des Paulus voran-
gestellt, welche die Gleichwertigkeit der Verkiindigung an Juden
und Heiden unterstrichen. Bis ungefihr 1825 berichtete die Zeit-
schrift immer wieder tiber die Titigkeit der beiden Judenmissionare.

Aus politischen Griinden als unméglich erwies sich in diesen Jah-
ren hingegen die Aufnahme von Konvertiten in das Basler Missions-
seminar wegen der fehlenden Religions- und Niederlassungsfreiheit.
Im Juni 1819 erhielt Blumhardt eine Anfrage der <London Society
tor Promoting Christianity among the Jews> mit der Bitte, Bernhard
Goldberg im Seminar aufzunehmen. Goldberg war zu diesem Zeit-
punkt noch nicht Mitglied einer evangelischen Kirche. Am 19. Juli
1819 vermerkte das Komiteeprotokoll «iiber den Juden-Convertiten
Goldberg», dass thm «von dem hiesigen Herrn Amtsbiirgermeister
ein formlicher Abschlag seiner Bitte hier unterrichtet u getauft zu
werden, gegeben und der hierauf mit Briefen vom 1. Bruder Spittler
ins Wiirtemb|ergische] abgereist 1st.»** Als dem Komitee aus London
und Frankfurt, wo von der Londoner Judengesellschaft angestellte
Missionare einen Unterstiitzerkreis aufgebaut hatten, weitere Juden
empfohlen wurden oder sich ohne vorhergehende Anfrage in Basel
vorstellten,” kam es bei1 einer erneuten Bitte der <(London Society for
Promoting Christianity among the Jews), thnen Basler Seminaristen

“ Roémer 10, 12-15.

“ BM, Komiteeprotokoll vom 19. Juli 1819, S. 43 Nr. 1. Goldberg wandte sich
zuerst nach Schaffhausen und von dort nach Ziinich, entgegen der Weisung von
Spittler, und reiste erst nach Stuttgart, als er auch in Schafthausen und Ziirich mit
seinem Taufbegehren abgewiesen worden war. Auch in Stuttgart war seine Sache
zunichst ungewiss, bis sich in Esslingen ein Pfarrer fand, der die Taufe vornahm.
Goldberg wurde wihrend seines Aufenthalts in Esslingen auch in die Ausbildung
von Bezner und Bossard einbezogen.

*Vgl. BM, Komiteeprotokoll vom 9. Aug. 1819 (Gans); 24. Nov. 1819 (Anfrage
Wolleb, Frankfurt); 10. Jan. 1820, Nr. 6; 21. Febr. 1821 (Merz); 30. Aug. 1820,
S. 66 (Judenerweckung in Darmstadt); 28. Febr. 1821 (Merz); 21. Mirz 1821
(Merz); 28. Mirz 1821 (Merz); 11. Apnl 1821 (Isaak); 25. Apnl 1821, S. 37
(Isaak); 16. Mai 1821, Nr. 4, S. 45.



50 Sara Janner

fiir ithre Mission zu iiberlassen, zu einer Grundsatzdiskussion inner-
halb des Komitees, welche deutlich machte, dass es nicht nur politi-
sche Hindernisse waren, welche der Aufnahme von Konvertiten in
das Basler Missionsseminar und der Abgabe von Basler Seminaristen
an Judenmissionsgesellschaften im Wege standen: «Man erinnerte
zuerst an das, was letzte Clommitte]e Sitzung von der Verschieden-
heit der Bildung u Vorbereitung gesprochen wurde, welche bei
Juden- u Heiden-Missionarien angewendet werden muisste — so wie
an die Fragen: Was mit den Convertiten anzufangen, u ob die Sache
der Juden-Bekehrung reif sey.»*

Blumbhardt vertrat vergeblich den Standpunkt, dass es zum Auftrag
der Basler Anstalt gehére, Missionare fiir alle nichtchrnistlichen Vél-
ker auszubilden, und wies auf die 6konomische Notwendigkeit hin,
ausgebildete Seminaristen an Missionen abzugeben;” zu gross waren
die Bedenken bei der Mehrheit der Komiteemitglieder, welche sich
nicht nur aus religiésen Griinden® auf die beim Publikum beliebtere
Heidenmission konzentrieren wollte, sondern eine Verzettelung der

“* Vgl. BM, Komiteeprotokoll vom 12. Okt. 1821, Nr. 1, S. 103.

* Ebd.: «Herr I[nspektor Blumhardt] findet keine Schwiengkeit in diesen Antrag
ohne Bedenklichkeit einzugehen. Die Sache stimme mit den Zweckzustand u
Handlungsweise unserer Gesellschaft zusammen. Unser Zweck sey, nichtchristhi-
che Volkerschaften mit dem Evangelio Jesu Christi bekannt zu machm Wenn
also eine auswirtige Missions-Gesellschaft die Bitte um Missionarien unter die
Jsraeliten W]derhoh]c, u darzu teutsche Jiinglinge namentlich sich wiinsche,
ohne besondere Bedingungen zu machen, so miisse man diesen Auftrag, wie
jeden Andern der Art ehren, u den Finger Gottes in demselben erkennen. Es ist
uns damit ohne unser Zuthun eine Thiire geéfinet, Leute aus unserer Anstalt an
eine Missions-Gesellschaft abzugeben, wihrend den von der ganzen Anzahl [der
derzeitigen Seminaristen] noch keiner bestellt seye.»

* Ebd., S. 105: «Ferner sey es eine Frage, ob es bereits Zeit sey, zur Bekehrung der
Juden eigens mitzuwirken [...] Ob wir nicht vielmehr itzt unsere Krifte ganz an
diec Bekehrung der Heiden wenden [die nach Rémer 11 der Bekehrung der
Juden vorausgehen muss] u diese Arbeit andern iiberlassen sollten? Dagegen erin-
nerte Hr. I[nspektor Blumhardt]: Unser Ja oder Nein fiir oder gegen diesen
Antrag habe ganz keinen Einfluss auf die Vermehrung oder Verminderung der
Anzahl Jiinglinge, welche in jedem Falle aufgenommen wiirden, fiir welche der
Studien-Plan unverindert bleibe. Es sey die Rede von der Sicherheit, die Jing-
linge anzustellen [...] Den dogmatischen Gesichtspunkt betreftend, so sey noch
eine andre Erklirung jener Stelle [Romer 11] moglich. Aber auch die gegebene
angenommen, sey es klar, dass zwischen dem Anfang der Bekehrung Jsraels u der
cigentlichen theokratischen Rettung viel darzwischen liege, u dass es viele u lange
Vorbereitung bis zu dieser erfordere. Wir seyen also in jedem Falle verbunden, an
der Wohlfahrt dieses Volkes zu arbeiten.»



Judenmussion in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 51

eigenen Arbeit befiirchtete®” und wohl auch die Kontrolle iiber die
abzugebenden Schiiler nicht vollstindig verlieren wollte. Nach dieser
Grundsatzdebatte war die Judenmission fiir das Komitee der Basler
Missionsgesellschaft kein Thema mehr: Es wurden keine Seminaris-
ten mehr an Judenmissionsgesellschaften abgegeben und jidische
Kandidaten, wenn immer moglich, abgewiesen.

3. Die Bibelgesellschaft: der Druck von hebriischen Bibeln

Wihrend Anfragen an das Komitee der Basler Missionsgesellschaft
gelangten, ob jiidische Konvertiten in das Basler Missionsseminar
aufgenommen oder Basler Seminaristen als Judenmissionare iiber-
nommen werden kénnten, entstand in den Kreisen, welche die
Judenmission unterstiitzten, zwischen 1819 und 1820 die Idee, das
Alte Testament in hebriischer Sprache neu aufzulegen, da in den
Augen der Christen der Talmud und die talmudische Tradition die
Juden daran hinderten, die Prophetentexte, welche auf den Messias
hinwiesen, im Original und unbeeinflusst von der rabbinischen Tra-
dition zu lesen. Ebenso sollte ein zuverlissiger Studientext flir christ-
liche Studenten, Missionare und Theologen geschaffen werden.”
Gleichzeitig schien aber auch der Druck des Neuen Testaments in
hebriischer Sprache denjenigen ein dringendes Bediirfnis, welchen
es bel der Judenmission in erster Linie um die Verkiindigung des
Evangeliums zu tun war.

“"Ebd., S. 106: «Schon als Schule und Gesellschaft betrachtet thiirme sich ein Hau-
fen von Geschiften, dass man am Ende nicht mehr mit gehoriger Treue arbeiten
konne [...] Die Anstalt erweitere sich zu schnell nach Aussen, ehe sie eine Festig-
keit im Innern hitte; wir miissten schr darauf sehen, dass wir uns nicht in zu viel
zersplittern.»

“In einem Schreiben, wahrscheinlich von Emanuel Schnell, Kassier der Basler
Bibelgesellschaft, an Inspektor Blumhardt nach Stuttgart vom 28. Febr. 1820,
erhalten in einem Kopierbuch der Basler Bibelgesellschaft, StABS, PA 773
0773.01.21.03: Kopierbuch 1817-1821, S. 525, heisst es zu dem geplanten Neu-
druck: «1° frag ich, zu welchem Zweck wollen wir eine hebr. Bibel auflegen? Um
den Juden zu erleichtern die Bibel zu einem billigen Preis zu erkaufen. 2° Wie
muss dieselbe beschaften seyn, um bey dieser Nation Eingang zu finden? Dieselbe
muss denen von thnen gewdhnlich benutzenden [sic] am nichsten kommen. 3°
Was 1st deswegen dabey zu beobachten? Dass alles darinnen in hebr. Sprache
gedruckt seye u so correct wie moglich. 4° Wenn dieses seyn soll, inwiefern kann
man das eine u das andere anbringen, damit auch [christliche] Gelehrte dieselbe
zu kaufen angereizt werden?»



52 Sara Janner

Anfangs Juni 1820 trug Blumhardt dem Komitee der Basler
Bibelgesellschaft deshalb die Anfrage eines vierképfigen Vereins®
vor, ob «eine in Basel zu druckende hebriische Bibel als Sache der
Blibel]G[esellschaft] angesehen werden miisse».”” In Anwesenheit
von Steinkopf, welcher das Projekt lebhaft befiirwortete, die finan-
zielle Unterstiitzung der British and Foreign Bible Society> zusagte
und auf den Druck sowohl des Alten als auch des Neuen Testaments
in hebriischer Sprache dringte, beschloss die Basler Bibelgesellschaft
in der Komiteesitzung vom 23. Juni 1820, «diesen Herren [des vier-
kopfigen Vereins] den Dank unsrer Gesellschaft zu bezeugen, u sie
zu ersuchen im Namen unsrer Gesellschaft dieses Geschiift fortzuset-
zen u die MJit]Glieder aus unsrer Gesellschaft, welche zum Druck
ausgeschossen sind, noch in ihren Verein aufzunehmen, unsrer
Gesellschaft Rechenschaft iber den Fortgang abzustatten u. dieses
Geschift als Geschift der B[ibel]Glesellschaft] anzusehen, die den
Risico tibernimmt u in alle eingegangenen Verpflichtungen ein-
tritt.»”

Mit dem Druck wurde Wilhelm Haas beauftragt, welcher als
international renommierter Schriftgiesser nicht nur tber die nétige
Menge hebriischer Lettern in geeigneter Qualitit verfuigte, sondern
auch einen erfahrenen jidischen Korrektor beschittigte, welcher
zusammen mit der von der Bibelgesellschaft eingesetzten Kommis-
sion die Druckarbeiten tiberwachen sollte.” Im Januar 1821 begannen

“ Eine Identifikation dieser vier Minner st mir bis heute nicht gelungen, sie
gehoren aber nicht zur 1820 in Basel gegriindeten «Gesellschaft zur Ausbreitung
des Christentums unter den Juden> unter dem Prisidium von Niklaus von Brunn,
cher zu einer Gruppe von Theologen und Pfarrern im Umfeld der theologischen
Fakultit.

" StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 8. Juni 1820,
1. Bd., S. 102, Nr. 2.

"' StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 23. Junmi 1820,
1. Bd., S. 106f. Vgl. auch «Nachricht von der sechsten dftentlichen Versammlung
der Bibel-Gesellschaft in Basel in der Kirche zu St. Martin am 19. Juny 1821»,
S. 67 (StABS, PA 773, 0773. 01.02): «Aufgefordert von der brittischen Bibel-
gesellschaft hat unsere Commuittee auch den Druck einer hebriischen Bibel
angefangen; theils um den immer fiihlbarer werdenden Mangel einer korrekten
Ausgabe und den hin und wieder erwachenden Bediirfnissen der jiidischen
Nation abzuhelfen. Die brittische Bibelgesellschaft hat fiir 2000 des Alten Testa-
ments u 5000 Exemplare der hebriischen Uebersetzung des Neuen Testaments
unterschrieben; und unsere Commuttee hat fiir eigene Rechnung 1000 des Alten
und Neuen Testaments iibernommen.»

? Zu den Hebriischdrucken von Wilhelm Haas Sohn vgl. Joseph Prijs, Die Basler
hebriischen Drucke (1492-1866), erginzt und hrsg. von Bernhard Prijs, Olten;
Freiburg 1. Br. 1964, S. 435ff.; Bernhard Prijs, Zur Geschichte der Haas’schen
Hebraica, in: Theologische Zeitschnift 28 (1972), S. 118—-124.



Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 53

die Arbeiten am Alten Testament,” da der Druck des Neuen Testa-
ments, welcher vor allem Blumhardt ein grosses Anliegen war, auf
Wunsch der Londoner Bibelgesellschaft vorliufig zurtickgestellt™
und 1m Juni 1827 schliesslich ganz aufgegeben wurde.”

Das Druckprojekt entwickelte von Anfang an eine merkwiirdige
Eigendynamik. Neben der Herstellung des von der Basler Bibel-
gesellschaft bestellten hebriischen Alten Testaments benutzte Wilhelm
Haas den von der Londoner Bibelgesellschaft bezahlten Satz des
hebriischen Textes, um auf eigene Rechnung und in eigener Regie
eine zweisprachige Ausgabe herauszugeben, welche neben dem
hebriischen Urtext auch die Mendelssohnsche Ubersetzung in
«uden-deutschen» Lettern™ aufwies. Haas bot zudem eine Ausgabe
an, welche nur den Text der Mendelssohnschen Ubersetzung ent-
hielt.” Beide Ausgaben wandten sich ohne jegliche missionarische
Absichten an ein jiidisches Lesepublikum. Diese Parallelausgaben
von Haas stellten somit eine ernsthafte Konkurrenz dar fiir die Aus-

"Vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 1. Jan.
1821, Nr. 13, S. 115. Zu den Verzégerungen, da sich nicht gleich eine gute Text-

vorlage finden liess, vgl. StABS, PA 773, 0773.01.21.03: Kopierbuch 1817-1821,

Emanuel Schnell an Steinkopf in London, den 19. Jan. 1821, S. 556559, spezi-

ell S. 558-559.

Vgl StABS, PA 773, 0773.01.21.03: Kopierbuch 1817-1821, S. 534-536,

Emanuel Schnell nach London am 6. Nov. 1820 an Steinkopf, S. 535: «[...] Da

nun heute die Zusammenkunft statt hatte trug B[lumhar]d darauf an, dass man

mit dem N[euen] Testfament] den Anfang machen mochte, worauf ich zu er-
wiedern gendthigt war, dass ich von London den Auftrag hitte, man sollte das alte

Testament zuerst vornechmen, in dem das N[eue] T[estament] durch Hrn Prof

Gesenius, einer der gelehrtesten onentalischen Sprachkenner sollte durchgesehen

u verbessert werden. So sehr man hier die entschieden grossen Kenntnisse dieses

Mannes bewundert, so besorgt ist man iiber die in dem N|euen]T[estament] von

thm anzurathenden Verbesserungen u der 1[iebe] B[lumbhar]d driickte sich bey mir

so aus: Er hitte geglaubt, dass einige wackere junge Thelogen [sic] im Wiirtem-
bergischen diesem Geschift eben so gewachsen u weit cher geliefert haben wiir-
den.»

*Vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 26. Juni
1827, Nr. 2, 5. 299,

' Als quden-deutsche Lettern» bezeichnen die Akten der Bibelgesellschaft hebrii-
sche Typen, welche von Juden nur fiir den Druck jiddischer Texte verwendet
wurden.

" Vgl. Joseph Prijs, Basler Drucke (wie Anm. 72), Nr. 313a, Ausgabe A (Text mit

Ubersetzung), S. 456—459; Ausgabe C (nur Ubersetzung), S. 461-462.

7

N



54 Sara Janner

gabe der Bibelgesellschaft.” Im Basler Bibelkomitee wollte man
zunichst mit Haas verhandeln, traute jedoch der Mendelssohnschen
Ubersetzung nicht und wollte in der Angelegenheit auch zuerst
mit der Londoner Bibelgesellschaft Riicksprache nehmen. London
verlangte von Basel eine Priifung der von Haas benutzten Uberset-
zung,” welche schliesslich ergab, dass der Text an entscheidenden
Stellen zu iidisch» und deshalb fiir die Zwecke der Bibelgesellschaft
ungeeignet sei.” Eine von der Bibelgesellschaft approbierte zwei-
sprachige Ausgabe oder deutsche Ausgabe des Alten Testaments kam
dann allerdings auch nicht zustande.”

Schon frither hatten Missionskreise, welche direkte Kontakte mit
Juden hatten, eine deutsche Ausgabe mit juden-deutschen» Lettern
empfohlen, weil die meisten Juden zwar das hebriische Alphabet
lasen und zum Schreiben benutzten, aber kein Hebriisch mehr ver-

" StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Komiteesitzung vom 13. Febr. 1821,
Nr. 3, S. 116: «Wurde angefragt: Ob nicht wegen dem Druck der hebriischen
Bibel mit Herr Haas in der Hinsicht Riicksprache genommen werden sollte, dass
der Zusatz einer bey der jiidischen Nation accredirten Version auch zum Vorthelil
der B[ibel]Gesellschaft benutzt werde; indem sonst die von Herr Haas mit ciner
Uebersetzung versehene Ausgabe ausser dem Vortheil des Satzes, den die britti-
sche B[ibel]Glesellschaft] bezahlt, auch noch die des grossern Credits bey der
jidischen Nation haben wiirde. [Beschluss:] Soll dartiber nach England geschrie-
ben werden.» Vgl. dazu auch Joseph Prys, Basler Drucke (wie Anm. 72),
Nr. 313b, S. 462f. Kommentar zur Vorankiindigung der hebriischen Bibel 1827,

' Vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 11. Mirz
1821, Hr. 2, 8. 117.

“Vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 13. Mirz
1821, Nr. 2, S. 118: «Hr. Ronnebergs [Sekretir der British and Foreign Bible
Society)| Brief vom 27sten Hornung [Februar], der in der vorgestrigen Sitzung
verlesen wurde, wurde heute wieder mutgetheilt. Seine Vermuthung, dass die
Mendelssohnische Uebersetzung verfilscht sey, wurde durch Vergleichung wich-
tiger Verse bestitiget. Hr. Pfr. Kraus berichtet, dass desshalben bereits mit Herr
Haas gesprochen worden, u dass er sich erklirt habe, nichts dariiber zu wollen,
was von der B[ibel]Glesellschaft] nicht véllig approbirt sey. [Beschluss:] Soll Herr
Haas angezeigt werden, dass die Committee die Mendelssohnische Uebersetzung
nicht genehmigte, u daher wiinsche, Hr. Haas mochte die Luthersche Ueberset-
zung oder die von Hrn Senator Meyer [Johann Friedrich von Meyer (1771-
1849), von Frankfurt, Jurist] fiir seine Edition wihlen, die er fiir seine Rechnung
drucken wolle.»

* Erst im Mirz 1823 liess die Londoner Bibelgesellschaft iiber Blumhardt ber Haas
eine Offerte einholen fiir eine «Auflage des Meyer’schen Bibelwerkes mit Juden-
deutscher Schnft», vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesell-
schaft vom 11. Mirz 1823; Nr. 1, S. 154; 8. April 1823, Nr. 13, S. 156; 13. Mai
1823, Nr. 3, S. 157. Der Druck kam nie zustande.



Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 55

standen.” Auch Spittler vertrat diesen Standpunkt, weshalb er die
Entscheidung der Bibelgesellschaft, sich auf den Druck des hebrii-
schen Urtextes zu beschrinken, 6ffentlich angnift: Im Novemberheft
der «Religivsen Juden-Correspondenz» (vgl. dazu den 4. Abschnitt
dieses Aufsatzes) verdftentlichte er 1821 ein wohl fingiertes «Gutach-
ten des Juden-Vorstehers H in *) tiber den Druck der rein hebriischen
Bibel vom August 1821», welches zum Schluss kam, «dass eine
hebriische Bibel in der Hand des grésseren Haufens der Jsraeliten
eben das ist, was eine lateinische in der Hand des nicht gelehrten
Christen 1st — ein unbrauchbares unniitzliches Buch», und der Basler
Bibelgesellschaft nahelegte, «es wire daher zu wiinschen, dass die
Bibelgesellschaft zu Basel wenigstens in den Accord des Rabbi, wel-
cher von Herrn Haas 1000 Ex. Bibeln mit beigefligter deutscher
Uebersetzung in hebr.deutscher Schnft tibernimme, einstehen, in dem
dieser Rabbi diese Bibeln wahrscheinlich zu einem sehr erhéhten
Preis wieder umzusetzen trachten wird.»* Wahrscheinlich reagierte
Blumbhardt auf diese Kritik Spittlers und auf die Diskussionen inner-
halb der Bibelgesellschaft, als er ber Haas 1822 seine bereits 1808 bei
Emanuel Thurneysen verlegte deutsche Ubersetzung des englischen

“ Vgl. StABS, PA 653 V 4: Alexander Beck, Schreiben Becks, Leiter der Schaft-
hauser Partikulargesellschaft der Christentumsgesellschaft und der Schafthauser
Bibelgesellschaft, an Spittler vom 22. Juni1 1819, S. 15f.: «Von England hat unsre
Bibel Gesellschaft nebst andern Testamenten und Bibeln in oriental. Sprachen
auch 30 N. T. in hebr. Sprache erhalten. Diejenigen Mitglieder aus unsrem
Comitté welche Gelegenheit gehabt hatten mit Juden aus unsrer Nachbarschaft
in Verbindung zu stehen, haben etwelche angebracht, und mit weniger Miihe
wiirden schon alle ithre Besitzer haben, wenn sie nur Deutsch mit hebr. Lettern
gedruckt wiren. — Daher gefiel mir auch die Aufforderung des Herrn Prof.
Bahnmeyer an alle Bibelgesellschaften sehr wohl ein N. T. fiir die Juden deutsch
mit hebr. Buchstaben herauszugeben — ich wiirde noch den Wunsch hinzufiigen,
man sollte diejenigen Prophetischen Stellen aus dem Alten Test. die auf den Mes-
sias als unsern Herrn und Heyland deuten, hinten dem Werk beyftigen — denn in
unserer Gegend sind die Juden besonders mit der Bibel unerfahren — es kénnte
dann auch dem Erfahresten zur niitzlichen Lehre dienen.» Der im Brief erwihnte
Professor Bahnmeier war an der Ausbildung der fiir Russland bestimmten Basler
Seminaristen Bezner und Bossard beteiligt. Ahnliche Ausserungen Alexander
Becks gegeniiber Spittler in den Schreiben vom 2. Sept. 1819 und 18. Nov. 1820.
StABS, PA 946 C 5.1.1: Religiose Juden-Correspondenz, 1821, 11. Heft, Nr. 2
(nicht paginiert). Es scheint mir zweifelhaft, ob dieses Gutachten tatsichlich von
einem jidischen Gemeindevorsteher stammt. Ich halte die Passage iiber den
geschiftstiichtigen Rabbi fiir eine gezielte Polemik gegen den jlidischen Korrek-
tor von Haas, Salomon von Winzenheim, auch Salomon Coschel von Coschels-
berg genannt, welcher zu den Vorstehern der Basler Gemeinde gehorte.

3

[



56 Sara Janner

Traktats von David Bogue, «Versuch tiber das gottliche Anschen
des neuen Testaments», in jiidisch-deutschen Lettern nochmals auf-
legte.™

Damit waren die Schwierigkeiten um den Druck des von der
Basler Bibelgesellschaft bestellten hebriischen Textes aber noch
nicht ausgestanden. 1822 kam es zu neuen Beanstandungen, weil
Haas «n die Titel zur hebriischen Bibel rabbinische Ausdriicke
gesetzt» habe, worauf er vom Komitee der Bibelgesellschaft ange-
wiesen wurde, sich strikt an die christliche Vorlage zu halten.* Haas
l6ste dieses Problem, indem er die beanstandeten «Zusitze»®™ in der
fiir die Bibelgesellschaft verlegten Ausgabe entfernte, in seiner in
eigener Regie herausgegebenen zweisprachigen Edition jedoch bei-
behielt.”

Im Juni 1823 stellte sich schliesslich heraus, dass Haas die 2000
Exemplare der hebriischen Bibel, welche er im Auftrag der Basler
und Londoner Bibelgesellschaft gerade druckte, kurz zuvor an die
(London Society for Promoting Christianity among the Jews» ver-
kauft hatte,™ ohne das Komitee der Bibelgesellschaft von diesem
Kaufvertrag zu unterrichten. Dieser Verkauf bedrohte den Absatz
der 1000 Exemplare, welche die Basler Bibelgesellschaft auf eigene
Rechnung bei Haas drucken liess. Deshalb beschloss die Bibelgesell-
schaft, die bereits gedruckten Teile des hebriischen alten Testaments
sofort den Subskribenten zuzuschicken und im Buchhandel zum
Kauf anzubieten,” um so der Londoner Konkurrenz zuvorzukom-
men. Das unlautere Geschiftsgebahren von Haas triibte seine Bezie-

“Vgl. Joseph Prijs, Basler Drucke (wie Anm. 72), S. 455/456, Nr. 312.

® StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 15. Mai 1822,
S. 137, Nr. 1.

* Es handelte sich dabei um die in der jiidischen Texttradition unerlisslichen maso-
retischen Zihlungen sowie die liturgischen Angaben zu den Wochenabschnitten
im Gottesdienst.

“Vgl. Joseph Prys, Basler Drucke (wie Anm. 72), Nr. 313a, Ausgabe B,
S. 459-460, speziell S. 460.

* Es bleibt unklar, ob die Londoner Bibelgesellschaft die 2000 Exemplare, welche
sie subskribiert hatte, ohne Wissen der Basler Gesellschaft an die Londoner Juden-
missionsgesellschaft abgetreten hatte, oder ob Haas auf eigene Initiative handelte,
vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 10. Juni
1823, Nr. 4, S. 162; 9. Sept. 1823, Nr. 4, S. 166; 16. Sept. 1823, Nr. 5, S. 168.

*Vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 7. Dez.
1823, Nr. 2, S. 174; 8. Dez. 1823, Nr. 2, S. 175, sowie Joseph Prijs, Basler Drucke
(wie Anm. 72), Nr. 313c, I, S. 463: Der Pentateuch und die frithen Propheten
(Ausgabe B).



Judenmussion in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 57

hungen zur Bibelgesellschaft nachhaltig: Wies die Basler Bibelgesell-
schaft in threm gedruckten Rechenschaftsbericht von 1823 noch auf
die von Haas in eigener Regie verlegte zweisprachige Ausgabe hin,”
warb sie 1n threr Vorankiindigung 1828 nur noch fiir eine zuverlis-
sige Studienausgabe des Urtextes des Alten Testaments. Auch die
urspriingliche enge Verbindung des Drucks zur Judenmission wurde
in dieser Vorankiindigung nicht mehr erwihnt.”

4. Die Gesellschaft zur Verbreitung des Christentums unter den Juden
(1820-1830)

Die Widerstinde im Missions- und im Bibelkomitee gegen die
Judenmission und die Divergenzen tiber Ausrichtung und Technik
der Judenmission veranlassten Spittler, im Oktober 1820 die «Gesell-
schaft zur Verbreitung des Christentums unter den Juden» ins Leben
zu rufen, eine neue Tochtergesellschaft der Christentumsgesellschaft.
Spittler nutzte daber neben dem grossen Korrespondenten- und
Informantennetz, welches thm in seiner Funktion als leitender Sek-
retir der Christentumsgesellschaft zur Verfligung stand, die persén-
lichen Verbindungen seines Mitarbeiters Wilhelm Matthias Elas
Kollner (1760-1835) mit der Frankfurter Partikulargesellschatt der
Christentumsgesellschaft.” In Frankfurt hatte sich schon seit mehre-
ren Jahren ein Kreis um den Herrnhuter Kaufmann Carl Severin Lix
(1781-1854) gebildet, welcher mit den von der <London Society for
Promoting Christianity among the Jews in Frankfurt stationierten
Missionaren zusammenarbeitete.”

" Vgl. StABS, PA 773, 0773.01.02: «Nachricht von der achten 6ffentlichen Ver-
sammlung von 1823», S. 9. Anm.

" Vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft 1804—1834, cin-

gebunden zwischen S. 310 und S. 311.

Kollner korrespondierte seit 1804 mit Spittler, war seit 1810 Pfarrer in Heftrich

bei Frankfurt, musste aber 1818 wegen eines Gehdrleidens sein Amt niederlegen,

war dann einige Zeit Korrespondent der Frankfurter Partikulargesellschaft, bis ihn

Spittler nach Basel holte als Leiter der «Sonn- und Donnerstigigen Versammlun-

gen» der Christentumsgesellschaft, ein Amt, welches er bis 1825 innehatte.

Kollner redigierte auch die «Protokolle» der Christentumsgesellschaft und die

«Sammlungen», welche Spittler herausgab, und unternahm oft Reisen im Auftrag

Spittlers, vgl. StABS, PA 653 V 20: Pfr. W. Kollner, 3 Faszikel, 1804-1835.

" Vgl. StABS, PA 653 V 20: Pfr. W. Kollner, 1. Faszikel: 1804-1822, Briefwechsel
zwischen Kollner und Spittler. Ich habe keinen Hinweis darauf finden kénnen,
dass die Basler Gesellschaft «auf Betreiben des im Dienst der 1809 entstandenen

92



58 Sara Janner

Als Prisidenten seiner neuen Gesellschaft gewann Spittler Pfarrer
Niklaus von Brunn, welcher wahrscheinlich schon 1812 Spittlers
Missionsschule fiir Judenkinder unterstiitzt hatte, seit 1815 dem
Komitee der Basler Missionsgesellschaft vorstand und zum «eitenden
Ausschuss» der Christentumsgesellschaft gehorte. Weitere Mitglieder
waren der Chemiker Carl Friedrich Renz (1774-1852),™ seit 1819
im «eitenden Ausschuss» der Christentumsgesellschaft, der Kauf-
mann Lucas Forcart-Respinger (1789-1869),” Kriminalrichter Peter
Burckhardt(-Geilinger)-Imhof (1787-1848) und Pfarrer Johann
Jakob Uebelin (1795-1873). Uber von Brunn, Kriminalrichter
Burckhardt und Pfarrer Uebelin bestanden enge Beziehungen zur
Basler Briidersozietit. Uebelin sass zudem im Komitee der Bibelge-
sellschaft.

Gleich 1n der ersten Sitzung liessen Spittler und Kéllner sich zu
«Korrespondenten» der neuen Missionsgesellschaft ernennen, womit
die praktische Gesellschaftstitigkeit und die Vorbereitung der Komi-
teesitzungen in thren Hinden lag.” Wie bisher sollten die christli-
chen Freunde tiber die «Protokolle» der Christentumsgesellschaft
tiber die Gesellschaftstitigkeit auf dem Laufenden gehalten werden,

London Society for promoting Christianity among the Jews stehenden und in
Frankfurt a. M. stationierten Judenmissionars Johann David Marc» gegriindet
worden sei, wie Stachelin (wie Anm. 2), S. 11-12, schreibt. Es gibt zwar e¢in
Schreiben Marcs vom 20. Mai 1820 an Spittler (StABS, PA 653 V 24: Missionar
J. D. Marc, 1820-1822), dieses antwortet aber aut eine Anfrage Spittlers vom
November 1819 wegen eines Projekts, in Russland eine Judenkolonie anzulegen.

" Renz erdftnete 1812 zusammen mit dem Kaufmann Johann Isaak Schiffer die
erste chemische Fabrik in Basel, mit der finanziellen Unterstiitzung des Herrn-
huter Indiennefabrikanten Emanuel Linder-Passavant. Renz liess sich 1812 in die
Versammlungen der Chrstentumsgesellschaft aufnehmen, vgl. Stachelin (wie
Anm. 2), S. 119, und Alfred Biirgin, Geschichte des Geigy-Unternehmens von
1758-1939, Basel 1958, S. 82.

” Forcart gehorte kurze Zeit zum Kreis um den Seidenweber Johann Jakob Wirz
(1778-1858), welcher seit 1820 Visionen hatte, sich seit 1824 gegen die Chri-
stentumsgesellschaft wandte und eine Gemeinschaft griindete, die sogenannte
«Nazarenergemeinde», vgl. Ernst Stachelin, Der Basler Seidenweber Johann
Jakob Wirz als Hellseher und Griinder der Nazarenergemeinde, in: Basler Stadt-
buch 1966, S. 50ft., sowie ders., Professor Friedrich Lachenal (1772-1854), Basel
1965.

*Vgl. StABS, PA 653 F: Judenmission, Nr. 5: «Notizen fiir die Korrespondenz-
fihrer der Basler Gesellschaft zur Verbreitung des Chnistentums unter den Juden
aus dem Geschiftsprotokoll gezogen», 1. Sitzung vom 13. Okt. 1820: Nr. 1:
«Spittler u. Kéllner tibernehmen fiir immer die Correspondenz u. die Zusam-
mentragung des Judenprotokolls». Das Geschiftsprotokoll hat sich leider nicht
erhalten.



Judenmuission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 59

wiithrend die «Sammlungen» mehr allgemein iiber die Judenmission
berichteten.” Neu wandte sich die Basler Judenmissionsgesellschaft
nun aber auch direkt an «<wahrheitssuchende» Juden und bot an, iiber
einen in Basel von Spittler redigierten Rundbrief, die «Religitse
Juden-Correspondenz», diese untereinander in Verbindung zu set-
zen und den Erfahrungsaustausch durch Veréftentlichung von per-
sonlichen Berichten zu erleichtern und bei Bedarf auch kleine
Schriften in deutscher und juden-deutscher Schrift zur Verfligung zu
stellen.”

Dahinter stand die Idee, tiber diese Dienstleistungen nicht nur die
bereits bestechenden Kontakte zu am Christentum interessierten
Juden auszubauen, sondern auch genauere Informationen iiber die
beste Art, Juden zu missionieren, zu gewinnen, ohne direkt missio-
narisch titig zu sein. Neben dieser Erwachsenenseelsorge plante die
Gesellschaft, als eigentliche Missionstitigkeit eine christliche Erzie-
hungsanstalt fiir arme Judenkinder einzurichten, weil diese Missions-
form mit weniger Schwierigkeiten verbunden schien, und «ich vor-
liufig nicht mit erwachsenen Juden zu befassen».” Dieses Programm
stiess bel den Missionaren jiidischer Herkunft, mit welchen Koéllner

" In den «Sammlungen» erschienen von 1820 bis 1824 regelmissig erbauliche
Berichte iiber die Titigkeit der Londoner Judenmissionsgesellschaft, Reisebe-
richte aus Polen und Russland, Bekehrungsgeschichten und Erfahrungsberichte
aus der Judenmission, wihrend die Berichte der Basler Judenmissionsgesellschaft
in den von Spittler zusammengestellten, nur fiir die Mitglieder der Christentums-
gesellschaft bestimmten «Gesellschaftsberichten» oder «Protokollen» verdffent-
licht wurden. Aber auch in den «Protokollen» nimmt die Zahl der Texte zur
Judenmission zwischen 1820 und 1824 auffillig zu.

" Vgl. StABS, PA 946 C 5.1.1: Religiose Juden-Correspondenz, Nr. 1, Basel den
1.ten Januar 1821, Vorwort». Spittler gibt in diesem Vorwort auch eine genaue
Anleitung zu Inhalt und Aufbau dieser Erfahrungsberichte: «Was den Inhalt der
Briefe betnift, so wiinschen wir, dass er hauptsichlich in folgenden Stiicken beste-
hen moége: 1) Art u Weise der ersten Bekanntschaft mit dem Christenthum;
2) Innere und iussere Veranlassung dazu; 3) Angabe der Stellen des alten Testa-
ments, die etwa die erste Aufmerksamkeit auf das Christenthum erregt haben;
4) Gegenwirtiger Grad der chnstlichen Erkenntniss; 5) etwaige noch obwaltende
Zweifel u. Anstinde; 6) Schon gemachte innere Erfahrungen von der Wahrheit
des Christenthums; und 7) Uberhaupt der innere Gemiithszustand.»

” Vgl. UB Basel, Archiv Chnstentumsgesellschaft, Protokoll A I 13, S. 279: «Es 1st
fester Grundsatz der Gesellschaft, sich vorliufig nicht mit erwachsenen Juden zu
befassen, da ihre Bekehrung leider so oft nicht ganz reine Absichten zum Grunde
hat, u ebendarum auch nachher ihre Versorgung so ausserordentlich schwer wird,;
sondern einzig thr Augenmerk auf Kinder zu richten; und auch mit diesen nur
einen Versuch zu wagen.»



60 Sara Janner

und Spittler korrespondierten, auf Kritik, da sie die soziale Integra-
tion der konversionswilligen oder schon getauften erwachsenen
Juden und die Schaffung von Ausbildungsanstalten fiir Missionare
und konvertierte Lehrer flir wichtiger hielten.' Sie dusserten sich
dabei sehr kritisch zur Integrationsbereitschaft der Christen, welche
zu leichtfertig den Konvertiten mangelnden Glauben oder Unauf-
richtigkeit vorwirfen.""

Welchen Erfolg die «Religiose Juden-Correspondenz» bei ithrem
eigentlichen Zielpublikum hatte und wie lange sie von Spittler und

102

Kollner vertrieben wurde, lisst sich heute nicht mehr feststellen,'” es
finden sich aber in der Korrespondenz Spittlers Hinweise, dass vor
allem Christen sie gelesen haben.' Die Erziehungsanstalt fiir arme
Judenkinder wurde 1822 in Sitzenkirch bei Kandern erdftnet auf
einem kleinen Gut, welches Carl Koéllner (1790-1853), ein Sohn
Wilhelm Kollners, erworben hatte. Carl Kéllner hatte sein Handels-

Vgl StABS, PA 653 V 24: J. D. Marc, 1820-1822, Johann David Marc an Spitt-
ler, Frankfurt, den 11. Mai 1821: «Ich muss Ihnen bemerken, dass eine Erzic-
hungsanstalt wie Sie vorhaben, wohl fiir Einzelne, besonders fiir arme Christen
aus den Juden eine Wohlthat seyn mochte, aber keinen sonderlichen Einfluss auf
das Ganze der Nation haben kann. Eine Missions-Anstalt hitte das Erste seyn sol-
len um geeignete Arbeiter tiir sie zu bilden. Ich habe diess lange genug an gehori-
gen Orten gesagt u so gegen die Christen meine Pflicht erfiillt.» Daneben dringte
Marc besonders darauf, nach herrnhutenischem Vorbild Judenkolonien zu schat-
ten, wo die bekehrten Juden gemeinschaftlich leben, arbeiten, sich ausbilden und
durch thren Erwerb auch Judenmissionare unterhalten kénnten, vgl. die Briefe
vom 20. Mai 1820, 20. Nov. 1820, 15. Jan. 1821.

"'Vl StABS, PA 653 V 24: J. D. Marc, 1820-1822, Marc an Spittler, 15. Jan.

1821, und Marc an Pfr. Eberhard, 30. Jan. 1822 (Abschrift), sowie PA 563 F:

Judenmission, Nr. 9: Judenmissionar Alfred Bon(n), Buch bei Schafthausen,

14. Mai 1821.

Ausser den Jahrgingen 1821 (handschriftlich) und 1823 (lithographiert), welche

sich 1in StABS, PA 946 C 5.1, erhalten haben, sind mir bisher keine weiteren

Exemplare der «Rehgidsen Juden-Correspondenz» bekannt geworden.

" Vgl. StABS, PA 653 V 4: Alexander Beck an Spittler, Schafthausen, den 4. Jan.
1823: «Das Juden Protokoll weis ich nicht anderst zu benutzen, als dasselbe dem
deutschen Protokoll [das Protokoll der Christentumsgesellschaft] beyzufiigen —
gibt es mehrere Leser, so sende in der Folge mehr Beytrige, aber apparte zu
bezahlen kann ich bis dato nicht, lieber miisste es fiir 1823 missen», sowie UB
Basel, Archiv Chnstentumsgesellschaft, A 1 13 Protokoll vom 2. Jan. 1822, IV:
«Mitteilung eines Schreibens von einem protestantischen Dekan in Deutschland,
die Juden betreffend», S. 190: «Mit herzlicher Freude habe ich einige Stiitke der
religidsen Juden-Correspondenz gelesen, u. es soll mir Pflicht seyn in meinem
Wirkungskreise daftir zu wirken, was ich kann. Zwar sind innerhalb meiner
Didzese keine Judengemeinden, aber ich habe doch hie u. da Gelegenheit auf
einzelne [durchreisende] zu wirken.

102



Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 61

geschift in Wiirzburg verkauft, um mit seiner Frau die Leitung der
Anstalt zu {ibernehmen. Die Anstaltskinder sollten zusammen mit
Kéllners eigenen Kindern erzogen und unterrichtet werden.'” Die
Anstalt hatte von allem Anfang an keinen Erfolg: Die Judenfamilien,
«die sich in Stille zum Chnstenthum» neigten, «aber 6tfentlich
herauszutreten» sich scheuten und deshalb «gern eines oder das
andere ihrer Kinder ohne zu grossen Kostenaufwand durch Christen
erzichen u. unterrichten lassen» wollten,'” gab es nicht. Die Gesell-
schaft geriet vielmehr in Auseinandersetzungen zwischen chnstli-
chen Behorden, jidischen Gemeinden und Familien der jiidischen
Unterschicht, weshalb die Kinder nur versprochen oder, falls abge-
geben, bald wieder zurtickgeholt wurden.'™

So wandte sich 1826 die Gesellschaft zur Verbreitung des Chris-
tentums unter den Juden — entgegen 1hren anfinglichen Erklirungen
(«sich vorliufig nicht mit erwachsenen Juden zu befassen») der
Unterstiitzung «unger Israeliten, die aus Uberzeugung zum Chris-
tenthum tibergetreten sind», zu."” Diese Neuausrichtung lief parallel
zur Griindung des Evangelischen Jinglingsvereins durch den aus
Barmen stammenden Missionszégling Carl Wilhelm Isenberg im
Mai 1825. Die wochentlichen Hauptversammlungen dieses Vereins
fanden in der Wohnung Spittlers, im «Filkli», statt, und aus thnen
entwickelte sich in der Folge die Pilgermission auf St. Chrischona

" Vgl. UB Basel, Archiv Christentumsgesellschaft, A I 13 u. 14 Protokoll, Basler
Centralberichte 1822ff. und StABS, PA 653 V 20, 2, Faszikel: Pfr. W. Kéllner,
Weil-Sitzenkirch, 1822—1827. Die Briefe von Carl Ko6llner aus der Sitzenkirche-
ner Zeit sind unter den Briefen seines Vaters, was weder im Repertorium noch
auf der Beschriftung des Faszikels ausgewiesen wird.

" UB Basel, Archiv Christentumsgesellschaft, Protokoll A1 13, S. 280.

Vgl StABS, PA 653 V 20: Pfr. W. Kollner, Weil-Sitzenkirch, 2. Faszikel:
1822-1827, Carl Kéllner an Wilhelm Kéllner, Sitzenkirch, den 23. Aug. 1823.
Ein Fall aus dem Jahre 1828, bei welchem es um fiinf jiidische Halbwaisen aus
Schwandorf bei Nagold ging, ist im Briefwechsel Spittlers mit Chnistian Gottlob
Barth zwischen dem 14. Jan. 1828 und 14. Aprl 1828 dokumentiert, StABS, PA
653 V 3: Pfr. Dr. Chrisuian Gottlob Barth, Effringen, Calw, Méttlingen,
1823—-1862. Dieser Fall belegt auch, dass die Anstalt nicht nach drei Jahren
einging, wie Stachelin (wie Anm. 2), S. 12, behauptet.

""Vgl. UB Basel, Archiv Christentumsgesellschaft, Protokoll A 1 15. Basler
Zentralbericht vom 6. Sept. 1826, S. 7: «Wir glauben nicht gegen den Sinn der
Wohlthiter unsres Vereins zu handeln, wenn wir in einer Zeit, wo wir keine
Kinder zu erziehen haben, das uns anvertraute Pfund darauf verwenden, jungen
Jsraeliten, die aus Uberzeugung zum Christenthum {ibergetreten sind, zur Erler-
nung eines Handwerks forderlich u dienstlich zu seyn. Dass eine solche Unter-
stiitzung nicht eme Lokspeise fiir unredliche Irdisches suchende Proselyten
werde, ldsst sich mit wenig Sorgfalt verhiiten.»



62 Sara Janner

bei Riehen. Die neue Beschiftigung mit qungen Israeliten» hatte
sich aber bereits 1823 angekiindigt mit der Publikation einer aus dem
Englischen tibersetzten Anleitung zur Judenmission, welche offenbar
auch mit den «Sammlungen» verschickt wurde: «Die Bekehrung der
Juden. Eine Angelegenheit aller wahren Christen» mit einer erliu-
ternden Anmerkung, welche den Leser auf der ersten Seite auffor-
derte, «wenn irgend Jemand sich angeregt fiihlen sollte, tiber den
Inhalt dieser Blitter, seine Ansichten und Erfahrungen [...] schrift-
lich mitzutheilen, der beliebe [...] seine Briefe zu Handen der
Gesellschaft in Basel zu adressiren an C. F. Spittler.»'*

Eigentlicher Anstoss zu diesem Richtungswechsel war aber wohl
die Taufe von Ferdinand Ewald (1800-1873), «Opticus» aus Marold-
weisach ber Bamberg, im November 1823 im Basler Miinster,
welche Pfarrer Niklaus von Brunn vollzog.'” Denn diese Taufe im
Miinster, der eigentliche Hohepunkt in der Geschichte der Gesell-
schaft,"’ und spitere Taufen ausserhalb Basels'' schufen persénliche

"* Die separat paginierte Broschiire 1st im auf der UB Basel erhaltenen Exemplar der
«Sammlungen» nach Heft 12 des Jahrganges 1823 zusammen mit einer anderen
Broschiire eingebunden.

" Vel. StABS, Kirchenarchiv, W 12, 5: St. Martin, Taufregister 1763-1845, von
Brunns eigenhindiger Tautbucheintrag S. 248: «den 16ten Novembns [1823]
wurde nach der Abendpredigt im Miinster, worin ich in Bezichung auf die Lehre
von der Rechtfertigung, die Worte Jess 45, 23-25 verhandelte, vor einer ausser-
ordentlichen Volksmenge von mir ein Jude getauft, der von Maroldsweisach aus
dem Konigreich Bayern gebiirtig war, im 24ten Jahr seines Alters, Nahmens Fer-
dinand Ewald. — Nachdem ich denselben mehrere Wochen tiber seinen Glauben
gepriift, u der Staatsrath die Taufe bewilligt hatte, so wurde er noch freytags zuvor
von E. E. Capit. Ministr. nach nochmaliger Priifung in diec Gemeinschaft der
Kirche aufgenommen. Taufzeuge waren Herr Peter Burkhardt, der Handels-
mann, Herr J. J. Ubelin, Diac. Microp., Herr Lukas Forkardt, der Handelsmann.»
Burckhardt, Ubelin und Forcart waren alle Mitglieder der Judenmissions-
gesellschaft. Ewald hatte sich in Schafthausen beim Polizeiprisidenten gemeldet,
um sich taufen zu lassen, und war von Alexander Beck an Spittler und die Basler
Judengesellschaft gewiesen worden, vgl. StABS, PA 653 V 4: Alexander Beck,
Briefe vom 3. Sept. (auszugsweise publiziert bei Stachelin (wie Anm. 2), Nr. 277,
S. 426), 17. Sept., 24. Sept. und 26. Sept. 1823.

""" Alexander Beck in Schaffhausen schrieb Spittler am 15. Nov. 1823 begeistert: «lhr
konnt morgen an die Stadtthore von Basel schreiben lassen: (Heute ist Basel Heil
wiederfahrenh; denn von dieser Zeit an wird der Herr an Basel mehr thun!!l,
StABS, PA 653 V 4: Alexander Beck, zitiert nach Stachelin (wie Anm. 2),
Nr. 285, S. 430.

"' Ewalds Taufe blieb nicht die einzige Taufe, welche von der Judenmissionsgesell-
schaft veranlasst wurde. Aber sie erfolgten nicht mehr in der Stadt, und ausser der
Taufe von Ewalds Bruder Moses in Bubendorf 1828, auch nicht mehr auf Basler
Territorium.



Judenmuission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 63

Abhingigkeiten zwischen den Mitgliedern des Vereins und den
Konvertiten. Damit sollten aber auch Konflikte entstehen, weil sich
die sozialen und beruflichen Integrationswiinsche dieser Menschen
weder mit den realen Moglichkeiten noch den Vorstellungen ihrer
chnstlichen «Briider» deckten. So musste Ewald seinen angestammten
Beruf aufgeben und Missionar werden, nachdem er sich vergeblich
um das Biirgerrecht in Basel und Schafthausen beworben hatte und
seine «Erweckung» thm in seinem angestammten und neuen sozia-
len Umfeld nur Anfeindungen eintrug.'” Er wurde dann im Dienst
der London Society einer der bekanntesten Judenmissionare seiner
Zeit.

Juden in Basel zwischen 1833 und 1849

Die nach der Julirevolution 1830 grundlegend verinderte Haltung
der franzosischen Zentralregierung gegentiber der judenfeindlichen
Politik der Schweizer Kantone zwang auch die Basler Kantonsregie-
rung, ithre restriktive Politik gegeniiber den Juden etwas abzumildern:
So bewilligte die Reglerung gegen den Widerstand des Kleinen
Stadtrates bis 1835 zahlreiche Hauskiufe jiidischer Stadteinwohner.
Auch das Verhalten der in Basel lebenden Juden gegeniiber der
Regierung verinderte sich nach 1830, da eine jiingere Generation die
Leitung der Gemeinde iibernahm, welche wegen der restriktiven
Niederlassungsbestimmungen ausserhalb der Stadt wohnen musste.

Eine Bittschrift der unterdessen auf ein Dutzend Familien zusam-
mengeschrumpften Basler Gemeinde verlangte im August 1839 die
Authebung des Niederlassungsverbots flir Kinder eingesessener
Juden. Aber die Regierung erteilte dem Kleinen Stadtrat, welcher
«das abgeschlossene System des Baselstidtischen Niederlassungswe-
sens» verteidigte, im April 1841 nur die Kompetenz, S6hnen nieder-
gelassener Juden, deren Mitarbeit im elterlichen Geschiift erforderlich
war, den Aufenthalt zu gestatten. 1847 kam es wegen der Basler
Judenmission erstmals zu einer scharfen, in der Basler Tagespresse aus-
getragenen Auseinandersetzung zwischen dem fiir die Juden im
Sundgau und in der Nordwestschweiz zustindigen Rabbiner von
Hegenheim und Obersthelfer Johannes Linder.

Nach weiteren Eingaben der jiidischen Gemeinde und nach der
Verfassungsrevision von 1847 erhielt im neuen Niederlassungsgesetz

" Vgl. StABS, PA 563 V 8: Ferd. Christian Ewald, 1823-1829, Ewald an Spittler,
Bern, den 6. Dez. 1823, und Schaffhausen, den 8. Febr. 1824.



64 Sara Janner

von 1849 die Regierung, nicht mehr der Stadtrat, die Kompetenz,
«den hier geborenen oder erzogenen» S6hnen bereits ansissiger Juden
Niederlassungs- und Gewerbebewilligungen zu erteilen.

Der Anerkennung des Niederlassungsrechts von Juden mit franzé-
sischer Staatsangehorigkeit gingen im Elsass und im Sundgau 1848
schwere Ausschreitungen gegen Juden voraus wie schon 1789 und
1830. Viele Juden aus den stadtnahen Dorfern fliichteten nach Basel.

Das Niederlassungsgesetz von 1849 bewahrte die jtidische Ge-
meinde vor der Aufldsung. Im Oktober 1849 konstituierte sie sich als
Verein, und am 4. November 1850 weihte der Rabbiner von Hegen-
heim die neue Synagoge am Heuberg 21 ein, in Gegenwart von Ver-
tretern der Regierung und der Basler Kirche.

5. Neubeginn nach 1830

Die Pariser Julirevolution 1830 und ihre politischen Riickwir-
kungen auf die Schweiz, auf die Basler Nachbarschaft links und
rechts des Rheins und auf den Kanton Basel bestirkte die iltere
Generation, welche die Basler Erweckungsbewegung seit 1800 trug
und leitete, in ihrer Beurteilung der Zeitumstinde.'” Sie deutete die
«Dreissiger Wirren» und den Verlust der Basler Landschaft 1833 als
Strafe Gottes fiir den «Luxus» und den «Abfall» der Einwohnerschaft

" Vgl. Basler Zentralbericht vom 7. Sept. 1831 in den «Protokollen» der Christen-
tumsgesellschaft, UB Basel, Archiv Christentumsgesellschaft A 1 14, zitiert nach
Stachelin (wie Anm. 2), Nr. 333, S. 466: «Theure Mitverbundene! Es ist nicht zu
verkennen, dass die gegenwirtige Zeitperiode diejenige ist, von der der Apostel
Johannes sagt: Kindlein, es st die letzte Stunde» [1. Joh. 2, 18]. Das erkennt
Jeder, der nur mit einiger Aufmerksamkeit auf das hinblikt, was um und neben
thm in der Welt vorgeht. Die ausserordentlichen Volkerbewegungen [= revolu-
tionire Unruhen]|, die ungewdshnlichen Erscheinungen in der Natur, die immer
stirker einreissende Immoralitit und die steigenden, zum Theil unnatiirlichen
Laster, die tiglich mehr im Schwange gehen, der verderbliche Unglaube, welcher
die Grundvesten der christlichen Glaubenswahrheiten auf allen Seiten und von
allen Seiten her zu untergraben sucht, der ungemessene Luxus nicht nur in den
héheren, sondern in allen Stinden der menschlichen Gesellschaft, die unersittli-
che Gierde nach Lebensgenuss und das damit verbundene unaufhaltbare Jagen
und Haschen nach sinnlichen Vergniigen, die Unbindigkeit, Zigellosigkeit,
Unehrbietigkeit und der stérrische Ungehorsam der Jugend gegen Eltern, Leh-
rer, Erzieher und andere Vorgesetzte u.s.w., dies alles zusammengenommen ver-
ursacht der gegenwirtigen Weltverfassung die lezten krampfhaften Zuckungen;
denn so kann es nicht lange mehr fortgehen.»



Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 65

Basels, besonders der Regierenden.'* Die Zeitereignisse schienen
die Berechnungen Bengels, welcher den Anbruch des Reiches
Gottes fiir das Jahr 1836 voraussah, zu bestitigen.

Aber auch die Erweckungsbewegung hatte ihren Hohepunkt
iiberschritten: «Seit mehreren Jahren hat es den Anschein, als wolle
der Herr den Wirkungskreis unserer Gesellschaft [die Christentums-
gesellschaft] etwas einschrinken und enger zusammenziehen, indem
mehrere [wohl Basler Versammlungen oder Schweizer Gesellschaf-
ten] und wohl die meisten auswirtigen Partikulargesellschaften,
theils durch den seligen Heimgang der ilteren Mitglieder, theils
durch das Anschliessen an Missions- und andere wohlthitige Anstal-
ten, sich aufgeldst haben.»' Diese Entwicklung schloss die 1820
gegriindete Gesellschaft zur Beforderung des Christentums unter
den Juden mit ein: Sie hatte sich zwar innerhalb der religitsen
Anstalten und Vereine Basels fest etabliert und stellte am jihrlichen
Missionsfest einen eigenen Festredner, aber ihr Elan erlahmte nach
1828.1°

1837 erwarb Spittler die «Sammlungen» mit allen Rechten und
Pflichten von der Christentumsgesellschaft, welche die Zeitschnift
wegen der sinkenden Abonnentenzahl aufgeben wollte, und integ-
rierte das Blatt in seine seit 1816 bestchende Verlags- und Sorti-

" Vegl. die Predigt von Ernst Joseph Gustav de Valenti in der Abendversammlung
zu St. Martin iiber Hab. 2,1 am 4. Aug., einen Tag nach der vernichtenden
Niederlage der stidtischen Truppen gegen die Einheiten der aufstindischen
Landschiftler, Abschrift in: UB Basel, Archiv Christentumsgesellschaft, Protokoll
A 1 14, Gesellschaftsbericht vom 2. Okt. 1833, gekiirzt publiziert in Stachelin
(wie Anm. 2), Nr. 338, S. 471ff.

"* UB Basel, Archiv Christentumsgesellschaft, Protokoll A I 14, Basler Zentral-
bericht vom 7. Sept. 1831, zitiert nach Stachelin (wie Anm. 2), Nr. 333, S. 465.
Bereits im Zentralbericht vom 3. Sept. 1823 hiess es zur Basler Bibelgesellschaft,
zitiert nach Stachelin (wie Anm. 2), Nr. 276, S. 424: «Die Bibel-Gesellschaft sezt
noch immer eine schéne Anzahl Exemplare der heiligen Schrift ab, welche
jedoch durch die an so vielen andern Orten errichteten eigenen Bibel-Pressen
von Jahr zu Jahr etwas vermindert wird. Hingegen weist ihr der Herr neue Wege
zu niitzlicher und néthiger Verbreitung der Bibel, besonders des Neuen Testa-
ments, an, wie unter Anderm bey den das Jahr so hiufig hin und her reisenden
Handwerkspurschen.»

" Vgl. Baslerische Mittheilungen, Nr. 14, 10. Juli 1830, «Zur Geschichte der Juden
in Basel», 2. Teil, S. 325, anonym: «Nur miissen wir bedauern, dass das edle
Bestreben einiger Menschenfreunde, welche die moralische Besserung verwahr-
loster Judenkinder auf dem Wege der Bekehrung zum Christenthum beabsich-
tigten, sich noch keines giinstigen Erfolges erfreuen konnte. Nihere Angaben
iiber das Wesen dieses Vereins, seines Wirkungskreises und des bisher geleisteten,
wiirden diesen Blittern eine willkommene Mittheilung seyn.»



66 Sara Janner

mentsbuchhandlung. Spittler verbesserte das Konzept der «Samm-
lungen» in den folgenden Jahren so erfolgreich, dass sie zu einer
wichtigen Einnahmequelle fiir seine mit der 1840 eréftneten Pilger-
mission auf St. Chrischona verbundenen Unternehmungen wurde.
Der «eitende Ausschuss» der Chrstentumsgesellschaft, welchem
Spittler weiterhin als Sekretir angehorte, reduzierte sich hingegen
mit diesem Verkauf auf eine Verwaltungskommission, da ausser den
Vermégenswerten von der Organisation der Gesellschaft nichts
mehr tibrig blieb.""”

Die Judenmission in Basel entwickelte sich in der Folge in zwei
Richtungen: Spittler, welcher sich innerlich von der Christentums-
gesellschaft und ihren Griindungen distanziert hatte und seit der
Mitte der zwanziger Jahre eigene Projekte verfolgte, konzentrierte
sich auf das «Heilige Land», welches zu Beginn der dreissiger Jahre
der Mission zuginglich wurde. Jiingere Laien und Theologen, welche
in und mit der Erweckungsbewegung autgewachsen waren, wollten
hingegen keine «Mission» mehr unter den Juden treiben, sondern
verstanden die Judenmission mehr als Gemeindearbeit unter Chris-
ten und «wahrheitssuchenden» Juden. Beide Richtungen gaben
eigene Zeitungen heraus: Seit 1834 erschien der «Freund Israels.
Nachrichten von der Ausbreitung des Reiches Gottes unter Israely,
herausgegeben vom 1830 gegriindeten Verein der Freunde Israels,
und zwischen 1838 und 1843 verdftentlichte Ptarrer Samuel Preis-
werk (1799-1871) in Kommussion bei Spittler «Das Morgenland.
Altes und Neues fuir Freunde der heiligen Schrift. Eine Monats-
schrift».'™

"Die Versammlungen der Chnstentumsgesellschaft, welche seit Dezember 1831
von Ernst Joseph Gustav de Valenti geleitet wurden, gehen spitestens mit der
Ubersiedlung de Valentis nach Bern im Mai 1835 cin. Die «Protokolle» oder
«Gesellschaftsberichte», d. h. die Kommunikation unter den Partikulargesellschaf-
ten, wurden spitestens 1839 eingestellt, vgl. UB Basel, Archiv Christentums-
gesellschaft, Abteillung A: Protokolle und Berichte, die erste Protokollserie A 1
endet 1837, die zweite Serie 1835/36 und die dritte 1839. Die Sene A 4 der
Berichte bricht 1834/35 ab.

Bereits in einem in den «Sammlungen» 1822 abgedruckten Aufruf gab der «Ver-
ein zur Befdérderung des Christenthums unter den Juden» folgende Anregung:
«Noch erlaubt sich der Verein, den Gedanken mutzutheilen: Ob ein solches
wobhlthitiges Unternchmen [die geplante Erzichungsanstalt fiir arme Judenkin-
der| nicht auch krifug dadurch geférdert werden diirfte, wenn fiir dasselbe eine
cigene periodische Schrift, welche ausschliesslich Nachrichten tiber das Jsraeliti-
sche Volk alter und neuer Zeit aus den sichersten Quellen und Versuche, es durch
Wort und That dem wahren Christenthum zuzufiihren, mittheilte, von sachver-

o



Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 67

5.1. Griindung des Vereins der Freunde Israels 1830

Am 12. Dezember 1830 traf sich ein Dutzend junger Minner
zwischen 25 und 35 Jahren, um die Griindung eines Judenmissions-
vereins zu besprechen, des Vereins der Freunde Israels. Mehr als die
Hiilfte dieser Minner waren Theologen, unter thnen findet sich auch
ein Sohn von Pfarrer Johann Rudolf Burckhardt (1800-1862), wel-
cher 1824 bei Steinkopf in London als Hilfsprediger an der deutsch-
lutherischen Kirche gearbeitet hatte, und der Judenmissionar Johann
Jakob Banga (1798-1834). Aber auch Kaufleute und Handwerker
gehorten zu den Griindern. Viele hatten Kontakte mit dem Basler
Missionsseminar und seinen Schiilern oder unterrichteten dort.
Mehr als zweil Drittel von thnen gehérten zur Basler Briiderso-
zietit.'"” Bis 1835 leitete den Verein der Theologe und Lehrer And-
reas Brim-Rappard (1797-1882), spiter als Pfarrer in Neukirchen
berithmt geworden als «Vater der Erziehungsvereine im evangeli-
schen Deutschland»;™ nachher lag die Leitung in den Hinden der
vom Verein seit 1832 als Sekretire angestellten Theologen Carl
Brenner-Sulger (1806-1839) und Eduard Bernoulli(-Brenner)-
Barth (1795-1875). Brim und Brenner bauten das Korresponden-
tennetz auf und prigten die seelsorgerische und karitative Arbeit,
wihrend Eduard Bernoulli, Schwager von Carl Brenner, nach dessen
Tod 1838 diese Strukturen ausbaute und festigte.

Das neue Missionskonzept der Freunde Israels ging wahrschein-
lich auf Johann Jakob Banga zurtick, welcher wie Brenner und Ber-

stindigen christlichen Minnern herausgegeben und unter Christen und Juden in
grosser Anzahl verbreitet wiirde? Sollte der Verein die Freude haben, auch hier-
iiber freywillige Anerbietungen zu gehaltreichen schriftlichen Aufsitzen, so wie
zur Sammlung von bedeutenden Subscriptionen zu erhalten: so wiirde ithm diess
Muth geben, in der Folge einen ausfiihrlichen Plan iiber den Inhalt, Herausgabe
und Preis einer solchen Schrift vorzulegen.» («Sammlungen» 1822, nach S. 320
im Exemplar der «Sammlungen» in der UBB eingebunden, zitiert bei Stachelin
[wie Anm. 2], Nr. 261, S. 411/12.) Vgl. zu diesem Zeitungsprojekt auch den
Brief von Joh. Jakob Banga an Spittler vom 7. Jan. 1823 aus Erlangen mit der
Absage von Johann Arnold Kanne (1773-1824), StABS, PA 653 V 3: Banga,
gekiirzt abgedruckt bei Stachelin (wie Anm. 2), Nr. 266, S. 416/417.

" Die Statuten vom 31. Mirz 1831 (StABS, PA 945 B 1.1) unterzeichneten: Johann
Jakob Banga, SMC [Sancti Ministerii Candidatus] und Judenmissionar; Andreas
Brim SMC; Friedrich Braun, Waisenhausprediger; Carl Brenner SMC; Johann
Rudolf Lukas Burckhardt SMC; Heinrich Flubacher Sohn, Kaufmann; Emanuel
Herzog-Heusler; Samuel Keller, Kiibler; Philipp J. Oster, Prediger und Juden-
missionar; Carl August Rappard SMC; Carl Ryhiner-Burckhardt, Kaufmann.

" Zu Andreas Brim vgl. Elsbeth Lohbeck, Andreas Brim (1797-1882): cin Weg-
bereiter der Diakonie im Rheinland und Griinder des Neukirchner Erziechungs-
vereins. Ein Lebensbild, Kéln 1989.



68 Sara Janner

noulli in der Basler Briidersozietit aufgewachsen war und aus einer
Basler Handwerkerfamilie stammte. Er hatte sich in Tiibingen,
Erlangen und London zum Judenmissionar ausbilden lassen.' Seit
1824 war er in Basel und Strassburg als Missionar der dLondon
Society fiir Promoting Christianity among the Jews stationiert.
Wihrend seiner Ausbildungszeit und bis zur Griindung des neuen
Vereins stand Banga in personlichen und beruflichen Verbindungen
mit den Mitgliedern der Gesellschaft zur Verbreitung des Christen-
tums unter den Juden.'” Banga diirfte aber vor allem die Kontakte
zwischen dem Verein der Freunde Israels und den fiir die Londoner
Gesellschaft titigen Judenmissionaren Johann Christian Moritz
(1786—-1868), Jacob August Hausmeister (1806—1860) und Johann
Philipp Oster, welche alle jiidischer Herkunft waren, vermittelt
haben. Moritz, Hausmeister und Oster waren an der Griindung des
Vereins der Freunde Israels personlich beteiligt und halfen bei der
Ausarbeitung des neuen Missionskonzepts. Sie arbeiteten spiter eng
mit dem Verein zusammen.

Bereits durch den Namen grenzte sich der Verein der Freunde
Israels von Anfang an klar vom ilteren Judenmissionsverein ab.'”
Seine Griinder bezeichneten sich als «Freunde», weil sie Aufkli-
rungsarbeit unter Christen betreiben wollten, um diese zu einem
verstindnisvollen Umgang mit am Christentum interessierten Juden

' Banga hatte sich 1818 vergeblich 1im Basler Missionsseminar angemeldet und
studierte zunichst an der Basler Universitit Theologie.

" Vgl. Briefwechsel zwischen Banga und Spittler: StABS, PA 653 V 3: Banga, und
PA 653 F: Judenmission, Nr. 12. Briefe von Spleiss und Mina Krafft an Banga:
UB Basel, Nachlass Hieronymus Annoni, Annex Nr. 1: Nicht an Annoni oder
von Annoni geschricbene Briefe (sic).

' Vgl. StABS, PA 946 F 2.1: Protokoll der Komiteesitzung vom 23. Dez. 1830,
S. 12: «Es kam ber dieser Gelegenheit auch zur Sprache die Stellung unseres
Vereines zu der schon seit mehreren Jahren hier bestechenden Judenmissions-
gesellschaft unter dem Prisidium von H. Pfr. VonBrunn. [Beschluss:] die
Nothwendigkeit sich mit dieser Gesellschaft {iber die gegenseitige Stellung zu
verstindigen wurde erkannt u eine briiderl. offene Erklirung gegen dieselbe
wurde beschlossen, um so eine Gegenerklirung zu veranlassen wodurch wir uns
den auswirtigen Judenfreunden gegeniiber {iber den unsren, dem schon beste-
henden an die Seite tretenden Verein ausweisen konnten;» Komiteesitzung vom
30. Dez. 1830, S. 14-15: Brim, Oster und Burckhardt gehen fiir eine Bespre-
chung zu Spittler und bitten um «eine schnftliche Anerkennung von Seiten der
Basler Judenmiss.gesellsch. Committee». Spittler wiinscht eine schnftliche
Anfrage an das Komitee, welches die Anerkennung des neuen Vereins dann
bewilligte. Die Angabe bei Stachelin (wie Anm. 25), S. VII, dass auch der Verein
der Freunde Israels eine direkt auf Spittler zuriickgehende Griindung sei, ist also
nicht korrekt.



Judenmussion in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 69

zu befihigen, und weil sie dem Aufbau christlicher Gruppen, in wel-
che Juden vor und nach der Taufe aufgenommen und auch sozial
integriert werden konnten, besondere Bedeutung beimassen. Bekeh-
rung und Taufe von Juden war weiterhin Teil des neuen Missions-
konzepts,”” aber nicht mehr ein vorrangiges Ziel. Der Begnff
«Israel», im Gegensatz zu «Juden», zeigt an, dass diese jungen Min-
ner sich nicht als christlicher Armenverein fiir bediirftige Juden ver-
standen, sondern ihre Hilfe ausschliesslich «wahrheitssuchenden»
Juden anboten.'” Der Verein arbeitete deshalb mit Judenmissionaren
zusammen, suchte auch Kontakt zu Juden durch Gespriche und das
Verteilen von Traktaten und dem Text des Alten Testaments, ver-
stand dies aber nicht als Missions-, sondern Aufklirungsarbeit im
eigentlichen Wortsinn: " Die Juden sollen nicht in erster Linie durch
die Verkiindigung Christi im Neuen Testament, sondern durch das
Lesen der gottlichen Bundesversprechen und der messianischen Pro-
phezeiungen auf ihre heilsgeschichtliche Bestimmung hingewiesen
werden.'”

Um diese Ziele zu erreichen, veranstaltete der Verein fiir Christen
eine monatliche Betstunde fiir die Mission unter den Juden, in wel-
cher einschligige Bibelstellen erliutert und iiber die Judenmission

' In Basel wurden 1839 in der Kirche zu St. Jakob zwei und 1843 im Miinster ein
vom Verein betreuter Jude getauft. Alle waren ortsfremd.

" Zu dieser wichtigen Unterscheidung der Begriffe «srael und «Juden» vgl.
Samuel Preiswerk in Nr. 1 des 1. Jahrganges des «Morgenlandes», S. 3: «Aus
jedem vor Gott und mit Gott durchgemachten Kampfe [Busskampf] geht dieses
Reich [i. e. das Reich Gottes auf Erden] mit steigender Verklirung hervor; darum
ist es ein Reich Jsrael, denn der Name Israel bezeichnet einen, der etwas von Gott
erningt. Der Gott Jsraels aber ist der geoffenbarte Gott, der erlésend in die
Menschheit eintritt, der in Jesu sich uns siindlos aber menschlich naht, auf dass
sein Volk auch Thm sich nahe, und in [hm das Leben habe.» Vgl. auch Anm. 126,
144, 146, 147.

*Vgl. StABS, PA 946 F 2.2: Protokoll vom 21. Juni 1832, S. 10: «Zunichst wiin-
schen wir aber die Jsraeliten zu Jsraeliten zu machen durch das A. T.» Diese Tau-
tologie entsteht aus dem zeitgendssischen Basler Sprachgebrauch, welcher den aus
dem Franzésischen iibernommenen Begriff «Israelit» gegeniiber dem ausschliess-
lich negativ konnotierten Begrift «Jude» in der Umgangssprache den Vorzug gibt.

' Banga hatte sein Missionskonzept bereits 1823 withrend seiner Erlanger Studien-
zeit entwickelt und in einer kleinen Schrift «Ueber die Wiederaufrichtung des
Reiches Israel aus den géttlichen Weissagungen ausgezogen», [s. 1.] 1823, dar-
gestellt. Fiinf Exemplare dieser Schrift tibersandte er mit einem Begleitschreiben
vom 10. April an das Komitee der Basler Gesellschaft zusammen mit einem
persdnlichen Brief an Spittler vom 9. April 1823, in welchem er seine Ideen kurz
zusammentfasste, vgl. StABS, PA 653 F: Judenmission, Nr. 12: Schreiben vom
9. April 1823, und PA 653 V 3: Banga, Schreiben vom 10. April 1823.



70 Sara Janner

informiert wurden, und unterhielt eine Sonntagsschule, «um Freunde
dieser Sache zur Wirksamkeit unter Jsrael zu befihigen», wozu auch
die Bibelbetrachtungen in der Missionsbetstunde dienen sollten.'”
Juden bot der Verein finanzielle und seelsorgerische Unterstiitzung
an, Hilfe bei der beruflichen Integration und Zugang zu einer christ-
lichen Gemeinschaft: «da es nicht anders als schidlich sein kann,
wenn ein noch unbefestigter Jsraelite von Ort zu Ort wandern muss,
um sich ein Unterkommen zu suchen, so glaubt die Gesellschatft,
darauf dringen zu miissen, dass solchen so viel méglich immer in
ithrer nichsten chnstlichen Umgebung die néthige geistliche und
leibliche Pflege verschafft werde.»' Nach verschiedenen gescheiter-
ten Versuchen, konversionswillige Juden bei Handwerkern, welche
diese bei sich beschiftigten, oder in christlichen Gastfamilien unter-
zubringen, entschloss sich der Verein, ein «Proselytenhaus» einzu-
richten, welches im Dezember 1842 am Gemsberg 7, in niichster
Nihe zur damaligen Synagoge am Unteren Heuberg 7, erdffnet
wurde. Als Leiter des Hauses waren Konvertiten angestellt: Zuniichst
ein noch vom ilteren Verein als Jugendlicher in Pflege genommener
Handwerker, dann seit Mai 1844 c¢in Gymnasiallehrer, welcher vor
seiner Konversion auch als jidischer Rehgionslehrer titig gewesen
war.

Diese Missionsstation 1n nidchster Nihe der Basler Synagoge
wurde von der Basler jiidischen Gemeinde offenbar als Provokation
empfunden, obwohl keiner der vom Verein dort betreuten Juden aus
Basel oder emner Sundgauer oder Elsdsser Gemeinde stammte." Aber
erst in der revolutiondren Aufbruchstimmung des Jahres 1847 griff
Rabbiner Moses Nordmann von Hegenheim, zu dessen Rabbinat
die Basler Gemeinde gehorte, die Judenmission in Basel in einer
freisinnig ausgerichteten Basler Tageszeitung 6ftentlich an. Dadurch
wurde die Judenmission erstmals auch in die politischen Auseinan-
dersetzungen hineingezogen zwischen dem konservativen alteinge-

"** Eventuell entstand diese Sonntagsschule aus Kontakten mit dem 1825 gegriinde-
ten Evangelischen Jiinglingsverein, welcher sich be1 Spittler im «Filkl» traf und
1828 ein Statut entwarf fiir einen «Hauptpilgermissionsposten», vgl. Staehelin
(wie Anm. 2), Nr. 314, S. 4511f.

" StABS, PA 946 B 1.1: Statuten vom 1. Miirz 1831, §§ 3 und 4.

"Sekretir Carl Brenner weigerte sich interessanterweise wihrend seiner Amtszeit
mehrmals kategorisch, von sich aus mit den in Basel niedergelassenen Juden
Kontakt aufzunehmen, wihrend andere Vereinsmitglieder Juden in ihrer Nach-
barschaft besuchten. Hingegen wurden die Juden aus den stadtnahen Dérfern in
der Stadt und in ihren Heimatddrfern von Anfang an angesprochen, wandten sich
auch von sich aus um finanzielle Hilfe an den Verein.



Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 71

%m 11(’/ 2o gy ';T ?,,,ém, 4//
%&zm \

Abb. 1. «Judenmissionar» Jakob August (Meyer) Hausmeister-Goldberg
(1806—1860) aus Stuttgart. Er erlernte zwischen 1820 und 1824 bei
Hofuhrmacher Hahn das Uhrmacherhandwerk und «bekehrte» sich in dieser
Zeit zum Christentum. Nach seiner Taufe in Esslingen trat er 1826 ins
Basler Missionsseminar ein, wurde von der <London Society for Promoting
Christianity among the Jews» im Dezember 1831 als Missionar berufen und
nach einer kurzen Zusatzausbildung in London 1832 in Strassburg statio-
niert. 1835 verheiratete er sich mit Luise Goldberg, Tochter von Bernhard
Goldberg, welcher 1819 in Basel vergeblich ein Taufgesuch gestellt hatte und
zu diesem Zeitpunkt in Dresden stationiert war, ebenfalls im Dienst der
London Society.

(Universitdtsbibliothek Basel, Portritsammlung Falk. 456, Lithographie
von J. R. Fretz, Basel, Originalzeichnung von 1836)



ara Janner

r

S

(UISPADS-42]SHIE] SPAUPUT SSOIYIDN] ‘BUn121qualfyIspuvE] ‘1asvgg §a1f1o11q1qsipisiaatuy)) “vivy Jnp pun uaiissaqy .:&&.?J”T. ul
A121205 Kuvuoissipr youny D aip anf CZ 81 1135 213112GAD PUn Jap]1qadsny SUD Ul PUN APUIMISSUOISSITAT A3|SPE] Wil CZ8 [~ Z§ [ apina 4a1InoAy 129
SUIMLT) SHD NIV, JINYUMIE] 4112 SN JUAMDIS 0GOS “SIJINIAS YIUpaL.] uv1ISUY) a13yaloadpunspIv aip 1pqor) )2INISIIUN UONYUN]
A3S21p W[ “NVYIUUL PO ] WIUIIS NZ SIq GF 8T HOA 42 SaYdjam T U1d Wappsnaaf voa sjoyasigy uayIsYadUPAd Sap JPUAOSIUT WAl UIUAOUID
- (6L81—66L1) 42))22-10q0%) [NUVS (¢ [UYY UIUIAU0Y WNJUISUYT) WNZ UAINT UISSIP UIPUPIPILL] PIADCT SIJHYISUYOSS]aPUIIN
Sap (oYU WA Ul SHIUIGUYRURINT UIYINBIUQN Sap 4211 Q98 1135 UaYNDUISIUNN] 4JUupyaq u1d ‘($Q[—C 8 [) 4pup|pau] 4opoay |
.,.:.qi. (Z ‘213113 S|aVAS] IpUNI] 43P U123 WP 7/ 8] PUN €8 [ UYISINZ "NDA] UJSII 4aU13S Japhig] UIDINS -4UUIE 1407) UOA PO WP
YIDU pun 334QYad 1PIANZ0SIIPRIE 4I|SVE INZ 4ISINIYIS 24a unl au1as pun dannp au1as am Jaydam (¢, Q1 —C6 L 1) YUpg-(4auuag-)imouiag

pavnpe (1 :S1Y224 YoDU SYUL U0 "13|PISA5 ([ 76— £8 1) WISPADS -42]SNIE] SPUPUT 1U0A “UOISIIAUON] PUt UOISSIUUIPN[ NZ a11aSNqly 7 99

-

mvﬁ..... ¥ .nm....,.....w.»* - .J«fi(.ﬂsﬁ..ﬁmhf




Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 73

sessenen Stadtbiirgertum, welches Eduard Bernoulli, der Sekretir des
Vereins, als sogenannter «Exulant» in typischer Weise verkorperte, ™
und der vom Freisinn vertretenen zugewanderten Wohnbevolke-
rung, welche keine politischen Rechte besass.'

5.2. Ex oriente lux: Spittlers Paldstinaprojekte

Waihrend sich der Verein der Freunde Israels ganz auf die heils-
geschichtliche Beziehung zwischen Christen und Juden konzent-
rierte und am Aufbau von christlichen Gemeinschaften arbeitete,
welche «erweckte» Juden aufnahmen, wandete sich Spittlers Interesse
in den dreissiger Jahren dem Aufbau einer christlichen Missions-
gemeinde im «Heiligen Land» zu. Englische Missionsgesellschaften,
mit welchen die Christentumsgesellschaft und die 1816 gegriindete
Basler Missionsgesellschaft in engem Kontakt standen, versuchten
bereits vor 1820 Missionare in Palistina zu stationieren,'” was aber
aus politischen Griinden erst zu Beginn der dreissiger Jahre moglich
wurde.” Diese «Offnung des Heiligen» Landes 15ste grosse Hoff-

' Als «Exulanten» bezeichneten sich die 1832 von den aufstindischen Baselbietern
vertriecbenen Pfarrer, welche den Eid auf die Verfassung des neuen Kantons Basel-
land verweigerten.

2 In dieser Perspektive muss nach der «verpassten Revolution» von 1847 auch der
Bericht zur Erdffnung der neu eingerichteten Synagoge am Unteren Heuberg 21
aus dem Jahre 1850 in der Schweizerischen Nationalzeitung gelesen werden (zitiert
nach Theodor Nordemann, Zur Geschichte der Juden in Basel, Festschnft
zum 150jihngen Bestehen der Israelitischen Gemeinde in Basel, Basel 1955,
S. 74): «Eine der Sache angemessene und inhaltsreiche Rede iiber das Hoffen und
Bestreben des jiidischen Volkes hielt der uns allen so vielfach bekannte Rabbiner
Nordmann [...] Nordmann’s Rede, die sowohl den Glauben als das Hoffen seines
Volkes so schon und klar uns darstellte, wiirde jeden Judenbekehrer (wiren sie
nur dagewesen!) davon iiberzeugt haben, dass dies Volk, das durch alle Zeiten und
Stiirme hindurch diesem seinem Glauben und Hoffen stets treu geblieben, dass
dies Volk ihrer seichten und plattkdpfigen Proselytenmacherei Etwas entgegen-
zubieten hat, das nicht von gestern auf heut erst, sondern einen Glauben, der, seit
Jahrhunderten bestehend, Halt genug haben wird, ihren engherzigen Bestrebun-
gen zu trotzen, hat er doch so vielfach den Verfolgungen und dem Tod selbst die
Spitze geboten.»

" Diese Versuche starteten meist von Malta aus, wo die «Church Missionary
Society> eine Station mit eigener Druckerei unterhielt. Blumhardt und Spittler
druckten regelmissig Berichte und Briefe aus Malta in den von ithnen herausge-
gebenen Zeitschriften ab.

' Der Vertrag von Kiitayha brachte 1833 Syrien, Libanon und Palistina unter igyp-
tische Kontrolle. Agypten 6ffnete darauthin Palistina Christen und Europiern.
Auch als die Brten, welche den tiirkischen Sultan unterstiitzten, mit der
Beschiessung von Akko 1840 Palistina wieder unter tiirkische Herrschaft brach-
ten, blieb Palistina fiir Europier zuginglich.



74 Sara Janner

nungen aus, welche sich in der von Pfarrer Samuel Preiswerk heraus-
gegebenen Zeitschrift «Das Morgenland» reflektierten.

Die Monatsschrift «Das Morgenland. Altes und Neues fiir
Freunde der heiligen Schrift» erschien zwischen 1838 und 1843. Sie
zeigt ganz deutlich die Verlagerung des Interesses von der Judenmis-
sion auf das «Heilige Land». Samuel Preiswerk entwickelte darin fiir
ein «bibelgliubiges» Publikum eine um den Begriff «Israel» kreisende
Geschichtstheologie, welche anhand der biblischen Texte' die Ge-
schichte als fortschreitende Offenbarung des «Reiches Gottes» in der
sichtbaren Welt deutete." Gleichzeitig war das «Reich Gottes» aber
eine rein geistige Macht und diente einzig «der Heiligung der
Menschheit», es hat «seine Lebenskraft in Gott, aber sein Verderben
in der Stinde». Die Geschichte des «Reiches Gottes» war ein dau-
ernder «Kampf»: «Sein Gang ist immer durch Tod zum Leben, durch
Busse zur Versohnung, durch Siindenvergebung zur Heiligungy». In
jedem «erweckten» Menschen fand dieser Kampf statt. Die Men-
schen, welche innerlich an diesem Kampf teilhatten, waren zugleich
auch die «Werkzeuge», durch welche Gott in der sichtbaren Welt
handelte. Aus Preiswerks Sicht bereitete die Zeitschrift deshalb seine
Leser auf die kurz bevorstechende neue «Offenbarung des Reiches
Gottes» im Heiligen Land vor.

Spittler versuchte seit Beginn der dreissiger Jahre die Erwartun-
gen, welche Preiswerk in seiner Zeitschritt zum Ausdruck brachte,
zu konkretisieren. Seit 1825 arbeitete Spittler am Aufbau ciner «Pil-
germission». Die Grundidee dazu war, dass einfache Handwerks-
gesellen sich zu Katecheten ausbilden und wihrend ihrer Wanderzeit
an threm Arbeitsort thre nichste Umgebung evangelisieren sollten,
indem sie zu gemeinsamem Lesen der Bibel oder erbaulicher Schrif-
ten emluden. Diese Idee nahm dann Gestalt an, als sich der Evange-
lische Jiinglingsverein, der sich seit 1825 jede Woche bei Spittler im

" Vgl. Morgenland, 2. Jg., 1. Heft, S. 6-7: «Unsern Ausgangspunct betreftend so
bekennen wir uns zuerst zu dem einfachen Glauben an die Offenbarung Gottes
in der heiligen Schrift [...] Noch enger gefasst ist unser Ausgangspunct der einer
geschichtlichen Anschauungsweise, wonach die Oftenbarung Gottes an die
Menschheit uns nicht blos als ein Wort, sondern als ein Werk erscheint, nicht blos
als eine Lehre, ein mal gegeben, sondern als ein Walten Gottes durch alle Riume
der Weltzeiten; nicht blos als ein Inbegnff von Erkenntnissen zu heilsamem Glau-
ben, sondern als der Rath Gottes, dessen Wille That ist, als der Rathschluss zu
dessen einstiger Vollendung alle Zeiten der Menschengeschichte vorbereitend
hinwirken, und welchen zu erkennen zumal Aufgabe unserer Tage, welche zu
tordern das Werk der Gliubigen ist, vorziiglich in unserm Zeitlauf.»

" Vgl. Morgenland, 1. Jg., 1. Heft, den ersten programmatischen Artikel, S. 1-8.



Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 75

«Filkli» versammelte, wahrscheinlich auf Spittlers Anregung hin zu
cinem «Hauptpilgerposten» erklirte und 1829 den aus Wiirttemberg
stammenden Bickergesellen Johannes Miillhiuser nach Wien absandte,
oftenbar in der Absicht, mit einer Reihe solcher «Pilgerposten» eine
Verbindung zu den «Bergungsorten» in Russland, den schwiibischen
Kolonien im Kaukasus, herzustellen."” Im Mai 1833 regte Spittler
zusammen mit dem Arzt Adolf Ernst Gustav de Valenti (1794-1871)
und Carl Christian Philipp Tauchnitz (1798-1884)" die Griindung
ciner Pilger-Missions-Gesellschaft an, welche nach vielen Schwie-
rigkeiten 1840 auf St. Chrischona ber Riehen die Pilgermissions-
anstalt eréfinete.

Entscheidend fiir Spittlers Palistinapline wurde die seit den
zwanziger Jahren bestechende Bekanntschaft mit Samuel Gobat
(1799-1879)."” Diese Pline nahmen aber erst nach der Griindung
des englisch-preussischen Evangelischen Bistums Jerusalem im Jahre
1841 konkretere Gestalt an. Der von Spittler angeregte Palistina-
verein konstituierte sich 1842."" Als Gobat 1846 zum Bischof von

" Diese Idee, einzelne «Pilgerposten» zu einer «Pilgerstrasse» zu verbinden, nahm
Spittler nach 1850 wieder auf im Projekt der «Apostelstrasse», welche von
Jerusalem aus nach Agypten fithrte. Zur Apostelstrasse vgl. Andreas Baumann,
Die «Apostelstrasse». Eine aussergewohnliche Vision und ihre Verwirklichung,
Giessen 1999,

" Vielleicht gehorten auch Wilhelm Kéllner von Sitzenkirch und Christian
Heinrich Zeller, Inspektor der Beuggener Anstalt, zum Griindungskomitee, vgl.
Stachelin (wie Anm. 2), S. 14, Nr. 48.

" Der aus einer Herrnhuter Familie aus Crémines ber Moutier stammende Gobat
war 1821 s Basler Missionsseminar aufgenommen und 1825 1im Dienst der
«Church Missionary Society> in Agypten stationiert worden, von wo aus er 1827
zusammen mit dem ebenfalls von der «Church Missionary Society> angestellten
Judenmissionar John Nicolayson Palistina bereiste. Briefe Gobats, welche von
dieser Reise berichten, wurden in die «Protokolle» der Christentumsgesellschaft
aufgenommen und in den von Blumhardt und Spittler herausgegebenen Zeit-
schriften verdttentlicht. Seit 1832 lebte Nicolayson in Jerusalem, wo er ab 1838
regelmaissig evangelische Gottesdienste in seinem Zimmer abhielt.

Vgl StABS, PA 653 C 2, Nr. 3: «Mittheilung des Palistina Vereins in Basel an
Freunde des Reiches Gottesy, Juni 1842. Vorsteher war Gottlieb Wilhelm Hoft-
mann, Biirgermeister der freien Separatistengemeinde Korntal, Aktuar Albert
Ostertag-von Speyr, Kassier Kautmann Barth-Otto. Weitere Mitglieder: Chris-
uan Gottlob Barth von Calw, Wilhelm Hoffmann, Sohn von Gottlieb Wilhelm
Hoftmann und Inspektor der Basler Missionsgesellschaft, Pfarrer Jakob von
Brunn, Pfarrer Adolf Sarasin-Forcart, Architekt Chrstoph Riggenbach, Chr.
Fried. Spittler (Angaben nach Alex Carmel, Christen als Pioniere im Heiligen
Land, Basel 1981, S. 46).

=



76 Sara Janner

Jerusalem ernannt wurde, konnte Spittler es wagen, 1im September
1846 zwei Chrischonabriider der Pilgermission nach Jerusalem zu
schicken, um dort ein «Briiderhaus» zu griinden, «damit die armen
Leute dort an einem lebendigen Beispiel mit Augen sehen, wie
wahre Christen unter einander leben.»'' Die Chrischonabriider in
Jerusalem fiihrten in den folgenden Jahren immer wieder Juden zur
Taufe, welche daraufhin, mit Empfehlungsschreiben versehen, nach
Basel reisten. Diese Konvertiten aus Jerusalem stellten den Verein
der Freunde Israels vor schier unlosbare seelsorgerische Probleme,
was zu erheblichen Verstimmungen zwischen dem Verein der
Freunde Israels und der Pilgermission fiihrte.

6. Zum Judenbild der Judenmission in Basel in der ersten Halfte
des 19. Jahrhunderts

Das Judenbild der Basler Erweckung'® lisst sich nicht vom
Geschichts- und Weltverstindnis der «Erweckten» trennen, welche
wesentlich vom Gegensatz zwischen Geist und Materie, Licht und
Finsternis geprigt sind. Die sichtbare Welt, in welcher die Menschen
leben, und die Geschichte der Menschheit haben an sich kein Ziel
und keinen Zweck, solange der Glaube nicht dem einzelnen Men-
schen «die Augen oftnet» fiir die gottliche Wirklichkeit, welche sich
sozusagen hinter der sichtbaren Welt und der Menschheitsgeschichte
verbirgt. Die absolute Negation der Welt st also gebrochen durch

"' Zitiert nach Stachelin (wie Anm. 2), S. 21, Nr. 73, ohne Quellenangabe.

"*Das Folgende stellt emne starke Vereinfachung komplizierter theologischer
Systeme dar, da die «Erweckung» wohl charakteristische Grundziige besass, aber
keine einheitliche Theologie. Die verschiedenen Theologien fiihrten auch zu
jeweils anderen Judenbildern. Da es mir vor allem um die Auswirkungen des
Judenbildes auf das Handeln der «Erweckten» in der Judenmission geht, schien
mir eine Reduktion auf die gemeinsamen Grundziige der verschiedenen Juden-
bilder zulissig, umso mehr als nur einzelne «Erweckte» wie Samuel Preiswerk
oder Niklaus von Brunn sich der theologischen Implikationen ihres tiglichen
Handelns wirklich bewusst waren und nicht einfach einem strikt religids begriin-
deten Verhaltenskodex folgten. In diesem Sinne illustrieren die dem Text beige-
gebenen Zitate aus Niklaus von Brunns Alterswerk «Apokalyptisches Worter-
buch brauchbar als Schliissel zur Eréffnung der geheimen Winke, die in der
Offenbarung Jesu Christi durch den Jiinger, den Er lieb hatte, der Kirche ertheilt
worden», Basel 1834, nur eine mogliche Ausformung des Judenbildes der
«Erweckten».



Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 77

die Vorstellung, dass auch in der Natur und in der Geschichte eine
urspriingliche «Offenbarung» Gottes enthalten 1st, welche sich aber
nur dem «Erweckten», welcher sie mit «geistigen» Augen betrachtet,
erschliesst.

Den Schliissel zum Verstindnis von Natur und Geschichte gibt
die Bibel, welche aber nur der «Erweckte» richtig lesen und verste-
hen kann. Die Einsicht in das ausschliesslich negative Wesen von
Natur und Geschichte und die absolute Wahrheit der in der Bibel
enthaltenen gottlichen Offenbarungen sind dem Betrachter solange
nicht zuginglich, als er nicht durch die «Erweckung» zum «wahren»
Leben, durch den Glauben an Jesus Christus, die eigene und die
«Verdorbenheit» der ganzen Schopfung erkennen kann, welche der
Herrschaft des «Herrn der Finsternis», des Teufels, unterworfen ist.'*
Eine solche Weltsicht und ein solches Geschichtsverstindnis ver-
schliesst sich bewusst jeder anderen Welt- und Lebensauffassung und
spricht ihr von vorneherein jede Wahrheit oder Wirklichkeit ab. Ein
Verstindnis der jiidischen Kultur und ihrer Menschen ist somit
weder moglich noch gewtinscht. Die «Erweckten» nahmen mit ihrer
Riickkehr zum «wahren Glauben» zugleich auch religitse antijiidi-
sche Vorurteile der christlichen Tradition wieder auf, unabhingig
davon, ob sie an eine vollstindige «Bekehrung der Juden» durch
einen gottlichen Gnadenakt am Ende der Weltgeschichte glaubten
oder nicht.

Die Bibel bildete fiir die «Erweckten» den Schliissel zur Interpre-
tation der jiidischen Geschichte. Die Juden, welche die «Erweckten»
als Hausierer und Strassenhindler oder als Nachbarn aus ithrem All-
tag kannten, waren die Nachkommen des «Bundesvolkes Gottes»,
mit dessen Stammvater Abraham, gemiss den alttestamentlichen
Texten, Gott einen «ewigen Bund» geschlossen und ithm und seiner
Nachkommenschaft das «Heilige Land» zum Eigentum gegeben
hatte. Die «Erweckten» sprachen den Juden diese Genealogie «nach
dem Fleisch» nicht ab, negierten aber die fiir das Selbstverstindnis
des Judentums grundlegende Kontinuitit zwischen der Religion des
«Volkes Gottes» im Alten Testament und der jiidischen Religion und
Glaubenspraxis, wie sie den damaligen Alltag der Sundgauer und
Elsisser Juden prigte. Denn die Juden hatten, wie die neutestament-
lichen Texte erzihlten, Jesus nicht als ihren Messias angenommen,

"*Die Auswirkungen des Glaubens der «Erweckten» an die Realprisenz des Teufels
auf ihr Alltagsleben und den Umgang mit ihrer ungliubigen Umwelt wiren eine
eigene Untersuchung wert.



78 Sara Janner

sondern ihn ans Kreuz geschlagen.' Sie hatten sich damit selbst von
dem ihnen urspriinglich zugedachten «Heil» ausgeschlossen. Neben
der Erbsiinde, welche allen Menschen seit dem Siindenfall im Para-
dies anhaftete, lastete auf den Juden deshalb auch die Schuld am
Tode Chnsti, welche sie laut den neutestamentlichen Texten
bewusst auf sich genommen hatten.'” In der missionarischen Praxis
fithrte dieses Verstindnis des Judentums dazu, dass jegliches Festhal-
ten an jlidischen religidsen Vorstellungen und Briuchen als Zeichen
mangelnder «Bekehrung» gedeutet werden musste.

Auf der Grundlage der neutestamentlichen Texte, vor allem des
Johannesevangeliums, hatten in den Augen der «Erweckten» bereits
die Pharisier den urspriinglich «von Gott geoffenbarten Glauben»
durch «tote Buchstaben» ersetzt, eine Tendenz, welche die rabbini-
sche Tradition noch verstirkt und so die jidische Religion immer
mehr von thren Urspriingen entfernt hatte.'* Die Pharsier hatten
gemiss dem Johannesevangelium auch das Volk der Juden gegen

"' Vgl. von Brunn, Apokalyptisches Wérterbuch, Lemma «sracl, S. 120: (Jsracls
Séhne, 12 000 an der Zahl aus jedem Stamme, erhalten ein Siegel Gottes, das
ihnen von einem Engel vom Aufgang aufgedriickt wird, an ihre Stirnen [...] Jsra-
els wird in der Apokalypse sonst nirgends gedacht, als an den Stellen Clapitel] 7
und Clapitel] 21:12. In der Versiegelung dieser S8hne Jsraels schen sehr viele
Erklirer cine Erneuerung des Volkes Jsrael nach dem Fleische. Obschon auch ich
fiir dies Volk, weil das Heil von demselben ausging, eine grosse Vorliebe habe, so
kann ich mir doch unter den Versiegelten von allen Stimmen, nur die Ghieder des
geistlichen Jsraels denken, sie mégen nun des alten Jsraels leiblicher Saame, oder
Glaubens-Kinder seyn.»

' Diese Anerkennung der persénlichen Teilhabe an der Schuld der Juden am
Kreuztod Chrsti st deshalb ber den «Erweckten» auch erste und unabdingbare
Voraussetzung, dass ein Konvertit wirklich die géttliche Gnade erlangen kann.
Dieses Schuldbekenntnis wird in allen mir bekannten Taufformularen immer
besonders aufgefiihrt und wihrend des Taufritus auch 6ffentlich vorgetragen.

“Vgl. von Brunn, Apokalyptisches Worterbuch, Lemma «Juden», S. 122f:
«Obschon der Stimme Jsraels auf eine so erhebende Weise in der Offenbarung
gedacht wird, so gilt doch nicht ebendasselbe von den Juden. Auch durch ihren
Namen wird zwar nicht ausschliesslich auf die Abstimmlinge des Stammes Juda
hingewiesen, sondern auf den Charakter derjenigen, die von Johannes im Evan-
gehum als Gegner Christi bezeichnet werden; und diese waren grosstentheils die
jiidischen Schriftgelehrten, wie er besonders Ev[angelium des Johannes] 7:11,12.
zu erkennen gibt, weil da ein auffallender Unterschied zwischen den Juden und
dem Volkshaufen gemacht wird. In dem Briefe an die Gemeinde Smyrna wird in
Clapitel] 2:9. bemerkt: dch kenne die Listerung derer, die da sagen, sie seyen
Juden. Aber sie sind es nicht, sondern eine Synagoge Satans., Hier wird wahr-
scheinlich nicht so wohl auf das gemeine Volk der Juden, als vielmehr auf die
Rabbinen hingedeutet, welche allerler Verleumdungen tiber Christen ausstreu-
ten, um sowohl ihr Volk, als die Heiden, gegen dieselben aufzureizen.»



Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts 79

Jesus aufgebracht, so dass es seinen Tod verlangte und damit den
Fluch Gottes auf sich lud, welcher zur Zerstérung des zweiten Tem-
pels und der Zerstreuung der Juden in die Welt fithrte, wo die Juden
seither verachtet von allen Menschen unter dem gottlichen Fluch
leben mussten. Pharisier und Rabbiner waren in den Augen der
«Erweckten» deshalb vom geistigen Standpunkt aus betrachtet «die
Synagoge Satans», weil sie das einfache gtidische Volk» bis in die
Gegenwart hinein verfiihrten und von der Erkenntnis abhielten, dass
Jesus Christus der dem jiidischen Volk in den prophetischen Texten
immer wieder verheissene Messias sei.'” Die rabbinische Tradition
und die Rabbiner wiren also das eigentliche Hindernis, welches der
Judenmission entgegenstiinde, die das jtidische Volk zu seinem
wahren, im alten Testament geoffenbarten Gott zuriickfiihren sollte.
Daher stammte auch die Gehissigkeit, mit welcher die «Erweckten»
von den Rabbinern sprachen, die sich die Judenmission in threr
Gemeinde unter Berufung auf gesetzliche Garantien verbaten.
Diese Unterscheidung zwischen Pharisier-Rabbinern und jidi-
schem Volk ermoglichte es den «Erweckten» jedoch, die paulini-
schen Prophezeiungen tiber die heilsgeschichtliche Rolle des jidi-
schen Volks' in die eigene millenanstische Weltsicht einzubauen:
Dabei verwandelte sich die Schuld des jtidischen Volkes an der
Kreuzigung Christi in eine Dankesschuld der nichtjiidischen Vélker,
der Heiden, gegeniiber den Juden, weil sie erst durch den Fall des
juidischen Volkes in den Genuss der gottlichen Oftenbarung in Chris-
to gelangen konnten. Die «Erweckten» ehrten in jedem Juden das
ewige Versprechen Gottes an Abraham, welil sie in der Geschichte
des jiidischen Volkes, so wie sie sie nach den biblischen Texten inter-
pretierten, den {iiberzeugendsten Beweis der absoluten Wahrheit
der gottlichen Offenbarung sahen. Diese «Liebe» der «Erweckten»

*"Ebd., Lemma «Synagoge Satans», S. 297f.: «Eine Synagoge Satans werden (Cl[api-
tel] 2:9.) die jiidischen Vorsteher genannt, welche durch die Verleumdungen der
Christen, als ob sie geheime Verbrechen begangen hitten, die heidnische Obrig-
keiten zur Verfolgung derselben aufreizten. Der Herr nennt sie eine Synagoge
Satans, weil der Volksverein der Juden kein gottlicher mehr war, seitdem sie thren
Konig [Jesus Christus] verworfen hatten, und sein zum Eigenthum mit seinem
Blut erkauftes Volk verfolgten.»

" Vel. Rémer 11, speziell 15 und 25f.: «Denn wenn ihre Verwerfung die Verséh-
nung der Welt geworden ist, was wird ithre Annahme andres sein als Leben aus
den Toten [...] Ich will euch nimlich, ihr Briider, {iber dieses Geheimnis nicht in
Unkenntnis lassen, damit ihr nicht euch selbst klug diinkt: dass iiber Israel einem
Teil nach Verstockung gekommen ist, bis die Vielzahl der Heiden eingegangen
sein wird, und auf diese Weise ganz Israel gerettet werden wird, wie geschrieben
steht [...]».



80 Sara Janner

negierte jedoch alles, was Juden heilig war. Die Begegnung mit sol-
chen Christen konnte von den Betroffenen, welche sich zudem meist
nicht in der Lage sahen, sich zu verteidigen, nur als Demiitigung
empfunden werden. Leisteten sie offenen Widerstand, bestirkten sie
thr Gegeniiber nur in seinen Vorurteilen.

Die praktischen Auswirkungen des oben dargestellten Judenbildes
der Erweckten im alltiglichen Umgang mit Juden oder in den
Erwartungen an eine diesen Vorstellungen entsprechende Gesetzge-
bung sind in den Quellen direkt nicht fassbar. Sie konnten einerseits
die traditionellen judenfeindlichen Stereotypien, vor allem die den
Juden nachgesagte Liigenhaftigkeit und Neigung zum «Wucher,
rechtfertigen, relativierten diese aber auch, weil die Juden unter
einem gottlichen Fluch handelten. Die Juden waren als Juden von
der christlichen Gesellschaft auszuschliessen, aber Christen hatten
nicht das Recht, sie zu verfolgen oder ihnen das tigliche Leben und
den ehrlichen Erwerb ihres Lebensunterhalts unter Christen unge-
rechterweise schwer zu machen oder zu verunméglichen, wollten
die Christen sich nicht die Strafe Gottes zuzichen.'’ In dieser reli-
giosen Verpflichtung zur Toleranz gegeniiber den Juden lag
grundsitzlich ein grosses Potential, praktisch miindete diese in den
meisten Fillen in eine dusserst ambivalente Haltung gegeniiber den
Juden, welche zwischen Bewunderung und Verachtung schwankte.
In der Forderung nach der Gleichberechtigung der Juden und dem
Recht nach Religionsfreiheit sahen die Erweckten nur die Wirkung
des «Zeitgeistesr, welcher nicht nur die Juden, sondern auch alle
Christen, welche «den Heiland noch nicht kannten», in die Irre
fihrte. Sie identifizierten die «Synagoge des Satans» in ihrer Zeit
nicht nur mit den Rabbinern, sondern auch mit den rationalistischen

"*Der «Erweckte» Johannes Schnell, Knminalgerichtsprisident und bedeutender
konservativer Basler Rechtsgelehrter, deutete den grossen Stadtbrand von 1356
als eine Strafe fiir die Verbrennung der Basler Juden 1349 auf der Rheininsel in
seinem Beitrag in dem 1856 erschienenen Gedenkbuch zum 500. Jahrestag des
Basler Erdbebens: «Basel im vierzehnten Jahrhundert. Geschichtliche Darstellun-
gen zur flinften Sicularfeier des Erdbebens am S. Lucastage 1356», hrsg. von der
Basler Historischen Gesellschaft, Basel 1856, S. 350: «Das Feuer, das die Juden
(1349) auf der Rheininsel unterhalb St. Alban verzehrt hatte, ward vom Strom
nicht aufgehalten, sondern, iiber die Verfolger entziindet, brannte es sieben Jahre
nachher, was das Erdbeben iibrig gelassen, nieder, und wie ihre Briefe und Siegel
frither vernichtet wurden, so vernichtete es wiederum des Biirgers Schuldurkun-
den und Biicher. Es ist, als ob der Biirger von dieser Rache etwas empfunden
hitte, dass so bald wieder den Juden der Zugang [in die Stadt] gedftnet ward.»



Judenmission in Basel in der ersten Hiilfte des 19. Jahrhunderts 81

Theologen, welche die absolute Wahrheit der biblischen Oftenba-
rungen in Frage stellten, und den Revolutioniren, welche der Aner-
kennung der gottlichen Herrschaft die menschliche Selbstregierung
entgegenstellten.” In diesem Sinne wurde jeder, welcher sich den
«Glaubenswahrheiten» verweigerte, zum «Juden.

Sara Janner
Gotthardstrasse 56
4054 Basel

"'Vgl. von Brunn, Apokalyptisches Worterbuch, Lemma «Synagoge Satans»,
S. 298: «Sie [diese Worte der Apokalypse] scheinen aber weniger auf eigentliche
Juden sich zu beziehen, als auf solche Vereine von Chnstenlehrern, welche, wie
die Schriftgelehrten zu den Zeiten Jesu, Christum verachten und verwerfen, den
Glauben an lhn verleugnen, auch in Andern auszurotten suchen, die dussern For-
men eines blos gesetzlichen Wesens annehmen und zur Annahme empfehlen, die
wahren Christen aber schmihen, listern und verfolgen [...] Wir werden es wohl
noch erfahren, dass Viele, die jetzt noch gegen das Evangelium streiten, den Vor-
zug evangelischer Wahrheiten vor den selbstgeschaftenen Grundsitzen des Ratio-
nalismus werden erkennen lernen, und bezeugen miissen, dass sie nur in Jesu
Gerechtigkeit und Stirke finden.»



	Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts : ein Forschungsbericht

