
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 104 (2004)

Artikel: Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts : ein
Forschungsbericht

Autor: Janner, Sara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Judenmission in Basel in der ersten Hälfte
des 19. Jahrhunderts

Ein Forschungsbericht

von

Sara Janner

Einleitung: Zu Forschungslage und Fragestellung

Die evangelische Judenmission ist Teil der grossen Missionsbewegungen

des 19. Jahrhunderts, welche nach der Französischen Revolution

von England aus einerseits die Industrialisierung Mitteleuropas,

andererseits die Kolonialisierung der aussereuropäischen Länder
begleiteten. Die Judenmission stiess während des 19. Jahrhunderts
nie auf das breite Interesse, welches der sogenannten «Heidenmission»

auch von Menschen entgegengebracht wurde, welche der
Mission an sich eher distanziert gegenüberstanden. Die marginale
Stellung innerhalb der Missionsbewegung, der geringe Erfolg und
das fehlende Prestige der evangelischen Judenmission sollten aber
nicht darüber hinwegtäuschen, dass die religiösen Grundkonzepte
der evangelischen Judenmission der ganzen evangelischen
Missionsbewegung gemeinsam waren.

Die miUenaristische Ausrichtung der evangelischen
Missionsbewegungen des 19. Jahrhunderts tritt in der evangelischen
Judenmission besonders deutlich hervor und stellt, trotz der auch von den
Missionaren immer wieder beklagten Erfolglosigkeit ihrer
Bemühungen, letztlich deren eigentliche Rechtfertigung dar. Die Tätigkeit
eines Vereins von «Erweckten» wurde immer von einem Kollektiv
getragen, das über den konkreten Verein oder die religiöse Gemeinschaft,

welche ihn gegründet hatte, weit hinausging. Bindeglied und
geistiges Kommunikationsmittel dieses Kollektivs war das Gebet,
welches alle Menschen, welche sich allein oder gemeinsam für ein
bestimmtes Anliegen einsetzten, miteinander verband. Einem
einseitig auf die missionarische Tätigkeit ausgerichteten MissionsbegrifF
entgehen dieser gemeinschaftliche Charakter der Missionsbemühungen

der Erweckungsbewegung und die auf eine rein spirituelle
Wirklichkeit ausgerichtete Lebenswelt der «Erweckten», die diese



32 Sara Janner

Welt nur als «Pilger» durchwanderten,1 getrieben vom «Heimweh»
nach ihrer «himmlischen Heimat».2

MiUenaristische Theologien waren von pietistischen Theologen
bereits im 17. Jahrhundert ausgearbeitet worden,3 wurden aber
besonders vom württembergischen Spätpietismus des 18. Jahrhunderts
rezipiert und an die süddeutsche Erweckungsbewegung weitergegeben,

welche in Basel eines ihrer wichtigsten Zentren besass. Die
«Bekehrung der Juden» galt als eines der Vorzeichen für den
Anbruch des «Tausendjährigen Reiches», wenn Christus zum zweiten
Mal in der Welt erscheinen, die Schöpfung in ihrem ursprünglich
paradiesischen Zustand wieder herstellen4 und zusammen mit den
«Erweckten aus allen Völkern» (Heiden, Juden und Christen) bis ans
«Ende der Welt», dem «Jüngsten Gericht», regieren sollte, wenn
«Gut» und «Böse», «Licht» und «Finsternis» endgültig geschieden
würden.5 Dem Anbruch des «Tausendjährigen Reiches» sollten
verheerende Naturkatastrophen und Kriege vorausgehen, weshalb die
Texte des Alten und Neuen Testaments, welche von den «letzten
Zeiten» handelten, gerade in Krisenzeiten viel gelesen und zur
«sinnvollen» Deutung der Zeitereignisse im millcnaristischen Sinne

herangezogen wurden.

1 Diese Vorstellung bildet den Hintergrund des Namens «Pilgermission», der von
Christian Fnednch Spittler 1840 auf St. Chrischona bei Riehen gegründeten
Missionsanstalt.

'«Das Heimweh» hiess der Titel eines zwischen 1794 und 1796 erschienenen
Romans von Johann Heinrich Jung, genannt Stilling (1740—1817). welcher dieses

Lebensgefühl und die damit verbundenen millenanstischen Hoffnungen darstellte.
Zu den Wirkungen dieses Romans vgl. Jungs Brief an den Basler Ausschuss der
Chnstentumsgescllschaft vom 6. Jan. 1810, auszugsweise abgedruckt bei Ernst
Staehelin, Die Christentumsgesellschaft in der Zeit von der Erweckung bis zur
Gegenwart, Basel 1974, Nr. 38, S. 209ff.

' Vgl. Johannes Wallmann, Der alte und der neue Bund. Zur Haltung des Pietismus
gegenüber den Juden, in: Geschichte des Pietismus, Bd. 4: Glaubenswelt und
Lebenswelten, Göttingen 2004, S. 143ff

' Diese von der Kirchentradition seit der Antike abgelehnte, vom Kirchenvater
Origenes vertretene Lehre von der «Apokatastasis» wurde auch nicht von allen
Erweckten anerkannt. Der Begnff «Apokatastasis» ist aber direkt mit der
Judenmission verbunden, denn er erscheint im Neuen Testament nur an einer einzigen
Stelle, in Apostelgeschichte 3,21, in einer Bekehrungspredigt des Apostels Petrus

vor Juden.
s Diesen Vorstellungen liegen Passagen im Propheten Daniel 7, Ezechiel (Hesekiel)

38 und 39, und in der Offenbarung des Johannes (Apokalypse) 19 und 20,
zugrunde.



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 33

Die Visionen des Propheten Daniel und die Offenbarung des

Johannes bildeten die Grundlage für die Berechnung des ungefähren
Zeitpunktes, an welchem der Anbruch des «Tausendjährigen Reiches»

zu erwarten war. Johann Albrecht Bengel (1687—1752), der wohl
einflussreichste Württemberger Spätpietist, sah das zweite Erscheinen
Christi für das Jahr 1836 voraus. Unter dem Eindruck der Zeitereignisse

— der Französischen Revolution und dem Zusammenbruch des

Heiligen Römischen Reiches deutscher Nation — korrigierte Johann
Heinrich Jung, genannt Stilling (1740—1817), einer der meist gelesenen

religiösen Publizisten seiner Zeit, Bengels Annahmen und setzte
als Termin bereits das Jahr 1816 fest. Auf diese beiden Daten hin
erreichten die millenaristischen Naherwartungen in der
württembergischen und in der Basler Erweckungsbewegung einen Höhepunkt,

was jeweils auch durch die Zeitereignisse gerechtfertigt
schien: Männer und Frauen hielten Busspredigten oder erzählten
von ihren Visionen, ganze Züge von Erweckten verliessen ihre
Wohnorte, um in einem «Bergungsort» das Erscheinen Christi
abzuwarten, aber auch Missionsanstalten und zahlreiche religiöse Vereine
verdankten diesem religiösen Spannungszustand ihre Gründung.

In der neueren sozial- und kulturgeschichtlichen Forschung stiess

die evangelische Judenmission des 19. Jahrhunderts bisher aufgeringes
Interesse. Die wenigen Darstellungen der Geschichte und Entwicklung

der Judenmission im 19. Jahrhundert stammen entweder von
Missionstheoretikern des späten 19. Jahrhunderts und der
Jahrhundertwende6 oder von christlichen Theologen, welche sich nach dem
Zweiten Weltkrieg um den «christlich-jüdischen» Dialog bemühten.7
Die 1995 erschienene und in vieler Hinsicht wegweisende Untersuchung

von Christopher Clark zur politischen Funktion der lutherischen

Judenmission in den preussischen Territorien zwischen 1728
und 1941 regte bisher keine weiteren Studien in dieser Richtung

Vgl. C. H. Kaikar, Israel und die Kirche. Geschichtlicher Überblick der
Beziehungen der Juden zum Christenthume in allen Jahrhunderten, Hamburg 1869
(Übersetzung aus dem Dänischen); J. F. A. de la Roi, Die evangelische Christenheit

und die Juden unter dem Gesichtspunkte der Mission geschichtlich betrachtet,

Bd. 1, Karlsruhe; Leipzig 1884, Bde. 2-3, Berlin 1891-1892.
Vgl. Paul Gerhard Aring, Christen und Juden heute - und die Judenmission?
Geschichte und Theologie protestantischer Judenmission in Deutschland, dargestellt

und untersucht am Beispiel des Protestantismus des mitderen Deutschland,
Frankfurt a. M. 1987, 2. Aufl. 1989; Ralf Golling; Peter von der Osten-Sacken
(Hgg.), Hermann L. Strack und das Institutum Judaicum in Berlin, Berlin 1996;
Ulrich Kusche, Die unterlegene Religion. Das Judentum im Urteil deutscher
Alttestamentier, Berlin 1991.



34 Sara Janner

an.8 Auch für Basel, ein wichtiges Zentrum der deutschsprachigen
Erweckungs- und Missionsbewegung des 19. Jahrhunderts, gibt es

trotz der ausgezeichneten Quellenlage bisher keine Untersuchungen
zu Geschichte und Entwicklung der Judenmission und ihrer sozialen
und politischen Funktion.9

Ich versuche im Folgenden einen Überblick über die Entwicklung

und Tätigkeit der Judenmission in Basel zu geben, beschränke
mich dabei aber auf die erste Hälfte des 19. Jahrhunderts, die eigentliche

Blütezeit der Basler Judenmission. Nach 1850 entstanden keine
neuen Missionsvereine mehr. Ich konzentriere mich auf die komplizierten

personellen, familiären und institutionellen Verflechtungen,
welche die Judenmission in Basel trugen.'" Diese Verflechtungen in
einer lesbaren Form zu präsentieren, erwies sich als schwierig, da

gerade für den Zeitraum zwischen 1798 und 1847 Untersuchungen
zur institutionellen Entwicklung der Basler Stadtgemeinde, der

Regierungs- und Verwaltungsbehörden und der Kirche fehlen.
Umständliche Detaildiskussionen liessen sich deshalb nicht immer
vermeiden, um Irrtümer in der vorhandenen Literatur zu klären.
Um die Übersichtlichkeit des Textes zu wahren, habe ich umfangreiche

Quellenzitate in die Anmerkungen gesetzt. Diese Anmerkungen

veranschaulichen jedoch vieles, was im Text nur angedeutet
werden kann.

Wegen der schwierigen Forschungslage war es mir im Rahmen
dieses Aufsatzes nicht möglich, das komplexe Zusammenspiel erstens

* Zur Analyse der allgemeinen Forschungslage und zu Clarks Forschungsansatz vgl.
Christopher Clark, The Politics of Conversion. Missionary Protestantism and the
Jews in Prussia 1728-1941, Oxford 1995, S. 5-8; ergänzende bibliographische
Angaben bei Wallmann (wie Anm. 3), S. 143, dessen Artikel jedoch auf die

Judenmission des 19. Jahrhunderts nicht eingeht.
' Ernst Staehelin dokumentierte die Basler Judenmissionen zwar in seinen zahlreichen

Publikationen (besonders wie Anm. 2) immer wieder, untersuchte diese

Thematik aber nie systematisch. Seine Angaben sind oft auch ungenau oder
fehlerhaft.

1 Eine vollständige Erfassung und Durchsicht der für diesen Zeitraum zur Verfügung

stehenden Quellen war mir wegen der komplexen Überlieferungslage und
der Fülle des vorhandenen Materials nicht möglich. Dieser Aufsatz beruht im
wesentlichen auf folgenden Beständen: 1. Archiv Basler Missionsgesellschaft
(heute Mission 21), Protokolle des Komitees; 2. Staatsarchiv des Kantons Basel-
Stadt (StABS): PA 653 (Spittler-Archiv), PA 773 (Basler Bibelgesellschaft), PA
946 (Verein der Freunde Israels), Kirchenarchiv (Taufregister, Konversionen),
Protokolle (Deputatenamt, Kleiner Rat); Universitätsbibliothek (UB) Basel,

Handschriftenabteilung: Archiv der Christentumsgesellschaft, Nachlass von
Hieronymus Annoni.



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 35

zwischen der politischen und wirtschaftlichen Abhängigkeit Basels

von Frankreich, zweitens der Migration der im katholischen Umland

lebenden Bevölkerung in die Stadt und drittens der speziellen
Grenzverhältnisse in der Region sowie deren Rückwirkungen auf
die städtische und kantonale Judenpolitik in die Darstellung mit
einzubeziehen. Da die innere Dynamik der Entwicklung der
Judenmission zwischen 1798 und 1847 aber ohne diese Bezüge
unverständlich bliebe, fassen zwei unabhängige Einschübe, welche sich

vom Haupttext im Satz unterscheiden, die wichtigsten Grundzüge
der Geschichte der Juden in Basel und der städtischen und kantonalen

Judenpolitik zwischen 1790 und 1849 zusammen."
Es besteht kein direkter kausaler Zusammenhang zwischen

Judenmission und städtischer und kantonaler Judenpolitik. Die Judenmission

reagierte, wie ihre chronologische Entwicklung deutlich zeigt,
auf die 1800 einsetzende Niederlassung von Sundgauer und Elsässer

Juden in der Stadt, wurde aber von der judenfeindlichen Basler

Gesetzgebung in ihrer Tätigkeit bis 1847 stark eingeschränkt. In der
zeitgenössischen Diskussion um den rechtlichen Status der Juden
nahmen die Träger der Judenmission eine Mittelstellung ein:12 Als der
vorrevolutionären Ständeordnung verpflichtete Konservative betrachteten

sie die Juden als eigenen Stand, welcher wie die Katholiken
nicht zum eingesessenen Stadtbürgertum gehörte und durch seine
Geschichte auch nicht zur christlichen Gesellschaft. In diesem Sinne
bildeten die Juden eine eigene «Nation» (ein Begriff, welcher im
untersuchten Zeitraum und bei den Trägern der Basler Judenmission
aber noch nicht im nationalistischen oder rassistischen Sinne verstanden

werden darf). Die Träger der Judenmission lehnten deshalb die
bürgerliche Gleichstellung der Juden genauso ab, wie sie das von der
Französischen Revolution propagierte Glcichheitsprinzip ablehnten.
Sie verteidigten die Juden jedoch gegen gewalttätige Übergriffe und
eine in ihren Augen unchristliche Abwehrhaltung der nichtjüdi-
schen Mehrheit, welche der «Bekehrung der Juden» im Wege stand.
Die «Bekehrung» blieb in den Augen der Träger der Judenmission

'Die dort zitierten Stellen aus Achilles Nordmann, Der israelitische Friedhof in
Hegenheim in geschichtlicher Darstellung, Basel 1910, und ders., Geschichte der

Juden in Basel, Basel 1913 BZGA 13 [1914], S. 1-190). Neuere Arbeiten zur
Geschichte der Juden in Basel zwischen 1800 und 1850 fehlen.

-'Das Folgende ist eine Zusammenfassung und Interpretation des Verhaltens und
der Argumentation von Trägern der Judenmission in konkreten Konfliktsituationen,

die in den mir bekannten Quellen dokumentiert sind. Direkte Äusserungen
der Träger der Judenmission zur von Stadt- und Kantonsbehörden betriebenen
Judenpolitik im untersuchten Zeitraum sind mir bisher nicht begegnet.



36 Sara Janner

der einzige Weg, wie sich der einzelne Jude in der noch unerlösten
Welt in die nichtjüdische Gesellschaft integrieren konnte.

Die Judenmission reagierte deshalb auch auf durch die
Emanzipationsbewegung ausgelöste Entwicklungen innerhalb des Judentums
und des jüdischen Milieus.13 Die rechtliche Gleichstellung der Juden
in Mitteleuropa hatte für die jüdische Unterschicht ganz andere
Folgen als für den Mittelstand und die Oberschicht. Die Unterschicht

konnte von den neuen Rechten kaum profitieren und hielt
deshalb länger an überlieferten Verhaltensformen und religiösen
Vorstellungen fest, während die sozial Erfolgreicheren sich oft so
schnell wie möglich von allem, was sie als Juden kennzeichnete, zu
befreien suchten. Dazu gehörte auch der formale Übertritt zu einer
christlichen Konfession. Auf diesem Hintergrund spricht man in der
Forschung von der Assimilationsbewegung unter den Juden und
vom Assimilationsdruck der nichtjüdischen Mehrheitsgesellschaft.'4

Die auf die Judenmission zurückgehenden «Bekehrungen» sind
eine Randerscheinung der jüdischen Assimilationsbewegung. Da
systematische quantitative Untersuchungen zum Umfang der
Konversionenjüdischer Erwachsener, wie sie Anna Staudacher für Wien
vorgelegt hat,'5 weitgehend fehlen, lässt sich der Anteil der von
evangelischen Judenmissionen verursachten Konversionen nicht genau
bestimmen; er war aber sehr gering. Konversionen von Juden sollten
auch nicht isoliert vom allgemeinen Phänomen der Konversion
gesehen werden. Alle religiösen Minderheiten waren einem hohen
Assinulationsdruck ausgesetzt, solange der rechtliche Status des
einzelnen von seiner religiösen Zugehörigkeit abhing.

In Stadt und Kanton Basel zählte Antistes Jakob Burckhardt-
Schorndorf für den Zeitraum zwischen 1684 und 1843 7 Taufen und
6 abgewiesene Taufgesuche von Juden. Von diesen Fällen können 5

Taufen und 3 Taufgesuche direkt mit der Missionstätigkeit von Basler

«Erweckten» in den Jahren zwischen 1782 und 1843 in Verbindung

gebracht werden, bei 2 weiteren Taufgesuchen vor 1800 fehlt

13 Ich benutze hier die Begriffe «Judentum» als Umschreibung der jüdischen Kultur,
und «Milieu» als Zusammenfassung der sozialen Strukturen und Verhaltensformen,

welche innerhalb der jüdischen Gemeinschaften bestanden.
14 Auf diese Entwicklung reagierte eine innerjüdische Debatte, welche diskutierte,

was vom hergebrachten Brauchtum und der eigenen Kultur für die eigene Identität

unverzichtbar sei. Sie wurde von Anfang an dadurch erschwert, dass die
nichtjüdische Mehrheitsgesellschaft im Grunde von den Juden eine vollständige
Anpassung an ihre Werte und Vorstellungen erwartete.

15 Anna Staudacher, Jüdische Konvertiten in Wien 1782-1858, Frankfurt a. M.
2002.



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 37

dieser Zusammenhang oder lässt sich nicht sicher feststellen.16 Die in
den Akten dokumentierten Übertritte von Katholiken im selben
Zeitraum sind wesentlicher höher, auch diejenigen, die sich auf die
Missionstätigkeit der Basler «Erweckten» zurückführen lassen.17 Die
von Burckhardt genannten Judentaufen geben auch keine Auskunft
über die effektive Zahl der Übertritte, welche auf die Tätigkeit der
Basler Judenmission zurückzuführen sind, da viele in den Akten
nachweisbare Taufen wegen gesetzlicher Hindernisse oder Widerstand

durch die Behörden ausserhalb des Kantons durchgeführt werden

mussten.

Juden in Basel zwischen 1800 und 1833

Bis 1798 war es Sundgauer und Elsässer Juden, welche in mehreren
Dörfern nahe der Basler Grenze siedelten, verboten, in der Stadt zu
wohnen oder zu übernachten. Spezielle Mandate behinderten ihre
Tätigkeit als Händler und Hausierer im Kanton und in der Stadt.
Dank des 1798 abgeschlossenen schweizerisch-französischen Allianz-
und Handelsvertrages wurde es Sundgauer und Elsässer Juden, welche
seit 1791 formell als gleichberechtigte französische Staatsbürger galten,
jedoch möglich, sich in der Stadt anzusiedeln. Die Basler Gemeinde
wuchs sehr rasch: 1800 erhielt der erste Sundgauer Jude in Basel eine
Niederlassungsbewilligung. Bis im Mai 1808 liessen sich 22 Familien
in Basel nieder, und im November 1810 gab es bereits drei jüdische
Hauseigentümer in der Stadt. Bis 1814 wuchs die jüdische Gemeinde
auf 41 Familien an.

Nach dem Zusammenbruch der Helvetischen Republik versuchte
die Basler Regierung 1803 per Dekret die alten Judenmandate wieder
in Kraft zu setzen und den Juden die Niederlassung in der Stadt zu
erschweren. Die feierliche «Verification einer Thoraabschrift» im Betsaal

der jüdischen Gemeinde wurde im Januar 1808 von der Regierung

zum Vorwand genommen, um die Synagoge zu schliessen: Nur
private Gebetsversammlungen «im Stillen» wurden noch geduldet,
jede öffentliche religiöse Feier, auch Hochzeiten und Leichenkondukte
untersagt. Als das sogenannte «décret infame» im Februar 1808 die
bürgerlichen Rechte der französischen Juden wieder beschnitt, passte

"' Vgl. StABS, Kirchenarchiv S 9: Einzelne Übertritte von Israeliten zum Christentum

1684—1878, darin: «Verzeichnis der Proselyten aus dem Judenthum, über
welche in unserem Archive Notizen vorhanden», wahrscheinlich um 1843 von
Antistes Jakob Burckhardt-Schorndorf angelegt, als er ein Gesuch für die Taufe
eines jüdischen Konvertiten an den Kiemen Rat oder die Taufpredigt vorbereitete.

" Vgl. StABS, Kirchcnarchiv, S 6.



38 Sara Janner

die Basler Regierung 1809 mit der «Verordnung wegen der Juden»
die geltende Gesetzgebung umgehend der verschärften französischen
Gesetzgebung an, vor allem wurde von den jüdischen Kaufleuten in
der Stadt verlangt, ihre Buchhaltung in deutsch oder französisch zu
führen, und der Gebrauch der hebräischen Kursive wurde verboten.
Im Niederlassungsgesetz vom 19. Mai 1816 statuierte die Basler

Regierung schliesslich die Ausweisung aller in Basel niedergelassenen
Juden «längstens innert den nächsten sechs Jahren».

Obwohl die eidgenössische Tagsatzung bereits im August 1818 die
Gültigkeit aller Niederlassungsbewilligungcn anerkannte, die französischen

Staatsangehörigen vor 1815 gewährt worden waren, annullierte
der Grosse Rat die im Niederlassungsgesetz von 1816 enthaltene
Ausweisung der in Basel niedergelassenen Juden erst im November 1821.
An die Stelle der für 1822 vorgesehenen Ausweisung trat nun die
Bestimmung, dass Niederlassungsbewilligungcn von Juden zwar
immer wieder erneuert, aber nicht auf die Kinder eines verstorbenen
jüdischen Einsassen übertragen werden konnten, in der erklärten
Absicht, «die seit Jahren niedergelassene Judenschaft nach und nach
aussterben zu lassen».

Die eidgenössische Volkszählung von 1837 ergab, dass zwischen
1816 und 1837 die Zahl der in Basel ansässigen jüdischen Familien
von 31 aul 13 gesunken war, eine, wie der Volkszählungsbericht
feststellte, «offenbare Folge der Beschränkungen in den Niederlassungsgesetzen

für diese Religionsgruppe». Im gleichen Zeitraum stieg dafür
in den umliegenden grenznahen Sundgauer Ortschaften die jüdische
Wohnbevölkerung an, weil junge Männer nach der Verheiratung
ihren eigenen Haushalt jenseits der Grenze einrichten mussten, aber
m Basel weiterhin ihren Geschäften nachgingen: So wuchs im eine
Wegstunde von Basel entfernten Dorf Hegenheim die jüdische
Einwohnerschaft zwischen 1825 und 1838 von 700 auf 845 Personen an.

1. Anfinge und Umfeld (1800-1815)

In der durch miUenaristische Naherwartungen stark erregten Zeit
zwischen 1789 und 1816 erlebte die Brüdersozietät ein starkes Wachstum"*

und die 1780 gegründete Deutsche Christentunisgcsellschaft

18 Zwischen 1788 und 1791 erlebte die Brüdersozietät als Reaktion auf die Französische

Revolution einen sprunghaften Anstieg von 263 auf 330 Mitglieder,
welchem bis 1801 aber ein nicht weniger cindrücklicher Rückgang auf 225 Mitglieder
folgte. Bis 1822 zählte die Brüdersozietät 368 erwachsene Mitglieder, was einem
Anteil von 3,3% an der erwachsenen Wohnbevölkerung Basels und rund 6% der
Stadtbürgerschaft entsprach. Bis 1850 sank der Mitgliederbestand wieder ungefähr

auf das Niveau von 1801.



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 39

unter dem Sekretariat der Württemberger Carl Friedrich Adolf
Steinkopf (1773-1859), Christian Gottlieb Blumhardt (1779-1838)
und Christian Friedrich Spittler (1782—1867) sogar ihre eigentliche
Blütezeit: 1804 entstand die Bibelgesellschaft, 1812 die Traktatgesellschaft

und 1815 schliesslich die Missionsgesellschaft, welche sich
schnell zur führenden religiösen Organisation der Basler
Erweckungsbewegung entwickelte, während die Christentumsgescllschaft
sich langsam aufzulösen begann.

1.1. Die A nfdnge (1780-1801)
Versuche, fiir die Judenmission unter Christen zu werben und

unter Juden missionarisch tätig zu werden, lassen sich in Basel in der
ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts im Umfeld der 1740 entstandenen
Herrnhtiter Brüdersozietät und der Deutschen Christentumsgesell-
schaft nachweisen.

Die Brüdersozietät war eine religiöse Gemeinschaft, deren
Mitglieder zwar innerhalb der reformierten Basler Kirche verblieben,
sich aber der von Nikiaus Ludwig Graf von Zinzendorf (1700—1760)
1725 in Herrnhut gegründeten «Brüderkirche» verbunden fühlten
und über die von Herrnhut aus verbreiteten «Gemeinnachrichten»
mit allen anderen Gemeinden und Sozietäten der Brüderkirche in
Kontakt standen. Durch ihre stabile Organisationsstruktur unterschied

sich die Brüdersozietät grundlegend von anderen pietistischen
«Versammlungen» in Basel.1'' Seit 1760 schlössen sich auch immer
mehr Pfarrer der Basler Kirche der Brüdersozietät und der zur
Herrnhuter «Brüderkirche» gehörenden «Predigerkonferenz» an.
Die ganz auf die Person Jesu Christi konzentrierte Frömmigkeit der
Herrnhuter brachte ein starkes Interesse an den Juden und ihrer
Geschichte mit sich, da Jesus ja selbst Jude war.2" Daraufnahmen die
Liturgie und im Gottesdienst verwendetes Liedgut, aber auch eigene
Festtage der Brüdersozietät wie auch viele Gebete Bezug.21

Die 1780 gegründete Deutsche Christentumsgesellschaft, welcher
sich auch viele Mitglieder der Basler Brüdersozietät anschlössen,

" Die von Herrnhut aus organisierte Gemeindepflege veranlasste Einzelpersonen
und ganze religiöse Zirkel, sich der Brüdersozietät anzuschliessen, weshalb diese
Gemeinschaft zu einem wichtigen Bindeglied zwischen Spätpietismus und
Erweckung wurde.

2,1 Vgl. zu ZinzendorfJohannes Wallmann (wie Anm. 3), S. 15 lf.
¦'' Zinzendorf unternahm zuerst selbst Missionsversuche unter Juden, plante sogar

eine eigene judenchristhehe Abteilung, einen sogenannten Tropos, innerhalb der
Brüderkirche einzurichten, distanzierte sich in den späteren Jahren aber wieder
von diesen Ideen, ohne sein grundsätzliches Interesse am Judentum zu verlieren.



40 Sara Janner

bestand zwar auch aus verschiedenen «Versammlungen», ihre eigentliche

Aufgabe bestand aber darin, die im deutschsprachigen Raum
verstreuten «erweckten» Einzelpersonen und Zirkel über ein
Korrespondentennetz und den Austausch der Versammlungsprotokolle der
angeschlossenen Gesellschaften miteinander zu verbinden. Seit 1782
hatte der «leitende Ausschuss» dieser Basler Gesellschaft die Funktion
eines Zentralsekretariats aller der Deutschen Christentumsgesellschaft
angeschlossenen Partikulargesellschaften übernommen. Ab 1783 gab
Basel zudem die «Sammlungen für Liebhaber christlicher Wahrheit
und Gottseligkeit» heraus,22 welche sich an ein weiteres Publikum
wandten und Material zur persönlichen und gemeinschaftlichen
«Erbauung» zur Verfügung stellten. Zum Gründerkreis und «leitenden

Ausschuss» der Deutschen Christentumsgesellschaft gehörte
auch Johann Rudolf Burckhardt(-Lachenal-Iselin)-Merian (1738—
1820), welcher als junger Vikar durch Hieronymus Annoili (1697—
1770), einen der wichtigsten Vertreter des Basler Pietismus, das 1728

von Johann Heinrich Callenberg (1694—1760) gegründete Institutum
Judaicum in Halle kennengelernt hatte. Auch nach Annonis Tod
1770 gehörte sein Schüler- und Freundeskreis zu den Abonnenten
der vom Institutum Judaicum regelmässig herausgegebenen Missi-
onsberichte.21 Mehrere von Burckhardts Söhnen engagierten sich
nach 1815 in der Judenmission.24

Der früheste Beleg für die Judenmission in den Kreisen der
Brüdersozietät und der Christentumsgesellschaft findet sich kurz nach
der Gründung der Christentumsgesellschaft: Im Jahre 1782 taufte
Pfarrer Johann Jakob Wagner-Schrotberg, Mitglied des «leitenden

"Unter diesem Titel seit 1786 erschienen, zwischen 1783 und 1785 unter dem
Titel «Auszüge aus dem Briefwechsel der deutschen Gesellschaft thätiger Beförderer

reiner Lehre und wahrer Gottseligkeit».
" Zu Callenberg vgl. Clark, The Politics of Conversion, S. 33-82, und Wallmaiin

(wie Anm. 3), S. 159-161 Mit dem Institutum Judaicum in Halle stand der Basler

Pietist Hieronymus Annom in persönlicher und schriftlicher Verbindung, vgl.
Hildegard Gantner-Schlee, Hieronymus Annoni 1679-1770. Ein Wegbereiter
des Basier Pietismus, Liestal 2001, S. 125-128. Die im Umkreis Annonis 1756
gegründete «Gesellschaft guter Freunde>, welcher auch Annonis damaliger Vikar
Johann Rudolf Burckhardt, später Pfarrer der Petersgemeinde, angehörte, schloss
ihrem Gründungsstatut eine Bibliographie an, welche unter Nr. 11—20 alle zu
diesem Zeitpunkt von Callenberg publizierten Berichte aufführte, vgl. UB Basel,
Nachlass Annoni, E IX: Statut und erste Protokolle einer imjahre 1756 in Basel

gestifteten Gesellschaft christlicher Männer. Zwischen dem Kreis der Gründer
der Christentumsgesellschaft und diesem Schülerkreis Annonis besteht ein enger
personeller Bezug, vgl. Gantner-Schlee, S. 207f. Johann Rudolf Burckhardt
lernte Judenmissionare aus Halle offenbar auch persönlich kennen, vgl. StABS,



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 41

Ausschusses» der Christentumsgesellschaft,2'' in der Leonhardskirche
die jüngste Tochter des mit seiner Familie durch Basel reisenden
Konvertiten Nehemia Dielesheim.26 Auch der Pate und die beiden
Patinnen dieser Nottaufe27 gehörten zur Christentumsgesellschaft.28
Der nächste klare Beleg findet sich erst zehn Jahre später: Nachdem
1789 über 700 Juden aus den nahe der Stadt gelegenen Judendörfern
vor den Gewalttätigkeiten revoltierender Sundgauer Bauern auf Basler

Territorium geflüchtet und für mehrere Monate in der Stadt Basel

aufgenommen worden waren — obwohl ihnen sonst der Aufenthalt

PA 653 V 20: Pfr. W. Köllner, 1. Faszikel: Wilhelm Köllner an Spittler, Heftnch,
den 20. Aug. 1816 (Notiz auf einem dem Brief beigelegten Zettclchen, welches
mit dem sonstigen Inhalt des Briefes keinerlei Bezug hat): «Mein Nachbar, Pfarrer
Seyberth in Kloppenheim, der chmals als Juden-Missionar in der Schweiz war,
wünscht zu wissen, ob ein gewisser Pf. Burckhard in Basel noch lebe? Desgleichen
zwey Brüder Namens Studer bey Bern zu Hauss?»

24 Chnstoph Burckhardt (1794—1818) starb im Dienst der «Church Missionary
Society) 1818 in Aleppo; Johann RudolfLukas Burckhardt-Raillard (1800-1862)
und Johannes Burckhardt-Peyer (1798-1869) waren Mitglieder des Vereins der
Freunde Israels, und Antistes Jakob Burckhardt-Schorndorf (1785-1858) taufte
1843 einen von den Freunden Israels betreuten Juden im Basler Münster.

25 Vgl. das Mitgliederverzeichnis von 1783/84 bei Ernst Staehelin, Die
Christentumsgesellschaft in der Zeit der Aufklärung und der beginnenden Erweckung,
Basel 1970, Nr. 135, S. 212.

'' StABS, Kirchenarchiv S 9, Akten betreffend Nehemia Dielesheim, darin der
amtliche Meldezettel von Pfarrer Wagner, welcher alle an der Taufe beteiligten
Personen aufzählt.

27 Die Nottaufe machte das Einholen einer vorgängigen obrigkeitlichen Bewilligung

unnötig. Die Übernahme der Patenschaft durch Sara Menan, Tochter des

Antistes, nahm das formelle Einverständnis der Kirchenleitung vorweg. Das
«Verzeichnis» (s. Anm. 16) von Antistes Burckhardt fuhrt vor dieser Taufe imjahre
1782 auf: 2 Taufen (1684, 1740), 2 Taufgesuche (1758 nach Genf gewiesen; 1760
nach Bern gewiesen), 1 Untcrstützungsgesuch eines in Halle getauften Konvertiten
(1770) sowie die Zusendung eines Traktats durch den Konvertiten Mag. Joh.
Adam Gottfried in Anspach imjahre 1773. Alle Gesuche und Kontakte vor 1782
betrafen Juden, welche nicht aus Basel oder der Region stammten. 1783, 1786
und 1791 wurden hingegen 3 Taufgesuche von Juden gestellt, welche aus der

Region stammten, vielleicht ausgelöst durch die Nottaufe von 1782. Zwei waren
bereits zum Katholizismus übergetreten. Alle 3 Gesuche wurden abgewiesen.

2* Paten waren: Handelsmann und Ratsherr Joseph Ochs-Brenner, ein leitendes
Mitglied sowohl der Brüdersozietät als auch der Christentumsgesellschaft; Frau
Susanna Krug, Ehefrau des Tapezierers Krug in der Spalenvorstadt, welcher sein
Haus für Versammlungen der Christentumsgesellschaft zur Verfügung stellte; Sara

Menan, älteste Tochter von Antistes Emanuel Menan-Merian, deren Mutter
Mana Kathanna Merian zur Frauenversammlung der Chnstentumsgesellschaft
gehörte, vgl. die beiden Mitgliederverzeichnisse der Christentumsgesellschaft von
1783/84 und 1784/85 bei Staehelin (wie Anm. 25), Nr. 135, S. 212ff., und
Nr. 168, S. 246flf.



42 Sara Jänner

und das Übernachten in der Stadt streng verboten war —, erschien
1791 in den «Sammlungen» der stark stilisierte Bekehrungsbericht
eines Juden.2'' Dieses «Bekenntnis» mag den Eindruck widerspiegeln,
den die Anwesenheit so vieler Juden in Basel auf die erweckten Zirkel

gemacht haben musste; es könnte aber auch eine Antwort auf die
bürgerliche Gleichstellung der Juden in Frankreich 1791 sein, da der
Text so gestaltet ist, dass die Gleichheit aller Bekehrten vor Gott und
die dadurch erreichte innere Freiheit betont wird,"1 im Gegensatz
zur bloss äusseren Freiheit der Revolution.

Mit der Übernahme des Sekretariats der Christentumsgesellschaft
durch Carl Friednch AdolfSteinkopf imjahre 1793 veränderten sich
schrittweise Ton und Ausrichtung der «Sammlungen».3' Aber erst
1799, nach der Ausrufung der Helvetischen Republik im April 1798,
finden wir erstmals Hinweise auf die beginnende Judenmission in
England12 in Verbindung mit der fiir die Erweckungsbewegung
typischen Aufbruchstimmung." Eine in ähnlichem Ton gehaltene Be-

'' Weniger eindeutige Belege dieser Unterströmung finden sich in den «Sammlungen»

schon vor 1791: 1785, S. 191f, eine erbauliche Anekdote, wie der freundliche

Umgang mit einem Juden reichen (materiellen) Segen bringt: 1786.
S. 318-320, Geschichte der wunderbaren Rettung der Hallenser Judenmissionare
Wiedemann und Manitius aus dem Gefängnis.

111

«Sammlungen» 1791, S. 202-212: «Beantwortung einiger Fragen über die Bekehrung

von H. F., einem gewesenen Juden».
" So erschien 1793 in den «Sammlungen», S. 321-334, ein ausführlicher

Apokalypsenkommentar «Einleitung in die sieben Briete der OfFenbarungJesu Christi»,
ein erstes Anzeichen für das Anwachsen millenaristischer Naherwartungen unter
den Lesern, neben der Bekehrungsgeschichte des Juden Aaron Abraham,
S. 24-27. 1786 hatte ein Beitrag die Lehre von der Wiederbringung aller Dinge
(Apokatastasis) scharf verurteilt, vgl. «Sammlungen» 1786, S. 238-242: «Fragen an
diejenigen, welche öffentlich von der Wiederbnngung aller Dinge reden».

12 «Sammlungen» 1799, S. 356-361: «Merkwürdige Nachricht von einer an die
Juden gehaltenen Predigt (in London am 28. August 1796)».

"«Sammlungen», 1799, S. 79-82: «Einige Gedanken über die Hoffnung einer
besseren Zukunft»: «Wir leben in Zeiten, in welchen sich die Hoffnungen einer
besseren Zukunft von allen Seiten her aufdnngt [...] Hiemit stimmen die Winke
und Zeugnisse der göttlichen Urkunden unserer Religion, der prophetischen und
apostolischen Schnften, besonders auch des letzten Buchs im neuen Testamente,
des Buchs von der Zukunft unsers Herrn genau überein. Es ist ganz ungezweifelt
gewiss, und die Uebereinstimmung der Offenbarung Gottes durch Natur und
Bibel lässt es nicht anders erwarten, als dass die gute Sache der Menschheit und
des Chnstenthums zuletzt siegen, gegen Aberglauben und Unglauben, gegen
Widerstand und Vorurtheile jeder Art aufs entschiedenste siegen, dass diese

Verwirrung zur Ordnung, dieser Jammer zur Wohlfahrt führen werde [...]». Im
selben Jahrgang der «Sammlungen» wird auch ein im selben Ton gehaltener
Textausschnitt des Berner Pietisten Samuel Lutz veröffentlicht, vgl. «Sammlungen»

1799, S. 142-144: «Auszug einer Stelle aus des seligen Samuel Luzius
Hoffnung Zions».



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 43

trachtung eröffnete das Jahr 1800." Den eigentlichen Höhepunkt
erreichte diese Stimmung aber mit der das Jahr 1801 einleitenden
Besinnung «Ucber die Hoffnung besserer Zeiten»." Die Berufung
von Carl Friedrich Adolf Steinkopf im Jahre 1801 nach London als

Pfarrer der deutschen lutherischen Gemeinde wurde für die weitere
Entwicklung der Judenmission in Basel entscheidend. In London trat
er in Verbindung mit der «Religious Tract Society), der Londoner
«Missionary Society> und der «British and Foreign Bible Society>, als

deren Auslandssekrctär er dank seines während der Zeit als Sekretär
der Deutschen Christentumsgesellschaft aufgebauten Korrespondenten-

und Beziehungsnetzes grossen Einfluss auf die Entwicklung
der Erweckungsbewegung aufdem europäischen Kontinent nahm.
Steinkopf war auch an der 1808 gegründeten «London Society for
Promoting Christianity among the Jews> beteiligt."' 1801 verliess

Steinkopf Basel in Richtung England. Auf seinen Vorschlag hin
wurde Christian Gottlieb Blumhardt zu seinem Nachfolger
bestimmt. Da Blumhardt seine Stelle jedoch erst 1803 antreten
konnte, wurde 1801 Christian Friedrich Spittler als Hilfssekretär
angestellt.

1.2. Zwischen 1800 und 1815
Von London aus informierte Steinkopf Blumhardt und Spittler in

den folgenden Jahren regelmässig über die Entwicklung der englischen

Judenmission. In den «Sammlungen» erschienen 1802, 1806
und 1807 Berichte über einzelne Bekehrungen und über Leben und
Tätigkeit des Judenmissionars Frey." Unter diesen Berichten sticht
vor allem die deutsche Übersetzung des Aufrufs zur Judenmission
der «London Mission Society) von 1806 hervor.38 Nachdem Blum-

M «Sammlungen» 1800, S. 4-16: «Gedanken beim Antritt des Jahres 1800».

'«Sammlungen» 1801, S. 3—15.
" Steinkopf taufte persönlich 1809 in London Johann Chnstian Montz (1786-

1868), welcher sich 1830 an der Gründung des Vereins der Freunde Israels in
Basel beteiligte, vgl. Abschnitt 5.1 dieses Aufsatzes.

"
«Sammlungen» 1802, S. 209-214: «Nachricht von der Bekehrung des Levi B. und
der Katharina M., die vom Judenthum zum Chnstenthum übergingen (Aus dem
Ev. Magazin m London, vom Nov. 1801)»; «Sammlungen» 1806, S. 217: «Aus

einem Schreiben des Herrn Prediger Steinkopf vom Okt. 1805» (zu Freys Tätigkeit);

«Sammlungen» 1807, S. 164-171: «Kurze Nachricht aus dem Leben des

getauften Juden-Predigers Frey in London»; S. 319-320: «Anekdote von einer
Selbstläufe einer Jüdin aufdem Totenbett».

8 Vgl. «Sammlungen» 1806, S. 357-365: «Die Juden in Grossbritannien», deutscher
Text des Aufrufes der Londoner Missions-Gesellschaft im März 1806 an alle

Freunde in England, Schottland und Irland in Betreff der Juden.



44 Sara Janner

hardt 1808 auf eine württembergische Pfarrstelle berufen und Spittler
zum leitenden Sekretär auf Lebenszeit ernannt worden war,
verschwanden die Berichte zur Judenmission in den «Sammlungen»
zunächst bis 1812.,9 Der Publikation eines Berichts über die Tätigkeit

der 1809 gegründeten «London Society for Promoting Christianity

among the Jews> zu Beginn des Jahres 18124" folgten dann noch
im selben Jahrgang zwei ähnliche Berichte aus Deutschland.41 Ein
Judenmissionslied von Hieronymus Annoni schloss diese Serie.42

Imjahre 1812 unternahm Spittler auch seinen ersten praktischen
Missionsversuch, wahrscheinlich unabhängig von der Christentumsgesellschaft.41

Er eröffnete in seinem Wohnhaus im «Fälkli» gegen
Ende des Jahres 181244 nach dem Vorbild der Missionare der Londoner

Gesellschaft in Polen eine Schule für jüdische Kinder," welche
1813 an den Nadelberg in das «Hugische Haus»4" verlegt wurde. Als

" Nur zwei kurze anekdotische Stücke erscheinen in «Sammlungen» 1808, S. 216—

218: «Betragen eines Jüdischen Ehepaares beym Tode zweier Söhne», und
«Sammlungen» 1810, S. 84—86: «Erzählungen von einem rechtschaffenen Jsraehten».

" «Sammlungen» 1812, S. 95—99: «Aus einem Schreiben von Br. Ranftlcr in Bedfort».
41 «Sammlungen» 1812, S. 126/127: «Bnefauszug von einem Freund im südlichen

Deutschland (den 21ten Jenner 1812)»; S. 183-200: «Merkwürdige Mittheilung
in Betreff des Jsraelitischen Volkes (Aus dem Westphälischen vom 20. April
1812)».

"«Sammlungen» 1812, S. 200. Im selben Jahrgang erschienen auch mehrere
längere Beiträge zum «Geist der Zeit» (S. 297-315) sowie ein «Erniunterungszuruf
an alle Freunde und Liebhaber Jesu Chnsti unter allen christlichen Confessione!!
und Gesellschaften» (S. 246—263) und eine Besinnung «Aufwärts-Vorwärts»
(S. 121- 126). Dem ganzen Jahrgang war eine Auslegung des Pauluswortes
vorangestellt: «Dieser Zeit Leiden sind nicht werth der Herrlichkeit, die dort an uns
soll geoffenbart werden» (Rom. 8,18).

" Weder in den «Sammlungen» oder «Protokollen» der Christentumsgesellschaft,
noch in den Protokollen der Sitzungen des leitenden Ausschusses der
Christentumsgesellschaft (StABS, PA 653, DD Nr. 41 : Sitzungsprotokolle der Asketischen
Gesellschaft) findet sich ein Hinweis auf diese Schule.

44 Vgl. Johannes Gossners Bnefan Spittler vom 8. März 1813, StABS, PA 653 VU,
ausschnitt/weise publiziert bei Staehelin (wie Anm. 2), Nr. 86, S. 265: «Heil und
Segen Deiner Judenschule».

45 Zu den von der «London Society for Promoting Christianity among the Jews>

eingerichteten Schulen in Polen vgl. «Sammlungen» 1815, S. 118.
4,1 StABS Erziehung LL 29, Bericht von Deputat Peter Ochs an den Kleinen Rat

vom 5. April 1813. Es handelt sich um den Nadelberg 45 (alte Nummer 504),
Eigentum von Jakob Hug, von Ziefen (Teil der Kirchgemeinde Bubendorf, in
welcher von Brunn von 1795 bis 1804 Pfarrer war), vgl. Basler Adressbuch von
1811 und 1815, sowie Kantonsblatt 1810, Nr. 14, S. 290f, und 1826, I, S. 242,
zu Ankauf und Verkauf der Liegenschaft durch Jakob Hug.



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 45

Lehrer wurden die Theologiestudenten Johann Rudolf Abegg47 und
Heinrich Gottlieb Haupter,48 beides Stipendiaten der Christentumsgesellschaft,49

angestellt.5" Vielleicht arbeitete Spittler bei diesem ersten
Versuch bereits mit Pfarrer Niklaus von Brunn-Preiswerk (1776—

1849) zusammen, der seit 1810 Pfarrer an der Martinskirche in Basel

war. Von Brunn hatte 1806 in seiner Liestaler Kirchgemeinde eine
Erweckung erlebt und sich mit den neuerweckten Mitgliedern seines

Kirchsprengeis der Basler Brüdersozietät angeschlossen.51 Von
Brunn war ein charismatischer Prediger und eigenwilliger Visionär,
trotzdem stark kirchlich gesinnt und darauf bedacht, die miUenaristische

Unruhe, welche in diesen Jahren immer stärker zunahm, in für
das «Reich Gottes» nützliche Formen zu lenken. Neben Spittler und

47 Vgl. Matrikel der Universität Basel, V. Bd., Basel 1980, S. 511, Nr. 2347.
48 Ebd., Nr. 2350.
4* Zu Abegg vgl. StABS, PA 653 V 1 : Johann Rudolf Abegg, Briefe an Spittler von

1813 und 1815; zu Haupter StABS, PA 653 DD Nr. 41, Sitzungsprotokolle Asketische

Gesellschaft, S. 32, 34, 45, 51. Aus diesen Quellen geht hervor, dass Abegg
sich im August 1813 in Zürich befand und Haupter im November 1813 Basel

Richtung Tübingen verliess, weshalb die Schule zwischen Sommer und Herbst
1813 eingegangen sein dürfte.

5,1 Vgl. Bencht des Deputaten Peter Ochs vom 5. April 1813 an den Kleinen Rat
(StABS, Erziehung LL 29), und Protokoll des Deputatenamtes vom 5. April 1813

(StABS, Protokolle R 1, 21, S. 413). Die Transkription des Berichts des Deputaten

Peter Ochs von Heiko Haumann und Monica Rüters, publiziert in: Heiko
Haumann, Juden in Basel und Umgebung, Basel 1999, S. 45—46, als «Quelle 5»,

enthält leider falsche Lesungen (Zeile 12 und 34: «Haugter» statt «Häupter»; Zeile
22: «Kantor Meville» statt «Rector Meville», i. e. Johann Friednch Miville, Rektor

des städtischen Gymnasiums) und eine irreführende Identifikation, da es sich
bei der «hiesigen Juden-Schule» (Zeile 18) gemäss Kontext des Gutachtens und

gängigem zeitgenössischem Sprachgebrauch nur um die Synagoge handeln kann,
und nicht, wie Anm. 20 vorschlägt, um die «1812 durch Christian Friedrich Spittler

(1782-1867) von der pietistischen Basler Mission [erst 1816 gegründet!]
eingerichtete <Judenschule>». Mit der Identifikation der beiden Lehrer Abegg und
Haupter als Stipendiaten der Christentumsgesellschaft scheint mir auch die auf
Nordmann, Geschichte der Juden (wie Anm. 11), S. 98 und 116, zurückgehende
Unterscheidung zwischen einer christlichen Judenschule im «Fälkli» und einer
zur Synagoge gehörenden Schule am Nadelberg nicht mehr haltbar. Bereits
Staehelin (wie Anm. 2), Nr. 24, S. 8, zog diese Identifikation in Zweifel. Den von
Staehelin zitierten DankbriefSpittlers an Deputat Ochs, welchen Johannes Kober
in seiner Spittlerbiographie, Basel 1887, S. 83, zitiert, konnte ich, wie schon
Staehelin, bisher nicht finden.

s' Vgl. von Brunns Lebensbericht, Staatsarchiv Basel-Landschaft (StABL), Mikrofilm
Nr. 132: Niklaus von Brunn, Tagebücher (irreführend, da es sich um einen im
Alter abgefassten Lebensbericht handelt), IL Bd., 1806, § 2, S. 80-83. Zu von
Brunn vgl. Thomas K. Kuhn, Religion und neuzeitliche Gesellschaft, Tübingen
2003, S. 297-301.



46 Sarajanncr

Blumhardt übernahm Niklaus von Brunn gerade wegen seiner
kirchlichen Verankerung und seiner grossen Autorität in der Basler
Erweckungsbewegung in den folgenden Jahren eine führende Rolle
in der Entwicklung der Judenmission.

2. Die Basler Missionsgesellschaft und dieJudenmission
zwischen 1816 und 1820

Parallel zu den Kriegsnöten der Stadt und der Befreiung des Basler
Territoriums aus der französischen Umklammerung steigerte sich
auch die religiöse Erregung 1814 und 1815, als der Termin, welchen
Johann Heinrich Jung für den Anbruch des «Tausendjährigen
Reiches» berechnet hatte, immer näher rückte. Diese intensiven
Naherwartungen mündeten einerseits in die Versammlungen der Erwe-
ckungspredigerin Barbara Juliana Baronin von Krüdener (1764—
1824), welche sich zwischen November 1815 und Januar 1816 im
«Wilden Mann» in Basel aufhielt, andererseits konstituierte sich im
September 1815 im Pfarrhaus von St. Martin, im Einvernehmen mit
dem «leitenden Ausschuss» der Christentumsgesellschaft, unter dem
Präsidium von Niklaus von Brunn das Komitee der Basler Missions-
gesellschaft. Im selben Jahr hielt die 1804 gegründete Bibelgesellschaft,

die zu diesem Zeitpunkt angesehenste religiöse Gesellschaft
Basels, ihre erste öffentliche Jahresversammlung im Beisein der beiden
Bürgermeister und der obersten Kirchenbehörden in der Martinskirche

ab, die erste öffentliche Veranstaltung der Basler Erweckungsbewegung

überhaupt.52 In der Stadtbürgerschaft schien die
Auffassung, die Stadt sei nur durch eine «göttliche Bewahrung» vor
schweren Kriegsschäden verschont worden, weit verbreitet zu sein.
Im gleichen Zeitraum erreichte auch die Berichterstattung Spittlers
zur Judenmission in den «Sammlungen» einen neuen Höhepunkt:
Das ganze Aprilheft des Jahres 1815 beschäftigte sich ausschliesslich
mit der Bekehrung der Juden und der Judenmission. Dann
verschwand dieses Thema in den «Sammlungen» wieder bis 1820."

"Vgl. Staehelin (wie Anm. 2), Nr. 138, S. 305ff, Text der Einladung, und
Anm. 397, S. 306—307, ausführliche Beschreibung der Zeremonie.

53 Dies mag auch damit zu tun haben, dass Spittler - neben seiner Tätigkeit als

Sekretär der Christentumsgesellschaft und Komiteemitglied der Bibelgesellschaft
und der Missionsgcscllschaft - 1816 auf eigene Rechnung eine Verlags- und
Sortimentsbuchhandlung eröffnete und zwischen 1817 und 1820 mit der Gründung

der Armenschullehrer- und Kinderanstalt in Beuggen beschäftigt war.



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 47

Berichte zur Judenmission fanden sich seit 1816 aber in einer auch

von Aufmachung und Stil her neuen Zeitschrift, im «Magazin für
die neueste Geschichte der protestantischen Missions- und
Bibelgesellschaften. Eine Zeitschrift für Freunde des Chnstenthums und
der Menschheit», herausgegeben von Christian Gottlieb Blumhardt.
Dieser war 1816 auf Drängen Steinkopfs als Inspektor (Leiter) des

von der Missionsgesellschaft eröffneten Missionsseminars nach Basel

gerufen worden. Der erste Jahrgang der neuen, von Blumhardt
redigierten Fachzeitschrift stellte ein eigentliches Handbuch zur Theorie
und Geschichte der Mission dar. Die Judenmission war ein integraler
Teil von Blumhardts Missionskonzept, blieb aber nur ein Teilaspekt
der praktischen Missionsarbeit und der Berichterstattung.54

In den ersten Jahren des Basler Missionsseminars gab es wiederholt
Anfragen von Konvertiten, welche ins Seminar eintreten, und von
Missionsgesellschaften, welche christliche Judenmissionare anstellen
wollten. Im ersten Halbjahr 1819 kam es zu einer ungewöhnlichen
Häufung solcher Anfragen:''1 Das in den Augen des Missionskomitees
providentielle Zusammentreffen eines von Gustav Ernst Christian
Leonhardi in Dresden eingeschickten Aufnahmegesuchs eines jüdi-

4 Vor 1820 betreffen Berichte zu Juden und Judenmission vor allem Nordafrika,
Aegyptcn und Palästina, wo die englische «Church Missionary Society) von Malta
aus arbeitete, in deren Diensten Christoph Burckhardt, ein Sohn von Pfarrer

Johann Rudolf Burckhardt, 1818 in Aleppo starb. Er berichtete in Bncfen
regelmässig nach Basel von seiner Arbeit unter den Muslim, Juden und Christen. Dazu
kamen Benchte aus den sogenannten «apokalyptischen Gemeinden», den
schottischen und süddeutschen Auswanderergemeinden m den «Bergungsorten» in der
Knm und im Kaukasus über die in diesen Gebieten lebenden Juden, vgl. Archiv
der Basler Missionsgesellschaft, heute Mission 21 (BM), Komiteeprotokoll vom
18. Juli 1820, S. 59, Brief Böttigers aus Odessa: «Für die Judenbekehrung sey
ebenfalls in Odessa ein offenes Feld, und zu derselben bereits ein guter Anfang
gemacht, so dass es zu einem gesegneten Erfolge, nur an tüchtigen Arbeitern
fehle. Bereits seyen auch hebräische N|cuc) Testamente u Traktätchen zu diesem
Ende in Odessa angekommen. Bey solchen Umständen möchte wohl der
Gedanke an die Ernchtung eines theologischen Instituts in Odessa, gleichsam als

Entre-Depot zwischen Abend- und Morgenland nicht grundlos zu nennen seyn.»
' Vgl. BM, Protokoll der Komiteesitzungen der Missionsgesellschaft: 25. Jan. 1819

Anfrage des Schotten Paterson wegen Predigern für Russland; 22. Febr. 1819

Anfrage des Schotten Pinkerton im Auftrag der Schottischen Judenmissionsgesellschaft

wegen zwei Missionaren gleichzeitig mit Aufnahmegesuch von
Leonhardi, Dresden, für den Konvertiten Marx; 14. März 1819 erneute Anfrage
Pinkertons namens der Schottischen Judenmissionsgesellschaft; 19. April 1819

Anfrage von Gordon, Sekretär der schottischen Judenmission; 29. Juni 1819

Aufnahmegesuch der Londoner Judenmissionsgesellschaft fiir den Konvertiten
Bernhard Goldberg.



48 Sara Janner

sehen Konvertiten36 und einer gleichzeitig von Robert Pinkerton,
Missionar der schottischen Missionsgesellschaft in Karas (Kaukasus)
und Agent der «British and Foreign Bible Society) auf dem Kontinent,

und vom Präsidenten der Schottischen Judenmissionsgesellschaft

in Edinburgh vorgetragenen Anfrage, «ob nicht ein oder zwey
taugliche, fromme, deutsche Männer aufKosten der dortigen
[schottischen] Gesellschaft bey uns könnten gebildet werden, um als ihre
Missionär, unter die Juden in der Krimm, Moldau u Pohlen, zur
Ausbreitung des N[euen] Testaments und erbaulicher Schriften in
hebräischer u judendeutscher Sprache geschickt zu werden»,57
veranlasste das Missionskomitee, zwei «Missionszöglinge»58 in Tübingen
bei den Professoren Jonathan Friedrich Bahnmaier undJohann Christian

Friedrich Steudel für diese Aufgabe ausbilden zu lassen.59 Am
14. Juli 1820 erhielten die beiden Seminaristen eine ausführliche,
von Blumhardt ausgearbeitete Instruktion und wurden vom Mis-
sionskomitee feierlich «ausgesandt».''"

Dieser Aussendung ging im ersten Quartalsheft des «Magazins für
die neueste Geschichte der protestantischen Missions- und
Bibelgesellschaften» unter dem Titel «Das Volk Israel in unsern Tagen» eine
allgemeine Darstellung der Geschichte der Juden seit der Zerstörung
des zweiten Tempels durch Titus und der aktuellen Entwicklung der
Judenmission in Europa und im Mittelmeerraum voraus. Im letzten
Quartalsheft von 1820 folgte dann eine ausführliche Schilderung der

s<l Der von Leonhardi empfohlene Konvertit Marx traf im März 1819 in Basel ein
und wurde vorläufig in einem «Bürgerhaus» untergebracht, verlicss aber bereits
im Mai 1819 die Stadt wieder Richtung Russland.

" BM, Komiteeprotokoll 22. Febr. 1819, S. 22.
'* Dafür waren zunächst der Württemberger Ludwig Fnedrich Bezner (BM, BV

19b) und der Zofinger Rudolf Benjamin Bossard (in Faszikel von Bezner)
vorgesehen. Bossard wurde im Juni 1820 durch Johann Bernhard Saltet aus Barmen
(BM, BV 28) ersetzt.

'" Das Komitee hatte gerade in dieser Zeit beschlossen, ein eigenes Missionsgebiet
im Kaukasus aufzubauen, weshalb es Blumhardt in der Sitzung vom 22. Febr.
1819 auch den Auftrag erteilte, «einen kurzen Entwurf zu verfassen, über die dem
Rathe des Herrn aufjeden Fall anheimgestellte vereinigte Ausführung des Edin-
burger Antrages mit der schon früher zur Sprache gebrachten Mission für Russland».

Spittler übernahm in der Sitzung vom 26. April 1819 die Verwaltung der
Gelder von Bossard und des von Leonhardi in Dresden empfohlenen Konvertiten

Marx.
60 Vor Antritt ihrer eigentlichen Missionsreise im Auftrag der schottischen

Judenmission in Polen und Russland besuchten Bezner und Saltet noch die deutschen
Gemeinden in der Krim, vgl. BM, Komiteeprotokoll vom 8. Aug. 1821, S. 80
Nr. 6.



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 49

Missionstätigkeit in den Ländern des «mittelländischen, des schwarzen
und des kaspischen Meeres», welche besonders auch die Leistungen
von aus Basel stammenden Missionaren hervorhob. Als Frontispiz
war der 1818 in Aleppo verstorbene Christoph Burckhardt, Sohn
von PfarrerJohann RudolfBurckhardt, abgebildet und das Heft
enthielt neben einem ausführlichen Lebensbild auch den vollständigen
Abdruck der Instruktion an die beiden 1820 im Auftrag der schottischen

Judenmission ausgesandten Basler Seminaristen. Programmatisch

waren dem Heft Verse aus dem Römerbrief des Paulus
vorangestellt, welche die Gleichwertigkeit der Verkündigung an Juden
und Heiden unterstrichen.''1 Bis ungefähr 1825 berichtete die
Zeitschrift immer wieder über die Tätigkeit der beiden Judenmissionare.

Aus politischen Gründen als unmöglich erwies sich in diesen Jahren

hingegen die Aufnahme von Konvertiten in das Basler Missions-
seminar wegen der fehlenden Religions- und Niederlassungsfreiheit.
Im Juni 1819 erhielt Blumhardt eine Anfrage der «London Society
for Promoting Christianity among the Jews> mit der Bitte, Bernhard
Goldberg im Seminar aufzunehmen. Goldberg war zu diesem
Zeitpunkt noch nicht Mitglied einer evangelischen Kirche. Am 19. Juli
1819 vermerkte das Komiteeprotokoll «über denJuden-Convertiten
Goldberg», dass ihm «von dem hiesigen Herrn Amtsbürgermeister
ein förmlicher Abschlag seiner Bitte hier unterrichtet u getauft zu
werden, gegeben und der hierauf mit Briefen vom 1. Bruder Spittler
ins Würtembfcrgische] abgereist ist.»''2 Als dem Komitee aus London
und Frankfurt, wo von der Londoner Judengcsellschaft angestellte
Missionare einen Unterstützerkreis aufgebaut hatten, weitere Juden
empfohlen wurden oder sich ohne vorhergehende Anfrage in Basel
vorstellten,''5 kam es bei einer erneuten Bitte der «London Society for
Promoting Christianity among the Jews>, ihnen Basler Seminaristen

"Römer 10, 12-15.
''BM, Komiteeprotokoll vom 19. Juli 1819, S. 43 Nr. 1. Goldberg wandte sich

zuerst nach Schaffhausen und von dort nach Zürich, entgegen der Weisung von
Spittler, und reiste erst nach Stuttgart, als er auch m Schaffhausen und Zünch mit
seinem Taufbegehren abgewiesen worden war. Auch in Stuttgart war seine Sache
zunächst ungewiss, bis sich in Esslingen ein Pfarrer fand, der die Taufe vornahm.
Goldberg wurde während seines Aufenthalts in Esslingen auch in die Ausbildung
von Bezner und Bossard einbezogen.

"Vgl. BM, Komiteeprotokoll vom 9. Aug. 1819 (Gans); 24. Nov. 1819 (Anfrage
Wolleb, Frankfurt); 10. Jan. 1820, Nr. 6; 21. Febr. 1821 (Merz); 30. Aug. 1820,
S. 66 (Judenerweckung in Darmstadt); 28. Febr. 1821 (Merz); 21. März 1821

(Merz); 28. März 1821 (Merz); 11. April 1821 (Isaak); 25. Apnl 1821, S. 37
(Isaak); 16. Mai 1821, Nr. 4, S. 45.



50 Sara Janner

für ihre Mission zu überlassen, zu einer Grundsatzdiskussion innerhalb

des Komitees, welche deutlich machte, dass es nicht nur politische

Hindernisse waren, welche der Aufnahme von Konvertiten in
das Basler Missionsseminar und der Abgabe von Basler Seminaristen
an Judenmissionsgesellschaften im Wege standen: «Man erinnerte
zuerst an das, was letzte C[ommitte]e Sitzung von der Verschiedenheit

der Bildung u Vorbereitung gesprochen wurde, welche bei
Juden- u Heiden-Missionarien angewendet werden musste — so wie
an die Fragen: Was mit den Convertiten anzufangen, u ob die Sache
der Juden-Bekehrung reif sey.»64

Blumhardt vertrat vergeblich den Standpunkt, dass es zum Auftrag
der Basler Anstalt gehöre, Missionare für alle nichtchristlichen Völker

auszubilden, und wies auf die ökonomische Notwendigkeit hin,
ausgebildete Seminaristen an Missionen abzugeben;65 zu gross waren
die Bedenken bei der Mehrheit der Komiteemitglieder, welche sich
nicht nur aus religiösen Gründen66 auf die beim Publikum beliebtere
Heidenmission konzentrieren wollte, sondern eine Verzettelung der

"4 Vgl. BM, Komitceprotokoll vom 12. Okt. 1821, Nr. 1, S. 103.

'"Ebd.: «Herr I[nspektor Blumhardt] findet keine Schwierigkeit in diesen Antrag
ohne Bedenklichkeit einzugehen. Die Sache stimme mit den Zweckzustand u

Handlungsweise unserer Gesellschaft zusammen. Unser Zweck sey, nichtchristliche
Völkerschaften mit dem Evangelio Jesu Christi bekannt zu machen. Wenn

also eine auswärtige Missions-Gesellschaft die Bitte um Missionarien unter die
Jsraeliten wiederhohle, u darzu teutsche Jünglinge namentlich sich wünsche,
ohne besondere Bedingungen zu machen, so müsse man diesen Auttrag, wie
jeden Andern der Art ehren, u den Finger Gottes in demselben erkennen. Es ist

uns damit ohne unser Zuthun eine Thüre geöffnet, Leute aus unserer Anstalt an
eine Missions-Gesellschaft abzugeben, während den von der ganzen Anzahl [der
derzeitigen Seminaristen] noch keiner bestellt seye.»

"" Ebd., S. 105: «Ferner sey es eine Frage, ob es bereits Zeit sey, zur Bekehrung der
Juden eigens mitzuwirken [...] Ob wir nicht vielmehr itzt unsere Kräfte ganz an
die Bekehrung der Heiden wenden [die nach Römer 11 der Bekehrung der
Juden vorausgehen muss] u diese Arbeit andern überlassen sollten? Dagegen
erinnerte Hr. l[nspektor Blumhardt]: Unser Ja oder Nein für oder gegen diesen

Antrag habe ganz keinen Einfluss auf die Vermehrung oder Verminderung der
Anzahl Jünglinge, welche in jedem Falle aufgenommen würden, für welche der
Studien-Plan unverändert bleibe. Es sey die Rede von der Sicherheit, die Jünglinge

anzustellen [...] Den dogmatischen Gesichtspunkt betreffend, so sey noch
eine andre Erklärung jener Stelle [Römer 11] möglich. Aber auch die gegebene

angenommen, sey es klar, dass zwischen dem Anfang der Bekehrung Jsraels u der
eigentlichen theokratischen Rettung viel darzwischen liege, u dass es viele u lange
Vorbereitung bis zu dieser erfordere. Wir seyen also in jedem Falle verbunden, an
der Wohlfahrt dieses Volkes zu arbeiten.»



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 51

eigenen Arbeit befürchtete'" und wohl auch die Kontrolle über die
abzugebenden Schüler nicht vollständig verlieren wollte. Nach dieser
Grundsatzdebatte war die Judenmission für das Komitee der Basler
Missionsgesellschaft kein Thema mehr: Es wurden keine Seminaristen

mehr an Judenmissionsgesellschaften abgegeben und jüdische
Kandidaten, wenn immer möglich, abgewiesen.

3. Die Bibelgesellschaft: der Druck von hebräischen Bibeln

Während Anfragen an das Komitee der Basler Missionsgesellschaft
gelangten, ob jüdische Konvertiten in das Basler Missionsseminar
aufgenommen oder Basler Seminaristen als Judenmissionare
übernommen werden könnten, entstand in den Kreisen, welche die
Judenmission unterstützten, zwischen 1819 und 1820 die Idee, das

Alte Testament in hebräischer Sprache neu aufzulegen, da in den
Augen der Christen der Talmud und die talmudische Tradition die
Juden daran hinderten, die Prophetentexte, welche auf den Messias
hinwiesen, im Original und unbeeinflusst von der rabbinischen
Tradition zu lesen. Ebenso sollte ein zuverlässiger Studientext für christliche

Studenten, Missionare und Theologen geschaffen werden.6"
Gleichzeitig schien aber auch der Druck des Neuen Testaments in
hebräischer Sprache denjenigen ein dringendes Bedürfnis, welchen
es bei der Judenmission in erster Linie um die Verkündigung des

Evangeliums zu tun war.

'" Ebd., S. 106: «Schon als Schule und Gesellschaft betrachtet thürme sich ein Haufen

von Geschäften, dass man am Ende nicht mehr mit gehöriger Treue arbeiten
könne [...] Die Anstalt erweitere sich zu schnell nach Aussen, ehe sie eine Festigkeit

im Innern hätte; wir mussten sehr daraufsehen, dass wir uns nicht in zu viel
zersplittern.»

68 In einem Schreiben, wahrscheinlich von Emanuel Schnell, Kassier der Basler
Bibelgesellschaft, an Inspektor Blumhardt nach Stuttgart vom 28. Febr. 1820,
erhalten in einem Kopierbuch der Basler Bibelgesellschaft, StABS, PA 773
0773.01.21.03: Kopierbuch 1817-1821, S. 525, heisst es zu dem geplanten
Neudruck: «1° frag ich, zu welchem Zweck wollen wir eine hebr. Bibel auflegen? Um
den Juden zu erleichtern die Bibel zu einem billigen Preis zu erkaufen. 2° Wie
muss dieselbe beschaffen seyn, um bey dieser Nation Eingang zu finden? Dieselbe
muss denen von ihnen gewöhnlich benutzenden [sie] am nächsten kommen. 3°
Was ist deswegen dabey zu beobachten? Dass alles darinnen in hebr. Sprache
gedruckt seye u so correct wie möglich. 4° Wenn dieses seyn soll, inwiefern kann
man das eine u das andere anbringen, damit auch [christliche] Gelehrte dieselbe
zu kaufen angereizt werden?»



52 Sara Janner

Anfangs Juni 1820 trug Blumhardt dem Komitee der Basler
Bibelgesellschaft deshalb die Anfrage eines vierköpfigen Vereins6''

vor, ob «eine in Basel zu druckende hebräische Bibel als Sache der
B[ibel]Gesellschaft] angesehen werden müsse».70 In Anwesenheit
von Steinkopf, welcher das Projekt lebhaft befürwortete, die finanzielle

Unterstützung der <British and Foreign Bible Society) zusagte
und auf den Druck sowohl des Alten als auch des Neuen Testaments
in hebräischer Sprache drängte, beschloss die Basler Bibelgesellschaft
in der Komiteesitzung vom 23. Juni 1820, «diesen Herren [des
vierköpfigen Vereins] den Dank unsrer Gesellschaft zu bezeugen, u sie

zu ersuchen im Namen unsrer Gesellschaft dieses Geschäft fortzusetzen

u die M [it] Glieder aus unsrer Gesellschaft, welche zum Druck
ausgeschlossen sind, noch in ihren Verein aufzunehmen, unsrer
Gesellschaft Rechenschaft über den Fortgang abzustatten u. dieses
Geschäft als Geschäft der Bfibel]Gesellschaft] anzusehen, die den
Risico übernimmt u in alle eingegangenen Verpflichtungen
eintritt.»"1

Mit dem Druck wurde Wilhelm Haas beauftragt, welcher als

international renommierter Schriftgiesser nicht nur über die nötige
Menge hebräischer Lettern in geeigneter Qualität verfügte, sondern
auch einen erfahrenen jüdischen Korrektor beschäftigte, welcher
zusammen mit der von der Bibelgesellschaft eingesetzten Kommission

die Druckarbeiten überwachen sollte. 2 Inijanuar 1821 begannen

"" Eine Identifikation dieser vier Männer ist mir bis heute nicht gelungen, sie

gehören aber nicht zur 1820 in Basel gegründeten «Gesellschaft zur Ausbreitung
des Christentums unter denJuden) unter dem Präsidium von Niklaus von Brunn,
eher zu einer Gruppe von Theologen und Pfarrern im Umfeld der theologischen
Fakultät.

""StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 8. Jum 1820,
1. Bd., S. 102, Nr. 2.

" StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 23. Juni 1820,
1. Bd., S. 106f. Vgl. auch «Nachricht von der sechsten öffentlichen Versammlung
der Bibel-Gesellschaft in Basel in der Kirche zu St. Martin am 19. Juny 1821»,
S. 6-7 (StABS, PA 773, 0773. 01.02): «Aufgefordert von der bnttischen
Bibelgesellschaft hat unsere Committee auch den Druck einer hebräischen Bibel
angefangen; theils um den immer fühlbarer werdenden Mangel einer korrekten
Ausgabe und den hin und wieder erwachenden Bedürfnissen der jüdischen
Nation abzuhelfen. Die brittische Bibelgesellschaft hat für 2000 des Alten Testaments

u 5000 Exemplare der hebräischen Uebcrsetzung des Neuen Testaments
unterschneben; und unsere Committee hat für eigene Rechnung 1000 des Alten
und Neuen Testaments übernommen.»

2 Zu den Hebräischdrucken von Wilhelm Haas Sohn vgl. Joseph Pnjs, Die Basler
hebräischen Drucke (1492-1866), ergänzt und hrsg. von Bernhard Prijs, Ölten;
Freiburg i. Br. 1964, S. 435ff; Bernhard Prijs, Zur Geschichte der Haas'schen
Hebraica, in: Theologische Zeitschnft 28 (1972), S. 118-124.



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 53

die Arbeiten am Alten Testament, ' da der Druck des Neuen
Testaments, welcher vor allem Blumhardt ein grosses Anliegen war, auf
Wunsch der Londoner Bibelgesellschaft vorläufig zurückgestellt74
und im Juni 1827 schliesslich ganz aufgegeben wurde."

Das Druckprojekt entwickelte von Anfang an eine merkwürdige
Eigendynamik. Neben der Herstellung des von der Basler
Bibelgesellschaft bestellten hebräischen Alten Testaments benutzte Wilhelm
Haas den von der Londoner Bibelgesellschaft bezahlten Satz des

hebräischen Textes, um auf eigene Rechnung und in eigener Regie
eine zweisprachige Ausgabe herauszugeben, welche neben dem
hebräischen Urtext auch die Mendelssohnsche Übersetzung in
«juden-deutschen» Lettern76 aufwies. Haas bot zudem eine Ausgabe
an, welche nur den Text der Mendelssohnschen Übersetzung
enthielt.77 Beide Ausgaben wandten sich ohne jegliche missionarische
Absichten an ein jüdisches Lesepublikum. Diese Parallelausgaben
von Haas stellten somit eine ernsthafte Konkurrenz dar für die Aus-

1 Vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 1. Jan.
1821, Nr. 13, S. 115. Zu den Verzögerungen, da sich nicht gleich eine gute
Textvorlage finden liess, vgl. StABS, PA 773, 0773.01.21.03: Kopierbuch 1817-1821,
Emanuel Schnell an Steinkopf in London, den 19. [an. 1821, S. 556-559, speziell

S. 558-559.
74 Vgl. StABS, PA 773, 0773.01.21.03: Kopierbuch 1817-1821, S. 534-536,

Emanuel Schnell nach London am 6. Nov. 1820 an Steinkopf, S. 535: «[...] Da

nun heute die Zusammenkunft statt hatte trug B[lumhar]d darauf an, dass man
mit dem N[euen] Test[ament] den Anfang machen möchte, worauf ich zu er-
wiedern genöthigt war, dass ich von London den Auftrag hätte, man sollte das alte
Testament zuerst vornehmen, in dem das N[eue] T[estament] durch Hrn Prof
Gesenius, einer der gelehrtesten orientalischen Sprachkenner sollte durchgesehen
u verbessert werden. So sehr man hier die entschieden grossen Kenntnisse dieses

Mannes bewundert, so besorgt ist man über die in dem N[euen]T[estament] von
ihm anzurathenden Verbesserungen u der l[iebe] B[lumhar]d drückte sich bey mir
so aus: Er hätte geglaubt, dass einige wackere junge Thelogen [sie] im Würtem-
bergischen diesem Geschäft eben so gewachsen u weit eher geliefert haben
würden.»

"Vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 26. Juni
1827, Nr. 2, S. 299.

76 Als «juden-deutsche Lettern» bezeichnen die Akten der Bibelgesellschaft hebräische

Typen, welche von Juden nur für den Druck jiddischer Texte verwendet
wurden.

77 Vgl. Joseph Prijs, Basler Drucke (wie Anm. 72), Nr. 313a, Ausgabe A (Text mit
Übersetzung), S. 456-459; Ausgabe C (nur Übersetzung), S. 461-462.



54 Sara Janner

gäbe der Bibelgesellschaft.7'' Im Basler Bibelkomitee wollte man
zunächst mit Haas verhandeln, traute jedoch der Mendelssohnschen
Übersetzung nicht und wollte in der Angelegenheit auch zuerst
mit der Londoner Bibelgesellschaft Rücksprache nehmen. London
verlangte von Basel eine Prüfung der von Haas benutzten Übersetzung,79

welche schliesslich ergab, dass der Text an entscheidenden
Stellen zu «jüdisch» und deshalb für die Zwecke der Bibelgesellschaft
ungeeignet sei.80 Eine von der Bibelgesellschaft approbierte
zweisprachige Ausgabe oder deutsche Ausgabe des Alten Testaments kam
dann allerdings auch nicht zustande.81

Schon früher hatten Missionskreise, welche direkte Kontakte mit
Juden hatten, eine deutsche Ausgabe mit «juden-deutschen» Lettern
empfohlen, weil die meisten Juden zwar das hebräische Alphabet
lasen und zum Schreiben benutzten, aber kein Hebräisch mehr ver-

8 StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Konntecsitzung vom 13. Febr. 1821,
Nr. 3, S. 116: «Wurde angefragt: Ob nicht wegen dem Druck der hebräischen
Bibel mit Herr Haas in der Hinsicht Rücksprache genommen werden sollte, dass

der Zusatz einer bey der jüdischen Nation accredirten Version auch zum Vortheil
der B[ibcl]Gcsellschaft benutzt werde; indem sonst die von Herr Haas mit einer
Uebersetzung versehene Ausgabe ausser dem Vortheil des Satzes, den die bntti-
sche B[ibel]Gesellschaft] bezahlt, auch noch die des grossem Credits bey der
jüdischen Nation haben würde. [Beschluss:| Soll darüber nach England geschne-
ben werden.» Vgl. dazu auch Joseph Prijs, Basler Drucke (wie Anm. 72),
Nr. 313b, S. 462f. Kommentar zur Vorankündigung der hebräischen Bibel 1827.

"'Vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 11. März
1821, Nr. 2, S. 117.

""Vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 13. März
1821, Nr. 2, S. 118: «Hr. Rönnebergs [Sekretär der «British and Foreign Bible
Society)] Bnef vom 27sten Hornung [Februar], der m der vorgestrigen Sitzung
verlesen wurde, wurde heute wieder mitgetheilt. Seine Vermuthung, dass die
Mendelssohnische Uebersetzung verfälscht sey, wurde durch Vergleichung wichtiger

Verse bestätiget. Hr. Pfr. Kraus berichtet, dass desshalben bereits mit Herr
Haas gesprochen worden, u dass er sich erklärt habe, nichts darüber zu wollen,
was von der B[ibel]G[esellschaft] nicht völlig approbirt sey. [Beschluss:] Soll Herr
Haas angezeigt werden, dass die Committee die Mendelssohnische Uebersetzung
nicht genehmigte, u daher wünsche, Hr. Haas möchte die Luthersche Uebersetzung

oder die von Hrn Senator Meyer [Johann Fnedrich von Meyer (1771-
1849), von Frankfurt, Jurist] für seine Edition wählen, die er fiir seme Rechnung
drucken wolle.»

" Erst im März 1823 liess die Londoner Bibelgesellschaft über Blumhardt bei Haas

eine Offerte einholen für eine «Auflage des Meyer'schen Bibelwerkes mit Juden-
deutscher Schnft», vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft

vom 11. März 1823; Nr. 1, S. 154; 8. Apnl 1823, Nr. 13, S. 156; 13. Mai
1823, Nr. 3, S. 157. Der Druck kam nie zustande.



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 55

standen.82 Auch Spittler vertrat diesen Standpunkt, weshalb er die
Entscheidung der Bibelgesellschaft, sich auf den Druck des hebräischen

Urtextes zu beschränken, öffentlich angriff: Im Novemberheft
der «Religiösen Juden-Correspondenz» (vgl. dazu den 4. Abschnitt
dieses Aufsatzes) veröffentlichte er 1821 ein wohl fingiertes «Gutachten

des Juden-Vorstehers H in *) über den Druck der rein hebräischen
Bibel vom August 1821», welches zum Schluss kam, «dass eine
hebräische Bibel in der Hand des grösseren Haufens der Jsraeliten
eben das ist, was eine lateinische in der Hand des nicht gelehrten
Christen ist — ein unbrauchbares unnützliches Buch», und der Basler
Bibelgesellschaft nahelegte, «es wäre daher zu wünschen, dass die
Bibelgesellschaft zu Basel wenigstens in den Accord des Rabbi, welcher

von Herrn Haas 1000 Ex. Bibeln mit beigefügter deutscher
Uebersetzung in hebr.deutscher Schrift übernimmt, einstehen, in dem
dieser Rabbi diese Bibeln wahrscheinlich zu einem sehr erhöhten
Preis wieder umzusetzen trachten wird.»85 Wahrscheinlich reagierte
Blumhardt auf diese Kritik Spittlcrs und auf die Diskussionen innerhalb

der Bibelgesellschaft, als er bei Haas 1822 seine bereits 1808 bei
Emanuel Thurneysen verlegte deutsche Übersetzung des englischen

"2 Vgl. StABS, PA 653 V 4: Alexander Beck, Schreiben Becks, Leiter der Schaff-
hauser Partikulargesellschaft der Christentumsgesellschaft und der Schaffhauser

Bibelgesellschaft, an Spittler vom 22. Juni 1819, S. 15f: «Von England hat unsre
Bibel Gesellschaft nebst andern Testamenten und Bibeln in oriental. Sprachen
auch 30 N. T in hebr. Sprache erhalten. Diejenigen Mitglieder aus unsrem
Comitté welche Gelegenheit gehabt hatten mit Juden aus unsrer Nachbarschaft
in Verbindung zu stehen, haben etwelche angebracht, und mit weniger Mühe
würden schon alle ihre Besitzer haben, wenn sie nur Deutsch mit hebr. Lettern
gedruckt wären. - Daher gefiel mir auch die Aufforderung des Herrn Prof
Bahnmeyer an alle Bibelgesellschaften sehr wohl ein N. T. für die Juden deutsch
mit hebr. Buchstaben herauszugeben - ich würde noch den Wunsch hinzufugen,
man sollte diejenigen Prophetischen Stellen aus dem Alten Test, die auf den Messias

als unsern Herrn und Heyland deuten, hinten dem Werk beyfügen - denn in
unserer Gegend sind die Juden besonders mit der Bibel unerfahren - es könnte
dann auch dem Erfahresten zur nützlichen Lehre dienen.» Der im Brief erwähnte
Professor Bahnmeier war an der Ausbildung der für Russland bestimmten Basler
Seminaristen Bezner und Bossard beteiligt. Ähnliche Äusserungen Alexander
Becks gegenüber Spittler in den Schreiben vom 2. Sept. 1819 und 18. Nov. 1820.

"StABS, PA 946 C 5.1.1: Religiöse Juden-Correspondenz, 1821, 11. Heft, Nr. 2

(nicht paginiert). Es scheint mir zweifelhaft, ob dieses Gutachten tatsächlich von
einem jüdischen Gemeindevorsteher stammt. Ich halte die Passage über den
geschäftstüchtigen Rabbi für eine gezielte Polemik gegen den jüdischen Korrektor

von Haas, Salomon von Winzenheim, auch Salomon Coschel von Coschels-
berg genannt, welcher zu den Vorstehern der Basler Gemeinde gehörte.



56 Sara Janner

Traktats von David Bogue, «Versuch über das göttliche Ansehen
des neuen Testaments», in jüdisch-deutschen Lettern nochmals
auflegte.84

Damit waren die Schwierigkeiten um den Druck des von der
Basler Bibelgesellschaft bestellten hebräischen Textes aber noch
nicht ausgestanden. 1822 kam es zu neuen Beanstandungen, weil
Haas «in die Titel zur hebräischen Bibel rabbinische Ausdrücke
gesetzt» habe, worauf er vom Komitee der Bibelgesellschaft
angewiesen wurde, sich strikt an die christliche Vorlage zu halten.81 Haas
löste dieses Problem, indem er die beanstandeten «Zusätze»86 in der
für die Bibelgesellschaft verlegten Ausgabe entfernte, in seiner in
eigener Regie herausgegebenen zweisprachigen Edition jedoch
beibehielt.87

Im Juni 1823 stellte sich schliesslich heraus, dass Haas die 2000
Exemplare der hebräischen Bibel, welche er im Auftrag der Basler
und Londoner Bibelgesellschaft gerade druckte, kurz zuvor an die
«London Society for Promoting Christianity among the Jcws>
verkauft hatte,88 ohne das Komitee der Bibelgesellschaft von diesem
Kaufvertrag zu unterrichten. Dieser Verkauf bedrohte den Absatz
der 1000 Exemplare, welche die Basler Bibelgesellschaft auf eigene
Rechnung bei Haas drucken liess. Deshalb beschloss die Bibelgesellschaft,

die bereits gedruckten Teile des hebräischen alten Testaments
sofort den Subskribenten zuzuschicken und im Buchhandel zum
Kauf anzubieten,89 um so der Londoner Konkurrenz zuvorzukommen.

Das unlautere Geschäftsgebahren von Haas trübte seine Bezie-

*' Vgl. Joseph Pnjs, Basler Drucke (wie Anm. 72), S. 455/456, Nr. 312.
85 StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 15. Mai 1822,

S. 137, Nr. 1.
"' Es handelte sich dabei um die in der jüdischen Texttradition unerlässlichen maso-

retischen Zählungen sowie die liturgischen Angaben zu den Wochenabschnitten
im Gottesdienst.

"Vgl. Joseph Pnjs, Basler Drucke (wie Anm. 72), Nr. 313a, Ausgabe B,
S. 459-460, speziell S. 460.

"" Es bleibt unklar, ob die Londoner Bibelgesellschaft die 2000 Exemplare, welche
sie subskribiert hatte, ohne Wissen der Basler Gesellschaft an die Londoner
Judenmissionsgesellschaft abgetreten hatte, oder ob Haas auf eigene Initiative handelte,
vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 10. Juni
1823, Nr. 4, S. 162; 9. Sept. 1823, Nr. 4, S. 166; 16. Sept. 1823, Nr. 5, S. 168.

"'Vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01: Protokoll Bibelgesellschaft vom 7. Dez.
1823, Nr. 2, S. 174; 8. Dez. 1823, Nr. 2, S. 175, sowie Joseph Pnjs, Basler Drucke
(wie Anm. 72), Nr. 313c, I, S. 463: Der Pentateuch und die frühen Propheten
(Ausgabe B).



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 57

hungen zur Bibelgesellschaft nachhaltig: Wies die Basler Bibelgesellschaft

in ihrem gedruckten Rechenschaftsbericht von 1823 noch auf
die von Haas in eigener Regie verlegte zweisprachige Ausgabe hin,"1
warb sie in ihrer Vorankündigung 1828 nur noch für eine zuverlässige

Studienausgabe des Urtextes des Alten Testaments. Auch die
ursprüngliche enge Verbindung des Drucks zur Judenmission wurde
in dieser Vorankündigung nicht mehr erwähnt."

4. Die Gesellschaft zur Verbreitung des Christentums unter den Juden
(1820-1830)

Die Widerstände im Missions- und im Bibelkomitee gegen die
Judenmission und die Divergenzen über Ausrichtung und Technik
der Judenmission veranlassten Spittler, im Oktober 1820 die «Gesellschaft

zur Verbreitung des Christentums unter den Juden» ins Leben
zu rufen, eine neue Tochtergesellschaft der Christentumsgesellschaft.
Spittler nutzte dabei neben dem grossen Korrespondenten- und
Informantennetz, welches ihm in seiner Funktion als leitender
Sekretär der Christentumsgesellschaft zur Verfügung stand, die persönlichen

Verbindungen seines Mitarbeiters Wilhelm Matthias Elias
Köllner (1760-1835) mit der Frankfurter Partikulargesellschaft der
Christentumsgesellschaft.''2 In Frankfurt hatte sich schon seit mehreren

Jahren ein Kreis um den Herrnhuter Kaufmann Carl Severin Lix
(1781—1854) gebildet, welcher mit den von der «London Society for
Promoting Christianity among the Jews> in Frankfurt stationierten
Missionaren zusammenarbeitete.'"

'Vgl. StABS, PA 773, 0773.01.02: «Nachncht von der achten öffentlichen
Versammlung von 1823», S. 9. Anm.

' Vgl. StABS, PA 773, 0773.01.01.01 : Protokoll Bibelgesellschaft 1804-1834,
eingebunden zwischen S. 310 und S. 311.

' Köllner korrespondierte seit 1804 mit Spittler, war seit 1810 Pfarrer in Heftnch
bei Frankfurt, musste aber 1818 wegen eines Gehörleidens sein Amt niederlegen,
war dann einige Zeit Korrespondent der Frankfurter Partikulargesellschaft, bis ihn
Spittler nach Basel holte als Leiter der «Sonn- und Donnerstägigen Versammlungen»

der Christentumsgesellschaft, ein Amt, welches er bis 1825 innehatte.
Köllner redigierte auch die «Protokolle» der Chnstentumsgcscllschaft und die
«Sammlungen», welche Spittler herausgab, und unternahm oft Reisen im Auftrag
Spittlers, vgl. StABS, PA 653 V 20: Pfr. W. Köllner, 3 Faszikel, 1804-1835.

1 Vgl. StABS, PA 653 V 20: Pfr. W. Köllner, 1. Faszikel: 1804-1822, Briefwechsel
zwischen Köllner und Spittler. Ich habe keinen Hinweis darauf finden können,
dass die Basler Gesellschaft «auf Betreiben des im Dienst der 1809 entstandenen



58 Sara Janner

Als Präsidenten seiner neuen Gesellschaft gewann Spittler Pfarrer
Niklaus von Brunn, welcher wahrscheinlich schon 1812 Spittlers
Missionsschule für Judenkinder unterstützt hatte, seit 1815 dem
Komitee der Basler Missionsgesellschaft vorstand und zum «leitenden
Ausschuss» der Christentumsgesellschaft gehörte. Weitere Mitglieder
waren der Chemiker Carl Friedrich Renz (1774-1852) ,94 seit 1819
im «leitenden Ausschuss» der Christentumsgesellschaft, der Kaufmann

Lucas Forcart-Respinger (1789—1869),95 Kriminalrichter Peter
Burckhardt(-Geilinger)-Imhof (1787-1848) und Pfarrer Johann
Jakob Uebelin (1795—1873). Über von Brunn, Kriminalrichter
Burckhardt und Pfarrer Uebelin bestanden enge Beziehungen zur
Basler Brüdersozietät. Uebelin sass zudem im Komitee der
Bibelgesellschaft.

Gleich in der ersten Sitzung liessen Spittler und Köllner sich zu
«Korrespondenten» der neuen Missionsgesellschaft ernennen, womit
die praktische Gesellschaftstätigkeit und die Vorbereitung der
Komiteesitzungen in ihren Händen lag.1"' Wie bisher sollten die christlichen

Freunde über die «Protokolle» der Christentumsgesellschaft
über die Gesellschaftstätigkeit auf dem Laufenden gehalten werden,

«London Society for promoting Christianity among the Jews) stehenden und in
Frankfurt a. M. stationierten Judenmissionars Johann David Marc» gegründet
worden sei, wie Staehelin (wie Anm. 2), S. 11-12, schreibt. Es gibt zwar ein
Schreiben Marcs vom 20. Mai 1820 an Spittler (StABS, PA 653 V 24: Missionar
J. D. Marc, 1820—1822), dieses antwortet aber auf eine Anfrage Spittlers vom
November 1819 wegen eines Projekts, in Russland eine Judenkolonie anzulegen.

4 Renz eröffnete 1812 zusammen mit dem Kaufmann Johann Isaak Schäffcr die
erste chemische Fabrik in Basel, mit der finanziellen Unterstützung des Herrnhuter

Indiennefabrikantcn Emanuel Linder-Passavant. Renz liess sich 1812 in die
Versammlungen der Christentumsgesellschaft aufnehmen, vgl. Staehelin (wie
Anm. 2), S. 119, und Alfred Bürgin, Geschichte des Geigy-Unternehmens von
1758-1939, Basel 1958, S. 82.

5 Forcart gehörte kurze Zeit zum Kreis um den Seidenweber Johann Jakob Wirz
(1778-1858), welcher seit 1820 Visionen hatte, sich seit 1824 gegen die Chri-
stentumsgesellschaft wandte und eine Gemeinschaft gründete, die sogenannte
«Nazarenergemeinde», vgl. Ernst Staehelin, Der Basier Seidenweber Johann
Jakob Wirz als Hellseher und Gründer der Nazarenergemeinde, in: Basler Stadtbuch

1966, S. 50ff, sowie ders., Professor Fnedrich Lachenal (1772-1854), Basel
1965.

* Vgl. StABS, PA 653 F: Judenmission, Nr. 5: «Notizen für die Korrespondenzführer

der Basler Gesellschaft zur Verbreitung des Chnstentums unter den Juden
aus dem Geschäftsprotokoll gezogen», 1. Sitzung vom 13. Okt. 1820: Nr. 1:

«Spittler u. Köllner übernehmen für immer die Correspondenz u. die
Zusammentragung des Judenprotokolls». Das Geschäftsprotokoll hat sich leider nicht
erhalten.



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 59

während die «Sammlungen» mehr allgemein über die Judenmission
berichteten.'7 Neu wandte sich die Basler Judenmissionsgesellschaft
nun aber auch direkt an «wahrheitssuchende» Juden und bot an, über
einen in Basel von Spittler redigierten Rundbrief, die «Religiöse
Juden-Correspondenz», diese untereinander in Verbindung zu
setzen und den Erfahrungsaustausch durch Veröffentlichung von
persönlichen Berichten zu erleichtern und bei Bedarf auch kleine
Schnften in deutscher und juden-deutscher Schrift zur Verfügung zu
stellen.98

Dahinter stand die Idee, über diese Dienstleistungen nicht nur die
bereits bestehenden Kontakte zu am Christentum interessierten
Juden auszubauen, sondern auch genauere Informationen über die
beste Art, Juden zu missionieren, zu gewinnen, ohne direkt missionarisch

tätig zu sein. Neben dieser Erwachsenenseelsorge plante die
Gesellschaft, als eigentliche Missionstätigkeit eine christliche
Erziehungsanstalt für arme Judenkinder einzurichten, weil diese Missionsform

mit weniger Schwierigkeiten verbunden schien, und «sich

vorläufig nicht mit erwachsenen Juden zu befassen».'9 Dieses Programm
stiess bei den Missionaren jüdischer Herkunft, mit welchen Köllner

7 In den «Sammlungen» erschienen von 1820 bis 1824 regelmässig erbauliche
Berichte über die Tätigkeit der Londoner Judenmissionsgesellschaft, Reiseberichte

aus Polen und Russland, Bekehrungsgeschichten und Erfahrungsberichte
aus der Judenmission, während die Berichte der Basler Judenmissionsgesellschaft
in den von Spittler zusammengestellten, nur für die Mitglieder der Chnstentums-
gesellschaft bestimmten «Gesellschaftsberichten» oder «Protokollen» veröffentlicht

wurden. Aber auch in den «Protokollen» nimmt die Zahl der Texte zur
Judenmission zwischen 1820 und 1824 auffällig zu.

8 Vgl. StABS, PA 946 C 5.1.1: «Religiöse Juden-Correspondenz, Nr. 1, Basel den
1.ten Januar 1821, Vorwort». Spittler gibt in diesem Vorwort auch eine genaue
Anleitung zu Inhalt und Aufbau dieser Erfahrungsberichte: «Was den Inhalt der
Briefe betriff., so wünschen wir, dass er hauptsächlich in folgenden Stücken bestehen

möge: 1) Art u Weise der ersten Bekanntschaft mit dem Christenthum;
2) Innere und äussere Veranlassung dazu; 3) Angabe der Stellen des alten
Testaments, die etwa die erste Aufmerksamkeit auf das Chnstenthum erregt haben;
4) Gegenwärtiger Grad der christlichen Erkenntniss; 5) etwaige noch obwaltende
Zweifel u. Anstände; 6) Schon gemachte innere Erfahrungen von der Wahrheit
des Christenthums; und 7) Überhaupt der innere Gemüthszustand.»

' Vgl. UB Basel, Archiv Chnstentumsgesellschaft, Protokoll A I 13, S. 279: «Es ist
fester Grundsatz der Gesellschaft, sich vorläufig nicht mit erwachsenen Juden zu
befassen, da ihre Bekehrung leider so oft nicht ganz reine Absichten zum Grunde
hat, u ebendarum auch nachher ihre Versorgung so ausserordentlich schwer wird;
sondern einzig ihr Augenmerk auf Kinder zu nchten; und auch mit diesen nur
einen Versuch zu wagen.»



60 Sara Janner

und Spittler korrespondierten, auf Kritik, da sie die soziale Integration

der konversionswilligen oder schon getauften erwachsenen
Juden und die Schaffung von Ausbildungsanstalten für Missionare
und konvertierte Lehrer für wichtiger hielten.100 Sie äusserten sich
dabei sehr kritisch zur Integrationsbereitschaft der Christen, welche
zu leichtfertig den Konvertiten mangelnden Glauben oder Unauf-
richtigkcit vorwarfen.""

Welchen Erfolg die «Religiöse Juden-Correspondenz» bei ihrem
eigentlichen Zielpublikum hatte und wie lange sie von Spittler und
Köllner vertrieben wurde, lässt sich heute nicht mehr feststellen,1"2 es

finden sich aber in der Korrespondenz Spittlers Hinweise, dass vor
allem Christen sie gelesen haben.1"1 Die Erziehungsanstalt für arme
Judenkinder wurde 1822 in Sitzenkirch bei Kandern eröffnet auf
einem kleinen Gut, welches Carl Köllner (1790—1853), ein Sohn
Wilhelm Köllncrs, erworben hatte. Carl Köllner hatte sein Handels-

""' Vgl. StABS, PA 653 V 24: J. D. Marc, 1820-1822, Johann David Marc an Spittler,

Frankfurt, den 11. Mai 1821: «Ich muss Ihnen bemerken, dass eine
Erziehungsanstalt wie Sie vorhaben, wohl für Einzelne, besonders für arme Christen
aus den Juden eine Wohlthat seyn möchte, aber keinen sonderlichen Einfluss auf
das Ganze der Nation haben kann. Eine Missions-Anstalt hätte das Erste seyn sollen

um geeignete Arbeiter für sie zu bilden. Ich habe diess lange genug an gehörigen

Orten gesagt u so gegen die Christen meine Pflicht erfüllt.» Daneben drängte
Marc besonders darauf, nach herrnhutenschem Vorbild Judenkolonien zu schaffen,

wo die bekehrten Juden gemeinschaftlich leben, arbeiten, sich ausbilden und
durch ihren Erwerb auch Judenmissionare unterhalten könnten, vgl. die Briefe
vom 20. Mai 1820, 20. Nov. 1820, 15. Jan. 1821.

""Vgl. StABS, PA 653 V 24: J. D. Marc, 1820-1822, Marc an Spittler, 15. Jan.
1821, und Marc an Pfr. Eberhard, 30. Jan. 1822 (Abschrift), sowie PA 563 F:

Judenmission, Nr. 9: Judenmissionar Alfred Bon(n), Buch bei Schaffhausen,
14. Mai 1821.

102 Ausser den Jahrgängen 1821 (handschriftlich) und 1823 (lithographiert), welche
sich in StABS, PA 946 C 5.1, erhalten haben, sind mir bisher keine weiteren
Exemplare der «Religiösen Juden-Correspondenz» bekannt geworden.

"" Vgl. StABS, PA 653 V 4: Alexander Beck an Spittler, Schaffhausen, den 4. Jan.
1823: «Das Juden Protokoll weis ich nicht änderst zu benutzen, als dasselbe dem
deutschen Protokoll [das Protokoll der Christentumsgesellschaft] beyzufügen —

gibt es mehrere Leser, so sende in der Folge mehr Beyträge, aber apparte zu
bezahlen kann ich bis dato nicht, lieber musste es fur 1823 missen», sowie UB
Basel, Archiv Christentumsgesellschaft, A I 13 Protokoll vom 2. Jan. 1822, IV:
«Mitteilung eines Schreibens von einem protestantischen Dekan in Deutschland,
die Juden betreffend», S. 190: «Mit herzlicher Freude habe ich einige Stüke der
religiösen Juden-Correspondenz gelesen, u. es soll mir Pflicht seyn in meinem
Wirkungskreise dafür zu wirken, was ich kann. Zwar sind innerhalb meiner
Diözese keine Judengemeinden, aber ich habe doch hie u. da Gelegenheit auf
einzelne [durchreisende] zu wirken.



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 61

geschäft in Würzburg verkauft, um mit seiner Frau die Leitung der
Anstalt zu übernehmen. Die Anstaltskinder sollten zusammen mit
Köllners eigenen Kindern erzogen und unterrichtet werden.1"4 Die
Anstalt hatte von allem Anfang an keinen Erfolg: Die Judenfamilien,
«die sich in Stille zum Christenthum» neigten, «aber öffentlich
herauszutreten» sich scheuten und deshalb «gern eines oder das

andere ihrer Kinder ohne zu grossen Kostenaufwand durch Christen
erziehen u. unterrichten lassen» wollten,"15 gab es nicht. Die Gesellschaft

geriet vielmehr in Auseinandersetzungen zwischen christlichen

Behörden, jüdischen Gemeinden und Familien der jüdischen
Unterschicht, weshalb die Kinder nur versprochen oder, falls
abgegeben, bald wieder zurückgeholt wurden.""'

So wandte sich 1826 die Gesellschaft zur Verbreitung des

Christentums unter den Juden — entgegen ihren anfänglichen Erklärungen
(«sich vorläufig nicht mit erwachsenen Juden zu befassen») der

Unterstützung «junger Israeliten, die aus Überzeugung zum
Christenthum übergetreten sind», zu.1"7 Diese Neuausrichtung lief parallel
zur Gründung des Evangelischen Jünglingsvereins durch den aus
Barmen stammenden Missionszögling Carl Wilhelm Isenberg im
Mai 1825. Die wöchentlichen Hauptversammlungen dieses Vereins
fanden in der Wohnung Spittlers, im «Fälkli», statt, und aus ihnen
entwickelte sich in der Folge die Pilgermission auf St. Chrischona

1114 Vgl. UB Basel, Archiv Christentumsgesellschaft, A I 13 u. 14 Protokoll, Basler
Centralberichte 1822ff und StABS, PA 653 V 20, 2, Faszikel: Pfr. W. Köllner,
Weil-Sitzenkirch, 1822-1827. Die Briefe von Carl Köllner aus der Sitzenkirche-
ner Zeit sind unter den Briefen seines Vaters, was weder im Repertonum noch
auf der Beschriftung des Faszikels ausgewiesen wird.

105 UB Basel, Archiv Christentumsgesellschaft, Protokoll AI 13, S. 280.

""Vgl. StABS, PA 653 V 20: Pfr. W. Köllner, Weil-Sitzenkirch, 2. Faszikel:

1822-1827, Carl Köllner an Wilhelm Köllner, Sitzenkirch, den 23. Aug. 1823.
Ein Fall aus dem Jahre 1828, bei welchem es um fünf jüdische Halbwaisen aus
Schwandorf bei Nagold ging, ist im Briefwechsel Spittlers mit Christian Gottlob
Barth zwischen dem 14. Jan. 1828 und 14. April 1828 dokumentiert, StABS, PA
653 V 3: Pfr. Dr. Christian Gottlob Barth, Effnngen, Calw, Möttlingen,
1823—1862. Dieser Fall belegt auch, dass die Anstalt nicht nach drei Jahren

einging, wie Stachelin (wie Anm. 2), S. 12, behauptet.
1,17 Vgl. UB Basel, Archiv Christentumsgesellschaft, Protokoll A I 15. Basler

Zentralbencht vom 6. Sept. 1826, S. 7: «Wir glauben nicht gegen den Sinn der
Wohlthäter unsres Vereins zu handeln, wenn wir in einer Zeit, wo wir keine
Kinder zu erziehen haben, das uns anvertraute Pfund darauf verwenden, jungen
Jsraeliten, die aus Überzeugung zum Christenthum übergetreten sind, zur Erlernung

eines Handwerks förderlich u dienstlich zu seyn. Dass eine solche
Unterstützung nicht eine Lokspeise für unredliche Irdisches suchende Proselyten
werde, lässt sich mit wenig Sorgfalt verhüten.»



62 Sara Janner

bei Riehen. Die neue Beschäftigung mit «jungen Israeliten» hatte
sich aber bereits 1823 angekündigt mit der Publikation einer aus dem
Englischen übersetzten Anleitung zurJudenmission, welche offenbar
auch mit den «Sammlungen» verschickt wurde: «Die Bekehrung der
Juden. Eine Angelegenheit aller wahren Christen» mit einer
erläuternden Anmerkung, welche den Leser auf der ersten Seite aufforderte,

«wenn irgend Jemand sich angeregt fühlen sollte, über den
Inhalt dieser Blätter, seine Ansichten und Erfahrungen [...] schriftlich

mitzutheilen, der beliebe [...] seine Briefe zu Händen der
Gesellschaft in Basel zu adressiren an C. F. Spittler.»108

Eigentlicher Anstoss zu diesem Richtungswechsel war aber wohl
die Taufe von Ferdinand Ewald (1800—1873), «Opticus» aus Marold-
weisach bei Bamberg, im November 1823 im Basler Münster,
welche Pfarrer Niklaus von Brunn vollzog.1"9 Denn diese Taufe im
Münster, der eigentliche Höhepunkt in der Geschichte der
Gesellschaft,"" und spätere Taufen ausserhalb Basels1" schufen persönliche

" Die separat paginierte Broschüre ist im auf der UB Basel erhaltenen Exemplar der
«Sammlungen» nach Heft 12 des Jahrganges 1823 zusammen mit einer anderen
Broschüre eingebunden.

'Vgl. StABS, Kirchenarchiv, W 12, 5: St. Martin, Taufregister 1763-1845, von
Brunns eigenhändiger Taufbucheintrag S. 248: «den 16ten Novcmbns [1823J
wurde nach der Abendpredigt im Münster, worin ich in Beziehung auf die Lehre
von der Rechtfertigung, die Worte Jess 45, 23-25 verhandelte, vor einer
ausserordentlichen Volksmenge von mir ein Jude getauft, der von Maroldsweisach aus
dem Königreich Bayern gebürtig war, im 24ten Jahr seines Alters, Nahmens
Ferdinand Ewald. - Nachdem ich denselben mehrere Wochen über seinen Glauben
geprüft, u der Staatsrath die Taufe bewilligt hatte, so wurde er noch freytags zuvor
von E. E. Capit. Ministr. nach nochmaliger Prüfung in die Gemeinschaft der
Kirche aufgenommen. Taufzeuge waren Herr Peter Burkhardt, der Handelsmann,

Herr J.J. Übelin, Diac. Microp., Herr Lukas Forkardt, der Handelsmann.»
Burckhardt, Übelin und Forcart waren alle Mitglieder der Judenmissionsgesellschaft.

Ewald hatte sich m Schaffhausen beim Polizeipräsidenten gemeldet,
um sich taufen zu lassen, und war von Alexander Beck an Spittler und die Basler
Judengesellschaft gewiesen worden, vgl. StABS, PA 653 V 4: Alexander Beck,
Briefe vom 3. Sept. (auszugsweise publiziert bei Staehelin (wie Anm. 2), Nr. 277,
S. 426), 17. Sept., 24. Sept. und 26. Sept. 1823.

" Alexander Beck in Schaffhausen schneb Spittler am 15. Nov. 1823 begeistert: «Ihr
könnt morgen an die Stadtthore von Basel schreiben lassen: «Heute ist Basel Heil
wiederfahren!>; denn von dieser Zeit an wird der Herr an Basel mehr thun!!!»,
StABS, PA 653 V 4: Alexander Beck, zitiert nach Staehelin (wie Anm. 2),
Nr. 285, S. 430.

' Ewalds Taufe blieb nicht die einzige Taufe, welche von der Judenmissionsgesellschaft

veranlasst wurde. Aber sie erfolgten nicht mehr in der Stadt, und ausser der
Taufe von Ewalds Bruder Moses in Bubendorf 1828, auch nicht mehr auf Basier
Territorium.



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 63

Abhängigkeiten zwischen den Mitgliedern des Vereins und den
Konvertiten. Damit sollten aber auch Konflikte entstehen, weil sich
die sozialen und beruflichen Integrationswünsche dieser Menschen
weder mit den realen Möglichkeiten noch den Vorstellungen ihrer
christlichen «Brüder» deckten. So musste Ewald seinen angestammten
Beruf aufgeben und Missionar werden, nachdem er sich vergeblich
um das Bürgerrecht in Basel und Schaffhausen beworben hatte und
seine «Erweckung» ihm in seinem angestammten und neuen sozialen

Umfeld nur Anfeindungen eintrug."2 Er wurde dann im Dienst
der London Society einer der bekanntesten Judenmissionare seiner
Zeit.

Juden in Basel zwischen 1833 und 1849

Die nach der Julirevolution 1830 grundlegend veränderte Haltung
der französischen Zentralregierung gegenüber der judenfeindlichen
Politik der Schweizer Kantone zwang auch die Basler Kantonsregierung,

ihre restriktive Politik gegenüber den Juden etwas abzumildern:
So bewilligte die Regierung gegen den Widerstand des Kleinen
Stadtrates bis 1835 zahlreiche Hauskäufe jüdischer Stadteinwohner.
Auch das Verhalten der in Basel lebenden Juden gegenüber der
Regierung veränderte sich nach 1830, da eine jüngere Generation die

Leitung der Gemeinde übernahm, welche wegen der restriktiven
Niederlassungsbestininiungen ausserhalb der Stadt wohnen musste.

Eine Bittschrift der unterdessen auf ein Dutzend Familien
zusammengeschrumpften Basler Gemeinde verlangte im August 1839 die
Aufhebung des Niederlassungsverbots fur Kinder eingesessener
Juden. Aber die Regierung erteilte dem Kleinen Stadtrat, welcher
«das abgeschlossene System des Baselstädtischen Niederlassungswesens»

verteidigte, im April 1841 nur die Kompetenz, Söhnen
niedergelassener Juden, deren Mitarbeit im elterlichen Geschäft erforderlich
war, den Aufenthalt zu gestatten. 1847 kam es wegen der Basler

Judenmission erstmals zu einer scharfen, in der Basler Tagespresse
ausgetragenen Auseinandersetzung zwischen dem für die Juden im
Sundgau und in der Nordwestschweiz zuständigen Rabbiner von
Hegenheim und Obersthelfer Johannes Linder.

Nach weiteren Eingaben der jüdischen Gemeinde und nach der
Verfassungsrevision von 1847 erhielt im neuen Nicdcrlassungsgesetz

'Vgl. StABS, PA 563 V 8: Ferd. Chnstian Ewald, 1823-1829, Ewald an Spittler,
Bern, den 6. Dez. 1823, und Schaffliausen, den 8. Febr. 1824.



64 Sara Janner

von 1849 die Regierung, nicht mehr der Stadtrat, die Kompetenz,
«den hier geborenen oder erzogenen» Söhnen bereits ansässiger Juden
Niederlassungs- und Gewerbebewilligungen zu erteilen.

Der Anerkennung des Niederlassungsrechts von Juden mit französischer

Staatsangehöngkeit gingen im Elsass und im Sundgau 1848
schwere Ausschreitungen gegen Juden voraus wie schon 1789 und
1830. Viele Juden aus den stadtnahen Dörfern flüchteten nach Basel.

Das Niederlassungsgesetz von 1849 bewahrte die jüdische
Gemeinde vor der Auflösung. Im Oktober 1849 konstituierte sie sich als

Verein, und am 4. November 1850 weihte der Rabbiner von Hegenheim

die neue Synagoge am Heuberg 21 ein, in Gegenwart von
Vertretern der Regierung und der Basler Kirche.

5. Neubeginn nach 1830

Die Pariser Julirevolution 1830 und ihre politischen Rückwirkungen

auf die Schweiz, auf die Basler Nachbarschaft links und
rechts des Rheins und auf den Kanton Basel bestärkte die ältere
Generation, welche die Basler Erweckungsbewegung seit 1800 trug
und leitete, in ihrer Beurteilung der Zeitumstände."1 Sie deutete die

«Dreissiger Wirren» und den Verlust der Basler Landschaft 1833 als

Strafe Gottes für den «Luxus» und den «Abfall» der Einwohnerschaft

' Vgl. Basler Zentralbericht vom 7. Sept. 1831 in den «Protokollen» der
Christentumsgesellschaft, UB Basel, Archiv Christentumsgesellschaft A I 14, zitiert nach
Staehelin (wie Anm. 2), Nr. 333, S. 466: «Theure Mitverbundene! Es ist nicht zu
verkennen, dass die gegenwärtige Zeitpenode diejenige ist, von der der Apostel
Johannes sagt: «Kindlein, es ist die letzte Stunde« [1. Joh. 2, 18]. Das erkennt
Jeder, der nur mit einiger Aufmerksamkeit auf das hinbhkt, was um und neben
ihm in der Welt vorgeht. Die ausserordentlichen Völkerbewegungen [= revolutionäre

Unruhen], die ungewöhnlichen Erscheinungen in der Natur, die immer
stärker cinrcissendc Immoralität und die steigenden, zum Theil unnatürlichen
Laster, die täglich mehr im Schwange gehen, der verderbliche Unglaube, welcher
die Grundvesten der christlichen Glaubenswahrheiten auf allen Seiten und von
allen Seiten her zu untergraben sucht, der ungemessene Luxus nicht nur in den
höheren, sondern in allen Ständen der menschlichen Gesellschaft, die unersättliche

Gierde nach Lebensgenuss und das damit verbundene unaufhaltbare Jagen
und Haschen nach sinnlichen Vergnügen, die Unbändigkeit, Zügellosigkeit,
Unehrbietigkeit und der störrische Ungehorsam der Jugend gegen Eltern, Lehrer,

Erzieher und andere Vorgesetzte u.s.w., dies alles zusammengenommen
verursacht der gegenwärtigen Weltverfassung die lezten krampfhaften Zuckungen;
denn so kann es nicht lange mehr fortgehen.»



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 65

Basels, besonders der Regierenden."4 Die Zeitereignisse schienen
die Berechnungen Bengels, welcher den Anbruch des Reiches
Gottes für das Jahr 1836 voraussah, zu bestätigen.

Aber auch die Erweckungsbewegung hatte ihren Höhepunkt
überschritten: «Seit mehreren Jahren hat es den Anschein, als wolle
der Herr den Wirkungskreis unserer Gesellschaft [die Christentumsgesellschaft]

etwas einschränken und enger zusammenziehen, indem
mehrere [wohl Basler Versammlungen oder Schweizer Gesellschaften]

und wohl die meisten auswärtigen Partikulargesellschaften,
theils durch den seligen Heimgang der älteren Mitglieder, theils
durch das Anschliessen an Missions- und andere wohlthätige Anstalten,

sich aufgelöst haben.»"5 Diese Entwicklung schloss die 1820

gegründete Gesellschaft zur Beförderung des Christentums unter
den Juden mit ein: Sie hatte sich zwar innerhalb der religiösen
Anstalten und Vereine Basels fest etabliert und stellte am jährlichen
Missionsfest einen eigenen Festredner, aber ihr Elan erlahmte nach
1828. ""

1837 erwarb Spittler die «Sammlungen» mit allen Rechten und
Pflichten von der Christentumsgesellschaft, welche die Zeitschrift

wegen der sinkenden Abonnentenzahl aufgeben wollte, und integrierte

das Blatt in seine seit 1816 bestehende Verlags- und Sorti-

"4 Vgl. die Predigt von Ernst Joseph Gustav de Valenti in der Abcndversammlung
zu St. Martin über Hab. 2,1 am 4. Aug., einen Tag nach der vernichtenden
Niederlage der städtischen Truppen gegen die Einheiten der aufständischen
Landschäftler, Abschrift in: UB Basel, Archiv Christentumsgesellschaft, Protokoll
A I 14, Gesellschaftsbericht vom 2. Okt. 1833, gekürzt publiziert in Staehelin

(wie Anm. 2), Nr. 338, S. 47Iff.
"! UB Basel, Archiv Christentumsgesellschaft, Protokoll A I 14, Basler Zentralbericht

vom 7. Sept. 1831, zitiert nach Stachelin (wie Anm. 2), Nr. 333, S. 465.
Bereits im Zentralbericht vom 3. Sept. 1823 hiess es zur Basler Bibelgesellschaft,
zitiert nach Stachelin (wie Anm. 2), Nr. 276, S. 424: «Die Bibel-Gesellschaft sezt
noch immer eine schöne Anzahl Exemplare der heiligen Schrift ab, welche
jedoch durch die an so vielen andern Orten errichteten eigenen Bibel-Pressen

von Jahr zu Jahr etwas vermindert wird. Hingegen weist ihr der Herr neue Wege
zu nützlicher und nöthiger Verbreitung der Bibel, besonders des Neuen
Testaments, an, wie unter Anderm bey den das Jahr so häufig hin und her reisenden

Handwerkspurschen.»
'"' Vgl. Baslerische Mittheilungen, Nr. 14, 10. Juli 1830, «Zur Geschichte der Juden

in Basel», 2. Teil, S. 325, anonym: «Nur müssen wir bedauern, dass das edle
Bestreben einiger Menschenfreunde, welche die moralische Besserung verwahrloster

Judenkinder auf dem Wege der Bekehrung zum Christenthum beabsichtigten,

sich noch keines günstigen Erfolges erfreuen konnte. Nähere Angaben
über das Wesen dieses Vereins, seines Wirkungskreises und des bisher geleisteten,
würden diesen Blättern eine willkommene Mittheilung seyn.»



66 Sara Janner

mentsbuchhandlung. Spittler verbesserte das Konzept der «Sammlungen»

in den folgenden Jahren so erfolgreich, dass sie zu einer
wichtigen Einnahmequelle für seine mit der 1840 eröffneten Pilger-
mission auf St. Chrischona verbundenen Unternehmungen wurde.
Der «leitende Ausschuss» der Christentumsgesellschaft, welchem
Spittler weiterhin als Sekretär angehörte, reduzierte sich hingegen
mit diesem Verkauf auf eine Verwaltungskommission, da ausser den
Vermögenswerten von der Organisation der Gesellschaft nichts
mehr übrig blieb."7

Die Judenmission in Basel entwickelte sich in der Folge in zwei
Richtungen: Spittler, welcher sich innerlich von der Christentumsgesellschaft

und ihren Gründungen distanziert hatte und seit der
Mitte der zwanziger Jahre eigene Projekte verfolgte, konzentrierte
sich auf das «Heilige Land», welches zu Beginn der dreissiger Jahre
der Mission zugänglich wurde. Jüngere Laien und Theologen, welche
in und mit der Erweckungsbewegung aufgewachsen waren, wollten
hingegen keine «Mission» mehr unter den Juden treiben, sondern
verstanden die Judenmission mehr als Gemeindearbeit unter Christen

und «wahrheitssuchenden» Juden. Beide Richtungen gaben
eigene Zeitungen heraus: Seit 1834 erschien der «Freund Israels.
Nachrichten von der Ausbreitung des Reiches Gottes unter Israel»,
herausgegeben vom 1830 gegründeten Verein der Freunde Israels,
und zwischen 1838 und 1843 veröffentlichte Pfarrer Samuel Preiswerk

(1799—1871) in Kommission bei Spittler «Das Morgenland.
Altes und Neues für Freunde der heiligen Schrift. Eine
Monatsschrift»."8

'Die Versammlungen der Christentumsgesellschaft, welche seit Dezember 1831

von Ernst Joseph Gustav de Valenti geleitet wurden, gehen spätestens mit der
Übersiedlung de Valentis nach Bern im Mai 1835 ein. Die «Protokolle» oder
«Gesellschaftsbenchte», d. h. die Kommunikation unter den Partikulargesellschaften,

wurden spätestens 1839 eingestellt, vgl. UB Basel, Archiv Christentumsgesellschaft,

Abteilung A: Protokolle und Berichte, die erste Protokollserie A 1

endet 1837, die zweite Sene 1835/36 und die dritte 1839. Die Sene A 4 der
Benchte bricht 1834/35 ab.

'Bereits in einem in den «Sammlungen» 1822 abgedruckten Aufruf gab der «Verein

zur Beförderung des Chnstenthums unter den Juden» folgende Anregung:
«Noch erlaubt sich der Verein, den Gedanken mitzutheilen: Ob ein solches
wohlthätiges Unternehmen [die geplante Erziehungsanstalt für arme Judenkinder]

nicht auch kräftig dadurch gefördert werden dürfte, wenn für dasselbe eine
eigene pcnodische Schrift, welche ausschliesslich Nachrichten über das Jsrachti-
sche Volk alter und neuer Zeit aus den sichersten Quellen und Versuche, es durch
Wort und That dem wahren Christenthum zuzuführen, mittheilte, von sachver-



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 67

5.1. Gründung des Vereins der Freunde Israels 1830
Am 12. Dezember 1830 traf sich ein Dutzend junger Männer

zwischen 25 und 35 Jahren, um die Gründung eines Judenmissions-
vereins zu besprechen, des Vereins der Freunde Israels. Mehr als die
Hälfte dieser Männer waren Theologen, unter ihnen findet sich auch
ein Sohn von Pfarrer Johann Rudolf Burckhardt (1800—1862), welcher

1824 bei Steinkopf in London als Hilfsprediger an der deutsch-
lutherischen Kirche gearbeitet hatte, und der Judenmissionar Johann
Jakob Banga (1798-1834). Aber auch Katifleute und Handwerker
gehörten zu den Gründern. Viele hatten Kontakte mit dem Basler
Missionsseminar und seinen Schülern oder unterrichteten dort.
Mehr als zwei Drittel von ihnen gehörten zur Basler Brüdersozietät."''

Bis 1835 leitete den Verein der Theologe und Lehrer Andreas

Bräm-Rappard (1797-1882), später als Pfarrer in Neukirchen
berühmt geworden als «Vater der Erziehungsvereine im evangelischen

Deutschland»;12" nachher lag die Leitung in den Händen der
vom Verein seit 1832 als Sekretäre angestellten Theologen Carl
Brenner-Sulger (1806—1839) und Eduard Bernoulli(-Brenner)-
Barth (1795—1875). Bräm und Brenner bauten das Korrespondentennetz

auf und prägten die seelsorgerische und karitative Arbeit,
während Eduard Bernoulli, Schwager von Carl Brenner, nach dessen

Tod 1838 diese Strukturen ausbaute und festigte.
Das neue Missionskonzept der Freunde Israels ging wahrscheinlich

aufJohann Jakob Banga zurück, welcher wie Brenner und Ber-

ständigen christlichen Männern herausgegeben und unter Christen und Juden in
grosser Anzahl verbreitet würde? Sollte der Verein die Freude haben, auch hierüber

freywillige Anerbietungen zu gehaltreichen schriftlichen Aufsätzen, so wie
zur Sammlung von bedeutenden Subscnptionen zu erhalten: so würde ihm dicss

Muth geben, in der Folge einen ausführlichen Plan über den Inhalt, Herausgabe
und Preis einer solchen Schrift vorzulegen.» («Sammlungen» 1822, nach S. 320
im Exemplar der «Sammlungen» in der UBB eingebunden, zitiert bei Staehelin
[wie Anm. 2], Nr. 261, S. 411/12.) Vgl. zu diesem Zeitungsprojekt auch den
Bnef von Joh. Jakob Banga an Spittler vom 7. Jan. 1823 aus Erlangen mit der
Absage von Johann Arnold Kanne (1773-1824), StABS, PA 653 V 3: Banga,
gekürzt abgedruckt bei Staehelin (wie Anm. 2), Nr. 266, S. 416/417.

"Die Statuten vom 31. März 1831 (StABS, PA 945 B 1.1) unterzeichneten: Johann
Jakob Banga, SMC [Sancti Ministeni Candidatus] und Judenmissionar; Andreas
Brani SMC; Friedrich Braun, Waisenhausprediger; Carl Brenner SMC; Johann
Rudolf Lukas Burckhardt SMC; Heinrich Flubacher Sohn, Kaufmann; Emanuel
Herzog-Heusler; Samuel Keller, Kubier; Philipp J. Oster, Prediger und
Judenmissionar; Carl August Rappard SMC; Carl Ryhiner-Burckhardt, Kaufmann.

70 Zu Andreas Bräm vgl. Elsbeth Lohbeck, Andreas Bräm (1797-1882): ein
Wegbereiter der Diakonie im Rheinland und Gründer des Neukirchner Erziehungsvereins.

Ein Lebensbild, Köln 1989.



68 Sara Janner

noulli in der Basler Brüdersozietät aufgewachsen war und aus einer
Basler Handwerkerfamilie stammte. Er hatte sich in Tübingen,
Erlangen und London zum Judenmissionar ausbilden lassen.12' Seit
1824 war er in Basel und Strassburg als Missionar der «London
Society für Promoting Christianity among the Jews> stationiert.
Während seiner Ausbildungszeit und bis zur Gründung des neuen
Vereins stand Banga in persönlichen und beruflichen Verbindungen
mit den Mitgliedern der Gesellschaft zur Verbreitung des Christentums

unter den Juden.122 Banga dürfte aber vor allem die Kontakte
zwischen dem Verein der Freunde Israels und den für die Londoner
Gesellschaft tätigen Judenmissionaren Johann Christian Moritz
(1786-1868), Jacob August Hausmeister (1806-1860) und Johann
Philipp Oster, welche alle jüdischer Herkunft waren, vermittelt
haben. Moritz, Hausmeister und Oster waren an der Gründung des

Vereins der Freunde Israels persönlich beteiligt und halfen bei der
Ausarbeitung des neuen Missionskonzepts. Sie arbeiteten später eng
mit dem Verein zusammen.

Bereits durch den Namen grenzte sich der Verein der Freunde
Israels von Anfang an klar vom älteren Judenmissionsverein ab.121

Seine Gründer bezeichneten sich als «Freunde», weil sie

Aufklärungsarbeit unter Christen betreiben wollten, um diese zu einem
verständnisvollen Umgang mit am Christentum interessierten Juden

121 Banga hatte sich 1818 vergeblich im Basler Missionsseminar angemeldet und
studierte zunächst an der Basler Universität Theologie.

'" Vgl. Briefwechsel zwischen Banga und Spittler: StABS. PA 653 V 3: Banga, und
PA 653 F: Judenmission, Nr. 12. Briefe von Spleiss und Mina Krafft an Banga:
UB Basel, Nachlass Hieronymus Annoni, Annex Nr. 1 : Nicht an Annoni oder
von Annoni geschriebene Briefe (sie).

,2JVgl. StABS, PA 946 F 2.1: Protokoll der Komiteesitzung vom 23. Dez. 1830,
S. 12: «Es kam bei dieser Gelegenheit auch zur Sprache die Stellung unseres
Vereines zu der schon seit mehreren Jahren hier bestehenden Judenmissionsgesellschaft

unter dem Präsidium von H. Pfr. VonBrunn. |Beschluss:] die
Nothwendigkeit sich mit dieser Gesellschaft über die gegenseitige Stellung zu
verständigen wurde erkannt u eine brüderl. offene Erklärung gegen dieselbe
wurde beschlossen, um so eine Gegenerklärung zu veranlassen wodurch wir uns
den auswärtigen Judenfreunden gegenüber über den unsren, dem schon
bestehenden an die Seite tretenden Verein ausweisen könnten;» Komiteesitzung vom
30. Dez. 1830, S. 14-15: Bräm, Oster und Burckhardt gehen für eine Besprechung

zu Spittler und bitten um «eine schriftliche Anerkennung von Seiten der
Basler Judenmiss.gesellsch. Committee». Spittler wünscht eine schriftliche
Anfrage an das Komitee, welches die Anerkennung des neuen Vereins dann
bewilligte. Die Angabc bei Staehelin (wie Anm. 25), S. VII, dass auch der Verein
der Freunde Israels eine direkt auf Spittler zurückgehende Gründung sei, ist also
nicht korrekt.



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 69

zu befähigen, und weil sie dem Aufbau christlicher Gruppen, in welche

Juden vor und nach der Taufe aufgenommen und auch sozial

integriert werden konnten, besondere Bedeutung beimassen. Bekehrung

und Taufe von Juden war weiterhin Teil des neuen
Missionskonzepts,'24 aber nicht mehr ein vorrangiges Ziel. Der Begriff
«Israel», im Gegensatz zu «Juden», zeigt an, dass diese jungen Männer

sich nicht als christlicher Armenverein für bedürftige Juden
verstanden, sondern ihre Hilfe ausschliesslich «wahrheitssuchenden»
Juden anboten.125 Der Verein arbeitete deshalb mit Judenmissionaren
zusammen, suchte auch Kontakt zu Juden durch Gespräche und das

Verteilen von Traktaten und dem Text des Alten Testaments,
verstand dies aber nicht als Missions-, sondern Aufklärungsarbeit im
eigentlichen Wortsinn:12'' Die Juden sollen nicht in erster Linie durch
die Verkündigung Christi im Neuen Testament, sondern durch das

Lesen der göttlichen Bundesversprechen und der messianischen
Prophezeiungen auf ihre heilsgeschichtliche Bestimmung hingewiesen
werden.127

Um diese Ziele zu erreichen, veranstaltete der Verein für Christen
eine monatliche Betstunde für die Mission unter den Juden, in welcher

einschlägige Bibelstellen erläutert und über die Judenmission

124 In Basel wurden 1839 in der Kirche zu St. Jakob zwei und 1843 im Münster ein

vom Verein betreuter Jude getauft. Alle waren ortsfremd.
125 Zu dieser wichtigen Unterscheidung der Begriffe «Israel» und «Juden» vgl.

Samuel Preiswerk in Nr. 1 des 1. Jahrganges des «Morgenlandes», S. 3: «Aus

jedem vor Gott und mit Gott durchgemachten Kampfe [Busskampf] geht dieses

Reich [i. e. das Reich Gottes aufErden] mit steigender Verklärung hervor; darum
ist es ein Reich Jsrael, denn der Name Israel bezeichnet einen, der etwas von Gott
erringt. Der Gott Jsraels aber ist der geoffenbarte Gott, der erlösend in die
Menschheit eintritt, der in Jesu sich uns sündlos aber menschlich naht, auf dass

sein Volk auch Ihm sich nahe, und in Ihm das Leben habe.» Vgl. auch Anm. 126,
144, 146, 147.

,2' Vgl. StABS, PA 946 F 2.2: Protokoll vom 21. Juni 1832, S. 10: «Zunächst
wünschen wir aber die Jsraeliten zu Jsraeliten zu machen durch das A. T» Diese
Tautologie entsteht aus dem zeitgenössischen Basler Sprachgebrauch, welcher den aus
dem Französischen übernommenen Begriff «Israelit» gegenüber dem ausschliesslich

negativ konnotierten Begriff «Jude» in der Umgangssprache den Vorzug gibt.
127 Banga hatte sein Missionskonzept bereits 1823 während seiner Erlanger Studienzeit

entwickelt und in einer kleinen Schrift «Ueber die Wiederaufrichtung des

Reiches Israel aus den göttlichen Weissagungen ausgezogen», [s. 1.] 1823,
dargestellt. Fünf Exemplare dieser Schrift übersandte er mit einem Begleitschreiben
vom 10. April an das Komitee der Basler Gesellschaft zusammen mit einem
persönlichen Bnef an Spittler vom 9. April 1823, in welchem er seine Ideen kurz
zusammenfasste, vgl. StABS, PA 653 F: Judenmission, Nr. 12: Schreiben vom
9. April 1823, und PA 653 V 3: Banga, Schreiben vom 10. April 1823.



70 Sara Janner

informiert wurden, und unterhielt eine Sonntagsschule, «um Freunde
dieser Sache zur Wirksamkeit unter Jsrael zu befähigen», wozu auch
die Bibelbetrachtungen in der Missionsbetstunde dienen sollten.'28

Juden bot der Verein finanzielle und seelsorgerische Unterstützung
an, Hilfe bei der beruflichen Integration und Zugang zu einer christlichen

Gemeinschaft: «da es nicht anders als schädlich sein kann,
wenn ein noch unbefestigter Jsraelitc von Ort zu Ort wandern muss,
um sich ein Unterkommen zu suchen, so glaubt die Gesellschaft,
darauf dringen zu müssen, dass solchen so viel möglich immer in
ihrer nächsten christlichen Umgebung die nöthige geistliche und
leibliche Pflege verschafft werde.»12'' Nach verschiedenen gescheiterten

Versuchen, konversionswilligc Juden bei Handwerkern, welche
diese bei sich beschäftigten, oder in christlichen Gastfamilicn
unterzubringen, entschloss sich der Verein, ein «Proselytenhaus»
einzurichten, welches im Dezember 1842 am Gemsberg 7, in nächster
Nähe zur damaligen Synagoge am Unteren Heuberg 7, eröffnet
wurde. Als Leiter des Hauses waren Konvertiten angestellt: Zunächst
ein noch vom älteren Verein als Jugendlicher in Pflege genommener
Handwerker, dann seit Mai 1844 ein Gymnasiallehrer, welcher vor
seiner Konversion auch als jüdischer Religionslehrer tätig gewesen
war.

Diese Missionsstation in nächster Nähe der Basler Synagoge
wurde von der Basler jüdischen Gemeinde offenbar als Provokation
empfunden, obwohl keiner der vom Verein dort betreuten Juden aus
Basel oder einer Sundgauer oder Elsässer Gemeinde stammte.'30 Aber
erst in der revolutionären Aufbruchstimniting des Jahres 1847 griff
Rabbiner Moses Nordmann von Hegenheini, zu dessen Rabbinat
die Basler Gemeinde gehörte, die Judenmission in Basel in einer
freisinnig ausgerichteten Basler Tageszeitung öffentlich an. Dadurch
wurde die Judenmission erstmals auch in die politischen
Auseinandersetzungen hineingezogen zwischen dem konservativen alteinge-

128 Eventuell entstand diese Sonntagsschule aus Kontakten mit dem 1825 gegründeten

Evangelischen Jünglingsvcrein, welcher sich bei Spittler im «Fälkli» traf und
1828 ein Statut entwarf für einen «Hauptpilgermissionspostcn», vgl. Staehelin
(wie Anm. 2), Nr. 314, S. 451ff

,2" StABS, PA 946 B 1.1: Statuten vom 1. März 1831, §§ 3 und 4.
Sekretär Carl Brenner weigerte sich interessanterweise während seiner Amtszeit
mehrmals kategorisch, von sich aus mit den in Basel niedergelassenen Juden
Kontakt aufzunehmen, während andere Vereinsmitglieder Juden in ihrer
Nachbarschaft besuchten. Hingegen wurden die Juden aus den stadtnahen Dörfern in
der Stadt und in ihren Heimatdörfern von Anfang an angesprochen, wandten sich
auch von sich aus um finanzielle Hilfe an den Verein.



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 71

t
- Ic JL :•- .'/-

Jtoain i)öj 4>7_ 3/. <X &J»* 'lj.

Abb. 1. «Judenmissionar» Jakob August (Meyer) Hausmeister-Goldberg
(1806-1860) aus Stuttgart. Er erlernte zwischen 1820 und 1824 bei

Hofuhrmacher Hahn das Uhrmacherhandwerk und «bekehrte» sich in dieser

Zeit zum Christentum. Nach seiner Taufe in Esslingen trat er 1826 ins
Basler Missionsseminar ein, wurde von der (London Society for Promoting
Christianity among theJews > im Dezember 1831 als Missionar berufen und
nach einer kurzen Zusatzausbildung in London 1832 in Strassburg stationiert.

1835 verheiratete er sich mit Luise Goldberg, Tochter von Bernhard

Goldberg, welcher 1819 in Basel vergeblich ein Taufgesuch gestellt hatte und

zu diesem Zeitpunkt in Dresden stationiert war, ebenfalls im Dienst der

Dindon Society.

(Universitätsbibliothek Basel, Porträtsammlung Falk. 456, Lithographie
vonj. R. Fretz, Basel, Originalzeichnung von 1836)



Tl***-* &7*W &>9L R r,

/Ifeb. 2. Albumseite zuJudenmission und Konversion, von Andreas Heusler-Sarasin (1834-1921) gestaltet. Von links nach rechts: 1) Eduard

BernouUi(-Brenner)-Barth (1195-1815), welcher wie seine Mutter und seine jüngere Schwester zur Basler Brüdersozietät gehörte und nach

dem Tod von Carl Brenner-Sulger, Bruder seiner ersten Frau, zwischen 1839 und 1872 den Verein der Freunde Israels leitete; 2) Julius
Theodor Friedländer (1813-1884), ein bekannter Numismatiker, seit 1868 Leiter des Königlichen Münzkabinetts in Berlin, Enkel des

Mendelssohnschülers David Friedländer, dessen Eltern zum Christentum konvertiert hatten; 3) Samuel Gobat-Zeller (1799-1879)
aufgenommen im Amtsornat des evangelischen Bischofs von Jerusalem, ein Amt, welches er von 1846 bis zu seinem Tode innehatte. In dieser

Funktion unterstützte Gobat die Palästinaprojekte Christian Friedrich Spittlers. Gobat stammte aus einer Herrnhuter Familie aus Crémins

bei Montier, wurde 1821-1825 im Basler Missionsseminar und in Paris ausgebildet und arbeitete seit 1825fir die Church Missionary Society

in Ägypten, Abessinien und auf Malta. (Lmiversitätsbibliothek Basel, Handschrifienabteilung, Nachlass Andreas Heusler-Sarasin)



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 73

sessenen Stadtbürgertum, welches Eduard Bernoulli, der Sekretär des

Vereins, als sogenannter «Exulant» in typischer Weise verkörperte,131
und der vom Freisinn vertretenen zugewanderten Wohnbevölkerung,

welche keine politischen Rechte besass.132

5.2. Ex oriente lux: Spittlers Palästinaprojekte
Während sich der Verein der Freunde Israels ganz auf die

heilsgeschichtliche Beziehung zwischen Christen und Juden konzentrierte

und am Aufbau von christlichen Gemeinschaften arbeitete,
welche «erweckte» Juden aufnahmen, wandte sich Spittlers Interesse
in den dreissiger Jahren dem Aufbau einer christlichen
Missionsgemeinde im «Heiligen Land» zu. Englische Missionsgesellschaften,
mit welchen die Christentumsgesellschaft und die 1816 gegründete
Basler Missionsgesellschaft in engem Kontakt standen, versuchten
bereits vor 1820 Missionare in Palästina zu stationieren,'33 was aber
aus politischen Gründen erst zu Beginn der dreissiger Jahre möglich
wurde.134 Diese «Öffnung des Heiligen» Landes löste grosse HofF-

131 Als «Exulanten» bezeichneten sich die 1832 von den aufständischen Baselbietern
vertriebenen Pfarrer, welche den Eid auf die Verfassung des neuen Kantons Baselland

verweigerten.
1,2 In dieser Perspektive muss nach der «verpassten Revolution» von 1847 auch der

Bericht zur Eröffnung der neu eingerichteten Synagoge am Unteren Heuberg 21

aus dem Jahre 1850 in der Schweizerischen Nationalzeitung gelesen werden (zitiert
nach Theodor Nordemann, Zur Geschichte der Juden in Basel, Festschrift

zum 150jährigen Bestehen der Israelitischen Gemeinde in Basel, Basel 1955,
S. 74): «Eine der Sache angemessene und inhaltsreiche Rede über das Hoffen und
Bestreben des jüdischen Volkes hielt der uns allen so vielfach bekannte Rabbiner
Nordmann [...] Nordmann's Rede, die sowohl den Glauben als das Hoffen seines

Volkes so schön und klar uns darstellte, würde jeden Judenbekehrer (wären sie

nur dagewesen!) davon überzeugt haben, dass dies Volk, das durch alle Zeiten und
Stürme hindurch diesem seinem Glauben und Hoffen stets treu gebheben, dass

dies Volk ihrer seichten und plattköpfigen Proselytenmacherei Etwas entgegenzubieten

hat, das nicht von gestern aufheut erst, sondern einen Glauben, der, seit

Jahrhunderten bestehend, Halt genug haben wird, ihren engherzigen Bestrebungen

zu trotzen, hat er doch so vielfach den Verfolgungen und dem Tod selbst die

Spitze geboten.»
"J Diese Versuche starteten meist von Malta aus, wo die «Church Missionary

Society) eine Station mit eigener Druckerei unterhielt. Blumhardt und Spittler
druckten regelmässig Berichte und Briefe aus Malta in den von ihnen herausgegebenen

Zeitschriften ab.
134 Der Vertrag von Kütayha brachte 1833 Syrien, Libanon und Palästina unter ägyptische

Kontrolle. Ägypten öffnete daraufhin Palästina Christen und Europäern.
Auch als die Briten, welche den türkischen Sultan unterstützten, mit der
Beschiessung von Akko 1840 Palästina wieder unter türkische Herrschaft brachten,

blieb Palästina für Europäer zugänglich.



74 Sara Janner

nungen aus, welche sich in der von Pfarrer Samuel Preiswerk
herausgegebenen Zeitschrift «Das Morgenland» reflektierten.

Die Monatsschrift «Das Morgenland. Altes und Neues für
Freunde der heiligen Schrift» erschien zwischen 1838 und 1843. Sie

zeigt ganz deutlich die Verlagerung des Interesses von der Judenmission

auf das «Heilige Land». Samuel Preiswerk entwickelte darin für
ein «bibelgläubiges» Publikum eine um den Begriff «Israel» kreisende
Geschichtstheologie, welche anhand der biblischen Texte"3 die
Geschichte als fortschreitende Offenbarung des «Reiches Gottes» in der
sichtbaren Welt deutete.13'' Gleichzeitig war das «Reich Gottes» aber
eine rein geistige Macht und diente einzig «der Heiligung der
Menschheit», es hat «seine Lebenskraft in Gott, aber sein Verderben
in der Sünde». Die Geschichte des «Reiches Gottes» war ein
dauernder «Kampf»: «Sein Gang ist immer durch Tod zum Leben, durch
Busse zur Versöhnung, durch Sündenvergebung zur Heiligung». In
jedem «erweckten» Menschen fand dieser Kampf statt. Die
Menschen, welche innerlich an diesem Kampf teilhatten, waren zugleich
auch die «Werkzeuge», durch welche Gott in der sichtbaren Welt
handelte. Aus Preiswerks Sicht bereitete die Zeitschrift deshalb seine
Leser auf die kurz bevorstehende neue «Offenbarung des Reiches
Gottes» im Heiligen Land vor.

Spittler versuchte seit Beginn der dreissiger Jahre die Erwartungen,

welche Preiswerk in seiner Zeitschrift zum Ausdruck brachte,
zu konkretisieren. Seit 1825 arbeitete Spittler am Aufbau einer «Pil-
germission». Die Grundidee dazu war, dass einfache Handwerksgesellen

sich zu Katecheten ausbilden und während ihrer Wanderzeit
an ihrem Arbeitsort ihre nächste Umgebung cvangelisicrcn sollten,
indem sie zu gemeinsamem Lesen der Bibel oder erbaulicher Schnften

einluden. Diese Idee nahm dann Gestalt an, als sich der Evangelische

Jünglingsverein, der sich seit 1825 jede Woche bei Spittler im

'Vgl. Morgenland, 2. Jg., 1. Heft, S. 6-7: «Unsern Ausgangspunct betreffend so
bekennen wir uns zuerst zu dem einfachen Glauben an die Offenbarung Gottes
in der heiligen Schrift [...] Noch enger gefasst ist unser Ausgangspunct der einer
geschichtlichen Anschauungsweise, wonach die Offenbarung Gottes an die
Menschheit uns nicht blos als ein Wort, sondern als ein Werk erscheint, nicht blos
als eine Lehre, ein mal gegeben, sondern als ein Walten Gottes durch alle Räume
der Weltzeiten; mcht blos als em Inbegnffvon Erkenntnissen zu heilsamem Glauben,

sondern als der Rath Gottes, dessen Wille That ist, als der Rathschluss zu
dessen einstiger Vollendung alle Zeiten der Menschengeschichte vorbereitend
hinwirken, und welchen zu erkennen zumal Aufgabe unserer Tage, welche zu
fördern das Werk der Gläubigen ist, vorzüglich in unserm Zeitlauf.»

'Vgl. Morgenland, 1.Jg., 1. Heft, den ersten programmatischen Artikel, S. 1-8.



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 75

«Fälkli» versammelte, wahrscheinlich auf Spittlers Anregung hin zu
einem «Hauptpilgerposten» erklärte und 1829 den aus Württemberg
stammenden Bäckergesellen Johannes Müllhäuser nach Wien absandte,
offenbar in der Absicht, mit einer Reihe solcher «Pilgerposten» eine
Verbindung zu den «Bergungsorten» in Russland, den schwäbischen
Kolonien im Kaukasus, herzustellen.13 Im Mai 1833 regte Spittler
zusammen mit dem Arzt Adolf Ernst Gustav de Valenti (1794—1871)
und Carl Christian Philipp Tauchnitz 1798-1884)13B die Gründung
einer Pilger-Missions-Gesellschaft an, welche nach vielen
Schwierigkeiten 1840 auf St. Chrischona bei Riehen die Pilgermissionsanstalt

eröffnete.
Entscheidend für Spittlers Palästinapläne wurde die seit den
zwanziger Jahren bestehende Bekanntschaft mit Samuel Gobat
(1799—1879).1W Diese Pläne nahmen aber erst nach der Gründung
des cnglisch-preussischen Evangelischen Bistums Jerusalem imjahre
1841 konkretere Gestalt an. Der von Spittler angeregte Palästinaverein

konstituierte sich 1842.14" Als Gobat 1846 zum Bischof von

"Diese Idee, einzelne «Pilgerposten» zu einer «Pilgerstrasse» zu verbinden, nahm
Spittler nach 1850 wieder auf im Projekt der «Apostelstrasse», welche von
Jerusalem aus nach Ägypten führte. Zur Apostelstrasse vgl. Andreas Baumann,
Die «Apostelstrasse». Eine aussergewöhnliche Vision und ihre Verwirklichung,
Giessen 1999.

8 Vielleicht gehörten auch Wilhelm Köllner von Sitzenkirch und Chnstian
Heinnch Zeller, Inspektor der Beuggener Anstalt, zum Gründungskomitee, vgl.
Staehelin (wie Anm. 2), S. 14, Nr. 48.

' Der aus einer Herrnhuter Familie aus Crémines bei Mouticr stammende Gobat
war 1821 ins Basler Missionsseminar aufgenommen und 1825 im Dienst der
Church Missionary Society> in Ägypten stationiert worden, von wo aus er 1827

zusammen mit dem ebenfalls von der «Church Missionary Society) angestellten
Judenmissionar John Nicolayson Palästina bereiste. Briefe Gobats, welche von
dieser Reise berichten, wurden in die «Protokolle» der Christentumsgesellschaft
aufgenommen und in den von Blumhardt und Spittler herausgegebenen
Zeitschriften veröffentlicht. Seit 1832 lebte Nicolayson in Jerusalem, wo er ab 1838

regelmässig evangelische Gottesdienste in seinem Zimmer abhielt.
" Vgl. StABS, PA 653 C 2, Nr. 3: «Mittheilung des Palästina Vereins in Basel an

Freunde des Reiches Gottes», Juni 1842. Vorsteher war Gottlieb Wilhelm
Hoffmann, Bürgermeister der freien Separatistengemeindc Korntal, Aktuar Albert
Ostertag-von Speyr, Kassier Kaufmann Barth-Otto. Weitere Mitglieder: Christian

Gottlob Barth von Calw, Wilhelm Hoffmann, Sohn von Gottlieb Wilhelm
Hoffmann und Inspektor der Basler Missionsgesellschaft, Pfarrer Jakob von
Brunn, Pfarrer Adolf Sarasin-Forcart, Architekt Christoph Riggenbach, Chr.
Fried. Spittler (Angaben nach Alex Carmel, Chnsten als Pioniere im Heiligen
Land, Basel 1981, S. 46).



76 Sara Janner

Jerusalem ernannt wurde, konnte Spittler es wagen, im September
1846 zwei Chrischonabrüder der Pilgermission nach Jerusalem zu
schicken, um dort ein «Brüderhaus» zu gründen, «damit die armen
Leute dort an einem lebendigen Beispiel mit Augen sehen, wie
wahre Christen unter einander leben.»141 Die Chrischonabrüder in
Jerusalem führten in den folgenden Jahren immer wieder Juden zur
Taufe, welche daraufhin, mit Empfehlungsschreiben versehen, nach
Basel reisten. Diese Konvertiten aus Jerusalem stellten den Verein
der Freunde Israels vor schier unlösbare seelsorgerische Probleme,
was zu erheblichen Verstimmungen zwischen dem Verein der
Freunde Israels und der Pilgermission führte.

6. Zum Judenbild derJudenmission in Basel in der ersten Hälfte
des 19. Jahrhunderts

Das Judenbild der Basler Erweckung142 lässt sich nicht vom
Geschichts- und Weltverständnis der «Erweckten» trennen, welche
wesentlich vom Gegensatz zwischen Geist und Materie, Licht und
Finsternis geprägt sind. Die sichtbare Welt, in welcher die Menschen
leben, und die Geschichte der Menschheit haben an sich kein Ziel
und keinen Zweck, solange der Glaube nicht dem einzelnen Menschen

«die Augen öffnet» für die göttliche Wirklichkeit, welche sich

sozusagen hinter der sichtbaren Welt und der Menschheitsgeschichte
verbirgt. Die absolute Negation der Welt ist also gebrochen durch

141 Zitiert nach Staehelin (wie Anm. 2), S. 21, Nr. 73, ohne Quellenangabe.
142 Das Folgende stellt eine starke Vereinfachung komplizierter theologischer

Systeme dar, da die «Erwcckung» wohl charakteristische Grundzüge besass, aber
keine einheitliche Theologie. Die verschiedenen Theologien führten auch zu
jeweils anderen Judenbildern. Da es mir vor allem um die Auswirkungen des

Judenbildes auf das Handeln der «Erweckten» in der Judenmission geht, schien

nur eine Reduktion auf die gemeinsamen Grundzüge der verschiedenen Judenbilder

zulässig, umso mehr als nur einzelne «Erweckte» wie Samuel Preiswerk
oder Niklaus von Brunn sich der theologischen Implikationen ihres täglichen
Handelns wirklich bewusst waren und nicht einfach einem stnkt religiös begründeten

Verhaltcnskodex folgten. In diesem Sinne lllustneren die dem Text
beigegebenen Zitate aus Niklaus von Brunns Alterswerk «Apokalyptisches Wörterbuch

brauchbar als Schlüssel zur Eröffnung der geheimen Winke, die in der
Offenbarung Jesu Christi durch den Jünger, den Er heb hatte, der Kirche ertheilt
worden», Basel 1834, nur eine mögliche Ausformung des Judenbildes der
«Erweckten».



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 77

die Vorstellung, dass auch in der Natur und in der Geschichte eine
ursprüngliche «Offenbarung» Gottes enthalten ist, welche sich aber

nur dem «Erweckten», welcher sie mit «geistigen» Augen betrachtet,
erschliesst.

Den Schlüssel zum Verständnis von Natur und Geschichte gibt
die Bibel, welche aber nur der «Erweckte» richtig lesen und verstehen

kann. Die Einsicht in das ausschliesslich negative Wesen von
Natur und Geschichte und die absolute Wahrheit der in der Bibel
enthaltenen göttlichen Offenbarungen sind dem Betrachter solange
nicht zugänglich, als er nicht durch die «Erweckung» zum «wahren»
Leben, durch den Glauben an Jesus Christus, die eigene und die
«Verdorbenheit» der ganzen Schöpfung erkennen kann, welche der
Herrschaft des «Herrn der Finsternis», des Teufels, unterworfen ist.143

Eine solche Weltsicht und ein solches Geschichtsverständnis ver-
schiiesst sich bewusst jeder anderen Welt- und Lebensauffassung und
spricht ihr von vorneherein jede Wahrheit oder Wirklichkeit ab. Ein
Verständnis der jüdischen Kultur und ihrer Menschen ist somit
weder möglich noch gewünscht. Die «Erweckten» nahmen mit ihrer
Rückkehr zum «wahren Glauben» zugleich auch religiöse antijüdische

Vorurteile der christlichen Tradition wieder auf, unabhängig
davon, ob sie an eine vollständige «Bekehrung der Juden» durch
einen göttlichen Gnadenakt am Ende der Weltgeschichte glaubten
oder nicht.

Die Bibel bildete für die «Erweckten» den Schlüssel zur Interpretation

der jüdischen Geschichte. Die Juden, welche die «Erweckten»
als Hausierer und Strassenhändler oder als Nachbarn aus ihrem Alltag

kannten, waren die Nachkommen des «Bundesvolkes Gottes»,
mit dessen Stammvater Abraham, gemäss den alttestamentlichen
Texten, Gott einen «ewigen Bund» geschlossen und ihm und seiner
Nachkommenschaft das «Heilige Land» zum Eigentum gegeben
hatte. Die «Erweckten» sprachen den Juden diese Genealogie «nach
dem Fleisch» nicht ab, negierten aber die für das Selbstverständnis
des Judentums grundlegende Kontinuität zwischen der Religion des

«Volkes Gottes» im Alten Testament und der jüdischen Religion und
Glaubenspraxis, wie sie den damaligen Alltag der Sundgauer und
Elsässer Juden prägte. Denn die Juden hatten, wie die neutestament-
lichen Texte erzählten, Jesus nicht als ihren Messias angenommen,

'" Die Auswirkungen des Glaubens der «Erweckten» an die Realpräsenz des Teufels
auf ihr Alltagsleben und den Umgang mit ihrer ungläubigen Umwelt wären eine
eigene Untersuchung wert.



78 Sara Janner

sondern ihn ans Kreuz geschlagen.144 Sie hatten sich damit selbst von
dem ihnen ursprünglich zugedachten «Heil» ausgeschlossen. Neben
der Erbsünde, welche allen Menschen seit dem Sündenfall im Paradies

anhaftete, lastete auf den Juden deshalb auch die Schuld am
Tode Christi, welche sie laut den neutestamentlichen Texten
bewusst auf sich genommen hatten.14' In der missionarischen Praxis
führte dieses Verständnis des Judentums dazu, dass jegliches Festhalten

an jüdischen religiösen Vorstellungen und Bräuchen als Zeichen
mangelnder «Bekehrung» gedeutet werden musste.

Auf der Grundlage der neutestamentlichen Texte, vor allem des

Johannesevangeliums, hatten in den Augen der «Erweckten» bereits
die Pharisäer den ursprünglich «von Gott geoffenbarten Glauben»
durch «tote Buchstaben» ersetzt, eine Tendenz, welche die rabbini-
sche Tradition noch verstärkt und so die jüdische Religion immer
mehr von ihren Ursprüngen entfernt hatte.14'' Die Pharisäer hatten
gemäss dem Johannesevangelium auch das Volk der Juden gegen

4 Vgl. von Brunn, Apokalyptisches Wörterbuch, Lemma «Israel». S. 120: «Jsr.iels

Söhne, 12 000 an der Zahl aus jedem Stamme, erhalten ein Siegel Gottes, das

ihnen von einem Engel vom Aufgang autgedrückt wird, an ihre Stirnen [...] Jsra-
els wird in der Apokalypse sonst nirgends gedacht, als an den Stellen C[apitcl] 7

und C[apitel] 21:12. In der Versiegelung dieser Söhne Jsraels sehen sehr viele
Erklärer eine Erneuerung des Volkes Jsrael nach dem Fleische. Obschon auch ich
für dies Volk, weil das Heil von demselben ausging, eine grosse Vorliebe habe, so
kann ich mir doch unter den Versiegelten von allen Stämmen, nur die Glieder des

geistlichen Jsraels denken, sie mögen nun des alten Jsraels leiblicher Saame, oder
Glaubens-Kinder seyn.»
Diese Anerkennung der persönlichen Teilhabe an der Schuld der Juden am
Kreuztod Christi ist deshalb bei den «Erweckten» auch erste und unabdingbare
Voraussetzung, dass ein Konvertit wirklich die göttliche Gnade erlangen kann.
Dieses Schuldbekenntnis wird in allen mir bekannten Taufformularen immer
besonders aufgeführt und während des Taufntus auch öffentlich vorgetragen.

"Vgl. von Brunn, Apokalyptisches Wörterbuch, Lemma «Juden», S. 122f.:
«Obschon der Stämme Jsraels auf eine so erhebende Weise in der Offenbarung
gedacht wird, so gilt doch nicht ebendasselbe von den Juden. Auch durch ihren
Namen wird zwar nicht ausschliesslich auf die Abstämmlinge des Stammes Juda
hingewiesen, sondern auf den Charakter derjenigen, die von Johannes im
Evangelium als Gegner Chnsti bezeichnet werden; und diese waren grösstentheils die
jüdischen Schriftgelehrten, wie er besonders Ev[angelium des Johannes] 7:11,12.
zu erkennen gibt, weil da ein auffallender Unterschied zwischen den Juden und
dem Volkshaufen gemacht wird. In dem Bnefe an die Gemeinde Smyrna wird in
C[apitcl] 2:9. bemerkt: «Ich kenne die Lästerung derer, die da sagen, sie seyen
Juden. Aber sie sind es nicht, sondern eine Synagoge Satans.) Hier wird
wahrscheinlich nicht so wohl auf das gemeine Volk der Juden, als vielmehr auf die
Rabbinen hingedeutet, welche allerlei Verleumdungen über Christen ausstreuten,

um sowohl ihr Volk, als die Heiden, gegen dieselben aufzureizen.»



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 79

Jesus aufgebracht, so dass es seinen Tod verlangte und damit den
Fluch Gottes auf sich lud, welcher zur Zerstörung des zweiten Tempels

und der Zerstreuung derJuden in die Welt führte, wo die Juden
seither verachtet von allen Menschen unter dem göttlichen Fluch
leben mussten. Pharisäer und Rabbiner waren in den Augen der
«Erweckten» deshalb vom geistigen Standpunkt aus betrachtet «die

Synagoge Satans», weil sie das einfache «jüdische Volk» bis in die
Gegenwart hinein verführten und von der Erkenntnis abhielten, dass

Jesus Christus der dem jüdischen Volk in den prophetischen Texten
immer wieder verheissene Messias sei.147 Die rabbimsche Tradition
und die Rabbiner wären also das eigentliche Hindernis, welches der
Judenmission entgegenstünde, die das jüdische Volk zu seinem
wahren, im alten Testament geoffenbarten Gott zurückführen sollte.
Daher stammte auch die Gehässigkeit, mit welcher die «Erweckten»
von den Rabbinern sprachen, die sich die Judenmission in ihrer
Gemeinde unter Berufung auf gesetzliche Garantien verbaten.

Diese Unterscheidung zwischen Pharisäer-Rabbinern und
jüdischem Volk ermöglichte es den «Erweckten» jedoch, die paulini-
schen Prophezeiungen über die heilsgeschichtliche Rolle des
jüdischen Volks14" in die eigene miUenaristische Weltsicht einzubauen:
Dabei verwandelte sich die Schuld des jüdischen Volkes an der
Kreuzigung Christi in eine Dankesschuld der nichtjüdischen Völker,
der Heiden, gegenüber den Juden, weil sie erst durch den Fall des

jüdischen Volkes in den Genuss der göttlichen Offenbarung in Christo

gelangen konnten. Die «Erweckten» ehrten in jedem Juden das

ewige Versprechen Gottes an Abraham, weil sie in der Geschichte
des jüdischen Volkes, so wie sie sie nach den biblischen Texten
interpretierten, den überzeugendsten Beweis der absoluten Wahrheit
der göttlichen Offenbarung sahen. Diese «Liebe» der «Erweckten»

Ebd., Lemma «Synagoge Satans», S. 297f: «Eine Synagoge Satans werden (C[api-
tel] 2:9.) die jüdischen Vorsteher genannt, welche durch die Verleumdungen der
Chnsten, als ob sie geheime Verbrechen begangen hätten, die heidnische Obrigkeiten

zur Verfolgung derselben aufreizten. Der Herr nennt sie eine Synagoge-
Satans, weil der Volksverein derJuden kein göttlicher mehr war, seitdem sie ihren
König [Jesus Christus] verworfen hatten, und sein zum Eigenthum mit seinem
Blut erkauftes Volk verfolgten.»

* Vgl. Römer 11, speziell 15 und 25f: «Denn wenn ihre Verwerfung die Versöhnung

der Welt geworden ist, was wird ihre Annahme andres sein als Leben aus
den Toten [...] Ich will euch nämlich, ihr Brüder, über dieses Geheimnis nicht in
Unkenntnis lassen, damit ihr nicht euch selbst klug dünkt: dass über Israel einem
Teil nach Verstockung gekommen ist, bis die Vielzahl der Heiden eingegangen
sein wird, und auf diese Weise ganz Israel gerettet werden wird, wie geschrieben
steht [...!».



80 Sara Janner

negierte jedoch alles, was Juden heilig war. Die Begegnung mit
solchen Christen konnte von den Betroffenen, welche sich zudem meist
nicht in der Lage sahen, sich zu verteidigen, nur als Demütigung
empfunden werden. Leisteten sie offenen Widerstand, bestärkten sie

ihr Gegenüber nur in seinen Vorurteilen.
Die praktischen Auswirkungen des oben dargestellten Judenbildes

der Erweckten im alltäglichen Umgang mit Juden oder in den

Erwartungen an eine diesen Vorstellungen entsprechende Gesetzgebung

sind in den Quellen direkt nicht fassbar. Sie konnten einerseits
die traditionellen judenfeindlichen Stereotypien, vor allem die den
Juden nachgesagte Lügenhaftigkeit und Neigung zum «Wucher»,
rechtfertigen, relativierten diese aber auch, weil die Juden unter
einem göttlichen Fluch handelten. Die Juden waren als Juden von
der christlichen Gesellschaft auszuschliessen, aber Christen hatten
nicht das Recht, sie zu verfolgen oder ihnen das tägliche Leben und
den ehrlichen Erwerb ihres Lebensunterhalts unter Christen
ungerechterweise schwer zu machen oder zu verunmöglicheii, wollten
die Christen sich nicht die Strafe Gottes zuziehen.149 In dieser
religiösen Verpflichtung zur Toleranz gegenüber den Juden lag
grundsätzlich ein grosses Potential, praktisch mündete diese in den
meisten Fällen in eine äusserst ambivalente Haltung gegenüber den
Juden, welche zwischen Bewunderung und Verachtung schwankte.
In der Forderung nach der Gleichberechtigung der Juden und dem
Recht nach Religionsfreiheit sahen die Erweckten nur die Wirkung
des «Zeitgeistes», welcher nicht nur die Juden, sondern auch alle
Christen, welche «den Heiland noch nicht kannten», in die Irre
führte. Sie identifizierten die «Synagoge des Satans» in ihrer Zeit
nicht nur mit den Rabbinern, sondern auch mit den rationalistischen

' Der «Erweckte» Johannes Schnell, Kriminalgenchtspräsident und bedeutender
konservativer Basler Rechtsgelehrter, deutete den grossen Stadtbrand von 1356
als eine Strafe für die Verbrennung der Basler Juden 1349 auf der Rheininsel in
seinem Beitrag in dem 1856 erschienenen Gedenkbuch zum 500. Jahrestag des
Basler Erdbebens: «Basel im vierzehnten Jahrhundert. Geschichtliche Darstellungen

zur fünften Säcularfeier des Erdbebens am S. Lucastage 1356», hrsg. von der
Basler Historischen Gesellschaft, Basel 1856, S. 350: «Das Feuer, das die Juden
(1349) auf der Rheininsel unterhalb St. Alban verzehrt hatte, ward vom Strom
nicht aufgehalten, sondern, über die Verfolger entzündet, brannte es sieben Jahre
nachher, was das Erdbeben übrig gelassen, nieder, und wie ihre Briefe und Siegel
früher vernichtet wurden, so vernichtete es wiederum des Bürgers Schuldurkunden

und Bücher. Es ist, als ob der Bürger von dieser Rache etwas empfunden
hätte, dass so bald wieder den Juden der Zugang [in die Stadt] geöffnet ward.»



Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 81

Theologen, welche die absolute Wahrheit der biblischen Offenbarungen

in Frage stellten, und den Revolutionären, welche der
Anerkennung der göttlichen Herrschaft die menschliche Selbstregierung
entgegenstellten.1"' In diesem Sinne wurde jeder, welcher sich den
«Glaubenswahrheiten» verweigerte, zum «Juden».

Sara Janner
Gotthardstrasse 56
4054 Basel

'" Vgl. von Brunn, Apokalyptisches Wörterbuch, Lemma «Synagoge Satans»,
S. 298: «Sie [diese Worte der Apokalypse] scheinen aber weniger auf eigentliche
Juden sich zu beziehen, als auf solche Vereine von Christenlehrern, welche, wie
die Schriftgelehrten zu den Zeiten Jesu, Christum verachten und verwerfen, den
Glauben an Ihn verleugnen, auch in Andern auszurotten suchen, die äussern Formen

eines blos gesetzlichen Wesens annehmen und zur Annahme empfehlen, die
wahren Christen aber schmähen, lästern und verfolgen [...] Wir werden es wohl
noch erfahren, dass Viele, die jetzt noch gegen das Evangelium streiten, den Vorzug

evangelischer Wahrheiten vor den selbstgcschaffenen Grundsätzen des
Rationalismus werden erkennen lernen, und bezeugen müssen, dass sie nur in Jesu

Gerechtigkeit und Stärke finden.»


	Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts : ein Forschungsbericht

