
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 104 (2004)

Artikel: Französische Landeskinder : die Frankreich-Bindung der "Israeliten" in
Basel im frühen 19. Jahrhundert

Autor: Bennewitz, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Französische Landeskinder
Die Frankreich-Bindung der «Israeliten» in Basel

im frühen 19. Jahrhundert

von

Susanne Bennewitz

Basler Familien, die etwas aufsich und ihre Kinder hielten und das

nötige Geld für eine umfassende Ausbildung der nächsten Generation

auslegen konnten, schickten ihre Söhne und Töchter während
der Schulzeit in die französischsprachige Schweiz. Die Jugendlichen
absolvierten ein regelrechtes Austauschjahr bei einer befreundeten
Familie, deren Kinder ihrerseits in Basel zur Schule gingen, oder
besuchten ein Internat im Welschland. Wer in Basel zur Oberschicht
gehörte, parlierte auch französisch. Das Französisch-Jahr blieb ein
Standessymbol bis ins 20. Jahrhundert, gar nicht immer zur Begeisterung

der Pädagogen und Pädagoginnen. Der liberale Direktor des

Basler Gymnasiums versuchte vergeblich, Sinn und Nutzen des

Welschjahrs in Frage zu stellen und stattdessen andere Bedürfnisse
der Kinder während der Pubertät in den Vordergrund zu rücken:1
Die gute schulische und moralische Betreuung sei im Vergleich zur
Zeit im Basler Elternhaus selten gewährleistet, und man möge den
Spracherwerb im Vergleich zu anderen Bildungsaspekten nicht zu
hoch ansetzen.

Politisch war Basel mit den französischsprachigen Kantonen zwar
vor der Bundesverfassung von 1848 nur lose verbunden, nicht einmal

gegenseitige Niederlassungs- und Arbeitsabkommen bestanden,
aber trotzdem war es selbstverständlich, dass das Französisch-Jahr im
Welschland und nicht in Frankreich absolviert wurde. Nicht nur
nationale, auch praktische Gründe mögen dafür gesprochen haben:
Die französische Schweiz lag näher als das französischsprachige
Frankreich - im Elsass dominierte umgangssprachlich noch das Ale-

1 Rudolf Hanhart (1780-1856), ab 1817 Rektor von Gymnasium und Realschule
in Basel, ab 1822 ausserordentlicher Professor für Pädagogik in Basel, ab 1831
Pfarrer in Gachnang; siehe u. a. seine Schnft «Vom Kindertausch der Französischen

und Deutschen Schweizerkantone», in: Reden und Abhandlungen pädagogischen

Inhalts, Winterthur 1824, S. 132-145.



10 Susanne Bennewitz — Die Frankreich-Bindung

mannische —, und man kannte das Schulsystem und hatte Kontakte
zu Familien und Instituten.

Auch Sophie Dreyfus wechselte mit 14 Jahren von Basel nach La

Chaux-de-Fonds, um Französisch zu lernen. Sie kam dort
wahrscheinlich bei Verwandten oder Geschäftsfreunden des Vaters unter,
insofern ein unkompliziertes Arrangement. Allerdings verursachte
der Welschlandaufenthalt wieder bürokratische Umstände. Die
Behörden wollten nicht ohne weitere Garantien eine Israelitin in der
Stadt dulden. Ihr Vater musste die komplizierte Bürgerschafts- bzw.
Aufenthaltssituation erläutern und notariell beglaubigen lassen.2

Tatsächlich ist es also erstaunlich, dass Sophie nicht ins Elsass oder
nach Beifort, Lyon oder Strassburg geschickt worden ist, um die
französische Sprache zu lernen. Immerhin war sie französische
Bürgerin und konnte in Frankreich Heimatrechte beanspruchen. Sie

war 1815 in Basel als Kind jüdischer französischer Immigranten
geboren worden und nur wenige Kilometer von der französischen
Grenze aufgewachsen. Die familiären Verbindungen ins Elsass waren
keineswegs abgebrochen, Sophie heiratete in den 1830er Jahren
nach Frankreich.

Es ist bemerkenswert, dass die jüdischen Neu-Basler oder
Möchtcgern-Basler französischer Staatsbürgerschaft' ebenfalls die
Ausbildungskür Wclschlandjahr erledigten. Die jüdischen Kinder in
der Stadt mussten sich ebenso wie ihre Schulkollegen die sprachliche
Gewandtheit im Französischen in einem Atistauschjahr aneignen.
Sie gingen dafür nicht ins Vaterland Frankreich, sondern in die
französischsprachige Schweiz. Es ist eine von vielen Irritationen, um sich

Staatsarchiv Basel-Stadt (StABS), Notariatsarchiv 337 Dietrich Dietz, Contrac-
ten-Protokoll, 14. Aug. 1829. Sophie Dreyfus besass keinen Pass oder anderen
Nachweis ihrer französischen Staatsbürgerschaft, wie viele andere im Ausland
geborenen Franzosen.

1 Im Folgenden verwende ich die Bezeichnung «Basler» nicht nur für Bürgerinnen
und Bürger der Stadt Basel, sondern auch für Einwohner mit anderer Ortsbürgerschaft

oder ausländischer Nationalität. Eine Einschränkung des Begriffs auf
seine staatsbürgerliche Bedeutung ist zwar im Zusammenhang mit einer Diskussion

nationaler und bürgerschaftlicher Verpflichtungen und Bindungen naheliegend,

aber ungewohnt. Schon im 19. Jahrhundert besass nur noch eine Minderheit

der Basler Einwohnerschaft das Ortsbürgerrecht. Die in Basel ansässigen
Franzosen jüdischen Glaubens waren zwar in mehrfacher Hinsicht eine soziale
und rechtliche Minderheit, aber keineswegs die einzigen Ausländer. Bewusst
nehme ich also die Kategorie «Basler» auch für nicht-eingebürgerte Einwohner in
Anspruch und beziehe mich auf die lcbenswelthche Kategorie des Ortes als

Geburtsort, Wohnsitz oder Heimat.



der «Israeliten» in Basel im frühen 19. Jahrhundert 11

zu fragen, inwieweit die Anfänge der heutigen Israelitischen
Gemeinde Basel im frühen 19. Jahrhundert «französisch» geprägt waren.

Mehrere Generationen französischer Staatsbürger in Basel

Aus der politisch und national orientierten Geschichtsschreibung
hat sich die Zuordnung und Beschreibung der jüdischen Bevölkerung

Basels zwischen 1800 und 1866 als Ausländer mit französischem

Pass verfestigt. Die rechtlichen Vorgaben im Kanton Basel

scheinen nichts näher zu legen, als von «französischen» Einwanderern

zu sprechen. Wie alle anderen in Basel niedergelassenen Juden
vor der schweizerischen Judenemanzipation waren die Dreyfus4
französische Staatsbürger. Nur aufgrund dieser Nationalität und der
französischen Vormachtstellung in napoleonischer Zeit hatten sie aus
dem Elsass nach Basel umziehen können. Zwischen 1800 und 1815

verlegten französische Bürger relativ problemlos ihren Wohnsitz in
die alliierten Schweizer Kantone, selbst Staatsbürger mosaischen
Glaubens erhielten die erforderlichen Unterschriften. In Basel war
der Zuzug von Juden — ob aus der Schweiz oder dem Ausland — bis

dahin nicht gestattet gewesen.1 In der Restauration nach 1816 unter
kantonalem Niederlassungsregiment hatten Menschen jüdischer
Konfession keine Chance mehr, langfristige Wohnzulassungen zu
erhalten. So blieb die jüdische Einwohnerschaft in der Stadt lange
Zeit ohne Nachzug und Wachstunispotential und bis zur
schweizerischen Gleichstellung in den 1860er Jahren eine Gruppe von
ausschliesslich französischen Staatsbürgern. Die folgenden Generationen

behielten nach dem Abstammungsprinzip (jus sanguinis) die
französische Nationalität selbst dann, wenn sie ihr ganzes Leben in

4 Es handelt sich bei dem Fallbeispiel um die Familie Dreyfus von Luemschvviller,
nicht verwandt mit der häufig in der lokalen jüdischen Geschichte erwähnten
Bankiersfamilie Isaak Dreyfus und Söhne von Sierenz.

5 Ein Allianzvertrag von 1798 zwischen Frankreich und der Schweiz war die

Grundlage fur diese jüdische Einwanderung. Die helvetische Verfassung aus
demselben Jahr schloss dagegen die jüdischen Schweizer noch nicht ausdrücklich in
die allgemeinen Bürgerrechte ein, weshalb Schweizer Juden während der kurzen
Phase der Helvetik keine Niederlassungen in anderen Kantonen erhielten. Basel

hatte sich seit der Vertreibung der jüdischen Einwohner im Mittelalter als «judenfreie»

Stadt definiert. Mitunter haben Juden in Basel gewohnt und gearbeitet, aber

eine offizielle Anmeldung mit eigenem Wohnsitz und Gewerbe war ein Novum
in der neuzeitlichen Geschichte von Stadt und Kanton.



12 Susanne Bennewitz - Die Frankreich-Bindung

Basel verbrachten.6 An eine Einbürgerung war in der ersten Hälfte
des 19. Jahrhunderts nicht zu denken. Der Kanton akzeptierte keine
Schweizer Juden als Einwohner. Noch weniger dachte man daran,
Katholiken oder Juden in die Stadtbürgerschaft aufzunehmen.

Die nationale Identität oder Bindung der französischen Ausgangsgemeinde

wird allerdings aus der Perspektive des späten 19.

Jahrhunderts oftmals überbewertet. Gerade die einflussreiche
rechtshistorische Darstellung von Weldler-Steinberg, aber auch die
kenntnisreichen Darstellungen von Achilles Nordmann zur regionalen
Geschichte haben die Grundstruktur des Erzählens über den
harzigen und langen Weg zur schweizerischen Judenemanzipation
geformt:7 Die Idee der jüdischen Gleichstellung hatte in der Schweiz
keine grosse Lobby und keine gewichtigen Freunde. Juden waren
eine Angelegenheit des Aargaus, des ehemaligen Untertanenlandes,
und sollten auch dessen Geschichte bleiben. Allein die französischjüdische

Minderheit, die die französische Hegemonial- und Handelspolitik

in der Schweiz zurückgelassen hatte, überdauerte in einigen
Schweizer Kantonen. Das französische Prinzip der unbedingten
Gleichstellung brachte auch den Schweizer Juden schliesslich die
vollumfänghche Bürgerschaft. Frankreich hatte sich immer für seine

Bürger und die jüdische Emanzipation in der Schweiz verwandt. In
dieser Polarisierung zwischen Frankreich und der Schweiz in Bezug
auf die Judenpolitik wird den französischen Juden in der Schweiz die
Funktion einer kämpferischen Vorhut eingeräumt.

Auch aus den internen Konflikten der Basier Gemeinde im
Speziellen und der nationalen Orientierung des europäischen Judentums
im 19. Jahrhundert im Allgemeinen haben sich Grenzziehungen

' Auch die individuellen Niederlassungsgenehmigungen aufdem Verordnungsweg
in den 50er und 60er Jahren betrafen nur bereits ansässige Söhne der ersten Em-
wandererfamihen oder Elsässer mit Geschäftsbeziehungen zu Basel. Ein einziger
Antrag eines schweizerischen Juden ist vor 1864 gutgeheissen worden. Abgesehen

von den langfristig relevanten Genehmigungen gab es auch immer Angestellte,

Mägde und Lehrer unter der Adresse jüdischer Unternehmer. Bei diesen
Aufenthalter-Genehmigungen spielte die Staatsangehöngkeit keine grosse Rolle.
Die Kurzaufenthalter veränderten die demographische Situation aber nicht
wesentlich. Man zählte um 1815 circa 150, um 1850 100 und 1867, zur Zeit des

Synagogenbaus an der Leimenstrassc, 260 Einwohner jüdischen Glaubens.
Augusta Weldler-Steinberg, Geschichte der Juden in der Schweiz vom 16.
Jahrhundert bis nach der Emanzipation (bearb. von Florence Guggenheim), Zünch
1970; Achilles Nordmann: Geschichte derJuden in Basel seit dem Ende der zweiten

Gemeinde bis zur Einfuhrung der Glaubens- und Gewissensfreiheit,
1397-1875, in: BZGA 13 (1914), Heft 1, S. 1-190; ders., Die Juden im Kanton
Baselland, in: Basler Jahrbuch 1914, S. 180-249.



der «Israeliten» in Basel im frühen 19. Jahrhundert 13

ergeben, die für die ersten Jahrzehnte der Gemeinde in Frage gestellt
werden müssen. Soziale, kulturelle und religiöse Differenzen, die
sich mit den verschiedenen Einwanderungsschüben seit 1870
auftaten, sind in nationalen Schemata wahrgenommen und erklärt worden.

So ist es zum Beispiel nach dem Deutsch-Französischen Krieg
1870/71 auch unter französischen Juden in der Schweiz modisch

gewesen, Nationalstolz zu zeigen und die französische Herkunft zu
betonen. Sinnfällig dafür sind die französischen Trikoloren, die
sowohl im Elsass als auch in Porrentruy, Biel, Delémont und Basel

in den spielerischen Ausschmückungen der Torawimpcl auftauchten
(Abb. 1). Wenn man die grenzüberschreitenden Verhältnisse der
Basler Juden in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts betrachtet,
sucht man allerdings vergeblich die Trikolore und hört nur vereinzelte

Stimmen, das Loblied auf die französische Verfassung singen.
Aber nicht nur der Patriotismus, auch die nationale Identifizierung
überhaupt ist für diesen Zeitraum eine fragliche Grösse. Andere
Formen der Heimatbindung, der familiären und geschäftlichen

tS&/Y??as7i) 7i£y6er tfâJ&âfe

29 Mai 1!MI5

Abb. 1. Torawimpel der Israelitischen Gemeinde Basel; Jüdisches Museum
der Schweiz, JMS Nr. 944 (Aufnahme: Dieter Hofer).
Solche Leinenbänder mit einem Segensspruch für einen neugeborenen Jungen
gehören zur Synagogenausstattung, sie werden um die Torarolle gewickelt. In
der hebräischen Inschrift von ca. 1905 ist der Geburtsort «Basel» mit einer

französischen Flagge verziert.



14 Susanne Bennewitz - Die Frankreich-Bindung

Beziehungen, der konfessionellen Institutionen überlagern sich mit
einer «französischen» Identität. Regionale Einheiten und
grenzüberschreitende Traditionen dürfen hinter der staatsbürgerlichen Kategorie

nicht in Vergessenheit geraten.
Ich möchte hier nur ansatzweise die Anfänge der Basler

Gemeinde im Kontext ihrer französischen Herkunft darstellen. Die
nationale Zugehörigkeit der französischen Juden in Basel werde ich
nicht mit anderen Identitätsmustern und Beziehungen relativieren,
sondern dort problematisieren, wo sie explizit verhandelt wurde. An
zwei Themenkomplexen, dem Steuerstreit zu Anfang des 19.
Jahrhunderts und der politischen Vertretung Mitte des Jahrhunderts,
zeigt sich, dass die ausgewanderten Juden vor allem als Aussenseiter
und Sonderfall einer französischen Judenheit galten. In beiden Fällen

repräsentierte das französische Israelitische Konsistorium die staatliche

Behörde und Anlaufstelle für die Diasporagemeinde."

Elsässisches Judentum in aschkenasischer Tradition

Juden rechts und links vom Rhein gehörten zum aschkcnasischcn

Judentum. Kultur- und religionsgeschichtlich unterscheidet man bis

zur Aufklärung und Französischen Revolution nicht zwischen
französischem und deutschem Judentum. Erst der unterschiedliche
Emanzipationsverlauf und die nationalstaatliche Formierung und
Anbindung der jüdischen Gemeinden führte allmählich zu einer
ethnischen, politischen und sprachlichen Trennung der jüdischen
Räume.'' Das elsässische Judentum abseits der städtischen Zentren
behielt seine Mittelstellung zwischen dem französischen und
deutschen Judentum im frühen 19. Jahrhundert. So war der Hegenhei-
mer Rabbiner Moses Nordmann,1" der auch für Basel und andere
Gemeinden in der Westschweiz Rabbinatsaufgaben übernahm, zwar
ein gebürtiger Hegenheimer, aber in Rabbinerschulen und Universitäten

in Frankreich und Deutschland ausgebildet. Der Lehrer und
Dirigent Joseph Adler an der Hegenheimer jüdischen Grundschule

' Das Israelitische Konsistorium existierte seit 1808 als staatliche Zentralbehörde
mit regionalen Verwaltungseinheiten betreffend jüdische Angelegenheiten.

'Michael Brenner, Vicki Caron, Un Kaufmann (Hgg.), Jewish Emancipation
Reconsidered. The French and German Models, Tübingen 2003.

1 Moses Nordmann, geb. 1809 und gest. 1884 in Hegenheim, Studium in Nancy,
Würzburg und Heidelberg, seit 1834 Rabbinatsstelle in Hegenheim.



der «Israeliten» in Basel im frühen 19. Jahrhundert 15

kam aus Hessen. Die Gemeindesprachen blieben Hebräisch, Jiddisch
und Deutsch. Sogar die Selbstverwaltung der jüdischen Gemeinden,
das Israelitische Konsistorium im Departement Oberelsass, verwendete

intern vorwiegend Deutsch in hebräischer Schrift, obwohl die

Gesamtorganisation des Israelitischen Konsistoriums als

Staatsbehörde dem Innenministerium unterstellt war und Rapporte an
Regierungsstellen und die Zentrale in Paris in Französisch verfasste.

Noch Mitte des 19. Jahrhunderts war die Vereinheitlichung des

französischen Judentums ein Zukunftsmodell, das von einigen
Laienführern gewünscht, aber insbesondere im Elsass nicht begeistert
aufgenommen wurde. Als das Pariser Zentralkonsistorium
vorschlug, unter anderem auf Sprach- und Kultusebene eine Einheit
anzustreben, Französisch als Standardsprache einzuführen und Hebräisch
im Gottesdienst nach sephardischer statt aschkenasischer Tradition
auszusprechen, drohte eine Gegenbewegung im Elsass mit dem
«Schisma»." Ritus, Gemeindesprache und interne Alltagssprache
bildeten also um die Zeit, als die ersten Einwanderer nach Basel kamen,
noch keine Schranke zwischen elsässischen, badischen, aargauischen
oder Hohenemser Juden. Aus kultur- und religionsgeschichtlicher
Perspektive gibt es handfeste Anhaltspunkte, um die Kategorie
«französische Juden» für die Basler Einwanderer in Frage zu stellen.

Die Basler Religionsgemeinde: inoffiziell, aber doch kein Provisorium

Die Basler Zuzüger verliessen sich relativ schnell auf ihre neue
Religionsgemeinde. Sie hatte zwar nicht die öffentliche Anerkennung

und Rechtssicherheit der Gemeinden in den elsässischen

Dörfern, war aber ansonsten ebenbürtig. Bis 1850 mietete man ein
Gemeindezentrum mit Betstube, Kantoren- und Sigristinwohnung
in einem Privathaus am Unteren Heuberg. Dann kaufte man
sogar eine Liegenschaft am Unteren Heuberg und richtete einen
Gottesdienstraum und die nötigen Zimmer für Schule und
Gemeindeangestellte ein. Die Stadt Basel genehmigte zwar keinen
Eigentumserwerb der Religionsgemeinde und drang auf einen privaten
Eigentumstitel und Charakter, doch intern hatte man Risiko und

Zur Rabbinerumfrage von 1846 siehe Phyllis Cohen Albert, The Modernization
of French Jewry. Consistory and Community in the Nineteenth Century,
Hannover 1977.



16 Susanne Bennewitz - Die Frankreich-Bindung

Anrechte der Immobilie auf alle Gemeindemitglieder verteilt. Wie
in den elsässischen Gemeinden erwarben die Männer und Frauen
Plätze oder «Stett» in der Synagoge. Sie hatten eine Selbstverwaltung
für die religiöse und finanzielle Aufsicht in der Gemeinde, die den
Kantor und Schächter ernannte und in politischen Fragen als

Fürsprecher auftrat.
Den Rabbiner teilte man sich mit Blotzheim, Hüningen, Busch-

willer und Hegenheim — mit dem Unterschied, dass diese Gemeinden

dem französischen Konsistorium unterstanden. Für die letzte
Ruhestätte auf dem Friedhof änderte sich durch den Umzug der
Familien aus dem Sundgau nach Basel nicht viel. Für die gesamte
sundgauische Judenschaft war der Friedhof in Hegenheim aus dem
späten 17. Jahrhundert — damals übrigens aus einer Initiative
vorwiegend von Allschwiler Familien entstanden — der Hauptfriedhof.
Er gehörte dem Verein der Beitragszahler und blieb unabhängig von
Gemeinde und Rabbinat Hegenheim. Die Basler konnten sich auf
diesem Fnedhof nach wie vor einkaufen. Der Papierkram zur
Überführung des Toten über die Grenze mag umständlich und kostspielig

gewesen sein, aber die Wegstrecke war nicht länger als für andere
Sundgauer.

An den Mitgliedschaften und Anrechten in den Herkunftsgemeinden

hielten die Basler nicht lange fest, nur in wenigen
Testamenten und Nachlassinventaren finden sich die Synagogenplätze in
den elsässischen Herkunftsdörfern noch unter dem Liegenschaftsbe-
sitz. Erstaunlicherweise verschwanden die Basler Migranten auch
relativ rasch von der Landkarte des französischen Konsistoriums.
Nach den Quellen der Konsistonumsverwaltung existierte die Basler

Diasporagemeinde gar nicht. Während die jüdischen Gemeinden in
Porrentruy oder in Carouge in der Westschweiz während der
französischen Besatzung unter die Aufsicht und Budgethoheit des

Konsistoriums fielen, bewegten sich die Basler immer jenseits der
Staatskirchengrenze. Die Tätigkeit der Hegenheimer Rabbiner ausserhalb
des Landes wurde als deren Pnvatangelegenheit behandelt. Einige
Basler Zuwanderer hatten in der Gründungsphase des französischen
Konsistoriums 1806 noch politische Ämter übernommen. Mindestens

ein Geschäftsmann aus Dürmenach gehörte zu den jüdischen
Wahlmännern im Oberelsass, bevor er wegen seines Schweizer
Wohnaufenthaltes ersetzt wurde. Auch die Remigranten übernahmen

in der jüdischen Selbstverwaltung im Elsass wieder wichtige
Positionen. Alexander Wahl wurde später in Mulhouse Notabler,
Samuel Wahl bestritt die Lokalaufsicht in Hegenheim über mehrere
Jahre, und ein Sohn der Familie Ruefwurde Konsistoriumsvertreter
in Blotzheim.



der «Israeliten» in Basel im frühen 19. Jahrhundert 17

Die Steuerfrage zwischen elsässischem Konsistorium und
jüdischen Auswanderern

Ein nachhaltiger Interessenkonflikt zwischen den Franzosen im
Ausland und ihrer konfessionellen Behörde in Frankreich entstand
um die Frage der finanziellen Beteiligung an den Kosten und
Verpflichtungen des Konsistoriums.12 Die Auseinandersetzung schlug
höhere Wellen als gewöhnliche Steuerklagen und -Verzögerungen,
da die Landesgrenze die Einflussnahme erschwerte. Das Israelitische
Konsistorium hatte um staatliche Vollzugshilfe ersucht, so dass

schliesslich auch die Regierung in Basel die Steuerforderungen mit
staatlicher Gewalt unterstützte. Die betroffenen Juden in Basel sahen
sich zeitweise mit Verlust der Staatsbürgerschaft und des Aufenthaltes

bedroht.
Die Steuern und Abgaben der jüdischen Elsässer seit der Revolution

und Auflösung der alten jüdischen Korporation war ein
vielfältiges Thema. Kirchensteuern, Staatssteuern, Kriegsabgaben und
Altlasten der ehemaligen Judenschaft trafen hier zusammen. Das
Israelitische Konsistorium war nicht nur die Kirchenbehörde der Israeliten

in Frankreich und erhob als solche Kultuskosten, sondern auch
eine zivile Verwaltungseinheit. So wie die voremanzipatonschc
politische Einheit der Judenschaft im Elsass zu direkten summarischen
Abgaben verpflichtet gewesen war, blieben auch die bürgerlichen
Individuen jüdischer Abstammung in der nachrevolutionären Zeit in
einer speziellen Steuergruppe. Über das Konsistorium wurden u. a.

Staats- und Kriegsbeiträge von jüdischen Bürgern erhoben.
Insbesondere während der letzten Kriegsjahre versuchte die Regierung
von der jüdischen Bevölkerung hohe Sonderabgaben und Kriegsanleihen

zu erzwingen. Anchel (wie Anm. 12) bewertete die jüdischen
Sondersteuern dieser Jahre als Zeichen einer andauernden strukturellen

Disknminierung französischer Juden in der napoleonischen

13 Ich beziehe mich hier auf Konsistoriumsakten im Departementsarchiv Haut-
Rhin (Colmar) und im Archiv des Leo-Baeck-Instituts New York. Diese Unterlagen

erlauben eine vergleichende Beurteilung der Steuerangelegenheit gemäss
den Basler Quellen (StABS Kirchenakten Q 1) in Bezug zu den Herkunfts-
gcmeindcn. Für die elsässische Situation beziehe ich mich ausserdem auf die
Forschungshteratur von Robert Anchel, Notes sur les frais du Culte Juif en France
de 1815 à 1831, Paris 1928; ders., Contribution levée en 1813-14 sur les Juifs du
Haut-Rhin, in: Revue des études juives 82 (1926), S. 495-501; Zosa Szajkowski,
Autonomy and Communal Jewish Debts during the French Revolution of 1789,
New York 1959; ders.. Poverty and social welfare among french jews
(1800-1880), New York 1954; Nordmann (wie Anm. 7); Albert (wie Anm. 11).



18 Susanne Bennewitz — Die Frankreich-Bindung

Zeit. Die Rechtmässigkeit dieser Sondersteuern war umstritten und
wechselte von Monat zu Monat. Unter bourbonischer Herrschaft ist
die Geldforderung an die elsässische Judenschaft nochmals erneuert
worden, und im Sommer 1814 spitzte sich der Konflikt zwischen
Provinzgewalt und dem elsässischen Konsistorium zu. Die jüdische
Regionalbehörde weigerte sich, die entsprechenden Steuerunterlagen

herauszugeben, und klagte sowohl beim Zentralkonsistorium als

auch beim Innenministerium. Das Zentralkonsistorium selbst wies
schliesslich die elsässischen Juden an, diese Kriegssteuer zu boykottieren,

und im folgenden Jahr verschwanden die Forderungen in der
Schublade. Auf diese Sonderabgabe bezog sich auch die Beschwerde
von Joseph Ruef und anderen Baslern im Frühjahr 1814. Nachdem
der hoch besteuerte Ruef im vorhergehenden Jahr 3'000 Franken
Kriegssteuer leisten sollte, waren ihm nun Sonderabgaben in Höhe
von 960 Franken angetragen worden:

«Im Lauf dieser Woche wurde ich der zu End unterschriebene Joseph
Rueff von Hegenheim, auf Lobi. Cantons Canzley beschieden, wo mir
angezeigt wurde, daß ich bey Strafe der Ausschaffung eine Summe von
fr. 960,— an die General Administration des Ober Rheinischen Departements

als Beytrag an die für die hohen Allirten von besagtem Departement

gemachten Lieferungen an Geld u.s.w. bezalen solle.
Diese Intimation mußte mich um so mehr schmerzen, als ich gar deutlich

einsah, daß das Ansinnen der sogenannten Administration generale
du Departement du haut Rhin seinen Ursprung blos den Intrigucn und
unwahren Berichten des Consistorii von Winzcnheim" zu danken habe,
jenes Consistorii das schon seit Jahr und Tag sich alle möglichen Nebenwege

bediente, die hier säshaften Juden, auch mit allen Lasten und Abgaben,

ihres Geburts Orts zu belasten, bisher aber seinen Recht und
Billigkeit zuwider laufenden Zweck nie erreichen konnte - und nun
hinter die départemental Verwaltung sich stellend einen letzten Versuch
macht, [...].»"•

Die Empörung von Ruef richtete sich vor allem gegen das
Israelitische Konsistorium. Die Forderung an einen auswärts wohnhaften
Bürger sei ungesetzlich und bereits in der Vergangenheit richterlich
abgewiesen worden. Nun hätte das Konsistorium wiederum
verschiedene Tricks angewandt, um über die Besatzungsmacht der
alliierten Truppen bzw. über die französische Regierung ihre

13 Winzenheim bei Colmar, Hauptsitz des oberelsässischen Konsistoriums.
"StABS Kirchenakten Q 1, Joseph Ruef an Bürgermeister [Abschrift], 13. Apnl

1814.



der «Israeliten» in Basel im frühen 19. Jahrhundert 19

Ansprüche zu legitimieren. Diese Instanzen seien ebenso wie die
Basler Regierung vom Konsistorium irregeführt worden. Ruef
denunzierte das Konsistorium als Drahtzieher der Verwirrung und
als unfähige Behörde, die nicht einmal einfache Verwaltungsvorgänge

korrekt abwickeln könne. Mit einem Zettelchen «eines

simplen Mitglieds des gedachten Konsistoriums», unterschrieben vom
Kopisten, lasse er sich nicht belästigen, auch wenn es ihm von einem
bayrischen Korporal der Alliierten überreicht werde.

So wie in diesem Beschwerdebrief von Ruef an die Basler Regierung

stellten die Basler Juden in der Steuerfrage meist die Autorität
der regionalen Israelitischen Kirchenbehörde in Frage: Sie sei eine
unbefugte, inkompetente und unkontrollierte Behörde. In Bezug
auf den Steueranspruch überhaupt betonten die Basler den Unterschied

zwischen Auslands- und Inlandsbürgern: Kein Bürger könne
einer Doppelbesteuerung unterliegen. Gemäss ihrem Wohnort zahlten

sie in der Schweiz Steuern und Kriegsabgaben. Ihre Religionsgemeinde

sei vom französischen Konsistorium völlig unabhängig
und selbst finanziert. Kein anderer Franzose — ausser ehemals elsässische

Juden - würde im Ausland von französischen Steuerbehörden
belangt. In ihrer Darstellung fiel allerdings der politische Kontext
dieser Steuern weg. Sie lasteten die «Ungerechtigkeit» der Abgabe
der jüdischen Selbstverwaltung an, nicht der übergeordneten Staatsoder

Besatzungsmacht.
Interessanterweise erscheint die Steuerfrage in Basel als Frage

innerjüdischer Solidarität versus Austrittsbewegung. Während die
ausländischen Juden jede weitere Beziehung zum Israelitischen
Konsistorium verneinten, beschuldigte das Konsistorium die ausländischen

Juden der Steuerflucht. Die zwanzig reichsten Juden des

Departements hätten das Land verlassen und entzögen sich in Basel
den Abgaben der elsässischen Judenheit. Tatsächlich wehrten sich die
Basler nicht in erster Linie gegen eine Veranlagung im Rahmen der
Kultuskosten des Konsistoriums, denn sowohl vor als auch nach
1814 sind Beiträge eingezahlt worden. Brisant wurde die Lage
jeweils, wenn zusätzliche Kostenpunkte zu exorbitanten Forderungen

des Konsistoriums führten.
Eine weitere Belastung der jüdischen Haushalte, die das Konsistorium

in Colmar abrechnete, war die Abzahlung der sogenannten
«dette des juifs de la eidevant province d'Alsace». Es handelte sich um
eine bedeutende Schulden-Altlast der jüdischen Gemeinden Frankreichs,

die nach der Revolution und Auflösung der Körperschaften
den ehemaligen Mitgliedern dieser Körperschaften als persönliches
Schulderbe angerechnet wurde. Sowohl die Anhäufung als auch die
Auflösung dieser Schuldsummen nahm in den verschiedenen



20 Susanne Bennewitz - Die Frankreich-Bindung

Provinzen bzw. ihren späteren Israelitischen Konsistorien einen
unterschiedlichen Verlauf. Die Diskrepanz zwischen der staatlichen
Auflösung der Körperschaften als Vorbedingung für eine bürgerliche
Gleichstellung der Juden einerseits und andererseits der Beibehaltung

einer körperschaftlichen, historischen «dette» verursachte grosse
Probleme. Die nominelle Pro-Kopf-Belastung durch die «dette des

juifs» überstieg im Elsass die Summe aller anderen Steuerforderungen.

Die Suche nach einer politischen Lösung wurde von den elsässischen

Konsistorien lange vernachlässigt. Vermutlich ist dies mit der
Doppelrolle der Familie Cerfbcrr zu erklären, welche 1793 die
«dette des juifs» christlichen Gläubigern abgekauft hatte, so dass die
Familie nicht nur die politische Vertretung der elsässischen Juden in
Paris bestimmte, sondern gleichzeitig auch deren Hauptgläubiger
war.15 Anfang der 1830er Jahre formulierte die Konsistoriumsvertretung

im Elsass schliesslich selbst rechtliche und politische Bedenken

gegen die Fortführung der «dette». Nominell blieb die persönliche
Verschuldung von Nachfahren der vorbürgerlichen «Nation juive»
jedoch bestehen. Erst die Annexion des Elsasses durch das Deutsche
Reich 1871, die damit cinhergehende weitere Migration und
Veränderungen in der bürgerrechtlichen Zugehörigkeit liessen die
«dette des juifs» endgültig der Vergangenheit angehören.

Die Umverteilung der Schuldenlast innerhalb des Konsistorialbc-
zirkes und innerhalb der einzelnen Gemeinden war sehr umstritten.
Teilweise wurde auf eine staatliche Vcrmögensveranlagung
zurückgegriffen, teilweise durch Lokalcomités die Vermögenseinschätzung
vorgenommen. Die Veranlagung ist also nur ein vager Indikator für
Besitzverhältnisse und Liquidität. Es finden sich viele Eingaben von
Gemeinden, aber auch von Individuen, die ihren Lastcnanteil in
Frage stellten. Das Thema der gerechten Besteuerung und Eintreibung

beschäftigte das jüdische Konsistorium über Jahrzehnte, nicht
nur wegen der zahlungsunwilligen Emigranten. Trotzdem vermittelt
eine vergleichende Durchsicht der Steuerlisten des Oberelsasses
einen Eindruck, weshalb die Emigranten für die jüdische Behörde,
die Steuereintreiber und auch die Gemeindeverwaltung von Hegcn-

15 Ich beziehe mich auf die These von Szajkowski (wie Anm. 12), dass die
Übernahme der Schulden ein finanziell erfolgversprechender Handel war, da die
Schuld mit «Assignaten», niedrigwertigem Papiergeld, erworben wurde. Die
rechtliche Zulässigkeit solcher Kapitaltransfers war fraglich. In anderen Konsistorien

wurde die Abschreibung der histonschen Nennschuld früher diskutiert als im
Elsass.



der «Israeliten» in Basel im frühen 19. Jahrhundert 21

heim so interessant und wichtig waren: Sie galten als die finanzkräftigste

Bevölkerungsgruppe der elsässischen Juden. Die abgewanderte
ökonomische Elite war ein entscheidender Faktor in der
Gesamtrechnung. In meiner Auswertung beziehe ich mich auf eine namentliche

Aufstellung aller veranlagten Juden mit Heimatort im Departement

Oberelsass, andere Teilregister bestärken dieses Bild."'
Im Regelfall sollte ein Familienvorstand 1814—1817 jährlich eine

Summe von 10 bis 20 Francs entrichten. In vielen Dörfern des Obcr-
elsasses wurde keine Familie höher veranlagt. Nur ein Zehntel der
Steuerzahler waren auf 20 bis 50 Francs veranlagt. Die Ausnahme
war eine Steuerschätzung über 50 Francs. Wenige Familien sollten
das Zwei- bis Zwanzigfache des mittleren Betrages zahlen. Die
Maximalbesteuerten konzentrierten sich an wenigen Orten. In der
Bezirksstadt Altkirch ging man von einer kleinen, sehr wohlhabenden

Judenschaft aus, und in der grossen Gemeinde Dürmcnach
vermutete man einige sehr vermögende Familien. Die Grenzgemeinden

nahe Basel brachten per Mitgliederzahl wichtige
Steuerbeiträge, die soziale Pyramide war aber mit anderen Dorfgemeinden
vergleichbar. Lediglich in Niederhagenthal wurden gleich vier
Familien der obersten Vermögensklasse ausgemacht.

Die meisten höchstbesteuerten Familien der grenznahen Gemeinden

waren in Basel zu finden. Die Vermögensstruktur der Basler

Judenschaft stellte nicht nur die übliche Pyramide aufden Kopf,
sondern fiel absolut aus den oberelsässischen Verhältnissen heraus: Nach
dieser Veranlagung war Basel die vermögendste Judenschaft
überhaupt im Oberelsass und besass die grösste Gruppe von vergleichsweise

reichen Familien. Hier wurden die Spitzensteuersätze vergeben,

die nur noch in Dijon und Dürmenach überboten wurden.
Basel war damit eine aussergewöhnliche Gemeinde auch im
Vergleich mit den anderen städtischen Siedlungszielen ausserhalb des

Elsasses. In den französischen Grossstädten waren fast ausschliesslich
reiche elsässische Migranten registriert, aber Basel versammelte am
meisten Aussiedler.17

'"Archives Départementales du Haut-Rhin (ADHR), V 618, Rôle de répartition
de la dette des Israélites d'Alsace (1814-1817).

" Die Steuerlisten enthalten nur steuerbare Personen. Mittellose und Personen
ohne Heimatort im Elsass werden nicht veranlagt. Für die Ortschaften und Städte
ausserhalb des oberelsässischen Departements sind nur diejenigen Familien erfasst,
die vormals im Elsass niedergelassen waren und deswegen ebenfalls für die «dette
des juifs de la eidevant province d'Alsace» aufkommen sollten.



22 Susanne Bennewitz - Die Frankreich-Bindung

So wenig die Vermögensevaluierung den tatsächlichen Relationen

entsprochen haben mag und so sehr regionale Schwankungen
bei der Taxierung angenommen werden müssen, so bleibt diese

Veranlagung doch ein wichtiger Hinweis auf die soziale Sonderstellung
der Basler Unternehmer. Der ökonomische Aderlass durch Migration

muss für das elsässische Judentum entscheidende Strukturveränderungen

gebracht haben. Basel war ein naheliegendes Ziel für die
ökonomische Elite des Sundgaus, die bereits vorher in den Grenzorten

zur Schweiz zu finden war.18 Aus Sicht des oberelsässischen

Konsistoriums, dem Finanzverwalter der ehemaligen Judenschaft,
der aktuellen Synagogengemeinden und der weiterzuleitenden
Staatsabgaben, bildeten die Juden in Basel einen wesentlichen
Beitragsposten. Auch die Versteuerung der anderen Umsiedler war
essentiell in der Kalkulation des Konsistoriums, weshalb dieses in
allen Landesteilen Frankreichs um Rechtshilfe bei der Vollstreckung
bat. Teilweise vermittelt die Quellenlagc den Eindruck, als habe das

Konsistorium die meiste Energie darauf verwendet, die Mitglieder
ausser Landes zu belangen, zumindest mit wesentlich höherem
Kostenaufwand für Anwälte und Boten.1'' Eine Aufstellung von 1838
führte die Basler Juden, neben anderen ausgewanderten Elsässern,
mit mehreren tausend Franken in der Schuld des Israelitischen
Konsistoriums.2" Zu diesem Zeitpunkt wurden die Ansprüche jedoch
nicht mehr mit staatlichen Mitteln durchgesetzt.

Politische Rückendeckung aus Paris lässt zu wünschen übrig2'

Zwischen elsässischen Emigranten in Basel und derjudenschaft im
Elsass bestand — zumindest in der gegenseitigen Zuschreibung — eine
soziale Diskrepanz. Auch in der politischen Zielrichtung entfernten

1 Eine vergleichbare Situation ist für die lothringische Stadtgemeinde Metz
beschrieben worden. Auch hier ist anhand der Problematik der «dette» der
jüdischen Körperschaft die enorme soziale Differenz zwischen Daheimgebhebencn
und Emigranten nach 1792 zutage getreten.

' ADHR V 616, 1802-1870, enthält eine umfangreiche Dokumentation über die

Korrespondenz mit anderen Departementen um die «dette des juifs». Das Konsi-
stonum Haut-Rhin musste für alle Mitglieder, die inzwischen ausserhalb des

Departements wohnten, um Rechtshilfe ersuchen.
1 ADHR, V 625, Verzeichnis der ausländischen Schuldner, «dette des Israélites»,
Konsistorium Haut-Rhin, 26. Jan. 1838.

1 Ich verdanke dem Reisefonds der Universität Basel die finanzielle Beihilfe für die
hier relevanten Archivrecherchen in Paris.



der «Israeliten» in Basel im frühen 19. Jahrhundert 23

sich die Auslandsgemeinden und die Interessenvertretung der
französischen Judenheit voneinander. Besonders deutlich wird das in den
1840er und 50er Jahren, als sich in der Schweiz, insbesondere in den
Kantonen Basel-Stadt und Basel-Landschaft, Ausweisungen und
Schikanen von Juden häuften.22 Die Rechtsabkommen zwischen
beiden Ländern waren nicht explizit, was die politische Sprachregelung

komplizierte.
Während bis zum Sieg der europäischen Allianz über Napoleon

im Jahr 1814 Frankreich seine jüdischen Staatsangehörigen auch in
zwischenstaatlichen Beziehungen als gleichberechtigte Bürger vertrat,

liess ein späteres Staatsabkommen mit der Schweiz in diesem
Punkt zu wünschen übrig. Im Vertragstext von 1827 war zwar
allgemein von Bürgern Frankreichs die Rede, aber in einer inoffiziellen

Klausel nahm die französische Regierung Bürger jüdischen
Glaubens vom bilateralen Handels- und Niederlassungsabkommen
aus. In Bezug auf diese politische Garantie konnten Schweizer Kantone

Franzosen jüdischer Konfession vom normalen Prozedere
ausschliessen. Bis zum binationalen Handelsvertrag von 1864 blieb
dieses französische Zugeständnis in der Judenfrage in Kraft. In der
offiziellen politischen Rhetorik tauchte der Vertragszusatz nicht
häufig auf, rückte er doch die schwache Verhandlungsposition
Frankreichs ins Licht und gefährdete ausserdem die Verfassungsmässigkeit

des Vertrages.
Ein Bruder von Sophie Dreyfus, der in den 40er Jahren mit dem

französischen Konsistorium Kontakt aufnahm, um der Verlängerung
des bestehenden Handelsabkommens vorzubeugen, behandelte die
Zusatzklausel von 1827 noch als skandalträchtige Entdeckung. Er
unterrichtete von La Chaux-de-Fonds aus die beiden Pariser
Abgeordneten Crcmieux23 und Cerfberr24 von seiner Entdeckung der
geheimen Klausel. Dank Indiskretion eines Schweizer Archivars

22 Achilles Nordmann (wie Anm. 7); Martin Leuenberger, Judenfeindschaft im
Baselbiet. Das «Judengesetz» und die Vetobewegung von 1851, oder: «Die Interessen

sehen zu deutlich unter dem Pelz hervor», in: Aram Mattioli (Hrsg.),
Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960, Zünch 1998, S. 111-134, und ders., Frei
und gleich und fremd. Flüchtlinge im Baselbict zwischen 1830 und 1880,
Liestal 1996.

23 Adolphe Crémieux (1796-1880), Mitglied und Präsident des Zentralkonsiston-
uras, Advokat, 1842—1848 Abgeordneter, 1848 Justizminister in der provisorischen

Regierung, 1869-1870 Mitglied im Corps législatif, 1870-1871
Regierungsmitglied, erreichte 1870 die Naturalisierung der israelitischen Algerier.

2,Max Cerfberr (1795-1876), Oberstleutnant, 1842-1848 Abgeordneter und seit
1837 im Zentralkonsistorium.



24 Susanne Bennewitz — Die Frankreich-Bindung

habe er davon erfahren, sicherlich sei auch im Archiv des französischen

Aussenministeriums ein entsprechendes Gegenstück aufzutreiben.

Er denke, mit der Publizierung des judendiskriminierenden
Vertrages in französischen Zeitungen sei politischer Druck für eine
neue Verhandlungsrunde mit der Schweiz zu machen.2' Seine Briefe
an die jüdischen Parlamentarier und Konsistoriumsmitglieder blieben

aber unbeantwortet, und auch der politische Skandal blieb aus.
Für Insider war die Geheimklausel keine Überraschung mehr. Im
Zusammenhang mit der politischen Affäre um den Liegenschaftskauf
der Elsässer Wahl in Baselland 1835/36 hatte sich der junge Kanton
unter anderem auf dieses Schlupfloch im binationalen Vertragswerk
bezogen.2''

Auf lange Sicht galt die politische Arbeit der jüdischen Vertreter
in Paris einer Gleichstellung aller Franzosen auch im internationalen
Vertragswerk. In den 40er und 50er Jahren fühlten sich die
Auslandsfranzosen in Basel dagegen ziemlich vernachlässigt. Als mit dem
Aussterben der ersten Einwanderergeneration — und das war so konkret

und unaufhaltsam, wie es klingt — die Frage der Niederlassung
für die nächste Generation dringend wurde, wandte sich die jüdische
Gemeinde direkt an den Präsidenten des Israelitischen Konsistoriums.2"

Man sitze in Basel wie Parias inmitten einer modernen
Zivilisation. Der «Ostrazismus» in der Schweiz, die unbegründete
Verbannung aus der sozialen Gemeinschaft, sei unvorstellbar. Der
französische Botschafter richte mit seinem Votum nichts aus. Er lasse sich

von den Versprechungen des Bürgermeisters Sarasin beschwichtigen.

Der habe hingegen bisher keine Initiative gezeigt, um sich für
die jüdischen Anliegen stark zu machen. Es brauche unbedingt eine
Stellungnahme vom Aussenministerium, sonst sei man bald vom
Basler Boden weggefegt.

B Archives Consistoire Central des Israélites, Pans (ACIP), M. VII. 5. Affaires
diverses. Briefe von Maunce Dreyfus, La Chaux-de-Fonds, an Crémieux und
Cerfberr, Pans, 1847.

26 Die sogenannte Affaire Wahl beschäftigte in den 30er Jahren die nationale und
internationale Aufrnerksamkeit. Derjunge Kanton Basel-Landschaft verbot einen
Immobilienkauf in Reinach wegen der jüdischen Konfession der beiden französischen

Investoren. Zeitweise kündigte Frankreich die diplomatischen Beziehungen

mit Baselland und schloss die Grenzen. Auf Vermittlung der Tagsatzung
konnte schliesslich eine Einigung erzielt werden, die allerdings weder politisch
noch finanziell vom Kanton Basel-Landschaft mitgetragen wurde.

27 ACIP, M. IX. 4. Affaire Picard contre Bàie ville, 1847-1848. Bnefe der
Gemeindevertreter Basel an Cerfberr, Präsident des Israelitischen Zentralkonsistoriums
Paris, und Entwürfe für Schreiben Cerfberr an Gemeinde Basel, 1847-1849.



der «Israeliten» in Basel im frühen 19. Jahrhundert 25

Die Haltung des Konsistoriums in Pans, das den Kontakt zur
französischen Regierung hätte herstellen können, blieb vorsichtig. Man
habe auch andere Interessen zu berücksichtigen und könne nicht
wegen 99 Israeliten in Basel die bilateralen Beziehungen aufs Spiel
setzen. Insbesondere Rabbiner Nordmann, der in Basel, Bern und
Paris antichambrierte, sah sich als einsamen Kämpfer im französischen

Konsistorium.2K Zeitweise hatte er den Eindruck, dass hinter
seinem Rücken andere Konsistoriumsmitglieder Beziehungen und
Bündnisse pflegten, die seinen idealistischen Vorstellungen von der
Gleichberechtigung aller Konfessionen widersprachen. Nach einem
niederschlagenden Tag im Basler Rathaus 1850 berichtete er dem
Konsistorialpräsidenten Cerfberr nach Paris: Zunächst habe Bürgermeister

Sarasin2' ihn unter vier Augen informiert, dann jedoch noch
vor der versammelten Behörde in der Kanzleihalle verkündet, dass

die Judenausweisungen von Basel-Stadt kein Traktandum mehr
zwischen Frankreich und Schweiz seien. Der Bürgermeister
triumphierte, er habe diese Nachricht vertraulich aus erster Pariser Quelle
erhalten. Nordmann erkannte einen Freund Cerfberrs im Publikum
und vermutete, dass das Israelitische Konsistorium vertrauliche
Beziehungen zu dem Basler Bürgermeister und Handelsmann unterhielt

und hier auf Kosten der Elsässer eingelenkt hatte. Auch in den
folgenden Jahren wurde Nordmann öfters vom Konsistorium
zurückgepfiffen und musste um die Erlaubnis streiten, sich von seiner

Gemeinde zu entfernen, um in Paris für die Elsässer Angelegenheiten

bei Damen und Herren der jüdischen Gesellschaft Sympathien

zu wecken. Ebenfalls einen Rüffel erhielt er, als er noch in der
Angelegenheit der Basler Einreisesperre 1857 einen offenen Brief
der Grenzgemeinden initiierte und über die anderen Regionalkon-
sistorien in ganz Frankreich publizierte.

Es scheint, dass die Basler Juden während der Jahrzehnte im
politischen Abseits lernen mussten, auch informelle Beziehungen und
Kontakte zu nutzen, um sich bei Behörden und Regierung Gehör
zu verschaffen. Die Rechtsvertretung durch den französischen
Botschafter war nur effektiv, wenn der jeweilige Geschäftsträger und die
grosspolitische Wetterlage der Sache gewogen waren. Der Einbezug
des französischen Konsistoriums in Paris - vom Colmarer Departe-
mentskonsistorium erwartete man gar keine politische Unterstützung

mehr — erwies sich für die spezielle Situation in Basel als nur

•'" ACIP, M. IX. 7. 1852, Korrespondenz von Rabbiner Nordmann von Hegenheim

mit Cerfberr, Präsident des Israelitischen Zentralkonsistoriums Pans.
B Felix Sarasin-Burckhardtf-Brunner] (1797-1862).



26 Susanne Bennewitz - Die Frankreich-Bindung

beschränkt wirksam. So schrieb der Gemeindevorstand an die
Konsistoriumsleitung, als es um die Niederlassung der in Basel geborenen

Kinder ging, man respektiere die langfristig angelegte und
grundsätzliche Gangart der jüdischen Behörde, könne aber in der
akuten Situation nicht auf konkrete Massnahmen verzichten:

«Nous respectons infiniment, Monsieur, votre résolution de combattre

pour le prinicipe dans ses termes les plus absolus; mais tout en rendant
hommage à la sagesse de vos vues nous sommes persuadés que vous
reconnaîtrez avec nous que la mesure dont il s'agit, dictée par la gravité
des circonstances, se concilie parfaitement avec la négociation ultérieure
d'un traité et avec son esprit.»3"

Eine tatsächliche Interessenvertretung der Basler Anliegen bot das

jüdische Konsistorium nur selten an. Es ist deswegen nicht nur als

Kalkül und pragmatische Klugheit anzusehen, wenn die französischen

Werte von Freiheit, Gleichheit und Judenemanzipation aus
der Rhetorik der jüdischen Basler nach 1815 verschwanden. Meist
sprach man in den lokalen Petitionen lieber von Duldung und
Ausnahme. Die niedergelassenen Juden versuchten für ihre Kinder ein
Bleiberecht zu erlangen und verwiesen auf ihre Vertrautheit mit Basler

Sitten, Bildung und Sprache. Ihre Kinder hätten in Basel eine
neue Heimat gefunden, und man möge ihnen doch die Rechte der
Eltern zuerkennen. Keinesfalls würde man damit einen Rechtsanspruch

für die jüdischen Elsässer jenseits der Grenze schaffen.

Rabbiner Moses Nordmann, ein hartnäckiger Idealist

So unterschied sich die Argumentationsführung und publizistische

Präsenz der Juden in Basel deutlich von der ihres Rabbiners
jenseits der Grenze, der zwar auf Krisen und Härtefälle taktisch
reagierte, aber immer die Verheissung der allgemeingültigen
Menschenrechte aufrecht erhielt und sich nicht scheute, judenfeindliche
Massnahmen als solche zu benennen. Die Elsässer, die Arbeits- und
Aufenthaltsverbot in Basel-Stadt und Baselland hatten, gehörten
genauso zu seinen Schafen wie die in der Schweiz wohnhaften
jüdischen Handelsfamilien. Er konfrontierte die Basler Öffentlichkeit
mit grundsätzlichen Forderungen, wo die jüdischen Einwohner vor

" ACIP, M. IX. 4. Bnefe der Gemeindevertreter Basel an Cerfberr, Präsident des

Israelitischen Zentralkonsistonums Pans, 26. Nov. 1847.



der «Israeliten» in Basel im frühen 19. Jahrhundert 27

Ort pragmatische bis eigennützige Kompromisse anboten. Nordmann

war ein offensiver Charakter, der auch bei innerjüdischen Themen

die öffentliche Auseinandersetzung nicht scheute. Während er
einerseits die Judcnheit zur steten Erneuerung und aufrichtigen
Frömmigkeit verpflichtete, mass er andererseits die schweizerischen
Zustände an der politischen Botschaft und Verpflichtung der
Aufklärung. So nutzte er zum Beispiel die Ansprache bei der Einweihung

der neuen Synagoge am Unteren Heuberg, um in der
Feierstunde den Gcmeindemitgliedern und den anwesenden städtischen
Vertretern weitere Ziele vor Augen zu halten. Er sprach von der
«Morgenröthe» und dem Heranrücken einer neuen Zeitepoche:

«Hat die Unglücksverheißung sich so treulich bei uns bewährt, so sehn

wir aber auch schon die ersten Lichtstrahlen jener schönem Lebenssonne,

die die Schrift uns verheißet. In der That, merken wir auf die

großen Erscheinungen, auf die geistigen Bewegungen unserer Zeit, wir
können nicht verkennen das Aufsteigen einer neuen Morgenröthe, das

Heranrücken einer neuen Zeitepoche für Israel. Betrachte ich die

großen Umwandlungen, die seit einem halben Jahrhundert in uns und
um uns sind vorgegangen; sowohl in religiöser als bürgerlicher Beziehung;

betrachte ich die günstigere Umgestaltung unserer äußeren Lage
in Bezug auf unsere bürgerlichen Verhältnisse; betrachte ich das allmä-
lige Abnehmen der religiösen Unduldsamkeit, welcher Israel so oft zum
Opfer geworden; betrachte ich den großen Strich, den die neuere Zeit
gezogen über jene feindseligen Beschränkungsgesetze, die bis auf unsere
Tage in so vielen Ländern Europa's so schwer über unsern Brüdern gelastet;

(...] [so] ist mir, als ob ich vor mir sähe jene große Erscheinung, die
wir lesen im Propheten Ezechiel, 37, 3: Jene dürren Todtengebeino,
spricht der Herr zum Propheten, «ollen sie wieder belebt werden?)
«Herr, Du weißt es!» Ja, sie sollen wieder belebt werden spricht Gott,

Im Gegensatz zu den Basler Juden war bei Nordmann die politische

Geographie gefestigt, er glaubte an die französische Verheissung
der bürgerlichen Verfassung. Frankreich blieb in seiner Bildersprache
ein Symbol der Aufklärung und Überwindung der religiösen
Verblendung, das allen anderen europäischen Ländern als Vorbild leuchten

sollte. Die Morgenröthe zog für ihn im Westen der Schweiz, in
Frankreich auf.

" Moses Nordmann, Rede gehalten bei der Einweihung des Israelitischen Gebethauses

in Basel, 4. Sept. 1850, Basel [Schweighauser'schc Buchdruckerei) 1850.



28 Susanne Bennewitz - Die Frankreich-Bindung

Nicht nur in Zeitungsartikeln, offenen Briefen und Predigten trat
Nordmann an die Öffentlichkeit, auch in poetischer Form gab er
seiner politischen Überzeugung Ausdruck. Im Jahr 1839 verfasste er
eine «Messiade»,32 eine Antwort auf die messianische Gewissheit des

Christentums, aber vor allem ein Gegenstück zur deutsch-nationalen

Verheissung der Dichtung Friedrich Gottlieb Klopstocks. In
Anspielung auf das wirkungsmächtige Epos «Messias» von Klopstock
aus dem 18. Jahrhundert, wenn auch weniger kunstvoll, entwickelte
Nordmann eine andere messianische Verheissung: das französische
Rechts- und Freiheitsmodell.

Messiade. Hoffnung, Hader, Trost

Einst, so hör' die Schrift ich sagen,
Einst in des Messias Tagen
Wird ein neues Licht aufgeh'n der Welt,
Wahrheit, Liebe wird's verbreiten.
Jedes Herz zum Guten leiten,
Aus dem Sünder machen Tugendheld.

Diese schönen Engelszeiten,
Die Messias soll bereiten,
Christen sagen: längst schon sei sie da.

Aber wo nur hin ich blicke,
Rufen tausend Mißgeschicke:
Jene Fnedenszeit ist noch nicht nah!

Nicht aufJuden, nicht auf Heiden
Dürfen unsern Blick wir leiten,
Um zu zeigen euren Irrthum Euch.
Eurer eignen Brüderthatcn
Eure Lehren hoch verrathen,
Laut verkündend: Fern noch ist Messias Reich!

'Moses Nordmann, Klänge vom Jordan. Hebräische Sagen und Lebensbilder aus
Talmud und Midrasch gesammelt. Mit einem Anhang von Fantasie- und Gele-
genheks-Gedichten, Basel 1872.



der «Israeliten» in Basel im frühen 19. Jahrhundert 29

Seht Ihr jene Schaaren ziehen,
Die betrübt aus Bayern fliehen,"
Traurig irren nach entferntem Strand?
Warum jene tief Betrübten,
Fliehen sie plötzlich, was sie liebten,
Eltern, Brüder, Freunde, Vaterland?

Ihre Seufzer, ihre Klagen
Allzu laut nur sie Euch sagen,
Daß noch fern ist die Messias-Zeit.
Dort ihr Sitz in fernen Zonen,
Wo sie bald nun werden wohnen,
Brandmarkt ewig Bayerns Duldsamkeit.

Selbst im freien Schweizerlande,
Höret Christen, welche Schande!
Weist man wegen Glauben Menschen fort.
Dürft Messias Ihr noch nennen,
Solche Thaten doch bekennen,
Daß statt Liebe herrschet Satans Wort.

Aber duldet muthig Brüder,
Aus der Nacht wird Tag es wieder,
Bald ist aus die harte Leidenszeit,
Schon geh'n auf des Morgens Strahlen,
Goldner Sang der Nachtigallen
Schon verkünd't der Freiheit Frühlingszeit.

Dort im Westen schon ist's heiter,
Dort von Frankreich schon zieht's weiter
Jenes Licht der Freiheit und der Huld.
Dort im edlen Frankcnlande
Keinem Glauben, keinem Stande

Drang, noch Straf geschichet ohne Schuld.

Jene geistige Messias-Sonne,
Welche Freiheit, Liebe, Wonne
Auf der Erde einst verbreiten soll,

" Nordmann bezieht sich auf die massenhafte Auswanderung der Juden aus Bayern
zwischen 1830 und 1855. In diesen Jahren mussten ca. 1 l'OOO Juden als Folge der
Niederlassungs- und Berufsrestriktionen des Judenediktes von 1813 das Land
verlassen. Neben den anderen deutschen Staaten waren die USA das häufigste Ziel
der Emigranten.



30 Susanne Bennewitz — Die Frankreich-Bindung

Dort in Frankreich schon sie steiget,
Wo nicht mehr den Schwachen beuget
Der Gewalt Gesetz, so schreckcnsvoll.

Mög' der Geist von Frankreichs Rechte
Über alle Erdgeschlechte,
Über jedes Herz sich breiten aus!

Dann nicht fern sein wird die Stunde,
Die uns bringt Messias-Kunde,
Wo nur Liebe herrschet, Druck ist aus.

Hägenheim, den 6. September 1839

Susanne Bennewitz
Institut fürJüdische Studien der Universität Basel

Leimenstrasse 48
4051 Basel


	Französische Landeskinder : die Frankreich-Bindung der "Israeliten" in Basel im frühen 19. Jahrhundert

