
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 104 (2004)

Artikel: Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter

Autor: Gilomen, Hans-Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118483

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Schlaraffenland und andere Utopien
im Mittelalter

von

Hans-Jörg Gilomen

Die folgenden Überlegungen1 gehen drei Fragestellungen nach:
Was ist das Schlaraffenland? Woher kommt es und welche
Beziehungen bestehen zu anderen mittelalterlichen Utopien? Wozu dient
es, was sind seine Funktionen? Dabei beschränke ich mich auf die
mittelalterlichen Versionen des Stoffes mit einzelnen Ausblicken in
die frühe Neuzeit.

1. Was ist das Schlaraffenland?

Die früheste kurze Nennung des Schlaraffenlandes findet sich in
den Carmina Burana, einer mittelalterlichen Gedichtsammlung aus

Benediktbeuren. Ein Trinklied beginnt hier mit dem Satz:

«Ego sum abbas Cucaniensis «Ich bin der kukamensische Abt,
et consilium meum est cum Und unter Zechern halt' ich Rat.»
bibulis.»

oder weniger wörtlich in der Übertragung von Carl Fischer:

«Ich bin der Abt im Lande der Sehkräften,
und meinen Konvent halte ich mit den Saufbrüdern.»2

Statt kukaniensischer Abt steht hier also das Land der Schlaraffen.
Das damit zum Adjektiv Cucaniensis vorausgesetzte lateinische
Substantiv Cucania wird in der Übersetzung zum deutschen Schlaraffenland.

Die Stelle aus den Carmina Burana ist ins frühe 13. Jahrhundert

' Der Text des am 8. März 2004 vor der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft

zu Basel gehaltenen Vortrags ist für die schriftliche Fassung formal angepasst,
leicht überarbeitet und mit Anmerkungen versehen worden.

2 Carmina Burana. Die Gedichte des Codex Buranus lateinisch und deutsch,
übertragen von Carl Fischer, Zürich; München 1974, Nr. 222, S. 648-649.



214 Hans-Jörg Gilomen

zu datieren. Sie ist die älteste bekannte Nennung des Schlaraffenlandes,

und dieses Schlaraffenland ist schon hier parodistisch gemeint.
Das Wort Cucaniensis ist wie eine mittelalterliche Bezeichnung für
einen Mönchsorden gebildet. Ein Abt des Zisterzienserordens hiess
abbas Cisterciensis, ein Cluniazenserabt abbas Cluniacensis. Der abbas

Cucaniensis ist demnach ein Abt des Cucanienserordens. Man hat
schon vermutet, dass die Wortbildung Cucaniensis bewusst an
Cluniacensis anknüpfe und damit Kritik am Abt des berühmten Klosters
Cluny intendiere.3 In ähnlicher Weise wurde als Autor des

mittelenglischen Gedichts «The land of Cokaygne» ein Franziskaner
vermutet, der damit an irischen Zisterziensern Kritik üben wollte.4
Wichtig erscheint mir, dass schon hier ganz am Anfang der Überlieferung

ein Bezug des Schlaraffenlandes nicht zum sogenannten einfachen

Volk gegeben ist, sondern zum Milieu der lateinkundigen Mönche,

der gebildeten Kleriker. Schon diese älteste Nennung gibt also
einen Hinweis darauf, dass die in der wissenschaftlichen Literatur
häufige Einordnung des Schlaraffenlandes als eines volkstümlichen
Märchenmotivs kaum zutreffen kann.'

1 Herman Pleij, Der Traum vom Schlaraffenland. Mittelalterliche Phantasien vom
vollkommenen Leben, Frankfurt am Main 2000 [urspr. niederländisch 1997],
S. 44. Petrus Damiani hatte Cluny mit dem Paradies und seinen vier Flüssen

verglichen, siehe Richard William Southern, Western Society and the Church in
the Middle Ages, Harmondworth 1970, S. 230.

' Patrick Leo Henry, The Land of Cokaygne. Cultures in Contact in Medieval
Ireland, in: Studia Hibermca 12 (1972), S. 120-141; siehe auch Wim Tigges.Thc
Land of Cokaygne. Sophisticated mirth, in: Companion to early middle English
literature, hrsg. von N. H. G. E. Veldhoen und H. Aertsen, Amsterdam 1988,
S. 97-104 (Neuausgabe Amsterdam 1995, S. 93-101, hier S. 96).

'Abwertend als Vorstellung des Volkes etwa Georg Quabbe, Das letzte Reich.
Wandel und Wesen der Utopie, Leipzig 1933, S. 1; ein poetisch bearbeitetes
«folk-tale» vertritt Tigges (wie Anm. 4), S. 93. Guy Demerson, Cocagne, utopie
populaire?, in: Revue Belge de Philologie et d'Histoire 59 (1981), S. 529-553,
hier S. 535, bemerkt zu Recht: «... l'expression «utopie populaire) est aussi

ambiguë que celle de «littérature populaire>, car la critique ne donne pas au mot
peuple un contenu clair et constant.» Zum Problem der Volkstümlichkeit siehe
Werner Wunderlich, Das Schlaraffenland in der deutschen Sprache und Literatur.
Bibliographischer Überblick über den Forschungsstand, in: Fabula 27 (1986),
S. 54—75, hier S. 63f, sowie das vorsichtige Urteil von Frantisek Graus, Goldenes
Zeitalter, Zeitschelte und Lob der guten alten Zeit. Zu nostalgischen Strömungen
im Spätmittelalter, in: Idee, Gestalt, Geschichte. Festschrift Klaus von See,
Odense 1989, S. 187-222, hier S. 196, Anm. 40 (jetzt auch in: Ausgewählte
Aufsätze von Frantisek Graus, hrsg. von Hans-Jörg Gliomen, Peter Moraw und
Rainer C. Schwinges, Stuttgart 2002 (Vorträge und Forschungen 55), S. 93—130,
hier S. 103.



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 215

Der älteste überlieferte ausführliche Text über Schlaraffia ist das

wahrscheinlich um 1250 von einem unbekannten Autor verfasste
«Fabliaus de Coquaigne».6 Das Schlaraffenland heisst hier Coquaigne.
Das entsprechende mittellateimsche Wort «Cucania» ist analog zu
Ländernamen wie «Germania» gebildet. Vulgärsprachlich heisst das

Schlaraffenland in den verschiedenen Versionen französisch
«Coquaigne», italienisch «Cuccagna», mittelenglisch «Land ofCokaygne»,
mittelniederländisch «lant van Cockaengen» oder «Cockanyen»,
spanisch «Cucana», portugiesisch «Cocanha». Nach dem Wörterbuch
der Gebrüder Grimm ist das Wort verwandt mit Kuchen, engl, cake.7

Andere sehen einen Zusammenhang mit lateinisch coquina — Küche.
Wieder andere mit französisch coquin — Narr." Cucania ist also ein
Kuchenland, am ehesten dies, oder dann ein Küchenland oder ein
Narrenland.

Die ursprüngliche sprachliche Einheit der Bezeichnungen ist sicher
nicht zufällig, sondern sie zeigt die Abhängigkeit der verschiedenen
Texte voneinander. Aber diese Einheit ist schon bald aufgelöst worden.

Darin spiegelt sich die Ausbildung eigenständiger literarischer
Traditionen in den verschiedenen Volkssprachen. In England hat
sich das Wort «Lubberland» durchgesetzt, in den Niederlanden «Lui-
lekkerland», in dem das Wort «lecker» enthalten ist. Interessant ist die
erst im 16. Jahrhundert auftauchende spanische Bezeichnung «Tierra
de Jauja», die sich auf das peruanische Jauja-Tal und damit auf das

" C'est h fabliaus de Coquaigne, in: Fabliaux et contes des poètes françois des XI,
XII, XIII, XIV et XVe siècles, publiés par Barbazan, nouvelle édition par M.
Méon, tome 4, Paris 1808, S. 175-181.
Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Wörterbuch, Bd. 5, Leipzig 1873, Spalten

2496-2497, Artikel «Kuchen»; siehe auch Friednch Kluge, Etymologisches
Wörterbuch der deutschen Sprache, 19. Aufl., bearbeitet von Walther Mitzka,
Berlin 1963, S. 408, Artikel «Kuchen»; Dictionnaire historique de la langue
française, sous la direction de Alain Rey, vol. 1, Paris 1998, S. 787, Artikel
«Cocagne». Man hat auch auf das provenzalische Wort «cocanha» für einen
Honigkuchen hingewiesen und auf das niederdeutsche «kokenje» mit derselben
Bedeutung, siehe Plcij (wie Anm. 3), S. 43.

' Völlige Spekulation bleibt der Hinweis darauf, dass m der Komödie «Die Vögel»
des Aristophanes aus dem Jahr 414 v. u. Zt. eine Stadt vorkommt, in der die
Vögel über die Menschen herrschen und die den Namen «Nephelokokkygia»
trägt, was man deutsch wiedergeben könnte mit «Wolkenkuckucksheim», womit
ein Zusammenhang von Cucania mit Kuckuck gegeben sei, siehe Pleij (wie
Anm. 3), S. 48. Übrigens ist dieses Werk des Aristophanes bereits eine Gegen-

Utopie, die den Zorn von Ernst Bloch in seinem «Prinzip Hoffnung» hervorgerufen

hat: «So erscheint hier der gesamte soziale Wunschtraum als Gemisch aus
Verbrechen und Posse; seine «Natun selber hat keinen Boden, ausser dem des

Wolkendunsts», siehe Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, in: ders., Gesamtausgabe

Bd. 5, Frankfurt 1959, S. 506.



216 Hansjörg Gliomen

Eldorado bezieht, die Vorstellung von einem Land aus lauter Gold.''
Nicht ganz klar ist die deutsche Bezeichnung Schlaraffenland.

Sprachlich wird das Wort erklärt aus mhd. slûren, slûderen schludern,

faulenzen, wozu auch schludrig und Schluri gehört. Slûr
(Faulenzer) verbunden mit «Affe» habe Slûraffe, Slûderaffe gegeben.
Schlauraff tritt dann als Bezeichnung für einen Faulenzer, einen
Nichtstuer auf, wobei auch ein Bezug zur Schlauheit phonetisch
gegeben ist.1" Das Wort Schlaraffenland ist erstmals belegt in Heinrich

Wittenwilers Dichtung «Der Ring», einem um 1408/1410 in
Konstanz entstandenen satirischen Werk."

Zu Beginn des Gedichts wendet sich der Erzähler des Fabliaus an
die Zuhörer und verspricht ihnen, dass sie an seiner Erzählung Spass
haben werden. Das Ganze ist also nicht etwa ernst gemeint. Ein
Motiv der verkehrten Welt ist es, wenn er dann sagt, alte Leute mit
mächtigen Barten seien oft nicht einmal halbgescheit, junge Männer
dagegen seien sehr verständig. Solche Elemente der verkehrten Welt
sind in vielen Versionen des Schlaraffenlands stark ausgeprägt. Er sei

nach Rom zum Papst gegangen, und dieser habe ihm — zweifellos
zur Absolution für seine Sünden — die Busse auferlegt, in ein fremdes
Land zu gehen. Das Schlaraffenland zu besuchen, ist hier also —

das kann nur parodistisch gemeint sein — eine vom Papst auferlegte
Sündenbusse.

Die anschliessende Beschreibung des Landes Coquaigne beginnt
mit dem zentralen schlaraffischen Motiv, dass man den Lohn dort
nicht durch Arbeit verdiene, sondern im Schlaf.12 Dann wird die

'Spanische Version bei Elfriede M. Ackermann, The Schlaraffenland in German
Literature and Folksong. Social Aspects of an Earthly Paradise, with an Inquiry
into its History in European Literature, Diss. Chicago 1944, S. 159f.

'Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Wörterbuch, Bd. 9, Leipzig 1899, Artikel
«Schlaraffenland», Spalten 495-498.

" Heinnch Wittenwiler, Der Ring. Frühneuhochdeutsch/neuhochdeutsch, nach
dem Text von Edmund Wiessner übersetzt und herausgegeben von Hont Brunner,
Stuttgart 1991 (2. ergänzte Ausgabe Stuttgart 2003 [Reclam Umversal-Bibhothek
8749], S. 342, Vers 5910); Ackermann (wie Anm. 9), S. 5. Vielleicht gab es auch
eine entsprechende Fastnachtsfigur. Jedenfalls begegnet in Fastnachtsspielen des
15. Jahrhunderts wiederholt das Wort Schlaraff zur Bezeichnung von Gesellen,
welche es mit Fressen, Saufen, Lieben und auch mit allerhand Dreck und
Schmutz haben, so z. B. bei Hans Folz, siehe Auswahl, bearbeitet von Ingeborg
Spricwald, Berlin 1960 (Studienausgaben zur neueren deutschen Literatur 4).

12 C'est h fabliaus de Coquaigne (wie Anm. 6), S. 176, Vers 26-28: «Qui plus i dort,
plus i gaaigne: / Cil qui dort jusqu'à miedi, / Gaaigne eine sols et demi»; deutsche
Übersetzung von Albert Gier bei Dieter Richter, Schlaraffenland. Geschichte
einer populären Phantasie, Frankfurt a. M. 1989, S. 131, Vers 28-30: «Je mehr
man dort schläft, um so mehr verdient man: / Wer bis Mittag schläft, / Bekommt
dafür fünfeinhalb Sous.»



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 217

Architektur beschrieben: die Häuser und Zäune bestehen aus Fischen,
Speck, Würsten, Braten am Spiess und Eisbein." Die essbare
Architektur ist ein zweites Zentralmotiv. Durch die Strassen laufen,
gefolgt von weisser Knoblauchsauce, die fetten Gänse und braten
sich selbst.14 Die zum Verzehr bestimmten Tiere bereiten sich selbst

zu und bieten sich zum Essen an. Selbst die Sauce rennt ihnen nach.
Gegessen wird nicht etwa formlos, sondern es wird an Tischen
getafelt, auf weissen Tischtüchern, im Mittelalter ein gehobener
Luxus.ls Jeder kann vom Essen nehmen, so viel er will, auch ganze
Wagenladungen, und zwar von den damals begehrtesten und teuersten

Speisen: Fisch, Fleisch, Wildpret und Geflügel. Bezahlen muss
dafür niemand; alles ist umsonst.16 Die Unentgeltlichkeit ist ein weiteres

Hauptmotiv. Wein fliesst als Bach durch die Gegend, und zwar
roter und weisser Wein vom besten, Burgunder aus Beaune, Weisswein

aus Auxerre, La Rochelle und Tonnerre. Kostbare Becher
führt dieser Bach gleich mit; jeder kann daraus soviel trinken, wie er
mag, und zwar ohne Bezahlung.17

Zeitmangel und Stress kennt man nicht, denn der Monat hat sechs

Wochen. Alle wichtigen Feste, wie Weihnachten, Ostern, Johannistag,

Allerheiligen, werden nicht nur einmal jährlich gefeiert, sondern
gleich viermal, und ohnehin ist jeden Tag Feiertag und Sonntag.
Auch der im Mittelalter oft als vorweggenommene Kompensation
vor der fleischlosen Osterfastenzeit mit ausgelassenen Gelagen
gefeierte Karneval (carne vale heisst ja: Fleisch leb wohl) wird hier jährlich

viermal gefeiert. In Wirklichkeit gab es vier grosse Fastenzeiten,
das sogenannte Quatemberfasten. Auch dies ist also ein Motiv der
verkehrten Welt. Dem Karneval folgt im Schlaraffenland aber meist
kein Fasten, denn gefastet wird hier nur alle zwanzig Jahre. Und
auch dieses Fasten ist gar keines, denn jeder isst in der Fastenzeit vom
Morgen an Fleisch und Fisch, gerade wie er will.18 Während in der

n C'est li fabliaus de Coquaigne (wie Anm. 6), S. 176, Vers 29-36; Richter (wie
Anm. 12), S. 131, Vers 31-38.

14 Ebd., S. 176, Vers 37-40; bzw. S. 131, Vers 39-42.
'^ Margaret Visser, The Rituals of Dinner. The Origins, Evolution, Excentricities,

and Meaning of Table Manners, New York 1991, S. 156: «Table linen was
always a mark of wealth.» Siehe auch Andreas Morel, Der gedeckte Tisch. Zur
Geschichte der Tafelkultur, Zürich 2001, S. 21-26

"'C'est h fabliaus de Coquaigne (wie Anm. 6), S. 176f, Vers 41-56; Richter (wie
Anm. 12), S. 131, Vers 43-58.

17 Ebd., S. 177, Vers 57-75; bzw. S. 131f, Vers 59-77.
'"Ebd., S. 177f, Vers 76-95; bzw. S. 132, Vers 78-97.



218 Hansjörg Gilomen

wirklichen Welt die Reichen sich raffinierte Fastenspeisen leisten
konnten und deshalb nur den Armen die kirchlichen Fastengebote
eine Last waren, was etwa Erasmus scharf kritisiert hat,1'' fällt hier
Hoch und Niedrig das Fasten, das ja gar keines ist, leicht. Ohnehin
regnet es hier dreimal wöchentlich Nahrungsmittel wie einst beim
Zug des Moses durch die Wüste das Manna.20 Wir bemerken aber
auch, dass es in diesem Schlaraffenland keine Gleichheit der
Menschen gibt, sondern dass Hoch und Niedrig genannt werden.

Volle Geldbeutel liegen auf den Feldern herum, Massen von arabischen

und byzantinischen Goldmünzen.21 Da das Gedicht spätestens
um die Mitte des 13. Jahrhunderts konzipiert worden ist, fehlen
einheimische Goldmünzen, deren Prägung erst in den 1260er Jahren
in Genua und Florenz aufgenommen wurde. Es lässt sich hier auch
ein innerer Widerspruch aufzeigen, wie mehrere in dem Gedicht
festzustellen sind: Wenn doch das Geld herumliegt, warum wird
dann das Faulenzen mit Geld entlöhnt? Wenn alles umsonst ist, wozu
dient dann das herumliegende Geld? Niemand treibt übrigens im
Schlaraffenland Handel durch Kauf und Verkauf.

Es folgt dann eine Männerphantasie:

" Erasmus, Epistola de interdicto esu carnium, in: Opera omnia Desideni Erasmi
Roterodami, ordo 9, tomus 1, Amsterdam; Oxford 1982, S. 1-50, hier S. 31f:
«Opulcntis mutatum cibi genus voluptati est et fastidii remedium; nec vllo tempore

magis deliciantur quam quum abstinent ab esu carnium. At interim tenuis
agricola, rapam crudam aut porrum arrodens. hoc obsonium addit atro ac furfu-
raceo pam, proque mulso diuitum serum lactis subacre bibit aut aquam e lacuna,
interim perpetuis sudoribus vxorem, paruos liberos reliquamque familiam aegre
sustentans. Denique eo rediere mores hominum. vt ista tantum grauent cos,

quorum gratia non admodum sunt instituta, nihil pertineant ad eos, ad quos
maxime pertinebant.» Meme Übersetzung: «Für die Reichen ist die Abwechslung
der Nahrung eine Art Lust und ein Heilmittel gegen den Überdruss; und keine
Zeit geniessen sie mehr, als wenn sie sich vom Fleischessen enthalten. Aber
zugleich benagt der einfache Bauer rohe Rüben oder einen Lauch; diese Zukost
fügt er dem schwarzen Kleiebrot hinzu; anstelle des süssen Weines der Reichen
trinkt er die etwas saure Molke oder Wasser aus einem Brunnen; und zugleich
unterhält er in ständigem Schweiss erschöpft seine Frau, die kleinen Kinder unid
die übrige Familie. Zuletzt sind die Gebräuche der Menschen soweit gekommem,
dass sie jene so sehr bedrücken, für die sie gar nicht eingeführt worden sind, unid
sie betreffen jene in nichts, für die sie eigentlich bestimmt waren.» Eine französische

Übersetzung liegt vor mit dem Titel: Sur l'interdiction de manger de la

viande, m: Erasme de Rotterdam, Liberté et unité dans l'église, pubi, par J.M. de

Bujando, Roland Galibois et Pierre Collinge, Québec 1971 (Publications du
Centre d'études de la Renaissance 1), S. 27-73.

20 C'est h fabliaus de Coquaigne (wie Anm. 6), S. 178, Vers 96—100; Richter (wie
Anm. 12), S. 132f, Vers 98-102.

21 Ebd., S. 178, Vers 101-106; bzw. S. 133, Vers 103-108.



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 219

Les fames i par sont tant bêles, Die Frauen in jener Gegend sind wunderschön;
Les Dames et les Damoiseles Jeder nimmt sich die
Prent chascun qui à fair en a, Damen und Fräulein, wenn er Lust dazu hat,

Jà nus ne s'en corroucera, Ohne daß sich jemand darüber aufhält;
Et si en fet à son plcsir Dann treibt er es mit ihnen, wie es ihm gefällt,
Tant corne il vuet et par lésir; Solange er will und ganz vergnügt;
Jà por ce n'en seront blasmés Die Frauen werden deshalb nicht getadelt,
Ainz en sont moult plus honorée Sondern stehen in viel höherem Ansehen.
Et s'il avient par aventure Und wenn es sich zufällig ergibt,
Qu'une Dame mete sa cure Daß eine Dame ihre Aufmerksamkeit einem
A un home que eie voie Mann zuwendet, den sie sieht,
Eie le prent en mie la voie Dann nimmt sie ihn sich mitten auf der Straße

Et si en fet sa volente Und macht mit ihm, was sie gem möchte.
Ainsi fet l'une l'autre bonté. So tut eines dem anderen viel Gutes.22

Sexualität wird im Schlaraffenland also von Männern und Frauen

ganz ungehemmt ausgelebt. Probleme mit Kinderknegen, Ehe und
Familie tauchen in dem Gedicht nicht auf. Kinder fehlen bezeichnenderweise

in den allermeisten Versionen des Schlaraffenlandes völlig.
Tuchhändler verteilen Kleider jeden Monat umsonst, und zwar in

allen Farben und aus den edelsten Stoffen, Wolle, Leinen, Seide aus

Alexandrien, Kamelwolle, auch Pelze. Schuhmacher verteilen gratis
die modischsten Schuhe im Überfluss.2'

Im Schlaraffenland gibt es auch einen Jungbrunnen; wer da hineinsteigt,

wird wieder dreissigJahre alt.24 Das ist ein Idealalter, das einerseits

an die Lebenszeit von Jesus erinnert,2' aber auch an die Vorstellung,

dass ein Mann mit dreissig im besten Alter stehe.26 Bei den
Frauen hatte man es lieber deutlich jünger. In einer anderen Fassung
des Schlaraffenlandes verjüngen sich denn auch die Frauen im Brunnen

auf 18 Jahre.27 Dank dem Jungbrunnen gibt es in Schlaraffia wie
im verlorenen Paradies keine Altersbeschwerden und keinen Tod.

Das Gedicht endet mit der Klage darüber, dass der Erzähler sich
aus diesem Wunderland entfernt habe und nun den Weg dahin

-Ebd., S. 179, Vers 107-120; bzw. S. 133, Vers 109-122.
"Ebd., S. 179f, Vers 121-148; bzw. S. 133, Vers 123-150.
24 Ebd., S. 180, Vers 149-161; bzw. S. 134f, Vers 151-163.
23 Diese betrug nach mittelalterlicher Auffassung (z. B. bei Cyprian, De pascha

computus) 31 Jahre, siehe Georges Ifrah, Universalgeschichte der Zahlen, Frankfurt;

New York 1991, S. 343.
26 Michael E. Goodich, From Birth to Old Age. The Human Life Cycle in Medieval

Thought, 1250-1350, New York; London 1989.
27 Siehe Ackermann (wie Anm. 9), S. 181, Strophe 26. In einer niederländischen

Fassung sind es 20 Jahre für beide Geschlechter, ebd., S. 125, Vers 89-94.



220 Hansjörg Gilomen

zurück nicht mehr finden könne.2" Und ganz am Schluss steht die

Mahnung an die Zuhörer:

Esgardez quant vous estes bien, Gebt acht, wenn es euch irgendwo gut geht,
Ne vous mouvez por nule rien, Daß ihr euch um keinen Preis entfernt,

Qu'il ne vous en meschiée ausi. Damit euch nicht auch so ein Unglück passiert.

Quar je ai maintes foiz oï Denn wie oft habe ich
En un proverbe que l'en trueve: Ein Sprichwort gehört, das weit verbreitet ist:

Qui bien est, qu'il ne se remueve, Wem es gut geht, det soll sich nicht von der
Stelle rühren,

Que H gaains seroit petis; Denn er könnte nicht viel dabei gewinnen;
Ce nous raconte li escris. Das lehrt uns die Schrift.

Explicit li Fabliaus de Coquaigne. Hier endet das Fabliau vom Schlaraffenland.2'1

In dieser Mahnung wird die Lehre vermittelt, wem es gut gehe,
der solle dabei bleiben und nicht nach Besserem suchen, gemeint ist
damit sicher auch: nicht nach einem Schlaraffenland. Die moralisierende

Didaxe ist also schon in dieser ältesten überlieferten Version
enthalten.

Ich fasse die Motive zusammen:
1. Im Schlaraffenland ist Arbeit unbekannt, ja das Faulenzen wird

entlöhnt. Immer ist Sonn- und Feiertag.
2. Die Architektur besteht hier aus Nahrungsmitteln. Die

köstlichste Nahrung ist unbeschränkt und unentgeltlich für jeden
jederzeit verfügbar.

3. Auch für Kleidung und Schuhe muss nichts bezahlt werden.
Auch dieses Grundbedürfnis ist für jeden gedeckt.

4. Das Geld liegt einfach herum. Es gibt hier also keine Armut.
Dass alles gratis ist, aber auch Geld unbeschränkt für alle
herumliegt, impliziert das Fehlen einer Eigentumsordnung: Da alle
alles im Überfluss haben, ist die Vorstellung von Privateigentum

des je einzelnen überflüssig. Gleichzeitig ist auch impliziert,

dass es hier weder Diebstahl noch Betrug geben kann.
Wozu auch? Aber als explizite Motive treten hier in diesem
Gedicht diese Themen nicht auf.

5. Sexualität wird promiskuitiv nach Lust und Laune ausgelebt;
Geburt, Ehe und Familie fehlen.

6. Ein Jungbrunnen sorgt dafür, dass alle Menschen immer wieder
dreissig Jahre alt werden. Es gibt hier also keine Altersbeschwerden

und keinen Tod.

28 C'est li fabliaus de Coquaigne (wie Anm. 6), S. 180f, Vers 162-177; Richter (wie
Anm. 12), S. 134f, Vers 164-179.

2" Ebd., S. 181, Vers 179-187, bzw. S. 135, Vers 181-188.



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 221

Bemerkenswert ist weiter, dass das Schlaraffenland im Mittelalter
in allen Versionen ländlich, in keiner städtisch ist. Die ideale Stadt ist
in dieser Zeit das himmlische Jerusalem, das als Verheissung des

neuen Paradieses gilt.1"

2. Woher kommt das Schlaraffenland?

In diesem Abschnitt soll an einigen Beispielen gezeigt werden,
dass die einzelnen Motive des Schlaraffenlandes nicht erst im Mittelalter

erfunden worden sind, sondern zum Teil eine lange
Vorgeschichte haben. Diese literarische Tradition aufzuzeigen ist deshalb

wichtig, weil sie belegt, dass das Schlaraffenland nicht einfach direkt
als Kompensationsvorstellung in einer spätmittelalterlichen Hungerperiode

erklärt werden kann, wie etwa Dieter Richter oder Piero
Camporesi meinen.31 Für schief halte ich aber auch die Vorstellung
von Herman Pleij, der ein dickes Buch über das Schlaraffenland
geschrieben hat. Er meint: es gab «Tausende von Individuen, die
immer wieder ihren jeweils eigenen Cocagne-Texte komponierten:
Sie benutzten dabei einfach das kollektiv zur Verfügung stehende
Material, das schon seit dem griechischen Altertum in vielen Sprachen

und Dialekten von Mund zu Ohr zirkulierte.»32 Er will mit
dieser oralen Tradition vor allem die Volkstümlichkeit des Stoffes

belegen, der vom Volk immer wieder fortgebildet worden sei.33

Meines Erachtens ist der Stoffaber zunächst in rein gelehrtem Milieu

"Offenbarung des Johannes 21,2-22,5, siehe Chiara Frugoni, Una lontana città.
Sentimenti e immagini nel Medioevo, Torino 1983, S. 12 mit Abb. 14, 15.

1 So etwa Richter (wie Anm.12), 31: «die Heimat der kuhnarischen Schlaraffenland-
Phantasien» sei die «durch ökonomische Krisen und Hungersnöte geschüttelte
agrarisch-städtische Übergangsgesellschaft». Siehe Wunderlich (wie Anm. 5),
S. 63: «Die Herkunft der Stoff- und Motivtradition aus antiker Literatur spricht
gleichfalls gegen eine Bewertung der Schlaraffenlandtexte als gleichsam Produkte
einer naturwüchsig-volkstümlichen Poesie.»

2 Pleij (wie Anm. 3), S. 99.
3 Zur angeblichen Oralität und Volkstümlichkeit siehe Wunderlich (wie Anm. 5).
Zur mündlichen Überlieferung liegen keine Zeugnisse vor, auch für die Rezeption

vornehmlich niederer Schichten gibt es keine Belege. Siehe auch Frantisek
Graus, Social Utopias in the Middle Ages, in: Past and Present 38 (1967), S. 3-19,
hier S. 10: «... the popular character and spread of this <tale> must not be emphasized

to much. The «people's) concept of the ideal in the Middle Ages was certainly
different.» Es lag in der «guten alten Zeit». Grundsätzlich zum Problem Volkskultur

siehe Hans-Jörg Gilomen, Volkskultur und Exempla-Forschung, in:
Joachim Heinzle (Hg.), Neue Bilder vom Mittelalter, Frankfurt a. M. 1994,
S. 165-208.



222 Hansjörg Gilomen

entstanden und erst nachmittelalterlich volkstümlich geworden, im
19. Jahrhundert dann eher volkstümelnd und in den Märchen etwa
Ludwig Bechsteins kindertümelnd.34

Einige Motive des Schlaraffenlandes begegnen zuerst im Zusammenhang

mit dem sogenannten Goldenen Zeitalter.3' Von griechischen
und römischen Autoren übernahmen die Gebildeten im Mittelalter
die Vorstellung eines ursprünglichen Naturzustandes, in welchem
alle Menschen gleich gewesen seien, wo es nur gemeinschaftliches
Eigentum, kein Privateigentum der Individuen gab, wo keiner
durch den anderen ausgebeutet wurde, wo brüderliche Liebe herrschte,

wo es keinen Mangel gab. Literarisch-philosophisch ausgeprägt
war diese Vorstellung im sogenannten Goldenen Zeitalter."'

Ich gebe kurz ein paar Hinweise auf schlaraffische Motive in antiken

Zeugnissen zum Goldenen Zeitalter, zuerst in einem sehr alten
Text von Hesiod um 700 v. u. Zt. Hier heisst es:

«Jene lebten, als Kronos im Himmel herrschte als König,
Und sie lebten dahin wie Götter ohne Betrübnis,
Fern von Mühen und Leid, und ihnen nahte kein schlimmes
Alter, und immer regten sie gleich die Hände und Füsse,
Freuten sich an Gelagen, und lcdig jeglichen Übels
Starben sie, übermannt vom Schlaf, und alles Gewünschte
Hatten sie. Frucht bescherte die nahrungsspendende Erde
Immer von selbst, unendlich und vielfach. Ganz nach Gefallen
Schufen sie ruhig ihr Werk und waren in Fülle gesegnet,
Reich an Herden und Vieh, geliebt von den seligen Göttern.»1

Hier sind wesentliche Motive enthalten, die wir dann in Schlaraffia
wiederfinden: Alles Negative fehlt: Betrübnis, Leid, Mühen, Alters-

M Ludwig Bechstein, Sämtliche Märchen, nach der Ausgabe letzter Hand hrsg. von
Walter Scherf, München 1965. S. 226-230: Das Märchen vom Schlaraffenland.

>5 Siehe dazu Graus, Goldenes Zeitalter (wie Anm. 5), S. 203-211.
" Es geht hier nur um exemplarische Hinweise. Die meisten hier genannten Texte

werden in den Gesamtdarstellungen zum Thema des Schlaraffenlandes angeführt,
etwa bei Martin Müller (Hg.), Das Schlaraffenland. Der Traum von Faulheit
und Müssiggang. Eine Text-Bild-Dokumentation, Wien 1984; Richter (wie
Anm. 12); Pleij (wie Anm. 3). Zum Goldenen Zeitalter speziell Walter Vent,
Studien zur Geschichte des Topos der Goldenen Zeit von der Antike bis zum
18. Jahrhundert, Köln 1961.

" Hesiod, Werke und Tage, Vers 111-120, in: Sämtliche Werke, deutsch von Th.
v. Scheffer, Bremen [o.J.], S. 56, zitiert bei Richter (wie Anm. 12), S. 18.



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 223

schwäche und -Invalidität. Der Tod hat keinen Schrecken, sondern
ist ein einfaches Einschlafen. Die Nahrung wird dreifach angesprochen:

Man freut sich an Gelagen; die Erde spendet ihre Früchte von
selbst, also ohne Arbeit; Herden und Vieh gibt es in Fülle.

In der Komödie findet sich früh eine ausgesprochen schlaraffische

Ausprägung dieses Goldenen Zeitalters. Um 430 v. u. Zt. hat der
Dichter Telekleides seine Komödie «Amphiktyones» gedichtet, in
der es heisst:

«Nun will ich das Leben euch schildern, wie ich es den Sterblichen
anfangs gewährte.
Vor allem: s' war Frieden! Und wohlfeil dazu - wie Wasser zum
Waschen der Hände.
Die Erde, sie trug weder Krankheit noch Furcht, und von selber wuchs
alles, was nötig.
Jeder Giessbach schäumte von Wein und das Brot und die Semmeln
lagen im Rangstreit
Vor den Mäulern der Menschen und flehten sie an, man möge sie gnädig

verschlingen,
Denn die weissesten liebten doch alle! Hinein in die Häuser spazierten
die Fische
Und brieten sich selber und legten sich hin auf den Tisch. Doch den Sitzen

entlang, da

Ergoss sich ein Strom fetter Suppe und wälzt' die gesottenen Stücke des

Rindfleischs ...»38

Hier wird die Sache schon ganz schlaraffisch. Die flüssige Nahrung
ergiesst sich wie Fliessgewässer, die Nahrung bietet sich flehend zum
Genuss an, ja sie bereitet sich sogar selbst zum Genuss zu.

Wichtig für das mittelalterliche Fortleben der Vorstellung vom
Goldenen Zeitalter waren eine Reihe römischer Schriftsteller, vor
allem Boethius,3'2 Ovid,4" Vergil41 wie auch der in über zweihundert
mittelalterlichen Handschriften überlieferte Auszug Justins aus der

58 Telekleides, Amphiktyones, zitiert bei Müller (wie Anm. 36), S. 30.
39 Boethius, Consolationis philosophiae libri quinque, lateinisch-deutsch hrsg. von

Eberhard Gothein, Zünch 1949, S. 106-108.
4(1 Publius Ovidius Naso, Metamorphosen, lateinisch-deutsch hrsg. von Erich

Rösch, München 1952, 1. Buch, Vers 89-112.
41 P. Vergila Maronis Opera, recognovit Sixtus Colombo, Tonno 1966, Ecloga IV,

34—36. Zur mittelalterlichen Rezeption siehe Stephen Benko, Virgil's Fourth
Eclogue in Christian Interpretation, in: Aufstieg und Niedergang der Römischen
Welt, 31/1, 1980, S. 646-705.



224 Hansjörg Gilomen

Weltgeschichte des Pompeius Trogus.42 Gemeinsam ist allen diesen

Darstellungen des Goldenen Zeitalters, dass sie eine nostalgische
Verklärung von Zuständen geben, die als längst vergangen geschildert

wurden. Im Grunde genommen ist das Goldene Zeitalter nur
eine besondere literarische Form des Lobes der Guten Alten Zeit.
Dieses laus temporis acti, meist verbunden mit Klagen über die
eigene Zeit, mit einer Zeitschelte, lässt sich belegen, so weit wir
zurückblicken. In dieser Perspektive ist jede Generation schlechter
als die vorangegangene. Diesen Niedergang beinhaltet auch die
antike und im Buch Daniel auch jüdisch-christliche Abfolge eines
Goldenen, Silbernen, Ehernen und Irdenen Zeitalters.43 Das Goldene
Zeitalter ist somit ein nach rückwärts gewandtes kritisches Gegen-
modcll zu den herrschenden Zuständen, eine rückwärtsgewandte
Utopie.44 Goldene Zeitalter situierte man geläufig auch in eine
nähere Vergangenheit unter besonders gütigen oder mächtigen
Herrschern, etwa Karl dem Grossen oder Ludwig dem Heiligen.
Solche Idealvorstellungen eines guten und gerechten Königs waren
wahrscheinlich eher volkstümlich als das Schlaraffenland.45 Panegy-
riker erwarteten Goldene Zeiten auch bei der Erhebung eines neuen
Herrschers.4'1 Eine echte Wiederbelebung des klassischen Ideals des

Goldenen Zeitalters wurde hingegen nur selten erwartet, so etwa,
um ein Beispiel zu nennen, von Petrarca im Wirken Colas di Rienzo
in Rom.47

42 Pompeius Trogus, Weltgeschichte von den Anfängen bis Augustus im Auszug des

Justin, übersetzt von Otto Seel, Zürich; München 1972, 43. Buch, S. 453.
" Daniel 2,31-43.
44 Zum Definitionsproblem siehe Frank Edward Manuel und Fritzie P. Manuel,

Utopian Thought in Western World, Cambridge (Mass.) 1979, S. 5: «Any strict
compartmentalization of future utopia and nostalgia for an idealized bygone
human condition is invalidated by their constant interplay in Western thought. »

45 So Graus, Social Utopias (wie Anm. 33), S. 18.

4"Ebd.,S. 14.
4' Petrarca bedauerte das Scheitern Colas di Rienzo und meinte, man habe bereiits

die ersten Zeichen für das anbrechende Goldene Zeitalter erkennen können:
«... non legimus ista, sed vidimus; iam redire ìustitia et pax et harum comite^s,
alma fides, tranquilla securitas, ad postremum aurei seculi vestigia videbantur.» Un

Wirklichkeit sah wohl auch er darin nur eine Erneuerung des antiken Rom. Un

einem Bnef vom Okt.-Nov. 1352 an die Römer heisst es: «Quando unquaim
tanta pax, tanta tranquillitas, tanta iustitia, tantus virtuti honor, tanta bonis premila,
tanta malis supplicia, tarn bene consultum rebus quam postquam unum capuit
orbis habuit caputque ipsum Roma fuit», siehe Konrad Burdach und Paul Piuir

(Hg.), Briefwechsel des Cola di Rienzo, 5 Teile, Berlin 1912-1929 (Vom Mittelalter

zur Reformation, Bd. 2), hier Teil 4, S. 160.



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 225

Eine detaillierte mittelalterliche Darstellung des Goldenen Zeitalters

ist enthalten in der Chronica Boemorum des Cosmas von Prag
(1045-1125).48 Bei Cosmas, wo der Zusammenhang mit dem
klassischen Goldenen Zeitalter eng ist, war die böhmische Frühzeit
gekennzeichnet durch einen paradiesischen Idealzustand: durch
allgemeine Tugendhaftigkeit, Sittenreinheit, Ehrlichkeit, Einfachheit,
Rechtschaffenheit, Barmherzigkeit, Treue, Bescheidenheit,
Nüchternheit, Enthaltsamkeit, durch Gemeinbesitz einschliesslich der
Promiskuität. Die Einfachheit des Lebens ergibt sich aus dem Fehlen
von Häusern, von Kleidung. Auch gab es keine Kriminalität, keine
Armut, keine Waffen und damit auch keinen Krieg. In diesen Zügen
der konkreten Schilderung leben natürlich einerseits einfach alte
Motive und Topoi weiter. Aber andererseits werden diese Motive

' Cosmas von Prag, Chronica Boemorum, MGH Scnptores rerum Germanicarum
NS 2; Übersetzung: Des Dekans Cosmas Chronik von Böhmen, übersetzt von
Georg Grandauer, Leipzig 1885 [3. Aufl. 1939] (Die Geschichtsschreiber der
deutschen Vorzeit 65). «Wollte es aber Jemand unternehmen, dem jetzt lebenden
Geschlecht vollständig zu schildern, welches die Sitten der damaligen Menschen

waren, wie ehrbar, einfach, wunderbar redlich, wie getreu und barmherzig
gegeneinander, wie bescheiden, nüchtern und enthaltsam sie waren, so würde er
bei demselben, da es von Allem das Gegentheil zu thun pflegt, aufs Äusserste

anstossen. Daher übergehen wir dies und wollen nur Weniges, aber Wahres, über
die Beschaffenheit jenes ersten Zeitalters anfuhren. Dasselbe war über alle massen

glücklich. Mit Wenigem zufrieden vom Stolz nicht aufgebläht / Nicht bekannt
mit Ceres und Bacchus, deren Gaben noch nicht vorhanden, / Nahmen sie zur
Mahlzeit Eicheln oder Fleisch des Wildes. / Reines Wasser war ihr heilsames
Getränk. Gleich den Strahlen der Sonne und der Feuchtigkeit des Wassers waren
ihnen auch Felder und Wälder und selbst die Frauen Gemeingut. Denn gleich
den Thiercn des Waldes gingen sie jede Nacht neue Verbindungen ein, und
lösten die Bande der drei Grazien und die heimliche Fessel der Liebe mit dem
Aufsteigen der Morgenröthe. Wo einen die Nacht überraschte, da warf er sich
aufs Gras und schlummerte süss unter dem dichten Schatten eines Baumes. Der
Gebrauch der Wolle, der Leinwand, der Kleider überhaupt war ihnen unbekannt,
und nur im Winter bedienten sie sich einer Wildschur oder eines Schafpelzes.
Auch das Wort <mein> kannten sie nicht, vielmehr hiess, wie beim klösterlichen
Leben, Alles, was sie hatten, in Wort und That «unsen. An ihren Stallungen waren
keine Riegel und ihre Thüren verschlossen sie keinem Dürftigen, weil es weder
Diebe noch Räuber noch Dürftige gab. Kein Verbrechen galt ihnen schwerer als

Diebstahl und Raub. Sic hatten noch keinerlei Waffen gesehen als Pfeile, und
diese hatten sie nur, um das Wild zu erlegen. Was weiter? O Schmerz! Glück
verwandelt sich in Unglück, Gemeingut in Eigenthum. Die Sicherheit der Armuth,
die sie früher geliebt, verachten und scheuen sie jetzt, wie ein mit Koth bespritztes

Rad, weil in Allen die Habsucht ärger als das Feuer des Aetna wüthet.» Gerade
dieser zentrale Text fehlt sowohl bei Richter (wie Anm. 12) wie bei Pleij (wie
Anm. 3)!



226 Hansjörg Gilomen

eben doch dazu benützt, die Gegenwart zu kritisieren. Sie zeigen
also etwa die Richtung an, was an der Gegenwart als unerträglich
empfunden wurde. Offene Kritik beinhaltet dann die Begründung
für das Ende dieses Goldenen Zeitalters bei Cosmas. Dieses Ende
wurde durch die Habsucht verursacht, welche zum Privateigentum
führte. Auch die Einsetzung eines Fürsten und damit die Herrschaft
eines Menschen über andere Menschen wird hier in augustinischer
Tradition49 als das Ende eines paradiesischen Goldenen Zeitalters, als

dessen Verfall kritisiert.'"
Auffällig ist bei dem Kleriker Cosmas die Verbindung des

Gemeineigentums mit der sexuellen Promiskuität, wie wir sie auch

im Schlaraffenland finden:

«Gleich den Strahlen der Sonne und der Feuchtigkeit des Wassers waren
ihnen auch Felder und Wälder und selbst die Frauen Gemeingut. Denn
gleich den Tieren des Waldes gingen sie jede Nacht neue Verbindungen
ein, und lösten die Bande der drei Grazien und die heimliche Fessel der
Liebe mit dem Aufsteigen der Morgenröte.»51

Dieses schlaraffische Motiv taucht hier bei einem durchaus
ernsthaften Autor, noch dazu einem Geistlichen, einem Domherrn von
Prag, im ernsthaften Kontext einer Chronik auf. Tatsächlich findet
sich die Vorstellung des Gemeinbesitzes an den Frauen sogar im
mittelalterlichen Kirchenrecht. Aus Piatons Politeia'2 ist diese

Vorstellung ins Decretum Gratiani von 1140, die massgebliche Kirchen-
rechtssanimlung, gelangt.'3 Es handelt sich bei dem Text angeblich
um einen Bnef des Papstes Clemens I. an den Apostel Johannes und

" Thomas von Aquin hielt dagegen gerechte Herrschaft als auch schon vor dem
Sündenfall für gegeben, siehe Helmut G. Walther, Utopische Gesellschaftskritik
oder satmsche Ironie? Jean de Meun und die Lehre des Aquinaten über die
Entstehung der menschlichen Gesellschaft, in: Soziale Ordnung im Selbstverständnis
des Mittelalters, Berlin; New York 1979 (Miscellanea Mediaevalia 12), Bd. 1,

S. 84-105, hier S. 94f.
50 So auch in der Fortsetzung des Rosenromans durch Jean de Meun, siehe Walther

(wie Anm. 49), S. 93 und lOlf.
51 Siehe Anm. 48.
"Piaton, Politeia, in: Sämtliche Werke. In der Übersetzung von Fnednch

Schleiermacher mit der Stephanus-Numcrierung, hrsg. von Otto F. Walter, Ernesto
Grassi und Gert Plamböck, Bd. 3, Reinbek bei Hamburg 1962, S. 67—310,
5. Buch, wo 459a—460d auch die geheime und im Staatsinteresse gelenkte Zuchtwahl

für die menschliche Fortpflanzung propagiert wird!
53 Decretum Gratiam, Causa XII, quaestio I, c. II.



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 227

die Gemeinde zu Jerusalem. In dem Brief heisst es, die Nutzung aller

Dinge mussten eigentlich allen Menschen gemeinsam sein. Dann
zitiert der Brief «einen sehr gelehrten Griechen», womit Plato gemeint
ist:'4 «Zu allem gehörten ohne Zweifel auch die Frauen. Und so wie
man nicht die Luft oder den Glanz der Sonne aufteilen kann, sagte
er, so sollten auch die übrigen Dinge, die gemeinschaftlich allen zu
besitzen gegeben sind, nicht aufgeteilt, sondern gemeinsam besessen

werden.»5'
Dieser Text ist auf abenteuerlichem Weg in die massgebliche

Kirchenrechtssammlung gelangt. Papst Clemens L, der am Ende des

1. Jahrhunderts den Papststuhl innehatte, wurde später als Schüler
des Petrus angesehen. Dieses hohe Ansehen führte dazu, dass ihm
viele apokryphe Schriften unterschoben wurden, darunter auch ein
wahrscheinlich in Syrien um 265 geschriebener angeblicher Bericht
des Clemens an den Apostel Johannes über eine gemeinsame Reise
mit Petrus. Nach diesem gefälschten Bericht diskutierten Petrus und
Clemens auf der Reise mit dem heidnischen Vater des Petrus und
bekehrten ihn. Der Vater erwähnte dabei das Goldene Zeitalter. Erst
sechs Jahrhunderte später fabrizierten französische Mönche etwa
in der Mitte des 9. Jahrhunderts eine umfangreiche Sammlung
gefälschter und verfälschter kirchlicher Rechtstexte, die sogenannten

pseudo-isidorischen Dekretalen.'6 In diese Sammlung wurden
auch fünf angebliche Briefe des Papstes Clemens I. aufgenommen.
Der 5. Brief enthält den Text zum Goldenen Zeitalter aus dem — sei-

,4 Die Vorstellung des Gemeinbesitzes an den Frauen wird geläufig mit Plato
verbunden. Siehe z. B. William Langlands Piers Ploughman: «The preach ofPlato
and prove it by Seneca That all things under heaven ought to be in common»,
siehe Alfred Doren, Wunschräume und Wunschzeiten, in: Vorträge der Bibliothek

Warburg 1924-1925, S. 158-206, hier S. 183.
55 Decretum Gratiani, Causa XII, quaestio I, c. IL: «In omnibus sunt sine dubio et

coniuges. Et sicut non potest, inquit, diuidi aër, neque splendor solis; ita nec reh-

qua, quae communiter in hoc mundo omnibus data sunt ad habendum, diuidi
debere, sed habenda esse communia.» Auch die ältere Stoa lehrte das Ideal der
Gleichheit der Menschen. Als Gleichnis der sozialen Gerechtigkeit und der
Gütergemeinschaft galt den Stoikern die unparteiische, gleichmässige Verteilung
des Lichts durch die Sonne. Dieses Bild wurde zu einem Topos der egalitären
Vorstellungen. Wir finden es in dem zitierten Text des Decretum Gratiani und
ebenso auch bei Cosmas von Prag, es begegnet aber schon vorher seit den
Kirchenvätern auf Schritt und Tritt.

5,1 Paulus Hinschius (Hrsg.), Decretales Pseudo-Isidorianae et Capitula Angilramni,
Lipsiae 1863; Horst Fuhrmann, Einfluss und Verbreitung der pseudoisidorischen
Fälschungen, 3 Bde., Hannover 1972-1974 (MGH Schnften 24).



228 Hansjörg Gilomen

nerseits, wie gesagt, auch schon gefälschten — Reisebericht; und hier
wird dieser Text nun nicht mehr als Aussage des heidnischen Vaters
des Petrus zitiert, sondern als Aussage des Clemens selbst. Diesen
doppelt gefälschten Text übernahm dann der Mönch Gratian als

echtes Stück in seine Dekretsammlung. Bis ins 16. Jahrhundert galt
nun der Text fast unbestritten als echt. Nur die Echtheit des Satzes

über die ursprüngliche Gemeinschaft an den Frauen wurde
gelegentlich bezweifelt. So schrieb der rechtsgelehrte Dekretist Stephanus

Tornacensis (gest. 1203) in seiner Summe: «Ich glaube nicht, dass

Clemens dies hingesetzt hat, obwohl er es immerhin von Plato
haben könnte, der in jenem Staat, den er erfunden hat, sagte, dass

Frauen und Kinder gemeinsam gewesen seien, d. h. wo er sagt, dass

sie den ihren wie den fremden [Frauen und Kindern] gleiche Liebe
erweisen. Er sagt nicht, die Frauen seien gemeinsam, was deren
fleischliche Benützung, sondern was die Liebe und die Zuneigung
betnfft.»37

Schon die frühen Kirchenväter teilten die heidnisch-stoische
Auffassung über die Entstehung des Privateigentums durch Usurpation
der Güter, die eigentlich allen gehören sollten, wodurch die
naturrechtliche Gleichheit aller Menschen sich aufgelöst habe. Aber schon
Laktanz bemerkte dazu auch, wer die Menschen zur Gleichheit
führen wolle, der dürfe nicht die Ehen abschaffen oder die Vermögen

einziehen, sondern er müsse die Anmassung, den Stolz, die
Überhebung abstellen, so dass die Hohen und Mächtigen sich als

Brüder auch der Allerärmstcn betrachteten. Das könne aber keine
Macht bewirken ausser der Religion.'s Im späteren Mittelalter war
unter den Gelehrten die Meinung völlig geläufig, in der ersten und
besten Ordnung der menschlichen Gesellschaft nach dem Paradies

Die Summa des Stephanus Tornacensis, ed. Johann Fnednch von Schulte, Giessen
1891, S. 213t.: «Non credo, hoc apposuisse dementem, cum tarnen ex verbis
Piatonis hoc haben possit, qui in re publica illa, quam fingebat, uxores et libc-ros

communes esse dixit, ubi [alii: id est] affectum dilectioms communiter exhibcen-
dum ait suis et extraneis, non communes dixit uxores quantum ad carnis usuim,
sed quantum ad dilectionem et obsequium.» Zu Plato siehe Anm. 52. Frauten-
kommumsmus findet sich z. B. auch im Sonnenstaat des Jambulos, siehe Doiren
(wie Anm. 54), S. 167.

s Lactantius, Divin. inst. 3, 22, Patrologia Latina 6, 420: «Qui ergo vult homines
adacquare, non matrimonia, non opes subtrahere debet; sed arrogantiam, super-
biam, tumorem, ut illi potentes et elati pares esse se etiam mendicissimis sciant
[...] Quod efficere nulla res alia praeter religionem Dei potest.» Siehe Ignaz Seipel,
Die wirtschaftsethischen Lehren der Kirchenväter, Wien 1907 (Theologische
Studien der Leo-Gesellschaft 18), Nachdruck Graz 1972.



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 229

habe es kein Privateigentum gegeben, alles hätte allen gemeinsam
gehört; es sei jedoch der Sündenfall gewesen, der schliesslich die
private zur natürlichen und notwendigen Eigentumsform gemacht
habe, da bei Gemeineigentum die Gesellschaft auseinanderbrechen
würde.''' Neben dem Goldenen Zeitalter sind also auch Gedanken
aus der heidnisch-philosophischen Utopie des idealen Staates im
Mittelalter aufgenommen worden und schliesslich als Motive ins
Schlaraffenland gelangt.

Die Idee, dass eine ursprüngliche Form des Zusammenlebens mit
Gemeineigentum und Promiskuität aller Männer mit allen Frauen
abgelöst worden sei durch Familie und Privateigentum und dass hier
auch der Ursprung der Herrschaft und des Staates liege, ist — fussend
auf dem «Mutterrecht» Johann Jakob Bachofens und vermittelt
durch den Althistoriker und Erforscher der Irokesen, Lewis Henry
Morgan, — auch in das Werk von Karl Marx und v. a. von Friedrich
Engels und damit in die Grundanschauungen des Marxismus gelangt.'""
1884 ist in Hottingen-Zürich das Büchlein von Friedrich Engels
erschienen, das diesen Zusammenhang bereits im Titel thematisiert:
«Der Ursprung der Familie, des Privateigenthums und des Staats».61

Es ist die Idee, dass ein ursprüngliches Matriarchat mit Promiskuität
abgelöst worden sei durch das Patriarchat und dass damit die Entstehung

der Familie verbunden sei. Die Familie habe dann nach Engels
in logischer Konsequenz zum Privateigentum geführt und zur Herr-

59 S. Diana Wood, Medieval EconomicThought, Cambodge 2002 (Cambridge
Medieval Textbooks), S. 17-41; Odd Langholm, Economics in the Medieval
Schools. Wealth, Exchange, Value, Money and Usury According to the Pans

Theological Tradition, 1200—1350, Leiden 1992 (Studien und Texte zur
Geistesgeschichte des Mittelalters 29), S. 151-156 und passim gemäss Indexposition
Property.

'"Johann Jakob Bachofen, Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynai-
kokratie der alten Welt nach ihrer religiösen und rechtlichen Natur, Stuttgart
1861.

61

Engels benützte für seine Schrift fast ausschliesslich das Hauptwerk von Lewis
Henry Morgan, Ancient Society, 1877, siehe die deutsche Übersetzung: ders.,
Die Urgesellschaft. Ancient Society. Untersuchungen über den Fortschritt der
Menschheit aus der Wildheit durch die Barbarei zur Zivilisation, Lollar 1976

(Kulturanthropologische Studien zur Geschichte. Supplementband 1). Dazu
Klaus E. Müller, Die bessere und die schlechtere Hälfte. Ethnologie des

Geschlechterkonflikts, Frankfurt 1989, S. 372—375. Zur sozialistischen Deutung
des Mutterrechts siehe auch Hans-Jürgen Heinrichs (Hrsg.), Materialien zu Bachofens

«Das Mutterrecht», Frankfurt a. M. 1975, S. 329-369.



230 Hansjörg Gilomen

schaft der Menschen über die Menschen, zum Staat. Das antike Märchen

von einer ursprünglichen Goldenen Zeit ist also auch in jener
Utopie rezipiert worden, welche zur geschichtsmächtigsten Kraft
des 20. Jahrhunderts geworden ist. Zwar trägt jede Utopie die
typischen Züge ihrer Entstehungszeit, weil das entworfene Ideal jeweils
auf deren konkreten Zuständen beruht,62 aber dennoch gibt es

Grundfragen, die allen oder den meisten Utopien gemeinsam sind,
so etwa jene des Privateigentums und der Herrschaft. Übrigens
haben Marx und Engels Utopien durchaus als überholt abgelehnt.''3
Ihren eigenen Entwurf einer besseren Welt grenzten sie von den
Utopien ab mit dem Anspruch, er stütze sich auf rein wissenschaftliche

Erkenntnisse, er beschreibe den naturgesetzlich sich vollziehenden

objektiven Gang der Geschichte. Sie stellten sich damit unter
das damals und bis vor wenigen Jahren vorherrschende Fortschritts-
Paradigma, ''4 verzichteten aber nicht auf die Figur des Retters der
Endzeit, der nun aber nicht mehr der wiederkehrende Messias oder
ein mittelalterlicher Endzeitkaiser ist, sondern das Proletariat als

Gesamtpcrsönlichkeit, als Klasse.œ

Eine weitere Quelle schlaraffischer Motive neben Goldenem
Zeitalter und Idealstaat bilden Beschreibungen des Jenseits.'* Dafür
nur drei Beispiele:

Lukian von Samosata (um 120—185 u. Zt.) beschreibt in einem
Reisebericht auch das heidnische Totenreich: Jenseits der Säulen des

Herakles, d. h. an der Grenze der damals bekannten Welt, befindet
sich die Insel der Seligen. Dort ruhen sich die Heroen aus. Es herrscht

"2 So Hans Girsberger, Der utopische Sozialismus des 18. Jahrhunderts in Frankreich
und seine philosophischen und materiellen Grundlagen, 2. Aufl., Wiesbaden
1973, S. 121.

" Dies richtete sich gegen den von ihnen so genannten «utopischen Sozialismus»,
siehe das Manifest der Kommunistischen Partei, in: Karl Marx, Frühe Schnften 2,
hrsg. von H.-J. Lieber, P. Fürth, Darmstadt 1971, S. 853ff. Dazu Arnhelm
Neusüss, Schwierigkeiten einer Soziologie des utopischen Denkens, in: ders.

(Hrsg.), Utopie. Begriff und Phänomen des Utopischen, 2. Aufl., Neuwies;
Berlin 1972, S. 13-112, hier S. 19ff.

14 Dorcn (wie Anm. 54), S. 198f, führt diese Fortschrittsidee v. a. auf Lessing, Kant.
Fichte und Hegel zurück und schliesst hier dann Karl Marx an.

65 So Fritz Gerlich, Der Kommunismus als Lehre vom Tausendjährigen Reich,
München 1920.

60 Zu schlaraffischen Elementen in volkstümlichen Jenseitsvorstellungen siehe das

Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 6, hrsg. von Hanns Bächtoiid-
Stäubli, Berlin; Leipzig 1935, Nachdruck Berlin 1987, Spalte 1451-1458.



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 231

ewiger Frühling. Alle bleiben immer gleich alt, wie sie beim Betreten
der Insel (d. h. bei ihrem Tode) waren. Die Reben tragen zwölfmal
imjahr Trauben; auf den Ähren wächst direkt das Brot. In den Flüssen
fliessen Wein und Honig. Die Frauen und die schönen Knaben sind
allen gemein. Man sitzt ständig beim Essen und bei Musik, Gesang
und Homerrezitation.1'7

Von Interesse ist es, dass schon in der Antike die Ruhe und
Untätigkeit in den Vorstellungen des vollkommenen Jenseits absolut
vorherrscht. Auch nach jüdisch-christlicher Sicht ist die Arbeit ja ein
Fluch, der bei der Vertreibung aus dem arbeitsfreien Paradies über
die Menschen verhängt worden ist. Ein Jenseits, in dem die Toten
tätig sind, ist im Christentum ganz negativ konnotiert: Zu ständigen
unfreiwilligen Aktivitäten sind die Toten in der Hölle bzw. im Fegefeuer

gezwungen. Im Himmel herrscht ruhige Anschauung Gottes.
Aber es gibt durchaus auch Jenseitsvorstellungen mit tätigen Toten,
das bekannteste sind die ewigen Jagdgründe der Indianer.

Das christliche Paradies ist eine Hauptquelle des Schlaraffenlandes.

Explizit wird das «land of cokayne» in der mittelenglischen Version
mit dem Paradies verglichen und übertrifft dieses noch an
Annehmlichkeiten.'" Das Christentum hat in der Paradiesesvorstellung bereits

vom Judentum des Ersten Testaments ein Idealbild übernommen,
das Züge des Goldenen Zeitalters und auch teilweise schlaraffische

Züge trägt. Insbesondere kennt das biblische Paradies keine Feindschaft

zwischen Mensch und Tier, also eine gnädige Natur, es kennt
keine Herrschaft des Menschen über den Menschen, es kennt keinen

Tod, und es kennt keine Arbeit. Herrschaft, Tod und Arbeit sind
Folgen des Sündenfalls, sind der Sünde Sold.''' Erst bei der Vertreibung

wird Adam zur Arbeit verflucht, Eva zum Gebären unter
Schmerzen, es kommt also Geburt und damit auch Tod in die Welt.
Diese Paradiesvorstellung der Christen (wie übrigens auch der

' Lukian von Samosata, Verae histonae, hrsg. von M. D. Macleod, Oxford 1977,
S. 103ff; deutsch: Lukian, Sämtliche Werke, übersetzt von Chr. M. Wieland,
bearb. von Hans Floerke, Bd. 3, Berlin 1922, S. 315ff, zitiert bei Richter (wie
Anm. 12), S. 20.

' Tigges (wie Anm. 4), S. 95.
' Zur Entstehung der Herrschaft aus dem Sündenfall siehe Wolfgang Stürner,
Peccatum und Potestas. Der Sündenfall und die Entstehung der herrscherlichen
Gewalt im mittelalterlichen Staatsdenken, Sigmaringen 1987 (Beiträge zur
Geschichte und Quellenkunde des Mittelalters 11).



232 Hansjörg Gilomen

Juden)7" kann auch in die Zukunft des Gottesreiches auf Erden, in
eine paradiesische Endzeit des Tausendjährigen Reiches vor dem
Weltgericht projiziert sein.71

Auch der Tod ist im Schlaraffenland überwunden. Der Jungbrunnen,

der aus dem Mythos vom Lebenswasser oder Lebensbrunnen
herzuleiten ist, in der biblischen Ausprägung etwa als «fons aquae
vitae» der Apokalypse,72 ist als märchenhafte Variante dieser alten
Vorstellung ohne Anspruch auf Wahrhaftigkeit bezeichnet worden.73
Dieses Motiv des Jungbrunnens, das durchaus mittelalterlichen
Ursprungs ist,"4 findet sich zuerst vor 1177 im sogenannten Brief des

Priesters Johannes.7' Der Zusammenhang mit dem Paradies ist hier

'" Der Babylonische Talmud, übersetzt von Lazarus Goldschmidt, Bd. 5, Neudruck
Frankfurt a. M. 1996, Kethuboth XIII, XI, Fol. 11 lb, 362f.

" Norman Cohn, The Pursuit of the Millenium, London 1957, deutsch: Das Ringen
um das Tausendjährige Reich, Bern 1961, Neuausgabe unter dem Titel: Das neue
irdische Paradies, Rembek 1988; Jean Delumeau, Une histoire du paradis, vol. 2:

Mille ans de bonheur, Pans 1995.
72 Offenbarung des Johannes, 21,6. Siehe auch Sprüche 13,14; 14,27; 16,22
71 Anna Rapp. Der Jungbrunnen in Literatur und bildender Kunst des Mittelalters,

Diss. Zürich, 1976, S. 9f. Siehe auch Graus, Goldenes Zeitalter (wie Anni. 5),
S. 198-201.

4 Die Herkunft aus der Antike ist widerlegt durch D. J. A. Ross, Allegory and
Romance on a Mediaeval French Marriage Casket, in: Journal of the Warburg
and Courtault Institutes 11 (1948), S. 1 12-142.
Friedrich Zarncke, Der Priester Johannes. Erste Abhandlung, enthaltend Capitel
I, II und III, in: Abhandlungen der phil.-hist. Klasse der königlich sächsischen
Gesellschaft der Wissenschaften 7 (1879), S. 827-1030; Zweite Abhandlung,
enthaltend Capitel IV, V, VI, ebd. 8 (1883), S. 1-186, Neudruck Hildesheim;
New York 1980. Kurze Bemerkungen zur Datierungstrage bei Gioia Zaganelli,
Le lettere del Prete Gianni. Di un falso e delle sue verità, in: Fälschungen im
Mittelalter, 5, Hannover 1988 (MGH Schriften 33/V), S. 243-260, 242 Anni. 2.
Als mittelalterliche Utopie interpretiert den Text ganz entschieden Istvan Bejczy,
La lettre du prêtre Jean. Une utopie médiévale, Paris 2001, nnt umfangreicher
Bibliographie. Siehe dazu aber die Einwände in der Rezension von Martin Gosman,
in: Cahiers de Civilisation médiévale 47 (2004), S. 59—62. Zuvor hatten den
utopischen Charakter schon betont Leonardo Olschki, Der Brief des Presbyters
Johannes, in: Historische Zeitschrift 144 (1931), S. 1-14, und Anna-Dorothee
von den Bnncken, Presbyter Johannes, Dominus Dominantium - ein Wunsch-
Weltbild des 12. Jahrhunderts, in: Anton Legner (Hg.), Ornamenta Ecclesiae.
Kunst und Künstler der Romantik, 3 Bde., Köln 1985, Bd. 1, S. 83-97. Hilano
Franco, La construction d'une utopie: l'Empire de Prêtre Jean, in: Pergamon,
Journal of Medieval History 23 (1997), S. 211-225, hat auf Elemente des pays de

Cocagne hingewiesen. Dazu auch Michael Winter, Compendium Utopiaruni.
Typologie und Bibliographie literarischer Utopien, Bd. I: Von der Antike bis ziur
deutschen Frühaufklärung, Stuttgart 1978, S. 14, der von «Schlaraffenstaat»

spricht.



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 233

explizit dadurch gegeben, dass die verjüngende Quelle — hier also

noch nicht ein Brunnen — nicht weit vom Paradies, aus dem Adam
vertrieben worden ist, entspringt.7'' Fast gleichzeitig begegnet der
Jungbrunnen in der höfischen Dichtung, zunächst in der Fassung des

Alexanderromans von Lambert le Tort.77 Auf den französischen Hof
weist die «fontaine de jouvence» in einem Text des Abtes Adam de

Perseigne vor 1187 für die Schwester des französischen Königs hin.78

In der bildenden Kunst des Mittelalters findet sich der Jungbrunnen
vor allem auf Elfenbeinen und Bildteppichen. Er steht also zunächst
durchaus in einem gelehrten und hochkulturellen Kontext, sowohl
was seine Formulierung wie die Träger der Überlieferung anbetrifft.
Als Bild «eines erträumten Ritter- und Minneideals» hat Anna Rapp
den Jungbrunnen im Spätmittelalter bezeichnet.7'' Den hochkulturellen

Austausch zwischen Christen und Juden illustriert ein Bild des

Jungbrunnens in der Darmstädtcr Pessach-Haggadah (ca. 1525/35).""
Als letzten Beleg für schlaraffischc Züge in religiösen Jenseitsvor-

stellungen führe ich die 56. Sure, 11—40, des Koran an:

«Sie sind es, die (Gott) nahestehen in den Gärten der Wonne. Eine ganze
Schar (von ihnen) gehört den früheren (Generationen) an, und (nur)
eine kleine Anzahl den späteren. Auf golddurchwirkten(?) Ruhebetten
liegen sie (behaglich) einander gegenüber, während ewig junge Knaben
unter ihnen die Runde machen mit Humpen und Kannen (voll Wein?)
und einem Becher (voll) von Quellwasser (zum Beimischen?), (mit
einem Getränk) von dem sie weder Kopfweh bekommen noch betrunken

machen (Variante: werden), und (mit allerlei) Früchten, was

(immer) sie wünschen (w. sich auswählen), und Fleisch von Geflügel,
wonach (immer) sie Lust haben. Und großäugige Huris (haben sie zu
ihrer Verfügung), (in ihrer Schönheit) wohlverwahrten Perlen zu ver-

'" «... fons progreditur itinere dierum trium non longe a Paradyso, unde Adam
fuit expulsus. Si quis de fonte ilio ter ieiunus gustaverit, nullum [!] ex ilia die
infirmitatcm patietur, semperque crit quasi in aetatc XXX duorum annorum,
quamdiu vixerit.»
Rapp, (wie Anm. 73), S. 9f. Zum Zusammenhang mit Phoenix und zur biblischen

Heilkraft des Wassers (Bethesda), ebd. S. 11, 22: im Alexanderroman in der
Fassung des Lambert le Tort um 1170/80.

78Ebd.,S. 24f.
"'Ebd.,S. 15.
"" Kurt Schubert, Die Kultur der Juden, 2 Bde., Wiesbaden 1970-1979 (Handbuch

der Kulturgeschichte), Bd. 1, S. 84 Abb. 67. Die Deutung des Jungbrunnens
durch Schubert als Symbol für die messianische Zeit halte ich für gesucht.
Eine ebenfalls in der Handschrift enthaltene Jagdszene deutet er als zugehörige
Darstellung der Verfolgung der Juden in dieser Welt.



234 Hansjörg Gliomen

gleichen. (Dies) zum Lohn für das, was sie (in ihrem Erdenlebcn) getan
haben. Sie hören dann (d. h. in den Gärten der Wonne) kein (leeres)
Gerede und keine Versündigung, sondern nur das (Gruß)wort «Heil!
Heil!)
Und die von der Rechten - welcher Art sind sie? Sie befinden sich an

Zizyphusbäumen, die der Dornen entblößt sind, und dicht (mit Laub)
besetzten Akazien(?) (oder: und Bananen mit übereinandergeschichteten
Früchten?), in weit reichendem Schatten, an Wasser, das sich (über das

Erdreich) ergießt, mit vielen Früchten, (die sie) ununterbrochen und
unbehindert (zu ihrer Verfügung haben), und dick gepolsterten (w.
erhöhten) Betten. (Und Huris stehen zu ihren Diensten.) Wir haben sie

regelrecht geschaffen (w. entstehen lassen) und sie zu Jungfrauen
gemacht, heiß hebend und gleichaltrig, (eigens) für die von der Rechten.

Eine ganze Schar (von diesen) gehört den früheren (Generationen)
an, und (ebenso) eine ganze Schar den späteren.»*1

Auch die Prophétie eines neuen Paradieses am Ende der Zeiten
enthält oft schlaraffische Elemente. Sie begegnen schon in der
alttestamentarischen jüdischen Prophétie. Bei Jesaja etwa heisst es:

«Und ihr, die ihr kein Brot habt, kommt, kauft Getreide ein und esset!

Ja kommt, kauft Getreide ohne Geld und ohne Bezahlung Wein und
Milch...''2

Besonders stark ist der schlaraffische Einschlag in einer Reihe aus-
serkanonischer christlicher Schriften, so z. B. in der Prophezeiung
der Papias Fragmente:

«Es werden Tage kommen, an denen Weinstöcke wachsen, die 10 000
Ranken haben, und jede Ranke hat 10 000 Zweige, und jeder Zweig
hat 10 000 Sprossen, und jeder Spross hat 10 000 Triebe, und jeder Trieb
hat 10 000 Trauben, und an jeder Traube sind 10 000 Beeren, und jede
Beere gibt, ausgepresst, fünfundzwanzig Quart Wein. Und wenn einer
der Heiligen eine Traube anrührt, so wird eine andere Traube rufen: Ich
bin besser, nimm mich; preise durch mich den Herrn.»M

81 Der Koran. Übersetzung von Rudi Paret, 7. Aufl., Stuttgart 1996, S. 379f; siehe
auch Sure 76, 12-21, ebd. S. 416.

82Jesaja, 55,2.
81 Papias Fragmente, in: Antilegomena. Die Reste der ausserkanonischen Evangelien

und urchnsthehen Überlieferungen, hrsg. und übersetzt von Erwin Preuschen,
Giessen 1901, S. 150, zitiert bei Richter (wie Anm. 12), S. 22.



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 235

Hier erscheint schon das bereits bekannte Motiv der Selbstan-

preisung der Nahrung, das sich im schlaraffischen Zusammenhang
immer wieder findet.

Die Prophétie einer glücklichen Endzeit hat gerade am Ende des

Mittelalters sehr konkrete Züge angenommen, etwa beim
sogenannten Oberrheinischen Revolutionär oder in der am Basler Konzil

entstandenen Reformatio Sigismundte

3. Wozu dient das Schlaraffenland?

1. Zunächst scheint alles klar: Traumbilder des Überflusses wie das

Schlaraffenland sind in einer ersten Deutung die Kompensation der
Furcht vor dem Mangel, vor dem Hunger.8' Der innere Zusammenhang

von Hunger und Schlaraffia hat sich im Märchen noch erhalten,

etwa im Beispiel von Häusel und Gretel, deren Eltern sich ihrer
Kinder deshalb entledigen wollen, weil sie sonst alle zusammen, die
Eltern mit den Kindern, Hungers sterben mussten.86 Im Märchen ist
der innere Zusammenhang zwischen Hunger und Schlaraffenland
klar: Hansel und Gretel gehen vom Hunger ins Schlaraffenland. Das
ist die grosse Verführung: sie finden das Knusperhäuschen, das ganz
aus Essbarem, aus Lebkuchen und dergleichen, erbaut ist, ein klares
Motiv des Schlaraffenlandes. Im Märchen ist die innere Einheit der
Furcht vor dem Verhungern und des Traums vom Überfluss in
tiefsinniger Weise wirksam.

Beim Schlaraffenland handelt es sich also in dieser Deutung um
eine für eine Mangelgesellschaft charakteristische Form: Es geht um
eine Vision des unerschöpflichen Überflusses angesichts ständiger
Bedrohung durch den Mangel. Es hat im Spätmittelalter keine einzige

Generation gegeben, die nicht mindestens einmal mit einer
gravierenden Mangelkrise, mit einer Hungerkrise konfrontiert ge-

84 Das Buch der hundert Kapitel und der vierzig Statuten des sogenannten
Oberrheinischen Revolutionärs. Edition und textliche Bearbeitung von Annelore
Franke, historische Analyse von Gerhard Zschäbitz, Berlin 1967 (Leipziger
Übersetzungen und Abhandlungen zum Mittelalter 4); Reformation Kaiser
Siegmunds, hrsg. von Heinrich Koller, Stuttgart 1964 (MGH Staatsschnften des

späteren Mittelalters 4). Siehe dazu Doren (wie Anm. 54), S. 160 und 182.
85«... mirage compensatoire pour une économie rurale dominée par la famine»

formuliert Demerson (wie Anm. 5), S. 530, die These von Jacques Le Goff, La
civilisation médiévale, Pans 1964, S. 233, Anm. 26, und 290.

8,1 Hansel und Gretel, in: Kinder- und Hausmärchen gesammelt durch die Brüder
Grimm, vollständige Ausgabe, München 1949, S. 116-125.



236 Hansjörg Gliomen

wesen wäre.8' Das führte zu einer Mangelmentalität selbst bei reichen
Leuten, die in solchen Mangelsituationen keinen Hunger fürchten
mussten, da sie sich die gestiegenen Nahrungsmittelpreise leisten
konnten, die aber zumindest fürchteten, das nicht essen zu können,
wonach es sie gerade gelüstete.

Diese Deutung sieht im Schlaraffenland die blosse Flucht in irreale
Wunschbilder, zu denen ganz deutlich etwa der im Jungbrunnen
konkretisierte Traum von ewiger Jugend und Gesundheit gehört. Es

fehlt eine direkte und formulierte Kritik der herrschenden Verhältnisse
bzw. eine Kritik ihrer Entstehung. Gerade darin haben verschiedene
Forscher ein nichtintellektuelles, ein volkstümliches Element des

Schlaraffenlandes im Gegensatz etwa zum Idealstaat oder zum
Goldenen Zeitalter sehen wollen. Ähnlich kritiklos sind Vorstellungen
von einem Land aus lauter Gold bis hin zu dem bereits erwähnten
Eldorado oder Vorstellungen von Überfluss, die sich an antiken
Formulierungen von Arkadien orientierten.88

2. Schlaraffia ist aber in einigen Varianten sicher mehr als bloss
eine Vision des Hungerdeliriums.85 Es kann durchaus Gegenbild zu
den herrschenden Zuständen mit sozialem Anliegen sein. In der
mittelalterlichen Vorstellung einer erwünschten, einer idealen Welt
hat die Verfügbarkeit von Nahrung einen sehr hohen Stellenwert.
Wir haben auch gesehen, dass soziale Motive eine Rolle spielen. Das
Schlaraffenland ist zwar zunächst das Schlemmer-Paradies schlechthin.

Darüber hinaus kann es aber auch ein radikales Wunschbild

8 Eine zusammenfassende Darstellung für das Spätmittelalter fehlt. Hingegen gibt
es regionale Studien. So hat Louis StoufF, Ravitaillement et alimentation en
Provence au XlVe et XVe siècles, Paris; La Haye 1970, in seinem
Untersuchungsgebiet der Provence zwischen 1318 und 1484 insgesamt 44 Hungerzeiten
unterschiedlicher Intensität gezählt, also in 169 Jahren durchschnittlich rund jedes
vierte Jahr eine. Durchschnittlich alle 21 Jahre kam es hier nicht nur zu lokalen,
sondern zu grossräumigen Mangelsituationen.

"8 Bruno Snell, Arkadien, die Entdeckung einer geistigen Landschaft, in: H. Opper-
niaiin (Hg.), Wege zu Vergib Drei Jahrzehnte Begegnungen in Dichtung und
Wissenschaft, Darmstadt 1966 (Wege der Forschung 19), S. 338-367; Klaus
Luttringer, Weit, weit Arkadien: über die Sehnsucht nach dem anderen Leben,
Düsseldorf 1992 (Bollmann Bibliothek 6). Zu arkadischen Vorstellungen im
Mittelalter siehe Petra Maisak, Arkadien. Genese und Typologie einer idyllischen
Wunschwelt, Bern [etc.] 1981 (Europäische Hochschulschriften XXVIII, l"7),
S. 36-50.

81 Alexandre Cioranescu, Utopie: Cocagne et âge d'or, in: Diogene 75 (1971),
S. 86-123, hier S. 94: «... l'espnt du travailleur fatigué et affamé délirait sagetnent
lorsqu'il voyageait au pays de cocagne.»



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 237

einer den bestehenden und bedrohlichen Zuständen entgegengesetzten

Welt sein mit einer anderen Ökonomie, einer anderen Moral
und einer anderen Natur.

Eine andere Ökonomie, in der die Mühsal der Arbeit überwunden
ist, in der das Nichtstun belohnt, das Arbeiten bestraft wird, ganz im
Gegensatz zur christlichen Moral, wonach derjenige, der nicht arbeitet,

auch nicht essen soll, wie Paulus formuliert hat.'"' Karl Marx hat
dies dann ironisch auf reiche Müssiggänger bezogen. In der Utopie
des Thomas Morus, auf die ich noch kommen werde, ist die Arbeit
auf sechs Stunden täglich reduziert, was inzwischen in Frankreich
und Deutschland teilweise Wirklichkeit geworden ist. Die sozialistische

Utopie hat im Endausbau mit noch weniger Arbeitszeit
gerechnet, aber zunächst aufdem Weg dorthin dem ausbeuterischen
Stachanow-Ideal gehuldigt.'"

Eine andere Moral: indem Promiskuität herrscht, alle Frauen allen
Männern gemeinsam sind (in dieser Formulierung des Ideals kommt
seine männliche Prägung klar zum Ausdruck), diese freie Sexualität
keine Sünde ist und auch keine üblen Folgen hat. Eine Moral ohne
Zwänge der Familie.

Eine andere Natur: indem die Natur nicht bedrohlich und geizig,
sondern freundlich und freigiebig ist. Das im Jungbrunnen symbolisierte

irdische ewige Leben kann dann als eine Kritik an einem nicht
hinnchmbaren Defekt der göttlichen Schöpfung gelesen werden: der
Sterblichkeit der Menschen.

Jacques Le Goff sieht im Schlaraffenland «la seule véritable utopie
médiévale», die einzige Utopie, welche die soziale Realität
grundsätzlich und umfassend kritisiert und die Vision einer ganz anders
strukturierten Welt entworfen habe, in der der Gegensatz Natur /
Kultur aufgehoben sete Diese Lektüre des Schlaraffenlandes als

Utopie hat jedoch auch Widerspruch gefunden, da den Texten
jeglicher Aufruf zur Veränderung der herrschenden fehlerhaften

90 2. Thessalonikerbnef 3,10: «Wenn jemand nicht arbeiten will, soll er auch nicht
essen.»

"Robert Maier, Die Stachanov-Bewegung 1935-1938, Stuttgart 1990. Es ist
bezeichnend, dass der kapitalistische Fordismus seine Parallelen in der kommunistischen

Arbeitsorganisation hatte.
12 Jacques Le Goff, L'utopie médiévale: le pays de Cocagne, in: Revue européenne

des sciences sociales 27 (1989), S. 276-280 und 286; P. Kuczynski, Utopie und
Satire in «The Land ofCokaygne», in: Zeitschrift für Anglistik und Amerikanistik
28 (1980), S. 45-55, sieht die mittelenglische Version des Schlaraffenlands sowohl
als Utopie wie als Satire.



238 Hansjörg Gilomen

Zustände fehle und da sie ein offen erkennbar irreales Traumbild
entwerfen.93

Wenn wir uns an die charakteristischen Züge des Goldenen
Zeitalters erinnern, dann können wir uns dem Urteil von Piero Campo-
resi nicht völlig verschliessen, der meint, das Schlaraffenland sei

«gleichsam eine plebejische Version des aristokratischen Goldenen
Zeitalters.»94 Man könnte aber auch sagen, es sei eine ins Derbe
gewandte Version des christlichen Paradieses, «die gegenchristliche
Utopie eines säkularen Paradieses wo man sein Brot nicht im
Schweisse seines Angesichtes essen muss.»95

3. Wenn französisch «coquaigne) für Schlaraffenland auf coquin
der Narr zurückzuführen ist, wenn das Schlaraffenland ein Narrenland

ist, so führt dies zu einer ganz anderen dritten Deutung seiner
Funktion. Bei dieser Deutung liegt das Gewicht auf der Lehrhaftig-
keit. Es ist kein Zufall, dass über Schlaraffia schon im 15. Jahrhundert

auch moralisierend gepredigt wurde.96 In dieser didaktischen
Funktion ist Schlaraffia gerade nicht kompensatorisch, ist es nicht
eine Vision des Überflusses angesichts des Hungers, ist es nicht Kritik

an einer Mangelgesellschaft oder mentale Flucht aus ihr heraus,
sondern es dient im Gegenteil der Erhaltung der herrschenden
Zustände, indem es satirisch ein moralisches Schreckbild davon
entwirft, welche Auswüchse eine andere, eine verkehrte Welt
hervorbringen würde, eben eine närrische Welt, in der nicht Arbeit,
sondern Faulenzertum belohnt würde, in der nicht Ordnung durch Ehe
und Familie, sondern ein wildes Durcheinander herrschte, nicht

93 Raymond Trousson, Utopie et roman utopique, in: Revue des sciences humaines,
NS 155, Lille 1974, S. 361-511, hier S. 371: «Cocagne n'est pas une «utopie
populaire»: la différence n'est pas dans une différence de niveau ou de classe, mais
dans l'intention constructive. Cocagne suppose un monde tout-fait, un cadeau
à l'homme, alors que l'utopie représente un monde à bâtir sans intervention
extérieur.» Cioranescu (wie Anm. 89), S. 95: «Le pays de cocagne n'est utopique
qu'en apparence, car il offre le spectacle d'un pays impossible.»

1,4 Piero Camporesi, Il paese della fame, Cernusco 2000, S. 83; siehe auch Ackermann

(wie Anm. 9), S. 9: «The difference of Schlaraffenland and the other forms
of Paradise is merely a matter of refinement: the terms are different, but not
contradictory. Paradise may be more noble than Schlaraffenland, and more spiritual, but
is also based on the desire ofhuman kind for peace and happiness ...» Siehe dagegen

Demerson (wie Anm. 5), S. 534: «Il est naïf de prétendre que cocagne est une
déformation grotesque du mythe, une laïcisation de l'Age d'or.»

1,7 So Wunderlich (wie Anm. 5), S. 71, zur Version von Hans Sachs.
"" Z. B. durch Geiler von Kaisersberg, siche Ackermann (wie Anm. 9), S. 87f



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 239

höfliches Betragen, sondern Grobianismus belohnt und geschätzt
würde.97

In der Dichtung Heinrich Wittenwilers «Der Ring» wird eine
wüste Bauernhochzeit dargestellt mit der klaren Absicht einer
Ständelehre, also einer Lehre, die zeigen soll, dass sich Adel und Bürgertum

anders verhalten als die Bauern und dass ihnen deshalb auch
mehr Ansehen und auch mehr Privilegien zustehen als den Bauern.
Verfasst ist diese Schrift wahrscheinlich von einem stadtbürgerlichen
Konstanzer Notar um 1408/1410. Hier begegnet das «Schläuraffen
land» als eine Art Fresser-Himmel, in den die Seele eines der Bauern
nach seinem Tode fahrt.98 Hier ist also das Schlaraffenland eine
parodistische Jenseitsvorstellung, ein Bauernhimmel. Zugleich ist

gerade in Wittenwilers Ring mit Sicherheit die moralisierende,
verurteilende Deutung richtig. Ein verächtlicher, herablassender,
aber auch moralisierender Ton ist in vielen Schlaraffenlandversionen
fassbar.99 Es handelt sich dabei sicher nicht um eigenständige
Volkskultur, sondern die «besseren Leute», die Gebildeten, machen sich
über die ungebildeten Bauern als Schlaraffen lustig — hier im Falle
Wittenwilers stellt ein Stadtbürger die ungehobelten Bauern bloss.

Literarisches Hauptbeispiel einer solchen kritisch-belehrenden
Verwendung des Schlaraffenlandes ist das Narrenschiffvon Sebastian

Brant, das 1494 in Basel gedruckt wurde.'"" Hier ist schon im Titel

" Es finden sich Schlaraffia-Beschreibungen, in denen jeder Rülpser und jeder Furz
durch Geld belohnt wird, siehe dazu Demerson (wie Anm. 5), S. 549-551.
Moralisierend ist auch Christoph Columbus, der in einem Brief die Antillen als

wahres Schlaraffenland beschreibt, das sich für Sünder und Müssiggänger eigne,
ebd., S. 549.

"8 Wittenwiler, Der Ring (wie Anm. 11), S. 342, Vers 5910.
'" Die didaktische Tendenz ist besonders klar, etwa in «Ein hübscher Spruch vom

Sclilauraffenlandt», zwischen 1494 und 1515, abgedruckt bei Ackermann (wie
Anm. 9), S. 170-173.

'"" Sebastian Brant, Das Narrenschiff. Nach der Erstausgabe (Basel 1494) mit den
Zusätzen der Ausgaben von 1495 und 1499 sowie den Holzschnitten der
deutschen Onginalausgaben hrsg. von Manfred Lemmer, 2. Aufl., Tübingen 1968

(Neudrucke deutscher Literaturwerke, Neue Folge 5), S. 290—294. Für Erasmus
sind schlaraffische Inseln der Seligen der Geburtsort der Torheit: Erasmus von
Rotterdam, Laus Stultitiae, in: Ausgewählte Schriften, lateinisch-deutsch hrsg.
von Werner Welzig, Bd. 2, Darmstadt 1975, Neudruck Darmstadt 1995, S. 18f:

«... in ipsis insulis fortunatis, ubi asparta kai anerota omnia proveniunt. In quibus
neque labor, neque senium, neque morbus est ullus ...»: «... auf den Inseln der
Seligen, wo niemand sät und niemand pflügt und von selbst alles spriesst. Nicht
Mühsal kennt man dort, nicht Alter, nicht Krankheit ...» Ein weiteres berühmtes
Beispiel ist das 1530 entstandene Spruchgedicht des Hans Sachs, das «auf grobia-
nisch-parodierende Weise Müssiggang und Völlerei als Laster und Auswüchse
einer falschen Ordnung entlarvt». So Wunderlich (wie Anm. 5), S. 66.



240 Hansjörg Gilomen

der Zusammenhang mit dem Narren ausdrücklich gegeben. Die
Schlaraffen sind in einem Narrenschiff unterwegs zum «schluraffcn
landt». Ihre Narrenkappen mit Schellen sind das klassische Attnbut
der Narren und auch das Vorbild der Ueli-Figur der Basler
Fasnacht. "" Das Narrenschiff ist indessen nicht bloss literarische Imagination

und seit dem 15. Jahrhundert auch mobiles Fastnachtsrequisit.1"2

Die Verschiffung der Narren ist eine zeitgenössisch belegte
Massnahme, gesellschaftlich Unerwünschte loszuwerden; sie
entbehrt nicht des realen Bezugs.""

In dieser wohl überzeugendsten Deutung zumindest der
mittelalterlichen Versionen ist das Schlaraffenland eher eine Anti-Utopie.
Sie will nicht anleiten zur Verbesserung der herrschenden Ordnung,
sondern sie zementiert die bestehenden Verhältnisse, sie akzeptiert
deren Fehler, indem sie die Korrektur der implizit benannten
Fehler in absurde, phantastische, inakzeptable Zustände münden
lässt. Unter den Fehlern der Schöpfung nennt das Schlaraffenland
auch Krankheit, Alter und Tod. Darin zeigt sich besonders deutlich,
dass es hier nicht um eine Utopie als Handlungsanleitung geht,
sondern um eine Utopie als ein nirgendwo realisierbares Traumbild
einer fehlerlosen Schöpfung, die für die Menschen nicht erreichbar
und nicht einmal wirklich wünschbar ist. Durch groteske Übersteigerung

wird das Goldene Zeitalter, das verlorene Paradies, der
Lächerlichkeit preisgegeben.'"4 Im besten Falle gehört danach das

Schlaraffenland zum Genre der verkehrten Welt, in der reale
Missstände in karikierender Verkehrung kritisiert werden.""

1

Dietz-Rüdiger Moser, Fastnacht - Fasching - Karneval. Das Fest der «Verkehrten
Welt», Graz; Wien; Köln 1986, S. 98-109.

12 Hans-Ulrich Roller, Der Nürnberger Schembartlauf Studien zum Fest- und
Maskenwesen des späten Mittelalters, Tübingen 1965 (Volksleben 11), Register-
position «Schiff -swagen»; Werner Metzger, Narrenidee und Fastnachtsbrauch.
Studien zum Fortleben des Mittelalters in der europäischen Festkultur, Konstanz
1991, S. 19.

"' Michel Foucault, Histoire de la folie à l'âge classique, Pans 1961 ; deutsch: Wahnsinn

und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft,
Frankfurt a. M. 1969, S. 25f; Demerson (wie Anm. 5), S. 550.

04 Dies hat Robert von Pöhlmann, Geschichte des antiken Kommunismus und
Sozialismus, München 1893, S. 388, schon zum Schlaraffenland in den griechischen

Komödien gesagt, siehe Doren (wie Anm. 54), S. 164.
05 Ein hochmittelalterliches Beispiel der verkehrten Welt ist die Kritik an Cluny

im «Carmen ad Rotbertum regem» (Gedicht an König Robert), das Bisclhof
Adalbero von Laon um 1031 verfasste, siehe die französische Ausgabe: Adalbéron



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 241

Im Gegensatz etwa zu Dieter Richter kann ich zumindest in den
mittelalterlichen Versionen keine Abfolge der unterschiedlichen
Deutungen als Entwicklung des Schlaraffenland-Stoffes von einem
literarisch-sozialen Wunschtraum zu einer verurteilenden Moralsatire

erkennen.106 Volkstümlich könnte übrigens gerade diese Moralsatire

durchaus gewesen sein: der ernsthafte Arbeiter konnte darin
Kritik an arbeitslosen Faulenzern sehen.1"7

Schluss

Da wir in Westeuropa und den USA mehrheitlich schon im
Schlaraffenland leben und daran leiden, sind bezeichnenderweise
unsere Nahrungsideale ganz anderer Art als jene des mittelalterlichen
Schlaraffia. Fettleibigkeit ist in Schlaraffia geradezu erstrebenswert;
wir aber bewundern statt fülliger Rubensfrauen modisch-ausgemer-
gelte Models am Rande der Magersucht und statt bewegungsfauler
Geniesser sportgestählte Männer mit Waschbrettbäuchen. Wir
wünschen uns angesichts hoher Cholesterinwerte, Bluthochdrucks und
Kreislaufkrankheiten einerseits ganz unnatürlich statt Zucker den
Süssstoff Aspartam, Cola light, alkoholfreies Bier, mageren Speck
und fettarme Mayonnaise; andererseits sogenannte Naturprodukte
und gesunde Säfte von Rüben, Randen, Sellerie usw., kurz: kaltge-
pressten Komposthaufen.

Der Unterschied unserer Mentalität zu jener, welche Schlaraffia
als Wunschbild dachte, könnte nicht grösser sein. In dieser
mittelalterlichen Vorstellung einer anderen Welt hat die keineswegs
selbstverständliche freie Verfügbarkeit von Nahrung einen sehr hohen

de Laon, Poème au roi Robert, introduction, édition et traduction par Claude
Carezzi, Pans 1979 (Les classiques de l'histoire de France au Moyen Age): Die
Cluniazenser werden verantwortlich gemacht für eine verkehrte Welt, in der bald
einmal die Bischöfe die Pflüge ziehen werden, die Krieger als Mönche leben, die
Bauern gekrönt werden und auf Eseln Krieg führen.

' Das Schlaraffenland in der Innerschweiz ist, wie könnte es anders sein, eine Käse-
und Butterlandschaft. Gerade in den wohl wirklich volkstümlichen Schweizer
Alpsagen zu dieser schlaraffischen Vorstellung ist der didaktische Zug ganz
unverkennbar: Es wird hier moralisierend gegen übermässige Verschwendung gepredigt.
Siehe dazu das Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 4, hrsg. von
Hanns Bächtold-Stäubli, Berlin; Leipzig 1932, Nachdruck Berlin 1987, Artikel
«Käse», 10 b, Spalten 1043-1045.

'Demerson (wie Anm. 5), S. 551.



242 Hansjörg Gliomen

Stellenwert. Schlaraffia benennt aber auch existentielle und soziale
Probleme.

Das Mittelalter war für eigentlich soziale Utopien ein steiniger
Boden. Zunächst zu Wort und Begriff. Das Wort Utopia ist eine

Neuschöpfung des englischen Humanisten, Kanzlers und Kirchenheiligen

Thomas Morus im Titel seines 1516 publizierten Traktates
«De optimo reipublicae statu deque nova insula Utopia libellus vere
aureus»."18 Die griechische Negation «ou» ist darin mit dem Wort
«topos» verbunden: «U topos» heisst also zunächst einfach «Nirgendwo».1"9

Damit wird auf den irrealen Charakter einer Utopie
hingewiesen. Das Utopia des Thomas Morus ist denn auch auf einer
abgeschlossenen Insel im Nirgendwo angesiedelt. Dadurch ist der
Anschluss gegeben an die antike Vorstellung glückseliger Inseln, die
auch im Mittelalter weitertradiert wurde."" Die Insel hat bei Thomas
Morus übrigens die Gestalt des zunehmenden Mondes als Symbol
des Neuanfangs.'"

Eine moderne soziale Utopie ist ein Phantasicbild einer Gesellschaft,

das anzeigt, wie jemand das Leben seiner Gesellschaft
umzugestalten wünscht oder - im Falle der Dystopia, also der Gegen-
Utopie (bekannt ist etwa George Orwells Buch «1984») - was
jemand als Zukunft seiner Gesellschaft befürchtet."2 Das Titelblatt
der deutschen Ausgabe der Utopia, Leipzig 1612,'" umschreibt dies
sehr genau: «Darinnen gleichsam in einem Muster oder Model
eigentlich fürgestellt und angezeigt wird die beste weis und art einer
löblichen und wolbestellten Pohcey und Regiments». Mit dem seit
der frühen Neuzeit gängigen Begriff der «Polizei», der umfassend die

""Zuerst Antwerpen 1516, dann in der 3. Autlage bei Froben in Basel: Thomas
Morus, De optimo reipublicae statu deque noua insula Vtopia libellus vere
aureus, nec minus salutans quam festiuus, Basileae 1518. Zu Thomas More siehe

Raymond Wilson Chambers, Thomas More, London 1963 (ursprünglich 1935).
"" Zuvor begegnet bei Erasmus und bei Thomas More auch die Wortschöpfung

«Nusquama», siehe Edward Manuel Frank und P. Manuel Fntzie, Utopian
Thought in Western World, Cambridge (Mass.) 1979, S. 1.

"Jean Delumeau, Une histoire du paradis, vol. 1: Le Jardin des délices, Pans 1992,
S. 129-145.

" Plan der Insel Utopia in der Ausgabe der Utopia Leipzig 1612, abgebildet bei
Winter (wie Anm. 75), S. XIV.

12 George Orwell, Nineteen eighty-four, London 2000 (Penguin classics).
"Winter (wie Anm. 75), S. XIII.



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 243

gesamte Ordnung des Zusammenlebens im Staate meint, ist zugleich
ein damals aktualisierender Bezug gegeben.114

Nach einer scharfen Analyse der Mängel der englischen Gesellschaft

im ersten Teil, folgt bei Thomas Morus kontrastierend die in
erasmischer Heiterkeit und Ironie gehaltene Beschreibung einer
utopischen Gesellschaft, die diese Mängel nicht aufweist."5

Schriften, welche eine ideale Gesellschaft im Nirgendwo ansiedeln
und diese als Entwurf oder Schreckensvision für irdische Zustände
meinen, erwartet man im Mittelalter nicht. Das himmlische Jemsalem
der Johannes-Offenbarung ist nicht von dieser Welt."6 Im Mittelalter
glaubten die Menschen, die irdische Zukunft zu kennen: es ist die
Wiederkunft Christi aufErden, das Tausendjährige Reich Gottes auf
Erden und dann das Weltgericht. Diese Zukunft werde, so glaubte
man, eintreffen ganz unabhängig vom Zutun der Menschen. Was
sollte da eine Utopie im modernen Sinn? Man denkt deshalb bei
Utopien unwillkürlich einerseits an die Antike — etwa mit dem idealen

Staat bei Plato — oder an die Frühe Neuzeit mit der Utopia des

Thomas Morus."7
Dennoch gab es auch im Mittelalter Vorstellungen einer besseren

Welt. Schon das Paradies vor dem Sündenfall ist eine solche Vorstellung

einer idealen Welt. Dort gab es weder Krankheit noch Tod,
keine Herrschaft des Menschen über den Menschen (allenfalls nur
des Mannes über die Frau) und damit auch keinen Streit. Dort gab es

alles in Hülle und Fülle, und zwar ohne jede Arbeit. «Im Schweisse

114 Peter Blickle (Hg.), Gute Policey als Politik im 16. Jahrhundert. Die Entstehung
des öffentlichen Raumes in Oberdeutschland, Frankfurt a. M. 2003 (Studien zu
Policey und Policeywissenschaft); Michael Stolleis (Hg.), Policey im Europa der
frühen Neuzeit, unter Mitarbeit von Karl Härter und Lothar Schilling, Frankfurt
a. M. 1996 (lus commune, Sonderhefte. Studien zur Europäischen Rechtsgeschichte

83).
115 Es ist schon erwogen worden, ob dieser zweite Teil von Erasmus verfasst oder

überarbeitet worden sei.
'"' Offenbarung des Johannes 21,2—22,5.
1:7 Thomas Nipperdey, Die Utopia des Thomas Morus und der Beginn der Neuzeit,

in: ders., Reformation, Revolution, Utopie, Göttingen 1975, S. 113-146, hier
S. 113, 126, 136, sieht in dieser Schrift einen völligen Neuanfang des politischen
Denkens. Siehe dagegen Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung (wie Anm. 8), S. 14:

«... Utopisches auf die Thomas Morus-Weise zu beschränken oder auch nur
schlechthin zu orientieren, das wäre, als wollte man die Elektrizität auf den Bernstein

reduzieren, von dem sie ihren griechischen Namen hat und an dem sie

zuerst bemerkt worden ist.»



244 Hansjörg Gliomen

deines Angesichts sollst Du dein Brot essen»,"8 ist die Verfluchung
des Mannes Adam zur Arbeit eben bei der Vertreibung aus dem
Paradies;"9 «unter Schmerzen sollst du gebären»,12" ist die Verfluchung

der Frau Eva bei dieser Vertreibung, und die Geburt brachte
zugleich notwendig den Tod in die neue, in die nun unvollkommene

Welt.
Aber das Paradies ist eine nach rückwärts gewandte Utopie einer

heilen Welt, auch wenn man im Mittelalter und darüber hinaus
daran glaubte, irgendwo weit im Osten existiere das Paradies weiter,
obzwar ohne die daraus vertriebenen Menschen.121 Auf mittelalterlichen

Weltkarten ist es denn auch regelmässig dargestellt.122 Noch
Christoph Columbus suchte nach der genauen geographischen Lage
des Paradieses und glaubte, im Orinoko-Fluss (Venezuela) einen der
vier darin entspringenden Paradiesesströme gefunden zu haben.12'

Das Paradies ist für die Menschen im Mittelalter nicht ein
anzustrebender, sondern ein vergangener, ein verlorener idealer Zustand,
der nostalgisch verklärt wird. Moderne soziale Utopien, von denen
Marxismus und Sozialismus die historisch bisher zweifellos
folgenreichsten waren, sind hingegen alle auf ihre Verwirklichung in der

Zukunft angelegt. Sie sind ein Aufruf an die Menschen, ihr Geschick
selbst in die Hand zu nehmen und in der entworfenen Form aktiv
zu gestalten. Dass bei solchen Verwirklichungsverstichen oft dann

118 Genesis 3,19.
"' Obwohl die Theologen dagegen Einwände erheben, handelt es sich m. E. klar um

einen Fluch, da der Satz vorausgeht: «verflucht sei der Acker um deinetwillen!»
'-"' Genesis 3,16.
121 Wichtig dafür Isidori Hispalensis Episcopi Etymologiarum sive Originimi libri

XX, ed. Wallace Martin Lindsay. 2 Bde., Oxford 1957 (Reprint der Ausgabe von
191 1), S. XIV, 3, 2ff. Siehe dazu Joseph Efhs Duncan, Milton's Earthly Paradise,
Minneapolis 1972 (Minnesota Monographs in the Humanities 5), S. 67f

122 Siehe Anna-Dorothea von den Brincken, Mappa mundi und Chronographia, in:
Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters 24 (1968), S. 118-186, hier
S. 164, 167, 172, 174; sowie Evelyn Edson, Mapping Time and Space. How
Medieval Mapmakers viewed their World, London 1997 (The British Library
Studies in Map History 1), z. B. Plate XL Weltkarte einer Beatus-Handschrift aus
dem Kloster Santo Domingo de Silos, um die Wende vom 11. zum 12. Jh. mit
Darstellung des Sündenfalls als Signatur für das Paradies; oder S. 108: Weltkarte
aus dem Liber Floridus des Lambert von St. Omer, ca. 1180. Ganz im Osten ist
hier das Paradies als eine Art Halbinsel eingezeichnet, aus der die vier Paradiesesflüsse

Tigris, Euphrat, Nil und Ganges entspringen.
l2'Pleij (wie Anm. 3), S. 24.



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 245

die Gegner physisch beseitigt, liquidiert wurden, war der
unvermeidliche Preis.124 Letztlich gingen alle modernen Utopien von der
Überzeugung aus, dass die herrschenden Verhältnisse fehlerhaft seien
und dass es den Menschen aufgetragen sei, diese Fehler zu erkennen
und zu beseitigen. Die utopische gerechte Gesellschaft erschien dem
modernen Utopisten als im wörtlichen Sinne machbar. Diese Utopien

waren dann bevölkert durch vollkommene und fehlerlose,
durch rein konstruierte, bis zur Selbstaufgabe angepasste Menschen
als Rädchen in einer geölten Maschinerie. Als «unmenschlich» im
Wortsinn erscheint schon Piatos Konstruktion des idealen Staats, die
man eigentlich nur mit Schaudern lesen kann.125 Das sozialistische

Realexperiment der Verwirklichung einer Utopie, die einem
Utopisten vom Format des Philosophen Ernst Bloch noch das geradezu
unerträgliche Wort entlocken konnte: «ubi Lenin, ibi Jerusalem»,
«wo Lenin ist, da ist das [himmlische] Jerusalem»,126 hat nach begründeten

Schätzungen über 20 Millionen Opfer allein in der Sowjetunion,

weltweit sogar 80 bis 100 Millionen Opfer gefordert.127

Joachim Fest glaubte 1991, dass der utopische Traum, in dem das

Glück des Einzelnen erbarmungslos dem höheren Zweck eines

angeblich unmittelbar bevorstehenden Glückes aller geopfert wird,128

endgültig ausgeträumt, das Ende des utopischen Zeitalters gekommen

sei.129 Aber am Ende wird wohl Jürgen Habermas recht behalten

mit seinem Satz: «Wenn die utopischen Oasen austrocknen,
breitet sich eine Wüste von Banalität und Ratlosigkeit aus.»130

124 Vielleicht ist dies sogar ein Definiens schon der gedanklichen Konstruktion jeder
begrifflich eng als Handlungsanweisung gefassten Utopie. Martin Gosman
formuliert in seiner Rezension des Buches von Istvan Bejczy (wie Anm. 75) in:
Cahiers de Civilisation médiévale 47 (2004), S. 59-62, hier S. 61 : «Toutes les utopies

des premiers siècles modernes ont des ennemis qu'il faut ou bien tenir à

distance ou bien détruire.»
,2S Siehe Anm. 52.
,26 Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung (wie Anm. 8), S. 711.
127 Stéphane Courtois; Nicolas Werth; Jean-Louis Panne; Andrzej Paczkowski; Karel

Bartosek; Jean-Louis Margolin, Le livre noir du communisme. Crimes, terreur,
répression, Paris 1997; dazu Pierre Rigoulot und Ilios Yannakakis, Un pavé dans

l'Histoire. Le débat français sur «Le Livre noir du communisme., Paris 1998; Horst
Möller (Hg.), Der rote Holocaust und die Deutschen. Die Debatte um das

«Schwarzbuch des Kommunismus», München 1999.
128 Cioranescu (wie Anm. 89) formuliert S. 91: «L'âge d'or fait des hommes heureux,

tandis que l'utopie ne pense qu'au bonheur de l'Etat, celui des individus étant
considéré comme un sous-produit ...»

129 Joachim Fest, Der zerstörte Traum. Vom Ende des utopischen Zeitalters, Berlin
1991.

""Ebd., S. 99.



246 Hansjörg Gliomen

Auch im Mittelalter haben die Menschen die gesellschaftlichen
Zustände nicht für ideal gehalten, haben angesichts vieler Mängel
Reformen eingefordert. Aber sie hielten die Vollkommenheit der
Schöpfung für verloren infolge des Sündenfalls und überhaupt der
Sündhaftigkeit der Menschen. Die Welt als die Schöpfung Gottes
hätte durchaus vollkommen sein können, hätte Gott das so gewollt.
Das zeigte die Zeit im Paradies. Der Mensch hatte diese Vollkommenheit

aber aus freiem Willen durch seinen Ungehorsam und seine
Sünde zerstört. Die herrschenden unvollkommenen Zustände sind
das von Gott als Strafe für diese Sünden gewollte Ergebnis. Die
Unvollkommenheit ist eine verdiente Strate und eine Prüfung der
Menschen, der sie sich nicht entziehen sollen. Es steht den Menschen

nicht zu, in den Heilsplan Gottes hineinzupfuschen. Nicht ein
irdisches Paradies erträumte man sich, sondern man vertraute individuell

auf das himmlische Paradies, für die Gemeinschaft auf die
Glückseligkeit am Ende der Zeiten. Ideale Zustände würden ohne
menschliches Zutun erst dann durch Gott selbst, d. h. durch die
Wiederkunft Christi, geschaffen werden. Die jüdische Heilshoff-
nung in den Messias wurde von den Christen auf dessen zweites
Erscheinen verschoben. Dann erst wird das Tausendjährige Reich
Gottes anbrechen, an dessen Ende das Weltgericht steht. Auch dies
ist eine in die Zukunft gerichtete Utopie, - die einzige dem Mittelalter

geläufige. Diese Utopie der Zukunft ist aber nicht eine aktive
Aufgabe der Menschen, die durch intellektuelle Analyse der Fehler
Handlungsanweisungen erhalten zu ihrer Beseitigung, sondern diese

Utopie bricht über die Menschen herein, wenn Gott es will, und sie

beseitigt nicht nur soziale Missständc, sondern auch existentielle:
Krankheit, Alter und Tod. Nur vereinzelt haben sofort häretisierte
religiöse Bewegungen versucht, diesen Anbruch des Tausendjährigen

Reiches aktiv vorzubereiten.111

Rückwärtsgewandt war auch noch die Utopie des Thomas Morus,
die, wie erwähnt, dem ganzen Genre den Namen gegeben hat. In
ihrem Kern war sie vor allem auch eine Kritik an der Globalisierung
der englischen Wirtschaft durch den Übergang vom selbstgenügsamen

Ackerbau zur auf Schafzucht beruhenden Wolltuchproduktion

'¦" Insbesondere böhmische Taboriten, aber auch sogenannte Adamiten oder Niko-
laiten u. a. mit freier Liebe und Frauengemeinschaft. Siehe Doren (wie Anm. 54),
S. 180f. Siehe insbesondere Norman Cohn (wie Anm. 71).



Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter 247

für den damaligen Weltmarkt."2 Dabei wurden die ehemaligen
Ackerbauern als «eine Masse vogelfreicr Proletarier auf den
Arbeitsmarkt geschleudert ...», wie Karl Marx — übrigens nach eigenem

Bekunden unter dem Eindruck der Schriften von Thomas
Morus — formuliert hat, nach ihm eine Grundvoraussetzung der
ursprünglichen kapitalistischen Akkumulation."3 Dieser wirtschaftlichen

Entwicklung setzte Morus das rückwärtsgewandte Ideal einer

2 Deutsche Übersetzung: Thomas Morus, Utopia, in: Klaus J. Heinisch (Hg.), Der
utopische Staat. Morus: Utopia. Campanella: Sonnenstaat. Bacon: Neu-Atlantis,
Rcmbek bei Hamburg 1960, S. 26—27: «Das sind eure Schafe», sagte ich, «die so
sanft und genügsam zu sein pflegten, jetzt aber, wie man hört, so gefräßig und
bösartig werden, daß sie sogar Menschen fressen, Felder, Gehöfte und Dörfer
verwüsten und entvölkern. Denn überall, wo in eurem Reiche feinere und daher
bessere Wolle erzeugt wird, da sind hohe und niedere Adlige, ja auch heilige
Männer, wie einige Äbte, nicht mehr mit den jährlichen Einkünften und Erträgnissen

zufrieden, die ihren Vorgängern aus den Landgütern erwuchsen. Es genügt
ihnen nicht, müßig und üppig zu leben, der Allgemeinheit nicht zu nützen,
sofern sie ihr nicht sogar schaden; sie lassen kein Stück Land zur Bebauung übrig,
sie zäunen alles als Weide ein, reißen die Häuser ab, zerstören die Dörfer und
lassen gerade noch die Kirchen als Schafställc stehen, und, als ob die Wildgehege
und Tiergärten bei euch noch zu wenig Ackerboden beanspruchten, verwandeln
jene edlen Leute alle Ansiedlungen und alles, was es noch an bebautem Lande
gibt, in Wüsten. Damit also ein einziger Prasser, in seiner Unersättlichkeit eine
unheilvolle Pest für sein Vaterland, einige tausend Morgen zusammenhängenden
Ackerlandes mit einem einzigen Zaun einfriedigen kann, werden die Pächter
vertrieben; durch Lug und Trug umgarnt oder mit Gewalt unterdrückt, werden
sie enteignet oder, durch Schikanen zermürbt, zum Verkauf gezwungen. Daher
wandern die Unglücklichen in jedem Falle aus: Männer, Frauen, Ehemänner,
Ehefrauen, Waisen und Witwen, Eltern mit kleinen Kindern und einer mehr
zahlreichen als wohlhabenden Familie, wie eben die Landwirtschaft vieler Hände
bedarf. Sie wandern aus, sage ich, aus ihrer gewohnten und vertrauten Häuslichkeit

und finden keinen Platz, wohin sie sich wenden könnten. Ihren ganzen
Hausrat, der sowieso nicht für hohen Preis verkäuflich ist, auch wenn man einen
Käufer erwarten könnte, verschleudern sie, da sie ihn loswerden müssen; ist der
Erlös auf der Wanderschaft in kurzer Zeit verbraucht, was bleibt ihnen schließlich

anderes übng, als zu stehlen und - natürlich nach Recht und Gerechtigkeit
- gehenkt zu werden, oder aber umherzustreunen und zu betteln, obgleich sie
auch dann als Landstreicher ins Gefängnis geworfen werden, weil sie sich müßig
herumtreiben? Es gibt aber eben niemanden, der sie dingt, wenn sie sich auch
noch so eifrig anbieten. Denn mit der Landwirtschaft, an die sie gewöhnt sind, ist
nichts mehr anzufangen, wo nichts gesät wird. Em einziger Schaf- oder Kuhhirt
genügt ja, um dasselbe Land vom Vieh abweiden zu lassen, zu dessen Bebauung
und Bestellung viele Hände erforderlich waren.» Zugleich äussert sich bei Morus
die Skepsis gegenüber dem frühmodernen Staat, siehe Otto Gerhard Oexle,
Utopisches Denken im Mittelalter: Pierre Dubois, in: Historische Zeitschrift 224
(1977), S. 293-339, hier S. 338f.

'Karl Marx, Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie, 3 Bde., Berlin 1973
(identisch mit Bd. 23-25 der Werke von Marx und Engels), hier Bd. 1, S. 746.



248 Hansjörg Gilomen

agrarischen Gütergemeinschaft entgegen. In seiner Ablehnung des

Privateigentums war er kein Vorläufer des Kommunismus, sondern

ganz dem Mittelalter verhaftet."4
Ausser dem von Gott herbeigeführten Idealzustand am Ende der

Zeiten lagen alle mittelalterlichen Idealvorstellungen in der Vergangenheit

oder dann in einer unbekannten, weit entfernten Gegend -
besonders beliebt — auf einer Insel, wo ja auch das Utopia des

Thomas Morus angesiedelt ist. Auch das Schlaraffenland liegt
unerreichbar irgendwo am Ende der Welt — schon damals übrigens oft
ganz im Westen.135

Prof. Dr. Hans-Jörg Gilomen
Historisches Seminar der Universität Zürich
Karl Schmid-Strasse 4
8006 Zürich

' Ernst Bloch, Freiheit und Ordnung. Abnss der Sozialutopien mit Quellentexten,
Frankfurt 1969, S. 61, nennt Morus einen «der edelsten Vorläufer des Kommunismus».

Schon Karl Kautsky, Thomas More und seine Utopie, S. 49ff, sah in
ihm «den bedeutsamsten Vorläufer des modernen Sozialismus», so Doren (wie
Anm. 54), S. 162. Siehe dazu Winter (wie Anm. 75), S. XXI: «Konkrete Vorbilder
waren allerdings fur Morus das Urchristentum, ideale Klostergemeinschaften und
Berichte über exotische Staats- und Gemeinschaftsformen aus dem neu entdeckten
amerikanischen Kontinent.» Mit letzteren sind Texte von Amerigo Vespucci und
Petrus Martyr gemeint. Siehe auch Cioranescu (wie Anm. 89), S. 93: «... la

nostalgie communiste, dans la vision de More et de toutes les utopies en générale,
est bien une nostalgie, c'est-à-dire un retour en arrière ...»

' Dort liegen auch die Inseln des Glücks, die «Insulae fortunatae», welche schon
Isidor (wie Anm. 121), Etymologiae XIV, 6, 8, mit den Kanarischen Inseln
identifizierte.


	Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter

