
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 104 (2004)

Artikel: Zur Vergesellschaftung der pietistischen Bewegung am Übergang in die
Moderne : das Beispiel Basel

Autor: Hebeisen, Erika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Vergesellschaftung der pietistischen Bewegung
am Übergang in die Moderne

Das Beispiel Basel

von

Erika Hebeisen

Die Vergesellschaftung der pictistischen Bewegung fasst einen
soziokulturellen Prozess, der sich in Basel über rund hundert Jahre
erstreckte. Er kam zu Beginn der 1750er Jahre in Gang mit der
Formierung von lose verbundenen pietistischen Zirkeln zu einer
radikalpietistischen Bewegung. Um 1800 setzte eine Art pietistischer
Gründerzeit ein, während der bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts
zahlreiche Institutionen der pietistischen Mission entstanden. Die
Mehrheit dieser Institutionen diente der sogenannt inneren Mission
an der christlichen Heimatfront in der Region Basel. Die 1815

gegründete Missionsgesellschaft reichte jedoch nicht nur geographisch

weit über Basel hinaus. Eine Geschichte der pietistischen
Vergesellschaftung als Institutionalisierungsprozess und darüber hinaus
als Prozess der «Formierung sozialer Gruppen»' liegt für Basel erst in
bescheidensten Ansätzen vor. Gar nicht geschrieben ist diejenige
Geschichte, die den historischen Wandel der lokalen pietistischen
Bewegung mit Blick auf die «gewöhnlichen» Frommen, ihre
Gemeinschaften und religiösen Praktiken kulturgeschichtlich fasst.2

1 So hat Hettling mit Blick auf «politische Bürgerlichkeit» den Begriff der
«Vergesellschaftung» gefasst und dabei betont, dass «persönliche Individualität und soziale

Vergesellschaftung» immer aufeinander bezogen seien, vgl. Manfred Hettling,
Politische Bürgerlichkeit. Der Bürger zwischen Individualität und Vergesellschaftung

in Deutschland und der Schweiz von 1860 bis 1918, Göttingen 1999, hier
S. 1-5. Bezogen auf das pietistische Bürgertum gilt es zu bedenken, dass sich hier
die Identifikation mit dem Bürgertum als sozialer Gruppe und diejenige mit der
pietistischen Gemeinschaft überlagerten - zum Teil ergänzten, sich aber auch
widersprachen.
In diese Richtung zielt meine Dissertation, die unter dem Titel «Pietismus als

Praxis. Das fromme Milieu Basels (1750—1830)» im Frühjahr 2005 erscheinen
wird.



184 Erika Hebeisen - Zur Vergesellschaftung der pietistischen

Die Erforschung der Voraussetzungen des «Frommen Basels»'

unter solchen Perspektiven scheint mir aus mindestens zwei Gründen

überaus lohnenswert. Einerseits sind die Historiker und
Historikerinnen gerade daran, die Bedeutung der christlichen Religiosität
für die Geschichte der eigenen modernen Kultur wieder zu
entdecken. Andererseits ist das pietistische Bürgertum im angrenzenden
Württemberg, mit dem das «Fromme Basel» seit dem späten 18.

Jahrhundert in enger Verbindung stand, nicht nur sozialgeschichtlich
aufgearbeitet, sondern jüngst auch kulturgeschichtlich aufschlussreich

erforscht worden.4 Im Folgenden behandle ich entsprechende
Anknüpfungspunkte, die einer vergleichbaren Forschung für Basel
Vorschub leisten sollen. Weil generell in der Pietismusforschung
sowie in den Arbeiten zum Pietismus in Basel bisher vor allem der
kirchliche Pietismus thematisiert worden ist, werde ich zuerst die

sogenannte Verkirchlichung skizzieren. Erst danach blende ich zeitlich

zurück auf die radikalpietistische Bewegung, um dann
anschliessend die Geschichte der Sozietätenbildung und der
Institutionalisierung der pietistischen Bewegung nach Anknüpfungspunkten
zu befragen. Zum Schluss wird ein kurzer Ausblick unternommen
aufdie anderweitige Geschichtsschreibung zur damaligen Stadt Basel
und zwar mit der Frage, inwiefern dort Religiosität ein Thema ist.

Die Kirchen- und Lokalgeschichte, die sich bisher mit der
pietistischen Bewegung in Basel befasst hat, interessiert sich hauptsächlich
für «den Pietismus» als theologisches Konzept. Sie klärt die
Differenzen zur reformierten Orthodoxie auf der einen sowie zur
Philosophie der Aufklärung auf der anderen Seite.' In diesem Sinn ist die

3 Das «Fromme Basel» selber - in der Regel ist damit die Zeit nach der
Kantonstrennung 1833 angesprochen - ist ebenfalls wenig erforscht und gilt auch in
kirchengesclnchtlichen Kreisen noch als Forschungsdesiderat. Im Vorwort zum
gleichnamigen Band schreibt Ulrich Gabler: «Fragen über Fragen, und das ist das

Beste, was ein Sammelband bieten kann», vgl. Thomas Kuhn; Martin Sallmann
(Hgg.), Das Fromme Basel. Religion in einer Stadt des 19. Jahrhunderts, Basel

2002, S. 10.
4 Ulnke Gleixner, Pietismus und Bürgertum. Subjektentwurf, Gruppenkultur und
Traditionsbildung in Württemberg vom 17. bis zum 19. Jahrhundert (erscheint
im Herbst 2004); das sozialgeschichtliche Standardwerk stammt von Hartmut
Lehmann, Pietismus und weltliche Ordnung in Württemberg vom 17. bis zum
20. Jahrhundert, Stuttgart 1969, sowie ders., Glaubenswelt und Lebenswelten,
Göttingen 2004 (Geschichte des Pietismus, Bd. 4).

1 Darüber hinaus hat sich der erwähnte Band zum «Frommen Basel», der sich lediglich

mit dem 19. Jahrhundert befasst, um eine sozialgeschichtliche Perspektive
bemüht. Ziel sei es, «multiperspektivische Untersuchungen» sowie die «interdisziplinäre

Zusammenarbeit» bei der Erforschung dieses Gegenstandes zu intensivieren,

vgl. Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3), S. 7f.



Bewegung am Übergang in die Moderne 185

Geschichte des «Basler Pietismus»6 als theologiezentrierte Geschichte
frommer Ideen und Exponenten verfasst worden, wobei der Wandel

dieses Pietismus als eine Art geistige Zeugung in zwei Akten
erscheint. Zuerst ist jeweils allein vom Vater, dann nur von der
Mutter die Rede. Der pietistische Pfarrer Hieronymus Annoni, der
im zweiten Drittel des 18. Jahrhunderts wirkte, gilt als «eigentlicher
geistlicher Vater dieses kirchlichen Basler Pietismus». Danach
erscheint zu Beginn der 1780er Jahre die «Deutsche Christentumsgesellschaft»

(ChG) als «die geistliche Mutter verschiedener
Gesellschaften und Anstalten, die erst im folgenden Jahrhundert ins Leben
traten.»8 In dieser Denkfigur verkörpern ein Pfarrer und eine Sozietät
die Tradition des «Frommen Basel» im 19. Jahrhundert.

/. Prozess der Verkirchlichung

Die Nähe der pietistischen Bewegung zur reformierten Landeskirche

ist das zentrale Thema der Historiographie zum «Basler
Pietismus». Dabei wird nahe gelegt, dass für Basel vor allem die
kirchenkonformen Aspekte und Phasen der pietistischen Bewegung
prägend gewesen seien. In diesem Sinn erscheint in derjenigen Basler

Stadtgeschichte, die Mitte des 20. Jahrhunderts erschienen ist,9 die
pietistische Bewegung als durchaus bestimmend für die gesellschaftspolitische

Entwicklung der Stadt: «Wichtiger jedoch [als der kirchen-
kntische Pietismus] wurde für Basel derjenige Pietismus, der in der
Kirche selbst Heimatrecht gewann; dieser hat auf das geistige, ja zu

' Im dreibändigen kirchengeschichtlichen Standardwerk zum schweizerischen
Protestantismus im 18. Jahrhundert erscheint diese Bezeichnung als Kapitelüber-
schnft, vgl. Paul Wernle, Der Schweizensche Protestantismus im 18. Jahrhundert,
Bd. 3: Religiöse Gegenströmungen, Tübingen 1925, S. 325.

7 Paul Burckhardt, Geschichte der Stadt Basel von der Reformation bis zur Gegenwart,

Basel 1942, S. 89. Dieser stützte sich auf Wernle (wie Anm. 6), S. 339.
Bereits hier wird Annoni als «Vater des baslenschen Pietismus» bezeichnet.

* Burckhardt (wie Anm. 7), S. 91. In einer 1882 erschienenen Biographie Annonis,
die Teil der lokalen pietistischen Traditionsbildung ist, wird die ChG als «die

Mutter unserer ehnsthehen Gesellschaften» bezeichnet, vgl. Abel Burckhardt,
Bilder aus der Geschichte Basels, Heft 5: Hieronymus d'Annone, Basel 1882, S.

101.
' Diese Stadtgeschichte setzt mit der Reformation ein und endet vor dem Zweiten
Weltkneg. Sie erschien erstmals 1942 und wurde 1957 ein zweites Mal aufgelegt:
Burckhardt (wie Anm. 7).



186 Erika Hebeisen - Zur Vergesellschaftung der pietistischen

gewissen Zeiten auf das politische Leben zu Stadt und Land einen
ganz ausserordentlich starken Einfluss ausgeübt.»'"

Wie aber kam es zu diesem «Heimatrecht»? Oder offener formuliert:

Wie weit reicht diese Vorstellung der Verkirchlichung der
pietistischen Bewegung als einseitiger Integrationsprozess? In den
Erzählungen dieser Verkirchlichung steht jeweils — wie erwähnt —

Pfarrer Hieronymus Annoni am Anfang. Ab 1746 hätten sich immer
mehr Fromme aus der Stadt Basel an dessen pietistisch inspirierten
Predigten orientiert. Parallel zu Annonis Werben mit pietistischem
Gedankengut in Predigten, Liedern und Gedichten sowie zu seinen
Konventikeln auf der Basler Landschaft erstarkte in der Stadt im
Laufe der 1740/50er Jahre eine Diasporagemeinde der Herrnhuter
Brüdersozietät. Von der Obrigkeit zunehmend geduldet, bot sich
diese nach den «Separatistenprozessen»" ab der zweiten Hälfte der
1750er Jahre als Alternative zur radikalpietistischen Bewegung an.
Die Herrnhuter Brüdersozietät war nie mit einer fundamentalen
Kntik an der Institution Kirche angetreten. Sie strebte vielmehr ihre
Anerkennung als eigene Konfession an.'2 Weil aber das Verhältnis
zwischen der Brüdersozietät in Basel und der städtischen Obrigkeit
bzw. der Landeskirche zu Beginn problematisch gewesen war,
bewerteten die Herrnhuter in ihrer eigenen Erinnerung die
steigende Akzeptanz ihrer Sozietät als eine Errungenschaft. Mehr noch:
In einer lokalen Festschritt interpretierte die Brüdersozietät die
obrigkeitliche Akzeptanz weder als Resultat ihrer eigenen Anpassung,

noch als dasjenige einer gegenseitigen Annäherung, sondern
selbstbewusst als ein Entgegenkommen von Kirche und Staat. Diese
hätten ihren «Widerstand [...] mehr und mehr überwunden: die
Sozietät tritt in ein friedliches Verhältnis zur Landeskirche (eigentlich

die Landeskirche zur Sozietät); immer mehr Geistliche werden
entweder Mitglieder oder doch freundlich gegen sie gesinnt. Ja, es

'" Burckhardt (wie Anm. 7), S. 89. Diese Sichtweise wird von der nachfolgenden
Stadtgeschichte bekräftigt, wenn festgehalten wird, dass die pietistische Bewegung
«nicht unterdrückt, sondern zu einem prägenden Bestandteil der baslenschen

Frömmigkeit» geworden sei, vgl. Martin Alioth, Ulrich Barth und Dorothée
Huber, Basler Stadtgeschichte, 2: Vom Brückenschlag 1225 bis zur Gegenwart,
hrsg. vom Histonschen Museum Basel, Basel 1991, S. 87.

" Ausführlicher dazu weiter unten im Teil über die radikalpietistische Bewegung.
'- Die herrnhutischen Lebensgemeinschaften, die an verschiedenen Orten innerhalb

und ausserhalb des Deutschen Reiches entstanden, wurden 1749 als «Augsburgische

Konfessionsverwandte» anerkannt, vgl. Paul Raabe, Separatisten, Pietisten,
Herrnhuter. Goethe und die Stillen im Land, Halle 1999, S. 77.



Bewegung am Übergang in die Moderne 187

scheint beinahe, als ob die herrnhutische Geistesrichtung in der
Geistlichkeit die dominierende werden wolle.»11

Rund vierzigJahre nach der Brüdersozietät nchtet sich zu Beginn
der 1780er Jahre mit dem Zentrum der «Deutschen Christentumsgesellschaft»

(ChG) dann eine weitere überregionale pietistische
Sozietät in Basel ein. Diese bildete ein Sammelbecken für Pietisten
und Pietistinnen, die von vornherein enger als die Brüdersozietät mit
der Basler Kirche verbunden waren. Die Mitglieder der ChG «fühlten»

— wie es einer ihrer frühen Historiographien aus den eigenen
Reihen formulierte — «für das Ganze der Kirche wärmer» als die
Angehörigen anderer pietistischer Gemeinschaften.14 Gegen Ende
des 18. Jahrhunderts standen also beide pietistischen Sozietäten vor
Ort in engem Austausch mit der reformierten Landeskirche, wobei
der Annäherungsprozess durchaus ein wechselseitiger war. Seit den
1770er Jahren leiteten Basler Pfarrer pietistische Versammlungen,
während umgekehrt die Angehörigen der pietistischen Bewegung
selbstverständlich die kirchlichen Gottesdienste besuchten.

Die Beziehung zwischen den zwei pietistischen Sozietäten
wiederum blieb bis ins erste Drittel des 19. Jahrhunderts reich an

Spannungen. Diese erscheinen je nach Standpunkt des Erzählers als

mehr oder weniger intensiv. Der Württemberger Theologe Albert
Ostertag, der in Basel der ChG angehörte und schliesslich in den
Vorstand der Basler Missionsgesellschaft nachrückte,15 zeichnete in
seiner Geschichte der ChG Mitte des 19. Jahrhunderts ein überaus
harmonisches Verhältnis: «Die erweckten Christen theilt man in
Pietisten, Herrnhuter und Separatisten. Diese drei Parteien stehen
einander nicht im Wege, streiten auch nicht miteinander; doch hat
jede ihre besondern Einrichtungen.»16 Der Kirchenhistoriker Horst
Weigelt hingegen bewertet dieses Verhältnis gegenwärtig mit Blick
auf den gesamten deutschsprachigen Raum als konflikthafter. Vor

"Hermann Steinberg, Hundert Jahre Ringgässlein 1811-1911. Zwanglose Bilder
aus der Geschichte und dem Leben der Brüder-Sozietät in Basel, Basel 1911,
S. 6. Der Verfasser war herrnhutischer Prediger.

M Albert Ostertag, Über den Ursprung und die Entwicklung der Deutschen
Christentumsgesellschaft in Basel, Basel 1845, S. 203 (Separatdruck aus den «Beiträgen
zur vaterländischen Geschichte», Bd. 4).

15 In einer der frühen Biographien von Christian Friedrich Spittler wird Ostertag als

dessen «Mitarbeiter und Freund» sowie als «eng verbundener Freund» von Christian

Gottlieb Blumhardt und als dessen Stellvertreter an der Basler Missionsschule
bezeichnet, vgl. Johannes Kober, Chnstian Friednch Spittler's Leben, Basel 1887,
S. 50.

16 Interner Bencht der ChG von 1783, vgl. Ostertag (wie Anm. 14), S. 201.



188 Erika Hebeisen - Zur Vergesellschaftung der pietistischen

allem hätten die vom Zentrum der Brüdersozietät delegierten
Diasporaarbeiter und -arbeiterinnen bei der ChG jeweils wenig
Akzeptanz gefunden. Sie seien «bey vielen Gliedern dieser Gesellschaft»

auf «eine widrige Gesinnung» gegen ihre eigene Sozietät
gestossen.17 Mit Blick auf Basel lässt sich jedoch spätestens seit Mitte
der 1780er Jahre trotz Spannungen ebenfalls eine wechselseitige
Annäherung beobachten. So nahmen beispielsweise Basler Pfarrer,
die zur Gründergeneration der ChG gehörten, regelmässig an den
jährlichen Predigerkonferenzen der Herrnhuter Brüdersozietät teil.18

Je mehr Echo die politischen Postulate der Aufklärung — allen
voran dasjenige der Trennung von Kirche und Staat - fanden, desto

enger rückten pietistische Bewegung und Landeskirche zusammen.
Diese Annäherung wurde zusätzlich forciert über die konkrete
Erfahrung der eigenen politischen Marginalisierung während der
Helvetik (1798—1803). Der Annäherungsprozess gestaltete sich jedoch
weder linear, noch war er jemals abgeschlossen. Es kam auch nie
zum organisatorischen Zusammenschluss der lokalen pietistischen
Gemeinschaften vor Ort. Gegen einen solchen wehrte sich ein
ehemaliger Sekretär der ChG aus Württemberg zu Beginn des 19.
Jahrhunderts vehement." Oder der Vorstand der ChG verweigerte 1808
ihrem amtierenden Sekretär eine Mitgliedschaft bei der Basler
Brüdersozietät.2" Und sieben Jahre später verbot die Basler Regierung

1 Protokoll der Konferenz aller Diasporaarbeiter in Herrnhut imjahr 1785. zitiert
aus: Horst Weigelt, Pietismus am Übergang vom 18. zum 19. Jahrhundert, in:
Geschichte des Pietismus, Bd. 2: Der Pietismus im 18. Jahrhundert, hrsg. von
Martin Brecht und Klaus Deppermann, Göttingen 1995, S. 704. In demselben
Band zur Diasporaarbeit der Brüdersozietät: Dietrich Meyer, Die innere
Entwicklung der Brüdergememe bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts, S. 65—67.

" In der Predigerkonferenz der Brüdersozietät schlössen sich ab 1785 pietistische
Geistliche zusammen. Die Basler Pfarrer Burckhardt und Maienrock waren von
Anfang an bei «der jährlich einmal tagenden Herrnhuter Brüderkonferenz» dabei,
vgl. Brüdersozietät Basel, Jubiläumsschrift zum 250jährigen Bestehen, Basel 1990,
S. 29. Die jüngere Lokalgeschichte spricht von einer «eigentlichen herrnhuti-
schen Gruppe unter den Theologen der Basler Kirche [...], die mit der Herrnhuter

Predigerkonferenz in Verbindung stand», vgl. Hans Hauzenberger, Basel und
die Bibel. Die Bibel als Quelle ökumenischer, missionarischer, sozialer und
pädagogischei Impulse. Jubiläumsschrift der Basler Bibelgesellschaft, Basel 1996,
S. 58 (Basler Neujahrsblatt Bd. 174).

" Es handelt sich um Chnstian Gottlieb Blumhardt, der nach seiner Anstellung als

Sekretär bei der ChG in Basel in Württemberg als Pfarrer tätig war, vgl.
Hauzenberger (wie Anm. 18), S. 59.

20 Das Gesuch stammte von ihrem damaligen Sekretär Christian Friednch Spittler,
vgl. StABS PA 653 I 18 (Rechtfertigungsschreiben von Chnstian Friedrich Spittler).



Bewegung am Übergang in die Moderne 189

ihren Pfarrern eine Mitgliedschaft bei der Brüdersozietät.21 Solche

Verweigerungen und Verbote verweisen umgekehrt aber auch darauf,

dass eine wechselseitige Aneignung von Frömmigkeitspraktiken
in Gang gekommen war und zwar sowohl zwischen den pietistischen

Gemeinschaften als auch zwischen einer sich wandelnden
pietistischen Bewegung und der gesellschaftlich herausgeforderten
Landeskirche.

2. Die radikalpietistische Bewegung

Die Geschichte der radikalpietistischen Bewegung in Basel ist bis
heute eine Geschichte des «Separatismus» geblieben. Als solche
wurde sie am Übergang ins 20. Jahrhundert aus kirchengeschichtlicher

Perspektive verfasst. Zuerst als eine Geschichte der «Basler

Separatisten», dann als eine der «separatistischen Strömungen in
Basel» und schliesslich zu Beginn der 1920er Jahre als Aspekt des

schweizerischen Protestantismus.22 Seither hat das Thema keinerlei
weiterführende historische Bearbeitung mehr gefunden. Die drei
Autoren, die sich der Geschichte des «Basler Separatismus»23
angenommen haben, schrieben mit einer deutlichen Emphase für die
pietistische Bewegung. Hingegen distanzierten sie sich ambivalent von
deren radikalpietistischer Tradition. Sie stuften zwar die pietistische
Kritik an der orthodoxen Kirche als berechtigt ein. «Zweifellos» hatten

«die Separatisten» im 18. Jahrhundert «bei dem damaligen trost-

:l Steinberg (wie Anm. 13), S. 6.
" Eduard Thurneysen, Die Basler Separatisten im achtzehnten Jahrhundert, Basel

1896, S. 54-106 (Basler Jahrbuch 1896); Ernst RudolfGrob, Separatistische
Strömungen in Basel im XVIII. Jahrhundert, Zürich 1907; Wernle (wie Anm. 6), S.

325-356. - Eduard Thurneysen (1856-1931) war Pfarrer in Basel. Zumindest
seine zweite Frau verkehrte in erweckten Kreisen (vgl. «Der Refonnation
verpflichtet. Gestalten und Gestalter in Stadt und Landschaft Basel aus fünfJahrhunderten»,

S. 199-203, hier S. 199f Das Porträt ist dem gleichnamigen Sohn gewidmet).

- Paul Wernle (1872-1939) war Kirchenhistoriker in Basel. In seinem
Nachruf wird er deutlich als ein Frommer in pietistischer Tradition markiert
(vgl. Basler Jahrbuch 1940, S. 67-77). - Ernst Grob war Theologe und hat u. a.

zu Freikirchen in der Schweiz publiziert. Die radikalpietistische Bewegung in
Basel ist auch in der «Geschichte des Pietismus in den Schweizerischen
Reformierten Kirchen» Thema. Bezogen auf Basel griff der Verfasser jedoch lediglich
auf Thurneysen zurück, ohne dessen Ausführungen zu reflektieren oder zu ergänzen

(vgl. Wilhelm Hadorn, Geschichte des Pietismus in den Schweizerischen
Reformierten Kirchen, Konstanz; Emmishofen 1901).

B Für die Bezeichnung vgl. Wernle (wie Anm. 6), S. 346.



190 Erika Hebeisen - Zur Vergesellschaftung der pietistischen

losen Zustande der in ihren toten Formen erstarrten Kirchenge-
meinschaft gewichtige Gründe» für Kritik, schreibt beispielsweise
Grob.24 Gleichzeitig grenzen sie sich aber von der historisch spezifischen

radikalpietistischen Praxis ab. So bewertet nicht nur Wernle
die radikalpietistische Verweigerung aller kirchlichen Rituale als

«Kirchenstürmerei».2' In «Stürmerei» klingt diejenige «Zwängerei»
an, die bürgerliche Protestanten um 1900 als ihrem religiösen
Selbstverständnis wenig angemessen erachteten. Zwar stellen die drei
Autoren die pietistische Kritik als moralisch berechtigt dar, die
konkrete radikalpietistische Praxis verurteilen sie jedoch als übertrieben
und unanständig. Auf dieser Basis unterscheidet die Kirchen- und
Stadtgeschichte bis heute zwischen dem «Basler Pietismus» als einer
wohltemperierten «an sich stillen Geschichte»2'' einer notwendigen
religiösen Erneuerung und dem «Separatismus» als einer überdrehten
Geschichte von anmassender politischer Dissidenz. Dabei gilt lediglich

der Radikalpietismus als eine politische Praxis, während der
kirchliche Pietismus als apolitische Religiosität interpretiert wird.
Entsprechend wurde die Geschichte der radikalpietistischen Bewegung

in Basel bisher als eine von «Separatistenexzessen»27 und von
«separatistischen Hitzköpfen» erzählt.28

Der Aufsatz von Thurneysen, der den Status eines lustoriographi-
schen Urtextes hat, folgt am deutlichsten der Perspektive des Ancien
Regime. Seine Erzählung fokussicrt obrigkeitliches Handeln und
orientiert sich ausschliesslich an Quellen dieser Obngkeit.2'' In dieser

Logik kulminieren alle drei Erzählungen über die radikalpietistische
Bewegung in Basel, wobei sie in jedem Fall folgende Geschichte
einschliesscn:

In den 1720/30er Jahren entstanden in der Stadt Basel erste
pietistische Versammlungen, sogenannte Konventikel, beispielsweise im
Haus von Lukas Fattet und der «Witwe Hugo» oder in demjenigen
von Lukas Schmid sowie bei Hans Franz Sarasin. Diese sowie der

" Grob (wie Anm. 22), S. 29.
21 Wernle (wie Anm. 6), S. 339, sowie Gustav AdolfWanner, Hieronymus Annoni,

in: Der Reformation verpflichtet. Gestalten und Gestalter in Stadt und Landschaft
Basel aus fünfJahrhunderten, Basel 1997, S. 67-72, hier S. 70.

26 Wernle (wie Anm. 6), S. 342.
27 Ebd.
28 Grob (wie Anm. 22), S. 15.
29 Es handelt sich hier um den zweiten Teil einer Darstellung der Zeit zwischen

1725 und 1800, wobei der Artikel klar auf die Zeit zwischen 1740 und 1760
fokussiert ist, vgl. Thurneysen (wie Anm. 22), S. 54—106.



Bewegung am Übergang in die Moderne 191

gegen Ende des Jahrzehnts einsetzende Aufbau einer Herrnhuter
Diasporagemeinde wurden von der Obrigkeit weitgehend geduldet.
In den 1740er Jahren bahnten dann drei Ereignisse einen ernsthaften
Konflikt zwischen pietistischen Gemeinschaften und der Obrigkeit
an. Erstens vollzogen sowohl auf der Landschaft als auch in der Stadt
radikale Pietisten und Pietistinnen sogenannt «stille Begräbnisse»
ausserhalb des Kirchhofes. Zweitens zog 1746 der pietistische Pfarrer
Hieronymus Annoni in die Kirchgemeinde Muttenz in der Nähe
der Stadt. Und drittens kamen ein Jahr später nach der Hinrichtung
eines Radikalpietisten auf der Luzerner Landschaft dessen Familie
und zahlreiche Angehörige dieser religiösen Gemeinschaft nach
Basel. So kam es 1750 schliesslich zum Eclat. Im Herbst dieses Jahres

wurde auf der Basier Landschaft der Radikalpietist Daniel
Riggenbach, der im Zusammenhang mit dem «stillen Begräbnis» seiner
Schwester unter Mordverdacht stand, verhaftet. Der «Fall Riggenbach»

sei «bedeutungsvoll geworden», weil «er der äussere Anlass war
zum Hervortreten aller möglichen fremden und einheimischen
Separatisten in Basel.»3" Nur wenige Wochen später, im Dezember
1750, wurde Riggenbachs Glaubensbruder, der Radikalpietist Jean
Mainfait, in der Stadt an den Pranger gestellt. Darauf formierte sich

pietistischer Protest, den Wernle als «schwärmerische Huldigung
seitens der Basler Separatisten» bezeichnet. Diese «Huldigung» habe
dann «eine neue Phase im Kampf» gegen obrigkeitliche Restriktionen

eingeleitet." In diesem Sinn stellt er die Solidaritätskundgebung
für Jean Mainfait als Auslöser einer politischen Bewegung dar,

die er selber nie als solche bezeichnet hat.
Der historiographische Fokus war bisher nicht auf einen Formie-

rungsprozess von Frommen, sondern auf staatliches Handeln gerichtet.

Man wollte obrigkeitliche Repression nachvollziehbar machen,
indem aufgezeigt wurde, wie radikale Pietistinnen und Pietisten das

Mass verloren. In dieser Logik wurde am Beispiel der «Separatistenprozesse»

von 1750—1754 eine Spirale von Repression und Widerstand

an zahlreichen Einzelbeispielen illustriert. Dabei wurde nach
Mainfait aus Lyon der Basler Bader Hans Ulrich Miville als

«Erzseparatist» und «störrisches Element»32 zur zentralen Figur stilisiert.33

"' Wernle (wie Anm. 6), S. 347. Ebenso hat bereits Thurneysen (wie Anm. 22), S.

68, die Verhaftung von Riggenbach kommentiert: «Imjahre 1750 trat ein Ereignis

ein, das im ferneren Verlauf weittragende Folgen hatte.»
11 Wernle (wie Anm. 6), S. 347.
" Thurneysen (wie Anm. 22), S. 78.
" Dieser Figur werden ganze Kapitel gewidmet, vgl. Grob (wie Anm. 22),

S. 107-113.



192 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pietistischen

Die historiographische Aufmerksamkeit für Miville spiegelt lediglich
das spezielle Interesse der städtischen Obrigkeit an diesem Mann.
Miville hatte während den «Separatistenprozessen» mit einem
radikalpietistischen Pamphlet an deren Ehre gerührt.34 Einer anderen
männlichen Figur wurde historiographisch vergleichsweise viel
Aufmerksamkeit zuteil, weil deren Strafe spektakulär ausfiel: Georg
Cerf, ein deutscher Uhrmacher, wurde im Sommer 1754 in Basel zu
zehn Jahren Galeere verurteilt und die Strafe in der Normandie auch
vollzogen.3' Neben den drei Männern Mainfait, Miville und Cerf,
die historiographisch zu Anführern und Exponenten erhoben wurden,

werden in den frühen historischen Erzählungen über den
«Basler Separatismus» am Rand auch Frauen erwähnt. Der offenbar
vergleichsweise starken Präsenz von Frauen in der lokalen
radikalpietistischen Bewegung begegnen die Verfasser jedoch mit deutlichem

Befremden. So machen sie die Pietistinnen zu Fremden,
indem sie beispielsweise den Anteil ortsfremder Bediensteter stark
überbewerten. Zudem sprechen sie den Frauen der Bewegung - wie
es schon deren Zeitgenossen taten — die politische Handlungsfähigkeit

ab. Während sie die männlichen Vertreter der radikalpietistischen

Bewegung trotz ihrer Dissidenz immer als politische Akteure
reflektieren, marginalisieren sie die weiblichen als Mitläuferinnen
und Verführte. Auch diese historiographische Ordnung der
Geschlechter spiegelt die obrigkeitliche Perspektive aus dem 18.
Jahrhundert. Die Quellen verzeichnen die Aktivitäten von Frauen, weil
diese ihre Frömmigkeitspraxis häufig vehement verteidigten und
damit in ihrer politischen Dissidenz verharrten. Dafür wurden sie

hart bestraft. Trotzdem werden sie in den Protokollen und Bench-
ten in der Regel zum weiblichen Hinterland abgewertet.36

Das Ende der «Separatistenprozesse» wird im Herbst 1754 mit
Hans Ulrich Mivilles Rückkehr als reuiger Sünder in den Schoss der
städtischen Mehrheitsgesellschaft markiert. Die harten Bedingungen
seiner Gefangenschaft hätten «den Trotzkopf» nach einigen Monaten

«weich» gemacht.' Daran schliessen noch einige Schilderungen

' Weiterführend dazu Enka Hebeisen, Pietismus als Praxis. Das fromme Milieu
Basels (1750-1830), unveröffentlichtes Typosknpt der Dissertation, Teil II, Kap. 2.1.

'Thurneysen (wie A.nm. 22), S. 87; Grob (wie Anm. 22), S. 102; Wernle (wie
Anni. 6), S. 353f.
Dieses Bild habe ich mit der Rekonstruktion einer weiblichen Genealogie aus

dem bürgerlich-pietistischen Milieu Basels konfrontiert, vgl. Enka Hebeisen,
Vom Rand zur Mitte. Eine weibliche Genealogie aus dem pietistischen Milieu
Basels, in: Schweizerische Zeitschnft für Geschichte 52 (2002), S. 463-476.
Wernle (wie Anm. 6), S. 352.



Bewegung am Übergang in die Moderne 193

von Begnadigungen an. Dann bringt Thurneysen mit seiner Para-

phrasierung eines Berichts des Kirchenbannes vom Mai 1755 das

Ende der «Separatistenprozesse» als obrigkeitliche Disziplinierung
einer politischen Bewegung auf den Punkt: Der Kirchenbann habe

zwar unter den «Separatisten» keine «Sinnesänderungen» feststellen
können, müsse aber immerhin nicht «von neuem Zusammenlaufen»
berichten.38 Den Schluss in ihren Darstellungen zum «Basler Separatismus»

markieren die Kirchenhistoriker um 1900 aber mit einer
neuen Versammlung von Frommen, die den kirchlichen Gottesdienst

für «sündlich und verwerflich» erachteten.3'' Diese Versammlungen

beim Metzgermeister Johann David, an denen zwischen 20
und 30 Personen teilgenommen hätten,40 erregten erstmals 1764 den
Ärger der Obrigkeit. Trotz Einschränkungen und späteren Verboten
hätten diese jedoch mit Unterbrüchen sicher bis 1772 stattgefunden.
Damit verweisen die Autoren zwar nicht auf das Fortbestehen der
radikalpietistischen Bewegung, jedoch auf dasjenige von einzelnen
Gemeinschaften.

Inwiefern aber stellen sie darüber hinaus auch Kontinuitäten her
zur kirchenkonformen pietistischen Bewegung in Basel? Thurneysen

erwähnt zwar, dass die «separatistische» Bewegung am Ende des

18. Jahrhunderts nicht ganz verschwunden sei, exemplifiziert aber
deren Kontinuität allein mit Blick auf die Wiedertäufer.41 Wernle
markiert insofern Kontinuität, als er vom «Ausklingen der verschiedenen

Richtungen» in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
spricht.42 Während er vom «Separatismus» lediglich schreibt, dass

dieser «nie völlig ausgestorben» sei, betont er für den «kirchlichen
Pietismus von der Annonischen Art», dass dieser damals an Attraktivität

gewonnen habe.43 Damit hält er letztlich an der Zweiteilung
von «Separatismus» und «Pietismus» fest. Grob hingegen erhebt «die

Separatisten» abschliessend mit Blick auf die reformierten Kirchen

31 Thurneysen (wie Anm. 22), S. 89.
3" Thurneysen (wie Anm. 22), S. 96-98, hier S. 96; Grob (wie Anm. 22), S. 115;

Wernle (wie Anm. 6), S. 355.
4 Mit grosser Wahrscheinlichkeit handelte es sich bei den Teilnehmern nur um

Männer, da Thurneysen ausschliesslich die männliche Form braucht, während er
ansonsten durchaus die Frauen als solche sprachlich auswies, vgl. Thurneysen
(wie Anm. 22), S. 96-98.

4 Thurneysen (wie Anm. 22), S. 104—106.
4- Wernle (wie Anm. 6), S. 354.
4 Wernle (wie Anm. 6), S. 355.



194 Erika Hebeisen - Zur Vergesellschaftung der pietistischen

zur frommen Avantgarde: «Den Separatisten gebührt ungeschmälert
das Verdienst, ganz ungewollt — denn die wollten nicht das Salz in
der Kirche sein - das kirchliche Leben innerhalb der Landeskirche
neu entfacht und die Prediger zur gewissenhaften Ausübung ihres
Amtes gezwungen zu haben.»44

In diesen Darstellungen erscheint Hieronymus Annoni kaum als

Teil der Bewegung — schon gar nicht als Angehöriger der
radikalpietistischen Bewegung. Viel eher wird er als zwar pietistischer, aber

unabhängiger Pfarrer dargestellt, der zwischen Kirche und Bewegung

vermittelte.4' Seine Aufwertung zum eigentlichen Begründer
des «Basler Pietismus» erfuhr er jedoch nicht in diesem Kontext.
Diese Überhöhung einer Einzelfigur zum pietistischen Helden
erfolgte in der Traditionsbildung kirchenkonformer pietistischer
Kreise.46 Auf dieser Basis erscheint Hieronymus Annoni in der
lokalgeschichtlichen Pietismusforschung als eine Figur, die zwar wegen
ihrer pietistischen Religiosität mit der Obrigkeit Konflikte auszutragen

hatte, letztlich aber immer ganz Kirchenmann blieb. Er wird
losgelöst von der radikalpietistischen Bewegung als vernünftiger,
abwägender Vermittler beschrieben: «Die klare Haltung, in der er sich
sowohl gegen den Gewissenszwang der orthodoxen Staatskirche zur
Wehr setzte, aber auch die Kirchenstürmerei der Sektierer entschieden

verwarf, machten ihn zur Autorität.»47
Im Gegensatz zu den radikalen Pietistinnen und Pietisten, die auf

politischem Parkett für ihre Religiosität einstanden, wird Annonis
Pietismus immer auf der Ebene der Argumente, der Reflexion und
der kreativen Intervention dargestellt. Mit dieser histonographischcn
Figur wurden die Anfange des Basler Pietismus männlich und

44 Grob (wie Anm. 22), S. 133.
4i Thurneysen thematisiert lediglich die Konflikte, die Annoni aufgrund seiner

pietistischen Praxis mit der Obngkeit auszutragen hatte, vgl. Thurneysen (wie
Anm. 22), S. 67f.

4" Dieser Traditionsbildung haben sich Hadorn in seiner «Geschichte des Pietismus
in der Schweiz» und Wernle in seiner «Geschichte des Schweizenschen
Protestantismus» verschrieben Jener behandelt Annoni in einem eigenen Kapitel, vgl.
Hadorn (wie Anm. 22), S. 298-310, dieser widmet ihm die Hälfte seines Kapitels
über den «Basler Pietismus», vgl. Wernle (wie Anm. 6), S. 325-341.
Weiterführend zu dieser Art der pietistischen Traditionsbildung Ulrike Gleixner, Wie
fromme Helden entstehen. Biographie, Traditionsbildung und Geschichtsschreibung,

in: Werkstatt Geschichte 30 (2001), S. 38-49.
47 Wanner (wie Anm. 25), S. 70.



Bewegung am Übergang in die Moderne 195

gelehrt verkörpert sowie in der reformierten Kirche verankert.48

Insgesamt hat die lokale Pietismusforschung die radikalpietistische
Bewegung auf den Aspekt des «Separatismus» verkürzt und die pietistische

Bewegung von ihrer radikalpietistischen Tradition abgelöst.
Dieser Marginalisierung der radikalpietistischen Bewegung folgte
auch diejenige Basler Stadtgeschichte, die «den Pietismus» noch als

gesellschaftlich relevant begriff. Die lokale radikalpietistische Bewegung

sei eine «kleine», «militante» Gruppe von «Separatisten» gewesen,

die nie eine breitere Akzeptanz erfahren hätte.4'' Abgesehen
davon, dass diese Einschätzung noch nie ernsthaft überprüft wurde,
ist damit kaum etwas über die Wirkung der lokalen radikalpietistischen

Bewegung gesagt.

3. Grenzüberschreitende Sozietätenbildung

Unter der Bezeichnung «Sozietätenbewegung» hat die Aufklä-
rungsforschung diejenigen Vereinigungen gefasst, die auf der
ideologischen Basis der Aufklärung von Männern gegründet, getragen und

1 Dazu Chnstoph Johannes Riggenbach, Hieronymus Annoni. Ein Abnss seines
Lebens samt einer Auswahl seiner Lieder, Basel 1870; Burckhardt (wie Anm. 8);
Wernle (wie Anm. 6); Wanner (wie Anm. 25), sowie Rudolf Dellsperger, Der
Pietismus in der Schweiz, in: Geschichte des Pietismus, Bd. 2: Der Pietismus im
18. Jahrhundert, hrsg. von Martin Brecht und Klaus Deppermann, Göttingen
1995, S. 606f. Vielschichtiger erscheint Annoni in seiner neuesten Biographie.
Weil die Biographin auf eine historiographische Einordnung verzichtet, fehlt
jedoch auch hier die Basis für eine Ncuinterpretation, vgl. Hildegard Gantner-
Schlee, Hieronymus Annoni 1697-1770. Ein Wegbereiter des Basler Pietismus,
Muttenz 2001. Im Historischen Lexikon der Schweiz, Bd. 1, S. 355, rückt Ulrich
Gabler Annoni in eine kaum nachvollziehbare Nähe zur Aufklärung. Dieser sei

nicht nur «allen Extremen» abhold gewesen, vielmehr habe er seine kirchhch-pie-
tistische Frömmigkeit «mit einem aufgeklärten Lebensgefühl» verbunden.

'Burckhardt (wie Anm. 7), S. 89. Darüber hinaus wird in der neuesten histonschen

Überblicksdarstellung zur Stadt Basel die Geschichte der lokalen pietistischen

Bewegung aut der einen Seite marginahsiert, indem erklärt wird, dass

«Pietismus wie die Herrnhuter Sozietät eine Sache von Minderheiten»
geblieben sei, vgl. Susanna Burghartz, Das «Ancien Regimo, in: Basel. Geschichte
einer städtischen Gesellschaft, hrsg. von Georg Kreis und Beat von Wartburg,
Basel 2000, S. 142. Andererseits habe ich mit meinem Beitrag in eben diesem
Band gerade fiir die Relevanz der pietistischen Bewegung in Bezug auf die
Geschichte der Stadt plädiert, vgl. Erika Hebeisen, «... um den erloschenen Glauben

anjesum Christum wieder unter dem Volk zu wecken». Pictistische
Gemeinschaftsbildung am Übergang in die Moderne, a. a. O., S. 339-348.



196 Enka Hebeisen - Zur Vergesellschaftung der pietistischen

in der Regel auch frequentiert worden sind.50 In Basel trifft dies in
erster Linie auf die 1777 von Isaak Iselin initiierte «Gesellschaft zur
Aufmunterung und Beförderung des Guten und Gemeinnützigen»
sowie auf die zehn Jahre später gegründeten Basler Lesegesellschaft
zu.51 Obwohl im 18. Jahrhundert auch religiös ausgerichtete Sozietäten

entstanden sind, wurden diese bisher kaum als Teil der Sozietä-
tenbewegung wahrgenommen. In Ansätzen wurde eine entsprechende

Integration am Beispiel der in Basel verankerten Deutschen
Christentumsgesellschaft (ChG) unternommen. In deren Anlage
fand der Aufklärungsforscher Ulrich Im Hof den «Sozietätsgedanken
des 18. Jahrhunderts» durchaus aufgehoben.52 Es war aber nicht nur
ein moderner «Gedanke» in der ChG aufgehoben, sie war um 1800
aus soziokultureller Perspektive ebenso zeitgemäss wie programmatisch

religiös. In ihrer Organisationsform überwand sie das ständische
Prinzip. Ihre Trägerschaft nutzte moderne Kommunikationsmittel
wie persönliche Briefe und Zeitschriften, und sie zielte auf eine
Reform der Gesellschaft im Hier und Jetzt. Dieses Reformprojekt
basierte jedoch nicht wie dasjenige der Aufklärer auf einer moralischen

Philosophie, sondern auf religiöser Praxis. In diesem Rahmen
stand die ChG auch Frauen offen, wobei die interne Ordnung der
Geschlechter wiederum segregiert und hierarchisch strukturiert war.
Mit diesem spezifischen Einschlussmodell war die ChG ihrer Zeit
sogar voraus. Spätere bürgerliche Gesellschaften, Vereine und
Institutionen öffneten sich den Frauen erst im ausgehenden 19. Jahrhundert

exakt in dieser Form.'3
Neben der ChG war in Basel, wie erwähnt, ab 1740 auch die

Herrnhuter Brüdersozietät präsent. Diese beiden pietistischen Sozietäten

agierten vor Ort jedoch verschieden. Die ChG baute ab 1780

M Kritisch dazu aus geschlechtergeschichtlicher Perspektive für die Städte Bern und
Zürich im Vergleich: Brigitte Schnegg, Geschlechterkonstellationen in der Geselligkeit

der Aufklärung, in: Schweizerische Zeitschnft für Geschichte 52 (2002),
S. 386-398.

51 Historisches Lexikon der Schweiz, Bd. 2, S. 43; Emil Erne, Die Schweizerischen
Sozietäten. Lexikalische Darstellung der Reformgesellschaften des 18. Jahrhunderts

in der Schweiz, Zürich 1988, S. 249 und 258-264.
,2 Ulnch Im Hof, Der Sozietätsgedanke im 18. Jahrhundert, in: Pietismus und Neuzeit

7 (1981), S. 9—27. hier S. 17. Die ChG ist denn auch im Lexikon der Sozietäten

in der Schweiz aufgeführt, vgl. Erne (wie Anm. 51), S. 250—252.
" Für die Schweiz im Überblick siehe Beatnx Mesmer, Ausgeklammert -

Eingeklammert. Frauen und Frauenorganisationen in der Schweiz des 19. Jahrhunderts,
Basel; Frankfurt a. M. 1988, S. 4—48, sowie Albert Tanner, Arbeitsame Patrioten

- wohlanständige Damen. Bürgertum und Bürgerlichkeit in der Schweiz
1830-1914, S. 424-476.



Bewegung am Übergang in die Moderne 197

von der Stadt Basel aus vorerst ein männerzentriertes Netzwerk auf,
das auf möglichst weitreichende Repräsentation und Mission zielte,
während die Herrnhuter Brüdersozietät in der Stadt und auf der Basler

Landschaft vor allem ihr familienzentriertes Versammlungswesen
pflegte. Zwar ist die Geschichte der Herrnhuter Brüdersozietät als

pietistische Gemeinschaft sowie ihre Organisationsstruktur aus

kirchengeschichtlicher Perspektive relativ gut erforscht.'4 Sozial- und
kulturgeschichtliche Forschungen sowohl zum Zentrum in Herrnhut,
als auch zu den herrnhutischen Lebensgemeinschaften in ganz
Europa liegen jedoch erst sehr vereinzelt vor.55 Entsprechende
Untersuchungen von einzelnen Diasporagemeinden im jeweiligen städtischen

Kontext fehlen meines Wissens ganz." Unter «Diasporaarbeit»
verstand der Begründer der Brüdersozietät Nikolaus Ludwig von
Zinzendorf (1700—1760) die «Pflege der Gemeinschaft mit den in
allen Konfessionen lebenden Kindern Gottes». Diese habe gerade
darum ein so grosses Echo gefunden, weil sie «die Erweckten nicht
aus ihren eigenen Kirchentümem herausholte».'7 Obwohl die
Brüdersozietät das zumindest im 18. Jahrhundert nicht explizit als Ziel
ihrer «Diasporaarbeit» formulierte, diente diese immer auch der
herrnhutischen Mission. Die Geschichte der Diasporagemeinde in
Basel ist in keiner Weise erforscht. Auf lokaler Ebene wurde kaum
eine herrnhutische Erinncrungskultur gepflegt. Jubiläumsschriften
zur Basler Brüdersozietät sind bemerkenswert selten und wenig
umfangreich.'8 Wohl weil die Brüdersozietät als weit gespanntes

,4 In Form einer Überlagerung von eigener Traditionsbildung und
kirchengeschichtlicher Untersuchung dargestellt von Meyer (wie Anm. 17), S. 5-106.

" Weiterführend dazu die geschlechtergeschichtliche Untersuchung «Wanderer
zwischen den Welten. Die Herrnhuter Brüdergemeine als internationale
Gemeinschaft 1760—1857», mit der sich Gisela Mettele im Februar 2004 an der
Universität Chemnitz habilitiert hat.

u Zum Konzept der herrnhutischen Diasporaarbeit vgl. Meyer (wie Anm. 17),
S. 65-67; Weigelt (wie Anm. 17), S. 701-710; Wernle (wie Anm. 6), S. 62-174.
Meyer (wie Anm. 17), S. 65.

M Ein Rückblick auf die eigene lokale Geschichte zur «Ennnerung an die 150-jährige
Jubelfeier» wurde erstmals 1890 publiziert. Anlass für eine zweite lokale
Erinnerungsschrift war der 1911 erfolgte Bezug des neuen Versammlungslokals an der
Ringgasse 4, vgl. Steinberg (wie Anm. 13). Aus dem Jahr 1925 ist eine
handschriftliche, 30seitigc Erinnerung an «Das Leben in der alten Basler Brüder-
Societät» überliefert, vgl. «Die Schule der Basler Brüdersozietät 1802-1842). Auf
Grund der Sozietäts-Protokolle zusammengestellt von Johannes Wullschlägcl,
Umtäts-Archiv Herrnhut (UAH) NB I R.3.1276. 1940 erschien in Basel von
Konrad Krüger und Benjamin Staehelin eine Schrift unter dem Titel «200 Jahre
Brüdersozietät in Basel», sowie 50 Jahre später eine Jubiläumsschrift zum
250jährigen Bestehen, die eine Geschichte dieser Diasporagemeinde holzschnittartig

skizziert (wie Anm. 18).



198 Erika Hebeisen - Zur Vergesellschaftung der pietistischen

Netzwerk organisatorisch und programmatisch auf das Zentrum in
Herrnhut ausgerichtet blieb. Umgekehrt war die Geschichte der
Basler Brüdersozietät bisher kaum Thema der lokalen Kirchengeschichte

oder gar der Stadtgeschichte.^
Im Gegensatz dazu bildet die ChG in der Historiographie zu Basel

eine Art Scharnier zwischen der lokalen pietistischen Bewegung und
dem «Frommen Basel» im 19. Jahrhundert. Das Organisationsprinzip

der ChG basierte auf Kommunikation und Vernetzung. Die
Männer vom Vorstand und im Sekretariat haben unzählige Protokolle

verfasst, tausende von Briefen geschrieben, Traktate und eine
Zeitschrift publiziert.6" Die Erstausgabe der monatlich erscheinenden
Zeitschrift «Sammlungen für Liebhaber christlicher Wahrheit und
Gottseligkeit» erschien 1786.61 Formal gegründet wurde die ChG am
30. August 1780. An diesem Tag trafen sich in Basel sechs Männer
im Haus des Theologieprofessors Wernhard Herzog, um sich als

Vorstand zu konstituieren. Dieser setzte sich je zur Hälfte aus

Theologen und Laien zusammen. Vier der sechs Vorstandsmitglieder
waren bisher in der «Versammlung der Ledigen Brüder» organisiert

59 Die zwei letzten Überblicksdarstellung zur Religion in der Stadt Basel haben der
Brüdersozietät entsprechend wenig Platz eingeräumt. In einer Jubiläumsschrift
der Basler Bibelgesellschaft, die die ChG und ihre Tochtergesellschaften ausführlich

würdigt, wird lediglich aufeiner Seite an die Brüdersozietät in Basel erinnert,
vgl. Hauzenberger (wie Anm. 18). S. 58f. Im Sammelband «Das Fromme Basel»

ist die Basier Brüdersozietät lediglich integral und disparat ein Thema, vgl.
Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3); früher und spezifischer, jedoch deutlicher noch
aus kirchengeschichtlicher Perspektive Grob (wie Anni. 22), S. 67-78, sowie
Wernle (wie Anm. 6), S. 99-114.

60 Vier Jahre nach ihrer Gründung bezeichnete sich die ChG als «Freundschaftsverbindung»

und verstand sich als Korrespondentennetzwerk, vgl. «Die
Christentumsgesellschaft in der Zeit der Aufklärung und der beginnenden Erweckung).
Texte aus Briefen, Protokollen und Publikationen, hrsg. von Ernst Staehelin,
Basel 1970, S. 279, und Martin Brecht, «Wir sind nur correspondierende Pietisten».

Neue Einsichten in die Anfänge der Christentumsgesellschaft, in: Pietismus
und Neuzeit 7 (1981), S. 74, sowie Weigelt (wie Anm. 17), S. 714. Grundlegend
für die Geschichte der ChG in Basel sind: Ostertag (wie Anm. 14), S. 197—228,
Wernle (wie Anm. 6), S. 29—62, sowie der Jubiläumsband 200 Jahre ChG in:
Pietismus und Neuzeit 7 (1981).

" Die Zeitschrift erschien von 1786 bis 1912 unter diesem Namen. Bereits ab 1783

publizierte die ChG aus ihren Protokollen unter dem Titel «Auszüge aus dem
Briefwechsel der Deutschen Gesellschaft», vgl. Wernle (wie Anm. 6), S. 36, sowie
Gustav Adolf Benrath, Einige Bemerkungen zur Zeitschriften-Literatur der

Erweckung, in: Erweckung am Beginn des 19. Jahrhunderts. Referate einer
Tagung an der FU Amsterdam, hrsg. von Ulnch Gabler und Peter Schramm,
Basel Î985, S. 197-202.



Bewegung am Übergang in die Moderne 199

gewesen. Diese fanden seit 1768 im Haus von Pfarrer Jakob
Friedrich Meyenrock statt,''2 der nun im Vorstand der ChG Einsitz nahm.
Wiederum vier aus dem ersten Vorstand gehörten dem Basler Patriziat

an und zwei waren Württemberger, die als Handelsangestellte in
Basler Unternehmen arbeiteten. Der Vorstand dieser pietistischen
Sozietät verkörperte Männlichkeit, Bürgerlichkeit und Kirchlichkeit.

Und er stellte sich zumindest über einzelne Mitglieder in eine
radikalpietistische Tradition. Auf einer überaus schmalen Überliefe-
rungsbasis wird ansonsten jeweils die von Hieronymus Annoni
aufgebaute «Gesellschaft der guten Freunde», die ausschliesslich Männer
versammelte, als Vorgängerin der ChG apostrophiert.63

Zwar war die ChG in Basel 1780 als Partikulargesellschaft gestartet,

vier Jahre später wurde sie jedoch zum Zentrum der gesamten
Sozietät erhoben. In der Zwischenzeit waren eine Reihe von
entsprechenden Partikulargesellschaften in der übrigen Schweiz sowie
in Deutschland mit hoher Konzentration im Südwesten entstanden.64

Die Idee für die ChG geht zurück auf den Augsburger Pfarrer
Johann August Urlsperger (1728-1806). Er liess sich auf Reisen
inspirieren von pietistischen Gesellschaften in England und Schweden.6'

Sein Ziel war ein publizistischer Kampfverbund von Theologen,

die sich mit der Feder bewaffnet der Aufklärungsbewegung
entgegenstellen sollten. Obwohl er unter hohem persönlichen Einsatz

eine solche Vereinigung von Gelehrten vorantrieb, drang er
letztlich nicht durch. Speziell in Basel setzte sich das Modell der
Vernetzung pietistischer Laien durch. Bereits die Mobilisierung für eine
entsprechende Sozietät ging von Laien aus den «Versammlungen der

1,2 Die «Versammlung der Ledigen Brüder» konstituierte sich 1768. Anfänglich nahmen

neun Männer teil. Bis zur Gründung der ChG elfJahre später hatte sich ihre
Zahl auch schon einmal verdreifacht. Zu den Vorstandsmitgliedern siehe Weigelt
(wie Anm. 17), S. 713, sowie das Personenregister bei Staehelin (wie Anm. 60).

63 Diese Gesellschaft ist noch kaum erforscht, so dass sich Bezüge zur ChG lediglich
über gemeinsame Ideen herstellen lassen, vgl. Gantner-Schlee (wie Anm. 48),
S. 207f; Burckhardt (wie Anm. 8), S. 101.

1,4 Zuerst in Nürnberg, Stuttgart und Frankfurt sowie etwas später auch in Stendal,
Berlin, Magdeburg usw. Für eine Liste der Partikulargesellschaften siehe Wernle
(wie Anm. 6), S. 33, sowie Weigelt (wie Anm. 17), S. 713.

'" Als Vorbilder dienten Urlsperger die englische «Society for Promoting Christian
Knowledge» und die schwedische «Societas Svecana pro Fide et Christianismo»,
vgl. Weigelt (wie Anm. 17), S. 710-712. Ausführlicher zu Person und Werk
von Urlsperger Horst Weigelt, Von Schwenckfeld bis Lohe. Aspekte aus der
Geschichte evangelischer Theologie und Frömmigkeit in Bayern, Neustadt a. d.

Aisch 1999, S. 95-143.



200 Erika Hebeisen - Zur Vergesellschaftung der pietistischen

Ledigen Brüder» aus. Deren Präsident, Georg David Schild aus

Frankfurt, spielte eine zentrale Rolle für die Gründung der ChG in
Basel.66 Ihm ging es weniger um die Erhaltung der «reinen Lehre»,
als vielmehr um die kollektive Selbstvergewisserung in pietistischer
Gemeinschaft.67

Mit Blick auf die soziale Zusammensetzung ist die ChG in Basel
also eine Gründung von männlichen Laien aus Frankfurt, Württemberg

und Basel, wobei die Initiative von ortsfremden Angestellten
ausging, während sich die Basler Theologen für den Vorstand
anwerben liessen. Auf der Ebene der Mitglieder erfuhren die
Versammlungen während der ersten 25 Jahre ihres Bestehens eine
beachtliche Feminisierung. Insgesamt stieg die Anzahl der Mitglieder
in dieser Zeit von rund 60 auf etwas über 100. Waren 1784 — nachdem

Basel zum Zentrum der Gesellschaft geworden war — nur knapp
20% der Mitglieder Frauen, kippte das quantitative Geschlechterverhältnis

über die Jahrhundertwende bei steigender Mitgliederzahl:
1811 waren bereits rund 60% aller Mitglieder Frauen.68 Zwar hatten
die Frauen nach wie vor keinen Einsitz im Vorstand der ChG, sie
trafen sich jedoch wöchentlich in vier verschiedenen von Frauen
geleiteten Versammlungen.6'' Während nach der Jahrhundertwende
immer mehr Frauen die Versammlungen der ChG besuchten, wandten

sich die verbliebenen und die neuen männlichen Mitglieder —

darunter zahlreiche aus Württemberg — zunehmend dem Aufbau
neuer pietistischer Gesellschaften, Vereine und Institutionen zu.

'* Protokoll der ChG vom 30.8.1780, in: Staehelin (wie Anm. 60). S. 147. Schild
arbeitete in den 1770er Jahren als Handelsangestellter in der Strumpfwarenfabrik
der Basler Bürgerfamilie Brenner.

'" Bnef von Schild an Urlsperger, März 1780, in: Staehelin (wie Anm. 60), S. 131.
Weil sich letztlich die populäre Variante des pietistischen Netzwerkes durchsetzte
und Georg David Schild gemeinsam mit sechs anderen Mitgliedern der «Ledigen
Brüder» die praktische Vorbereitung für die Gründung der ChG in Basel geleistet
hatte, gilt er heute für die sozialgeschichtlich interessierte Kirchengeschichte als

«eigentlicher Verwirklicher der Christentumsgesellschaft», vgl. Brecht (wie Anm.
60), S. 69-86. Hingegen erklärt eine jüngere Überblicksdarstellung den Sptntus
Rector Urlsperger erneut ganz in geistesgeschichtlicher Tradition zum alleinigen
Gründer, vgl. Peter Schicketanz, Der Pietismus von 1675 bis 1800, Leipzig 2001,
S. 159-165.

68 1784 werden für Basel 63 Mitglieder aufgeführt, 1811 knapp doppelt so viele,
nämlich 106 verzeichnet, vgl. Stachelin (wie Anm. 60), S. 213, sowie StABS PA
653 DD 38 Organigramm der Basler Christentumsgesellschaft: «Die innere
Einrichtung» der ChG, S. 9, gezeichnet von Johann Wernhard Herzog und
Johann Rudolf Burckhardt am 4. Dezember 1811.

M Organigramm der ChG, 1811, S. 8f.



Bewegung am Übergang in die Moderne 201

4. Institutionalisierung und Etablierung

Ausgehend von der ChG entstanden in der ersten Hälfte des

19. Jahrhunderts in Basel zahlreiche Institutionen. Diese wurden
von der Pietismusforschung schon mehrfach erwähnt. Sic sind

jedoch kaum erforscht. Entsprechend erscheint die reine Auflistung
als ein Leistungsnachweis, der einen Baustein bildet in einer auf Mission

ausgerichteten Erinnerungskultur. Dabei ist jeweils die Rede
von «Werken», als deren alleiniger «Gründer» in der Regel der
langjährige Sekretär der ChG, Christian Friedrich Spittler (1782-1867)
aufgeführt wird. So heisst es in der Festschrift zum 150-jährigen
Bestehen der Pilgermission St. Chrischona: «Durch Spittlers Initiative

sind im Umkreis Basels etwa dreissig verschiedene Werke der
Inneren und Äusseren Mission entstanden, so z. B. die Basler
Bibelgesellschaft (1804), die Basler Missionsanstalt (1815), die Armen-
schullehrerbildungs- und Kinderrettungsanstalt (1833), die Pilger-
mission St. Chrischona (1840), das Kinderspital in Basel (1845) und
das Diakonisscnhatis in Riehen (1852). Bei all diesen Gründungen
war es Spittlers Ziel, sämtliche Kräfte und Gaben sowie alle finanziellen

Mittel in den Dienst Gottes zu stellen, um den Menschen die
frohe Botschaft verkündigen zu können.» " Diese 1990 erschienene
Festschrift steht im Dienst einer evangelikalcn Erinnerungskultur,
die auf fromme Gemeinschaftsbildung und Mission zielt, indem
die eigene Geschichte in eine pietistische Tradition gestellt wird.
Umgekehrt wird dabei aber auch die Geschichte der pietistischen
Bewegung evangelikal überformt. Die (lokalgeschichtliche)
Pietismusforschung bezieht jedoch solche Texte in ihre Publikationen
ein, ohne diese als Teil einer evangelikalcn Identitätspolitik und
Missionsstrategie zu reflektieren.71

Der Entstehungsprozess von Institutionen der pietistischen Mission
in der Region Basel ist bisher lediglich nach religiösen Konzepten
sowie einigen Gründern und Leitern befragt worden.72 Zudem
sind einzelne Institutionen als Facetten des «Frommen Basel» im
19. Jahrhundert thematisiert worden, wobei beispielsweise ein Theologe,

der in der heutigen Pilgermission — einem Schulungszentrum
der evangelikalen Mission — unterrichtet, die neueste historische

Wenn Gottes Liebe Kreise zieht. 150 Jahre Pilgermission St. Chrischona
1840-1990, hrsg. von Edgar Schmid, Giessen 1990, S. 30.

1 Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3).
7: Weigelt (wie Anm. 17), S. 715-719. Kritisch dazu mit Blick auf die

Stadtgeschichte: Hebeisen, Gemeinschaftsbildung (wie Anm. 49), S. 339—348.



202 Erika Hebeisen - Zur Vergesellschaftung der pietistischen

Untersuchung zu dieser Institution vorlegt.73 Damit wird die
Geschichte solcher Institutionen der Mission — abgesehen von wenigen
Ausnahmen74 — entweder in den Dienst einer frommen Erinnerungskultur

genommen, oder deren Geschichte wird auf eine theologiezentrierte

Sicht verkürzt. Beide Varianten konzentrieren sich in
geistesgeschichtlichem Sinn auf die religiösen Konzepte bürgerlich-
pietistischer Männerwerke.7' Selbst dort, wo eine Institution wie das

Diakonissenhaus in Riehen, das heute von und für Frauen geführt
wird, im Mittelpunkt steht, betont der Verfasser, dass es nicht um
«das Frauenbild der Erweckungsbewegung» gehe und dass auch
die «gegenwärtige Oberin» die früheren Diakonissinnen nicht als

«Präfeministinnen des 19. Jahrhunderts» verstehe.76
In all den pietistischen Institutionen in und um Basel übernahmen

im 19. Jahrhundert bemerkenswert oft Männer aus Württemberg die
Leitung, Organisation und Administration, während in der Regel

'Jochen Eber, Spittlers Versuche, im Raum Basel eine Pilgermission zu gründen,
in: Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3), S. 37-50. Hier werden Entstehungszusammenhänge

vor der eigentlichen Gründung untersucht, die im Nachhinein auf das

Jahr 1840 festgelegt worden ist. Eber hält jedoch an der Logik vom Gründervater
als Schöpfersubjekt fest: «Die Zeit vor 1840 ist ein gutes Beispiel dafür, wie intensiv

Spittler daran arbeitete, den als richtig erkannten Gedanken einer
Pilgermission, wenn auch auf vielen Umwegen, zu realisieren.» (a. a. O., S. 50.)

74 Vor allem bilden diejenigen historischen Forschungen zur Basler Mission eine
Ausnahme, die sich aus der Perspektive der postcolomal theoncs mit den missionierten

Ländern und Kulturen befassen. Frauengeschichtlich angelegt sind zwei
Untersuchung zur Mission im 19. Jahrhundert: Simone Prodolliet, Wider die
Schamlosigkeit und das Elend der heidnischen Weiber. Die Basler Frauenmission
und der Export des europäischen Frauenideals in die Kolonien, Zünch 1987;
Dagmar Konrad, Missionsbräute. Pietistinnen des 19. Jahrhunderts in der Basler
Mission, Münster 2001. Es wurde aber auch Frauengeschichte verfasst zum Zweck
der pietistischen Traditionsbildung, vgl. Waltraud Haas, Erlitten und erstritten.
Der Befreiungsweg von Frauen in der Basler Mission 1816—1966, Basel 1994.
Untersuchungen aus sozialgeschichtlicher Perspektive: Anna Carolina Hirzel-
Strasky, Menschliche Werkzeuge göttlicher Erziehung. Die Evangelische Predigerschule

in Basel (1876-1915) und ihre Schüler, Basel 2000; Josef Mooser, Der
«christliche Unternehmer» Karl Sarasin. Sozialer Protestantismus in der Schweiz
und in Deutschland, in: Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3), S. 73-92.

71 In diesem Sinn hat der Kirchenhistoriker Kuhn in seinem Aufsatz zur pietistischen

Bildungsinstitution in Beuggcn nach den «geistigen Voraussetzungen» des

ersten Inspektors und dessen «Verständnis» von Diakonie gefragt, vgl. Thomas
K. Kuhn, Diakonie im Schatten des Chiliasmus. Christian Heinrich Zeller
(1779-1860) in Beuggen, in: Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3), S. 93-110, hier,
S. 99.

7I' Michael Raith, Zu den Diakonissen in Riehen, in: Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3),
S. 111-121, hier S. 111.



Bewegung am Übergang in die Moderne 203

Männer aus der Basler Oberschicht diejenigen Gremien besetzten, in
denen die strategischen Entscheide gefällt wurden.77 Frauen spielten
lediglich diskret oder ausnahmsweise eine Rolle. Sie waren Gönnerinnen

und Hausmütter oder in Hilfsvereinen aktiv. Als 1852 das

Diakonissenhaus eröffnet wurde, führten sie zuerst ein von pietistischen

Männern konzipiertes Programm aus. Von da aus entfalteten
sie aber wirkungsvolle Aktivitäten, die sie zunehmend auch zu
repräsentieren verstanden. Gleichzeitig bildeten Frauen aus ärmeren
Verhältnissen in einem Mägdeheini die Klientel, und die Armen-
schulc in Beuggen sowie ab 1846 das Kinderspital in Basel nahmen
Kinder aus der entsprechenden Schicht auf.78 Der Sozialgeschichte
dieser Institutionen hat sich bisher jedoch noch niemand angenommen.

Die Fragmente einer Geschichte der Institutionalisierung der
pietistischen Bewegung in Basel bieten lediglich Aufschluss über einige
Männergremien und Gründungen von Männern, wobei sich ein
massgeblicher Teil ihrer konstitutiven Seilschaften auf die ChG
zurückführen lassen. Biographien und Festschriften legen nahe, dass

die «Mutter» der pietistischen Gründungen in und um Basel eben
auch Dreh- und Angelpunkt für fromme Seilschaften unter Männern

war. Das gilt auch für diejenige von Spittler, Steinkopf und
Blumhardt, die bei der Gründung der Basler Missionsgesellschaft

77 So standen dem pietistischen Aniienschullehrerverein, der 1817 gegründet worden
war, acht Männer aus Basel vor, wobei mit Ausnahme des ehemaligenWürttem-
bergers Spittler alle - vier Pfarrer, ein Gerichtsherr und zwei Kaufleute - der
städtischen Oberschicht angehörten. Erster Inspektor in der Armenschullehrer-
anstalt Beuggen wurde der Württemberger Chnstian Heinnch Zeller (1779—

1860), vgl. Kuhn, Diakonie (wie Anm. 75), S. 93—97. Aufgrund der grossen
Präsenz von Pietisten aus Württemberg gelangte ein früher Historiograph der Basler
Mission im ausgehenden 19. Jahrhundert zu folgender Einschätzung: «In Basel
selber sahen weite Kreise mit Geringschätzung auf diese «Schwaben), und es

kostete zuweilen Mühe, Männer von Ansehen und Rang dafür [für die
Missionsgesellschaft) zu gewinnen.» (Paul Eppler, Geschichte der Basler Mission 1815-
1899, Basel 1900, S. 59.) Im Gegensatz dazu hat sich mir aus den Quellen eher
das Bild einer gut funktionierenden hierarchischen Arbeitsteilung zwischen Basler

Bürgern und zugezogenen Württembergern aufgedrängt, vgl. meinen unpubli-
zierten Vortrag zu den grenzüberschreitenden Aktivitäten der ChG in Basel,

gehalten vor der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu Basel am 9.6.2001.
7* Christa Diemcl und Eva Hurst, Gehilfinnen und Gefährtinnen. Basler Frauen in

Wohltätigkeit und Mission, m: Mit Geld, Geist und Geduld. Frauen und ihre
Geschichte zwischen Helvetik und Bundesstaat, hrsg. von Femmes Tour, Bern
1998, S. 101—112; Sara Janner, Mögen sie Vereine bilden Frauen und Frauenvereine

in Basel im 19. Jahrhundert, Basel 1994, S. 48-50.



204 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pietistischen

bestimmend wurde: Ab 1784 führten während rund 20 Jahren
insgesamt sieben Theologieabsolventen der Universität Tübingen das

Sekretariat der ChG in Basel. 1795 übernahm der Stuttgarter Karl
Friedrich Adolf Steinkopf die Sekretariatsstelle.79 Damals bezog er
ein Zimmer im Haus von Esther Götz-Miville, einer späteren
Versammlungsleiterin der ChG. Bevor er nach sechs Jahren an der
deutsch-lutherischen Gemeinde in London eine Stelle als Pfarrer
antrat, vermittelte er der ChG den Württemberger Kameralisten
Christian Friedrich Spittler als Hilfssekretär.8" Als dann 1803 der

Tübinger Pfarrkandidat Christian Gottlieb Blumhardt die Stelle des

Hauptsekretärs antrat, teilte er nicht nur diese Stelle, sondern auch
das Zimmer im Haus Götz-Miville mit Spittler.81 Dieser stieg fünf
Jahre später als erster Nicht-Theologe zum alleinigen Sekretär auf.
Als er noch einmal rund fünfJahre später an dieser Stelle anfing, das

Projekt Missionsgesellschaft aufzubauen, griff er auf seine alten
Bekannten zurück. Karl Friedrich Adolf Steinkopf, der sich
zwischenzeitlich in London mit der englischen Missionsarbeit vertraut
gemacht hatte, erhob er zum organisatorischen Berater. Christian
Gottlieb Blumhardt warb er von seiner damaligen Landpfarrei in
Württemberg ab, um ihn als Inspektor für die neue Missionsschule
zu portieren.82

Zweifellos gingen solche frommen Seilschaften aus Arbeitsbeziehungen

hervor. Sic entstanden aber ebenso in pietistischer Geselligkeit

in frommen Basler Bürgerhäusern. Das erwähnte Haus von
Esther Götz-Miville war um 1800 nicht nur die Herberge für die
Sekretäre der ChG. Dort erteilte die Hausmutter auch Bibelunterricht

für Kinder, und die ChG-Sekretärc hielten Erbauungssttindcn
für Erwachsene.83 In diesem Rahmen wurden Bekanntschaften
geschlossen und Beziehungen vertieft. Über die gelebte Geselligkeit
im Haus Götz-Miville lässt sich jedoch wenig in Erfahrung bringen.
Aufjeden Fall aber nahm Christian Friedrich Spittler, der als ChG-
Sekretär während sieben Jahren hier wohnte, als er 1808 in das neue
Zentrum der ChG zog, nicht nur seine bisherige Hcrbcrgsmutter
dahin mit. Einige Jahre später heiratete er auch deren Tochter,
Susanna Götz (1787—1844). Das Ehepaar Spittler-Götz bewohnte
das «Fälkli», die ehemalige Herberge des Augustinerklostcrs am

™ Staehelin (wie Anm. 60), S. 74.
80 Kober (wie Anm. 15), S. 5 und 16.
81 Ebd., S. 24.
*2 Hauzcnbcrger (wie Anm. 18), S. 68; Eppler (wie Anm. 77), S. 6fi
83 Ausfuhrlicher Hebeisen, Vom Rand zur Mitte (wie Anm. 36), S. 470-472.



Bewegung am Übergang in die Moderne 205

Stapfelberg, die seit wenigen Jahren der ChG als Zentrum diente.
Im Laufe der 1810er Jahre entwickelte sich dieses zu einer geselligen
Drehscheibe für Pietisten und Pietistinnen aus dem gesamten
deutschsprachigen Raum. Zudem lebten hier immer auch mehr
Menschen als nur die Familienangehörigen, neben Spittlers
Schwiegermutter zwei andere ältere Pietistinnen und einige Theologiestudenten.

Und im «Fälkli» versammelte sich regelmässig das

«Kämmerlein», eine «kleine Gesellschaft ehrwürdiger Männer, welche in
geselliger Weise sich bei ihm [Spittler] zu einem gemütlichen Abend
einfanden, bei welcher Gelegenheit religiöse, politische und soziale

Fragen zur Besprechung kamen.»84 Es fanden zudem unzählige
Sitzungen zur Planung und Realisierung pietistischer Projekte statt,
und es stiegen zahlreiche fromme Gäste in diesem Haus ab. Spittlers
Biographien sind voll von eigentlichen Gästelisten.8' Einer seiner
Biographen stellte fest, das «Fälkli» habe zwar «nie den Namen einer
Anstalt getragen, und doch war es eine solche, und seine Leitung
muss als die wichtigste Leitung Spittlers, des grossen Anstaltsgründers
gelten.»86 Gewiss spielte dieser Ort pietistischer Geselligkeit eine
wichtige Rolle für die Ausbreitung und Vergesellschaftung der
Erweckungsbewegung. Das Haus wurde jedoch nicht von Spittler
allein, sondern vom Ehepaar Spittler-Götz gemeinsam geführt.
Dabei hat Susanna Spittler-Götz als Hausmutter und Gastgeberin
auch die pictistische Geselligkeit im Umfeld der ChG mitgestaltet.
Und spätestens ab den 1830er Jahren hat zudem die gemeinsame
Adoptivtochter Sette Spittler (1810—1880) zum Funktionieren dieser

pietistischen Drehscheibe beigetragen. Nicht zufällig war sie es, die
1876 die erste Biographie von Christian Friedrich Spittler veröffentlichte.87

Auf der Basis der zweiten, von Johannes Kober elf Jahre
später publizierten Biographie ist Christian Friedrich Spittler im
Laufe des 20. Jahrhunderts historiographisch zum idealen männlichen

pietistischen Schöpfersubjekt erstarrt und zum «Gründergenie»88

überhöht worden. Die vergleichsweise dichte biographische

*4 Kober (wie Anm. 15), S. 37.
BS Auch aus der einschlägigen Quellcncdition lässt sich eine ansehnliche Zahl

rekonstruieren, vgl. Staehelin (wie Anm. 60).
"' Georg Vischer, Bleibende Frucht. Weg und Werk von Christian Friedrich Spittler,

Basel 1941, S. 31.
" Christian Fnednch Spittler im Rahmen seiner Zeit. Gesammelt aus seinem

schnftlichen Nachlass von Sette Spittler, Basel 1876. Ausführlicher zu diesem
ersten Band der anonym erschienen Biographie mein Vortrag «Die Tochter als

Biographin», gehalten auf der Tagung «Leben schreiben» in Bern am 21.3.2003.
*" Bezeichnung bei Raith (wie Anm. 76), S. 114.



206 Erika Hebeisen - Zur Vergesellschaftung der pietistischcn

Erinnerung an diesen Exponenten der Erweckungsbewegung in
Basel ist insofern bemerkenswert, als dieser kein Meisterdenker,
sondern ein Gründervater — ein Netzwerker und Organisator - war.
Abgesehen von zwei lokalgeschichtlichen, aus kirchengeschichtlicher
Perspektive verfassten Kurzbiographien89 sind alle anderen Spittler-
Biographien ganz direkt Teil einer pietistischen Traditionsbildung,
die in diesem Fall in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts in eine
evangelikale überführt worden ist.9" Eine genaue Analyse der
biographischen Konstruktion von Christian Friedrich Spittler als frommer

Held steht jedoch noch aus.91

5. Religiosität und Stadtgeschichte

In der Basler Stadtgeschichte hat Christian Friedrich Spittler
hingegen bisher kaum Berühmtheit erlangt.92 Wenn überhaupt, dann
wird er beiläufig und fraglos in Bezug gesetzt zum «Frommen Basel».
Dieses wiederum hat die Stadtgcschichte weitgehend auf eine
konservative Wende nach der politischen Emanzipation der Basler
Landschaft — nach der sogenannten Kantonstrennung von 1833 —

verkürzt.93 Um aber dem Phänomen «Frommes Basel» eine angemessene

historische Tiefenschärfe zu verleihen, scheint es mir sinnvoll,
dieses Bild von Basel im 19. Jahrhundert als Ausdruck eines zwar
kontingenten, aber kontinuierlichen Prozesses der pietistischen
Vergesellschaftung in dieser Stadt zu deuten. Das «Fromme Basel»

,v Wanner (wie Anm. 25), S. 85-89; Andreas Lindt, Chnstian Friedrich Spittler und
Basel, in: Pietismus und Neuzeit, Bd. 7 (1981), S. 115-126.

"Vischer (wie Anm. 86). Erich Schick und Klaus Haag, Christian Friedrich Spittler.

Handlanger Gottes, Giessen 1982; Karl Rennstich, «... nicht jammern, Hand
anlegen!». Christian Fnedrich Spittler, sein Werk und Leben, Metzingen 1987;
Reinhard Frische (Hg.), Zur Initiative befreit. C. F. Spittler und unser Auftrag
heute, Giessen 1994; ebenso die Kurzbiographie in der Festschrift zur Erinnerung
an den 125. Todestag von Spittler als Begründer der Pilgermission, vgl. Schmid
(wie Anm. 70).

" Zu diesem Ansatz Gleixner (wie Anm. 46), S. 38-49.
,2 Ein Ansatz zur Integration dieser historischen Figur in ein frommes Milieu bei

Hebeisen, Gemeinschaftsbildung (wie Anm. 49), S. 343-346.
" Burckhardt (wie Anm. 7), S. 92. In derselben Logik wurde schon früher im Rahmen

der pietistischen Erinnerungskultur die Kantonstrennung als Aufhänger für
eine fromme Allianz positiv bewertetet. 1833 hätte sich eine Mehrheit der Pfarrer

aus der Stadt der pietistischen Bewegung zugewandt und so gemeinsam mit
der Brüdersozietät und den Ausläufern der ChG den liberalen Aufbruch auf der
Landschaft bekämpft, vgl. Steinberg (wie Anm. 13), S. 6.



Bewegung am Übergang in die Moderne 207

bezeichnet sowohl ein Selbstverständnis eines Milieus in dieser Stadt,
als auch eine Fremdwahrnehmung von einer angeblich spezifisch
baslerischen Mentalität. Von letzterer ausgehend hat sich der Schriftsteller

Gottfried Keller darüber geärgert, dass der Kulturhistoriker
Jacob Burckhardt nach einem Aufenthalt in Zürich wieder nach
Basel zurückkehrte. Fromm mit unsinnlich gleichsetzend, spekulierte

Keller 1859 gegenüber einem Freund, wie er Burckhardt in
eben diesem Basel in Verlegenheit bringen könnte: «Ich hätte fast

Lust, ihm ein recht mutwilliges und frivoles Buch zu dedizieren, um
ihm in seinem frommen Basel eine rechte Unannehmlichkeit zu
bereiten, mit einer Anrede, in welcher von nichts als den Wirtshäusern

in der Umgebung Zürichs die Rede ist und etwa noch von
einigen fingierten Schenkmädchen. Allein er dauert mich doch zu
sehr.»94 Die soziokulturcllcn Bedingungen der Möglichkeit einer
solchen Wahrnehmung liegen jedoch geschichtswissenschaftlich
völlig im Dunkeln. Eine Geschichte des «Frommen Basel» gilt es

nicht nur als Prozess der Vergesellschaftung der pietistischen Bewegung

noch zu schreiben. Darüber hinaus fehlen Arbeiten, die das

«Fromme Basel» als mentalen Effekt der Tradierung und Aneignung
von pietistischer Religiosität aus dem 18. Jahrhundert zu deuten
vermögen. Beide Unterfangen mussten auch die politik- und
ideengeschichtlich angelegte Zäsur um 1800 kritisch überdenken.

Sämtliche Überblicksdarstellungen zur Basler Stadtgeschichte
folgen dem historiographisch breit abgestützten und tief verwurzelten
Modell der Epochenschwclle um 1800 beinahe ungebrochen. Dabei
ist Religion vor 1800 ein Thema, nachher in der Regel nicht mehr.
Gerade in den neueren lokalgeschichtlichen Darstellungen wird der
Religion bereits im 18. Jahrhundert eine überaus bescheidene
gesellschaftliche Gestaltungskraft eingeräumt.95 In der kürzlich erschienenen

" Zit. aus: Nikolaus Meier, Des «Frommen Basel» Sorge um die Bildende Kunst,
in: Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3), S. 175-188, hier S. 180 (Hervorhebung EH).

"So zum Beispiel: Alioth (wie Anm. 10). Religion ist hier unter dem Stichwort
«Kirche» lediglich als Aspekt von frühneuzeitlicher Politik ein Thema. Der
pietistischen Bewegung werden zwei Sätze gewidmet, S. 87. FünfJahre später ist die
letzte Stadtgeschichte in Form einer Monographie erschienen: René Teuteberg,
Basler Geschichte, Basel 1986. Diese geht zeitlich noch einmal aufs Ganze und
fällt entsprechend allgemein aus. Hier wird die pictistische Bewegung gar nicht
erwähnt. Im jüngsten Überblicksband, der von mehreren Autoren und Autorinnen

verfasst worden ist, wird Religion als Aspekt der frühneuzeitlichen Gesellschaft,

die pietistische Bewegung zwischen 1750 und 1850 als «Schlaglicht»
reflektiert, vgl. Kreis (wie Anm. 49).



208 Erika Hebeisen - Zur Vergesellschaftung der pietistischen

«Geschichte einer städtischen Gesellschaft» wird entsprechend bilanziert,

dass sich damals die vernünftige Orthodoxie durchgesetzt
habe, während die pietistische Bewegung zwar an Akzeptanz
gewonnen, jedoch «eine Sache von Minderheiten» geblieben sei.96

Dabei ist weder die Religiosität der Vielen, noch diejenige «von
Minderheiten» ein Thema, während umgekehrt im gleichen Band
der Aufklärungsbewegung in der Stadt — gemessen an der schmalen
Forschungsbasis — vergleichsweise viel Raum gegeben wird.97 Als
wichtigster Exponent der Aufklärung in Basel gilt fraglos Isaak Iselin
(1728—1782). Er war Staatsschreiber, Verfasser von politischen,
moralischen und pädagogischen Schriften sowie Begründer der wir-
kungsmächtigsten Aufklärungssozietät in der Stadt, der «Gesellschaft

zur Aufmunterung und Beförderung des Guten und Gemeinnützigen»

(GGG). Zudem soll Iselin bereits in den 1760er Jahren Pläne
für eine Lesegesellschaft in Basel geschmiedet haben. Zur effektiven
Gründung kam es aber erst 1787, fünfJahre nach dessen Tod.98

Mit dem Aufklärer Iselin auf der einen und den beiden Auf-
klärungssozietäten aufder anderen Seite sind die zwei zentralen
Eckpfeiler der Basler Aufklärungsgeschichte auch schon benannt. Diese
ruhen auf dem soliden Fundament der historischen Forschungen
von Ulrich Im Hof.99 Peter Ochs (1752-1821), der andere Basier

"'Burghartz (wie Anm. 49), S. 142. Ebenso wird im kürzlich erschienen 2. Band
des Historischen Lexikons der Schweiz im Unterkapitel zur Kirche und zum
«religiösen Leben» in Basel im 18. Jahrhundert Religiosität auf einige Stichworte
verkürzt: «Die ref. Orthodoxie der Basler Staatskirche wurde im 18. Jahrhundert
insbesondere durch pietistische Strömungen aufgeweicht (Hieronymus Annoni,
Herrnhuter Brüdergemeine, Christentumsgesellschaft), ohne dass es aber zu einer
Umgestaltung der bestehenden kirchl. Organisation gekommen wäre.» (Historisches

Lexikon der Schweiz, Bd. 2, S. 43.)
" Burghartz (wie Anm. 49), S. 143f, sowie v. a. Claudia Opitz, Von der Aufklärung

zur Kantonstrennung, in: Kreis (wie Anm. 49), S. 153—157.
" Historisches Lexikon der Schweiz, Bd. 2, Artikel Basel(-Stadt), S. 43; Erne

(wie Anm. 51). S. 249.
'" Wegweisend waren bisher die von Im Hof verfassten Iselin-Biographien sowie

dessen Forschungen zur Aufklärung nicht nur in der Schweiz, vgl. Ulrich Im Hof,
Isaak Iselin und die Spätaufklärung, Bern; Münchenl967; Ulrich Im Hof und
François de Capitani, Die Helvetische Gesellschaft. Spätaufklärung und Vorrevo-
lution in der Schweiz, Frauenfcld, 1983; Ulnch Im Hof, Das gesellige Jahrhundert.
Gesellschaft und Gesellschaften im Zeitalter der Aufklärung, München 1982;
ders., Das Europa der Aufklärung, München 1993. Von einer Geschlechterge-
schichte der Aufklärung in Basel kann keine Rede sein. Eine laufende Arbeit m
diese Richtung befasst sich mit Iselins Tochter, Anna Mana Prciswerk-Isclin



Bewegung am Übergang in die Moderne 209

Aufklärer mit einer auf ihn zugeschnittenen Geschichte, erscheint
bezogen auf die internationale Aufklärungsbewegung als Spät- oder

gar Nachgeborener. Als solchen hat ihn die Stadtgeschichte vor
allem auf die Rolle des helvetischen Revolutionärs festgelegt.1""
Damit ragen Iselin und die GGG doch recht einsam aus der histo-
riographischen Landschaft zur Basler Aufklärung. Es liegen auch
kaum Forschungen zu den rund 180 Basler Aufklärern vor, die
einmal Mitglied in der Helvetischen Gesellschaft waren, der
eidgenössischen Aufklärungssozietät par excellence.1"1 Unter deren
Mitgliedern hat Ulrich Im Hof jedoch «eine ganze Anzahl pietistisch
oder zumindest spiritualistisch Gesinnte geistlichen und weltlichen
Standes» ausgemacht. Trotzdem hat seine Bezeichnung «fromme
Aufklärung», zu der er beispielsweise den Zürcher Pfarrer Johann
Kaspar Lavater oder den Basler Unternehmer Jakob Sarasin zählt,
weder in Bezug auf Basel noch darüber hinaus eine historische
Ausdifferenzierung erfahren.1"2 Ebenso schenkte die Basler Stadtgeschichte

dem Phänomen der Konversion vom Pietisten zum Aufklärer

oder gar Revolutionär bis anhin kaum Aufmerksamkeit. Dies,
obwohl beispielsweise der Wandel des Basler Dichters Wernhard
Huber vom Pietisten zum Revolutionär anfangs der 1920er Jahre
schon einmal aufschlussreich beschrieben worden ist.103

(1758-1840), vgl. Esther Baur, Das Ich im Text: «Wie ich immer war und seyn
werde». Lektüren eines Tagebuchs, in: Der bürgerliche Wertehimmel. Innenansichten

des 19. Jahrhunderts, hrsg. von Manfred Hettling und Stefan-Ludwig
Hofmann, Göttingen 2000, S. 105-128.

'"" Darüber hinausweisend Beat von Wartburg, Musen und Menschenrechte. Peter
Ochs und seine literarischen Werke, Basel 1997.

'"'¦ Opitz (wie Anm. 97), S. 155, sowie darüber hinaus: Im Hofund De Capitani (wie
Anm. 99), Bd. 1, S. 86-93.

1 ": Ulrich Im Hof, Pietismus und ökumenischer Patriotismus. Zu Lavaters
«Schweizerliedern», in: Pietismus und Neuzeit 11 (1985), S. 94-110, hier S. 99.

""Paul Wernle, Wernhard Huber. Der helvetische Grossrat und Basler Dichter, in:
BZGA 20 (1922), S. 59-126. Zu einem vergleichbaren Konvertit aus Basel:
Sandra Kobelt, Nonkonformist am Pranger. Die Entwicklung von Johannes Frey
vom Pietisten zum Anhänger der Revolution 1743-1800, Bern 1998. Zudem
bietet die Biographie von Johann Fnedrich Miville, der in Basel Theologieprofessor

und Rektor am Gymnasium war, zahlreiche Anknüpfungspunkte für die
Geschichte eines Grenzgängers, vgl. Eucharius Kündig, Erinnerungen an Johann
Friedrich Miville, Dr. und Prof. der Theologie in Basel, Basel 1851. Dieser
Miville war der Sohn des Radikalpietisten Hans Ulrich und der Bruder von
Esther Götz-Miville, die weiter oben als Herbergsmutter und Versammlungslei-
terin der ChG erwähnt worden ist. Derselbe Miville war gleichzeitig Präsident
der GGG, Stifter der Lesegesellschaft, Präsident der Literarischen Gesellschaft und
Mitglied der ChG sowie der Bibelgesellschaft.



210 Erika Hebeisen - Zur Vergesellschaftung der pietistischen

Auf dieser Forschungsbasis gelten für die Stadt Basel zwischen
1750 und 1850 vernünftige Orthodoxie, das Ancien Régime, die
erwähnten Ansätze einer Aufklärungsbewegung sowie die Formierung

des Bürgertums als bestimmend. Der Bruch von einer
«vormodernen» zu einer «modernen» städtischen Gesellschaft wird mit
Auswirkungen der Französischen Revolution, der Helvetischen
Revolution und der Emanzipationsbewegung der Basler Landschaft
markiert. Dabei geriet aufgrund einer modernisierungstheoretischen
Ideen- und Politikgeschichte das Religiöse stark ins Abseits. Zu
Recht gilt die Helvetik in den «gängigen Versionen der schweizerischen

Demokratiegeschichte» als «historischer Knoten».'"4 Es sind
aber vor allem die neueren Darstellungen, die diesen Knoten zum
Ursprung allein einer aufgeklärten, säkularisierten Schweiz verdichtet

haben. Dabei wird unter dem Code Säkularisierung oftmals das

Kind mit dem Bade ausgeschüttet, indem alles Religiöse als

überwunden erklärt oder allenfalls noch als ein Aspekt des (katholischen)
Widerstandes thematisiert wird.10' Gewiss markiert die Helvetik —je
nach Perspektive — das Ende des Ancien Régime oder eben den
Anfang einer modernen Schweiz. Für die Ausbildung dieser modernen

Schweiz hat die neuere Helvetikforschung, mit Blick lediglich
auf den Umbruch, Basel eine Art Vorreiterrollc zugeschrieben.""'
Gleichzeitig wurde für das anschliessende 19. Jahrhundert die
Geschichte eines Basler Bürgertums erzählt, das die Stadt über einen
elitär-konservativen Schulterschluss zur modernen Grossstadt
entwickelt hat."r Unter diesen Forschungsperspektiven erscheint Religion

und Religiosität als gesellschaftlich marginal oder eben als

konservativ codiert. In kritischer Distanz dazu ist es sehr aufwändig, das

bürgerheh-pietistische Milieu Basels plausibel neu zu positionieren.
Dessen gesellschaftliche Gestaltungskraft und die Reichweite seiner

1114 Martin Schaffner, Direkte Demokratie. «Alles für das Volk - alles durch das Volk»,
in: Eine kleine Geschichte der Schweiz. Der Bundesstaat und seine Traditionen,
hrsg. von Manfred Hettling [et al.], Frankfurt a. M. 1998, S. 189-226, hier S. 192.

''' Christian Simon (Hg.), Widerstand und Proteste zur Zeit der Helvetik. Dossier
Helvetik IV, Basel 1998.

"-Matthias Manz, Die Basler Landschaft in der Helvetik (1798-1803). Über die
materiellen Ursachen von Revolution und Konterrevolution, Liestal 1991; Chnstian

Simon (Hg.), Basler Frieden 1795. Revolution und Krieg in Europa, Basel

1995; Basel 1798. Vive la République Helvétique, hrsg. vom Museum der
Kulturen, Basel 1998; André Salvisberg, Revolution in Basel. Ein Lesebuch, Basel

1998.
'"7 Zum Basier Bürgertum im 19. Jahrhundert: Philipp Sarasin, Stadt der Bürger.

Bürgerliche Macht und städtische Gesellschaft: Basel 1846-1914, Göttingen
1997.



Bewegung am Übergang in die Moderne 211

Tradierung lassen sich gegenwärtig nur auf Umwegen ermessen,
entweder in Anlehnung an bestimmte Debatten im Rahmen der
Jüdischen Studien oder mit Blick auf die neuesten internationalen
Forschungen zur pietistischen Bewegung und Kultur. In diesem
Kontext lassen sich auch historisch weiterführende Erklärungen
erarbeiten für die neuerdings wieder grösser werdende Attraktivität
von pietistisch geprägter Religiosität als Sinnstiftungsmodell für
bemerkenswert viele Menschen.

Dr. Erika Hebeisen
Historisches Seminar der Universität Basel

Hirschgässlein 21
4051 Basel


	Zur Vergesellschaftung der pietistischen Bewegung am Übergang in die Moderne : das Beispiel Basel

