Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 104 (2004)

Artikel: Zur Vergesellschaftung der pietistischen Bewegung am Ubergang in die
Moderne : das Beispiel Basel

Autor: Hebeisen, Erika

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118482

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Vergesellschaftung der pietistischen Bewegung
am Ubergang in die Moderne

Das Beispiel Basel

von

Erika Hebeisen

Die Vergesellschaftung der pietistischen Bewegung fasst einen
soziokulturellen Prozess, der sich in Basel tiber rund hundert Jahre
erstreckte. Er kam zu Beginn der 1750er Jahre in Gang mit der
Formierung von lose verbundenen pietistischen Zirkeln zu einer
radikalpietistischen Bewegung. Um 1800 setzte eine Art pietistischer
Griinderzeit ein, wihrend der bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts
zahlreiche Institutionen der pietistischen Mission entstanden. Die
Mehrheit dieser Institutionen diente der sogenannt inneren Mission
an der chrstlichen Heimatfront in der Region Basel. Die 1815
gegriindete Missionsgesellschaft reichte jedoch nicht nur geogra-
phisch weit iiber Basel hinaus. Eine Geschichte der pietistischen Ver-
gesellschaftung als Institutionalisierungsprozess und dartiber hinaus
als Prozess der «Formierung sozialer Gruppen»' liegt fiir Basel erst in
bescheidensten Ansitzen vor. Gar nicht geschrieben ist diejenige
Geschichte, die den historischen Wandel der lokalen pietistischen
Bewegung mit Blick auf die «gewdhnlichen» Frommen, ihre
Gemeinschaften und religidsen Praktiken kulturgeschichtlich fasst.?

' So hat Hettling mit Blick auf «politische Biirgerlichkeit» den Begriff der «Verge-
sellschaftungy gefasst und dabe1 betont, dass «persdnliche Individualitit und soziale
Vergesellschaftung» immer aufeinander bezogen seien, vgl. Manfred Hettling,
Politische Biirgerlichkeit. Der Biirger zwischen Individualitit und Vergesellschaf-
tung in Deutschland und der Schweiz von 1860 bis 1918, Géttungen 1999, hier
S. 1-5. Bezogen auf das pietistische Biirgertum gilt es zu bedenken, dass sich hier
die Identifikation mit dem Biirgertum als sozialer Gruppe und diejenige mit der
pietistischen Gemeinschaft tiberlagerten — zum Teil erginzten, sich aber auch
widersprachen.

*In diese Richtung zielt meine Dissertation, die unter dem Titel «Pietismus als
Praxis. Das fromme Milieu Basels (1750-1830)» im Friihjahr 2005 erscheinen
wird.



184 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pieustischen

Die Erforschung der Voraussetzungen des «Frommen Basels»’
unter solchen Perspektiven scheint mir aus mindestens zwei Griin-
den tiberaus lohnenswert. Einerseits sind die Historiker und Histori-
kerinnen gerade daran, die Bedeutung der christlichen Religiositit
fir die Geschichte der eigenen modernen Kultur wieder zu ent-
decken. Andererseits ist das pietistische Biirgertum im angrenzenden
Wiirttemberg, mit dem das «Fromme Basel» seit dem spiten 18.
Jahrhundert in enger Verbindung stand, nicht nur sozialgeschichtlich
aufgearbeitet, sondern jiingst auch kulturgeschichtlich aufschluss-
reich erforscht worden.' Im Folgenden behandle ich entsprechende
Ankntipfungspunkte, die einer vergleichbaren Forschung flir Basel
Vorschub leisten sollen. Weil generell in der Pietismusforschung
sowie in den Arbeiten zum Pietismus in Basel bisher vor allem der
kirchliche Pietismus thematisiert worden ist, werde ich zuerst die
sogenannte Verkirchlichung skizzieren. Erst danach blende ich zeit-
lich zurtick auf die radikalpietistische Bewegung, um dann an-
schliessend die Geschichte der Sozietitenbildung und der Institutio-
nalisierung der pietistischen Bewegung nach Ankniipfungspunkten
zu befragen. Zum Schluss wird ein kurzer Ausblick unternommen
auf die anderweitige Geschichtsschreibung zur damaligen Stadt Basel
und zwar mit der Frage, inwiefern dort Religiositit ein Thema 1st.

Die Kirchen- und Lokalgeschichte, die sich bisher mit der pietis-
tischen Bewegung in Basel befasst hat, interessiert sich hauptsichlich
fir «den Pietismus» als theologisches Konzept. Sie klirt die Diffe-
renzen zur reformierten Orthodoxie auf der einen sowie zur Philo-
sophie der Aufklirung auf der anderen Seite.” In diesem Sinn ist die

*Das «Fromme Basel» selber — in der Regel ist damit die Zeit nach der Kantons-
trennung 1833 angesprochen — ist ebenfalls wenig erforscht und gilt auch n
kirchengeschichtlichen Kreisen noch als Forschungsdesiderat. Im Vorwort zum
gleichnamigen Band schreibt Ulrich Gibler: «Fragen tiber Fragen, und das ist das
Beste, was ein Sammelband bieten kann», vgl. Thomas Kuhn; Martin Sallmann
(Hgg.), Das Fromme Basel. Religion in einer Stadt des 19. Jahrhunderts, Basel
2002, S. 10.

Ulrike Gleixner, Pietismus und Biirgertum. Subjektentwurf, Gruppenkultur und
Traditionsbildung in Wiirttemberg vom 17. bis zum 19. Jahrhundert (erscheint
im Herbst 2004); das sozialgeschichtliche Standardwerk stammt von Hartmut
Lehmann, Pietismus und weltliche Ordnung in Wiirttemberg vom 17. bis zum
20. Jahrhundert, Stuttgart 1969, sowie ders., Glaubenswelt und Lebenswelten,
Gottingen 2004 (Geschichte des Pietismus, Bd. 4).

Dartiber hinaus hat sich der erwihnte Band zum «Frommen Basel», der sich ledig-
lich mit dem 19. Jahrhundert befasst, um eine sozialgeschichtliche Perspektive
bemiiht. Ziel sei es, «multiperspektivische Untersuchungen» sowie die «anterdis-
ziplinire Zusammenarbeit» bei der Erforschung dieses Gegenstandes zu intensi-
vieren, vgl. Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3), S. 7f.

-

o



Bewegung am Ubergang in die Moderne 185

Geschichte des «Basler Pietismus»® als theologiezentrierte Geschichte
trommer Ideen und Exponenten verfasst worden, wobe1 der Wan-
del dieses Pietismus als eine Art geistige Zeugung in zwei Akten
erscheint. Zuerst ist jeweils allein vom Vater, dann nur von der
Mutter die Rede. Der pietistische Pfarrer Hieronymus Annoni, der
um zweiten Drittel des 18. Jahrhunderts wirkte, gilt als «eigentlicher
geistlicher Vater dieses kirchlichen Basler Pietismus».” Danach
erscheint zu Beginn der 1780er Jahre die «Deutsche Christentums-
gesellschaft» (ChG) als «die geistliche Mutter verschiedener Gesell-
schaften und Anstalten, die erst im folgenden Jahrhundert ins Leben
traten.»" In dieser Denkfigur verkdrpern ein Pfarrer und eine Sozietit
die Tradition des «Frommen Basel» im 19. Jahrhundert.

1. Prozess der Verkirchlichung

Die Nihe der pietistischen Bewegung zur reformierten Landes-
kirche ist das zentrale Thema der Historiographie zum «Basler
Pietismus». Dabei wird nahe gelegt, dass fiir Basel vor allem die
kirchenkonformen Aspekte und Phasen der pietistischen Bewegung
prigend gewesen seien. In diesem Sinn erscheint in derjenigen Basler
Stadtgeschichte, die Mitte des 20. Jahrhunderts erschienen ist,” die
pietistische Bewegung als durchaus bestimmend ftir die gesellschafts-
politische Entwicklung der Stadt: «Wichtiger jedoch [als der kirchen-
krnitische Pietismus] wurde fiir Basel derjenige Pietismus, der in der
Kirche selbst Heimatrecht gewann; dieser hat auf das geistige, ja zu

*Im dreibindigen kirchengeschichtlichen Standardwerk zum schweizerischen
Protestantismus im 18. Jahrhundert erscheint diese Bezeichnung als Kapiteliiber-
schrift, vgl. Paul Wernle, Der Schweizerische Protestantismus im 18, Jahrhundert,
Bd. 3: Religiése Gegenstromungen, Tiibingen 1925, S. 325.

” Paul Burckhardt, Geschichte der Stadt Basel von der Reformation bis zur Gegen-
wart, Basel 1942, S. 89. Dieser stiitzte sich auf Wernle (wie Anm. 6), S. 339.
Bereits hier wird Annoni als «Vater des baslenischen Pietismus» bezeichnet.

* Burckhardt (wie Anm. 7), S. 91. In einer 1882 erschienenen Biographie Annonis,
die Teil der lokalen pietistischen Traditionsbildung ist, wird die ChG als «die
Mutter unserer christlichen Gesellschaften» bezeichnet, vgl. Abel Burckhardt,
Bilder aus der Geschichte Basels, Heft 5: Hieronymus d’Annone, Basel 1882, S.
101.

’ Diese Stadtgeschichte setzt mit der Reformation ein und endet vor dem Zweiten
Weltkrieg. Sie erschien erstmals 1942 und wurde 1957 ein zweites Mal aufgelegt:
Burckhardt (wie Anm. 7).



186 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pietistischen

gewissen Zeiten auf das politische Leben zu Stadt und Land einen
ganz ausserordentlich starken Einfluss ausgeiibt.»"

Wie aber kam es zu diesem «Heimatrecht»? Oder oftener formu-
liert: Wie weit reicht diese Vorstellung der Verkirchlichung der
pietistischen Bewegung als einseitiger Integrationsprozess? In den
Erzihlungen dieser Verkirchlichung steht jeweils — wie erwihnt —
Pfarrer Hieronymus Annoni am Anfang. Ab 1746 hitten sich immer
mehr Fromme aus der Stadt Basel an dessen pietistisch inspirierten
Predigten orientiert. Parallel zu Annonis Werben mit pietistischem
Gedankengut in Predigten, Liedern und Gedichten sowie zu seinen
Konventikeln auf der Basler Landschaft erstarkte in der Stadt im
Laufe der 1740/50e¢r Jahre eine Diasporagemeinde der Herrnhuter
Briidersozietit. Von der Obrigkeit zunehmend geduldet, bot sich
diese nach den «Separatistenprozessem»'' ab der zweiten Hilfte der
1750e¢r Jahre als Alternative zur radikalpietistischen Bewegung an.
Die Herrnhuter Briidersozietit war nie mit einer fundamentalen
Kritik an der Institution Kirche angetreten. Sie strebte vielmehr ihre
Anerkennung als eigene Konfession an.”” Weil aber das Verhiltnis
zwischen der Briidersozietit in Basel und der stidtischen Obngkeit
bzw. der Landeskirche zu Beginn problematisch gewesen war,
bewerteten die Herrnhuter in ihrer eigenen Ernnnerung die stei-
gende Akzeptanz ihrer Sozietit als eine Errungenschaft. Mehr noch:
In einer lokalen Festschrift interpretierte die Briidersozietit die
obrigkeitliche Akzeptanz weder als Resultat threr eigenen Anpas-
sung, noch als dasjenige einer gegenseitigen Anniherung, sondern
selbstbewusst als ein Entgegenkommen von Kirche und Staat. Diese
hitten ithren «Widerstand [...] mehr und mehr tberwunden: die
Sozietdt tritt in ein friedliches Verhiltnis zur Landeskirche (eigent-
lich die Landeskirche zur Sozictit); immer mehr Geistliche werden
entweder Mitglieder oder doch freundlich gegen sie gesinnt. Ja, es

" Burckhardt (wie Anm. 7), S. 89. Diese Sichtweise wird von der nachfolgenden
Stadtgeschichte bekriftigt, wenn festgehalten wird, dass die pietistische Bewegung
«nicht unterdriickt, sondern zu einem prigenden Bestandteil der baslenschen
Frommigkeit» geworden sei, vgl. Martin Alioth, Ulrich Barth und Dorothee
Huber, Basler Stadtgeschichte, 2: Vom Briickenschlag 1225 bis zur Gegenwart,
hrsg. vom Historischen Museum Basel, Basel 1991, S. 87.

" Ausfiihrlicher dazu weiter unten im Teil tiber die radikalpietistische Bewegung.

** Die herrnhutischen Lebensgemeinschaften, die an verschiedenen Orten innerhalb
und ausserhalb des Deutschen Reiches entstanden, wurden 1749 als «Augsburgi-
sche Konfessionsverwandte» anerkannt, vgl. Paul Raabe, Separatisten, Pietisten,
Herrnhuter. Goethe und die Stillen im Land, Halle 1999, S. 77.



Bewegung am Ubergang in die Moderne 187

scheint beinahe, als ob die herrnhutische Geistesrichtung in der
Geistlichkeit die dominierende werden wolle.»"

Rund vierzig Jahre nach der Briidersozietit richtet sich zu Beginn
der 1780er Jahre mit dem Zentrum der «Deutschen Christentums-
gesellschaft» (ChG) dann eine weitere iiberregionale pietistische
Sozietit in Basel ein. Diese bildete ein Sammelbecken fiir Pietisten
und Pietistinnen, die von vornherein enger als die Briidersozietit mit
der Basler Kirche verbunden waren. Die Mitglieder der ChG «fiihl-
ten» — wie es einer ihrer frithen Historiographen aus den eigenen
Reihen formulierte — «ftir das Ganze der Kirche wirmer» als die
Angehorigen anderer pietistischer Gemeinschaften.” Gegen Ende
des 18. Jahrhunderts standen also beide pietistischen Sozietiten vor
Ort in engem Austausch mit der reformierten Landeskirche, wobei
der Anniherungsprozess durchaus ein wechselseitiger war. Seit den
1770er Jahren leiteten Basler Pfarrer pietistische Versammlungen,
wihrend umgekehrt die Angehdrigen der pietistischen Bewegung
selbstverstindlich die kirchlichen Gottesdienste besuchten.

Die Beziehung zwischen den zwei pietistischen Sozietiten wie-
derum blieb bis ins erste Drittel des 19. Jahrhunderts reich an Span-
nungen. Diese erscheinen je nach Standpunkt des Erzihlers als
mehr oder weniger intensiv. Der Wiirttemberger Theologe Albert
Ostertag, der in Basel der ChG angehorte und schliesslich in den
Vorstand der Basler Missionsgesellschaft nachriickte,” zeichnete in
seiner Geschichte der ChG Mitte des 19. Jahrhunderts ein tiberaus
harmonisches Verhiltnis: «Die erweckten Christen theilt man in
Pietisten, Herrnhuter und Separatisten. Diese drei Parteien stehen
einander nicht im Wege, streiten auch nicht miteinander; doch hat
jede ihre besondern Einnichtungen.»' Der Kirchenhistoriker Horst
Weigelt hingegen bewertet dieses Verhiltnis gegenwirtig mit Blick
auf den gesamten deutschsprachigen Raum als konflikthafter. Vor

" Hermann Steinberg, Hundert Jahre Ringgisslein 1811-1911. Zwanglose Bilder
aus der Geschichte und dem Leben der Briider-Sozietit in Basel, Basel 1911,
S. 6. Der Verfasser war herrnhutischer Prediger.

" Albert Ostertag, Uber den Ursprung und die Entwicklung der Deutschen Chri-
stentumsgesellschaft in Basel, Basel 1845, S. 203 (Separatdruck aus den «Beitrigen
zur vaterlindischen Geschichte», Bd. 4).

" In einer der frithen Biographien von Christian Friedrich Spittler wird Ostertag als
dessen «Mitarbeiter und Freund» sowie als «eng verbundener Freund» von Chri-
stian Gottlieb Blumhardt und als dessen Stellvertreter an der Basler Missionsschule
bezeichnet, vgl. Johannes Kober, Christian Friedrich Spittler’s Leben, Basel 1887,
5. 5l

** Interner Bericht der ChG von 1783, vgl. Ostertag (wie Anm. 14), S. 201.



188 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pietistischen

allem hitten die vom Zentrum der Briidersozietit delegierten
Diasporaarbeiter und -arbeiterinnen beir der ChG jeweils wenig
Akzeptanz gefunden. Sie seien «bey vielen Gliedern dieser Gesell-
schaft»r auf «eine widrige Gesinnung» gegen ihre eigene Sozietit
gestossen.'” Mit Blick auf Basel lisst sich jedoch spitestens seit Mitte
der 1780er Jahre trotz Spannungen ebenfalls eine wechselseitige
Anniherung beobachten. So nahmen beispielsweise Basler Pfarrer,
die zur Griindergeneration der ChG gehorten, regelmissig an den
jihrlichen Predigerkonferenzen der Herrnhuter Briidersozietit teil.™

Je mehr Echo die politischen Postulate der Aufklirung — allen
voran dasjenige der Trennung von Kirche und Staat — fanden, desto
enger riickten pietistische Bewegung und Landeskirche zusammen.
Diese Anniherung wurde zusitzlich forciert tber die konkrete Er-
fahrung der eigenen politischen Marginalisierung wihrend der Hel-
vetik (1798-1803). Der Anniherungsprozess gestaltete sich jedoch
weder linear, noch war er jemals abgeschlossen. Es kam auch nie
zum organisatorischen Zusammenschluss der lokalen pietistischen
Gemeinschaften vor Ort. Gegen einen solchen wehrte sich ein che-
maliger Sekretir der ChG aus Wiirttemberg zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts vehement."” Oder der Vorstand der ChG verweigerte 1808
threm amtierenden Seckretir eine Mitgliedschaft ber der Basler Brii-
dersozietit.” Und sieben Jahre spiter verbot die Basler Regierung

" Protokoll der Konferenz aller Diasporaarbeiter in Herrnhut im Jahr 1785, zitiert
aus: Horst Weigelt, Pictismus am chrgang vom 18. zum 19. Jahrhundert, in:
Geschichte des Pietismus, Bd. 2: Der Pietismus im 18. Jahrhundert, hrsg. von
Martin Brecht und Klaus Deppermann, Gottungen 1995, S. 704, In demselben
Band zur Diasporaarbeit der Briidersozietit: Dietrich Meyer, Die innere Ent-
wicklung der Briidergemeine bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts, S. 65-67.

" In der Predigerkonferenz der Briidersozietit schlossen sich ab 1785 pietistische
Geistliche zusammen. Die Basler Pfarrer Burckhardt und Maienrock waren von
Anfang an be1 «der jihrlich einmal tagenden Herrnhuter Briidderkonferenz» dabet,
vgl. Briidersozietit Basel, Jubiliumsschrift zum 250jihrigen Bestehen, Basel 1990,
S. 29. Die jiingere Lokalgeschichte spricht von einer «eigentlichen herrnhuti-
schen Gruppe unter den Theologen der Basler Kirche [...], die mit der Herrnhu-
ter Predigerkonferenz in Verbindung stand», vgl. Hans Hauzenberger, Basel und
die Bibel. Die Bibel als Quelle 8kumenischer, missionanscher, sozialer und
padagogischer Impulse. jubiliumsschrift der Basler Bibelgesellschaft, Basel 1996,
S. 58 (Basler Neujahrsblatt Bd. 174).

" Es handelt sich um Christian Gottlieb Blumhardt, der nach seiner Anstellung als
Sekretir bei der ChG in Basel in Wiirttemberg als Pfarrer titig war, vgl. Hau-
zenberger (wie Anm. 18), S. 59.

* Das Gesuch stammte von ithrem damaligen Sekretir Christian Friedrich Spittler,
vgl. StABS PA 653 I 18 (Rechtfertigungsschreiben von Christian Friedrich Spittler).



Bewegung am Ubergang in die Moderne 189

thren Pfarrern eine Mitgliedschaft bei der Briidersozietit.” Solche
Verw ugtrungen und Verbote verweisen umgekehrt aber auch dar-
auf, dass eine wechselseitige Aneignung von Frommigkeitspraktiken
in Gang gekommen war und zwar sowohl zwischen den pietisti-
schen Gemeinschaften als auch zwischen einer sich wandelnden pie-
tistischen Bewegung und der gesellschaftlich herausgeforderten Lan-
deskirche.

2. Die radikalpietistische Bewegung

Die Geschichte der radikalpietistischen Bewegung in Basel ist bis
heute eine Geschichte des «Separatismus» geblieben. Als solche
wurde sie am Ubergang ins 20. Jahrhundert aus kirchengeschichtli-
cher Perspektive verfasst. Zuerst als eine Geschichte der «Basler
Separatisten», dann als eine der «separatistischen Strémungen in
Basel» und schliesslich zu Beginn der 1920er Jahre als Aspekt des
schweizerischen Protestantismus.” Seither hat das Thema keinerlei
weiterfiihrende historische Bearbeitung mehr gefunden. Die drei
Auteren, die sich der Geschichte des «Basler Separatismus»” ange-
nommen haben, schrieben mit einer deutlichen Emphase fiir die pie-
tistische Bewegung. Hingegen distanzierten sie sich ambivalent von
deren radikalpietistischer Tradition. Sie stuften zwar die pietistische
Kritik an der orthodoxen Kirche als berechtigt ein. «Zweifellos» hat-
ten «die Separatisten» im 18. Jahrhundert «bei dem damaligen trost-

* Steinberg (wie Anm. 13), S. 6.

# Eduard Thurneysen, Die Basler Separatisten im achtzehnten Jahrhundert, Basel
1896, S. 54—-106 (Basler Jahrbuch 1896); Ernst Rudolf Grob, Separatistische Stro-
mungen in Basel im XVIII. Jahrhundert, Ziirich 1907; Wernle (wie Anm. 6), S.
325-356. — Eduard Thurneysen (1856—1931) war Pfarrer in Basel. Zumindest
seine zweite Frau verkehrte in erweckten Kreisen (vgl. «Der Reformation ver-
pflichtet. Gestalten und Gestalter in Stadt und Landschaft Basel aus fiinf Jahrhun-
derten», S. 199-203, hier S. 199f. Das Portrit ist dem gleichnamigen Sohn gewid-
met). — Paul Wernle (1872-1939) war Kirchenhistoriker in Basel. In seinem
Nachruf wird er deutlich als ein Frommer in pietistischer Tradition markiert
(vgl. Basler Jahrbuch 1940, S. 67-77). — Ernst Grob war Theologe und hat u. a.
zu Freikirchen in der Schweiz publiziert. Die radikalpietistische Bewegung in
Basel ist auch in der «Geschichte des Pietismus in den Schweizerischen Refor-
mierten Kirchen» Thema. Bezogen auf Basel griff der Verfasser jedoch lediglich
auf Thurneysen zurtick, ohne dessen Ausfithrungen zu reflektieren oder zu ergin-
zen (vgl. Wilhelm Hadorn, Geschichte des Pietismus in den Schweizerischen
Reformierten Kirchen, Konstanz; Emmishofen 1901).

* Fiir die Bezeichnung vgl. Wernle (wie Anm. 6), S. 346.



190 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pietistischen

losen Zustande der in ihren toten Formen erstarrten Kirchenge-
meinschaft gewichtige Griinde» fiir Kritik, schreibt beispielsweise
Grob.* Gleichzeitig grenzen sie sich aber von der historisch spezifi-
schen radikalpietistischen Praxis ab. So bewertet nicht nur Wernle
die radikalpietistische Verweigerung aller kirchlichen Rituale als
«Kirchenstiirmerei».” In «Stiirmerei» klingt diejenige «Zwingerei»
an, die biirgerliche Protestanten um 1900 als ithrem religiésen Selbst-
verstindnis wenig angemessen erachteten. Zwar stellen die drei
Autoren die pietistische Kritik als moralisch berechtigt dar, die kon-
krete radikalpietistische Praxis verurteilen sie jedoch als iibertrieben
und unanstindig. Auf dieser Basis unterscheidet die Kirchen- und
Stadtgeschichte bis heute zwischen dem «Basler Pietismus» als einer
wohltemperierten «an sich stillen Geschichte»™ einer notwendigen
religiosen Erneuerung und dem «Separatismus» als einer iberdrehten
Geschichte von anmassender politischer Dissidenz. Dabei gilt ledig-
lich der Radikalpietismus als eine politische Praxis, wihrend der
kirchliche Pietismus als apolitische Religiositit interpretiert wird.
Entsprechend wurde die Geschichte der radikalpietistischen Bewe-
gung 1n Basel bisher als eine von «Separatistenexzessen»” und von
«separatistischen Hitzképfen» erzihle.™

Der Autsatz von Thurneysen, der den Status eines historiographi-
schen Urtextes hat, folgt am deutlichsten der Perspektive des Ancien
Reégime. Seine Erzihlung fokussiert obrigkeitliches Handeln und
orientiert sich ausschliesslich an Quellen dieser Obrigkeit.”” In dieser
Logik kulminieren alle drei1 Erzihlungen tiber die radikalpietistische
Bewegung in Basel, wobei sie in jedem Fall tolgende Geschichte
einschliessen:

In den 1720/30er Jahren entstanden in der Stadt Basel erste pie-
tistische Versammlungen, sogenannte Konventikel, beispielsweise im
Haus von Lukas Fattet und der « Witwe Hugo» oder in demjenigen
von Lukas Schmid sowie bei Hans Franz Sarasin. Diese sowie der

* Grob (wie Anm. 22), S. 29.

® Wernle (wie Anm. 6), S. 339, sowie Gustav Adolf Wanner, Hieronymus Annoni,
in: Der Reformation verpflichtet. Gestalten und Gestalter in Stadt und Landschaft
Basel aus fiinf Jahrhunderten, Basel 1997, S. 67-72, hier S. 70.

* Wernle (wie Anm. 6), S. 342.

“ Ebd.

* Grob (wie Anm. 22), S. 15.

* Es handelt sich hier um den zweiten Teil einer Darstellung der Zeit zwischen
1725 und 1800, wobei der Artikel klar auf die Zeit zwischen 1740 und 1760
fokussiert ist, vgl. Thurneysen (wie Anm. 22), S. 54-106.



Bewegung am Ubergang in die Moderne 191

gegen Ende des Jahrzehnts einsetzende Aufbau einer Herrnhuter
Diasporagemeinde wurden von der Obrigkeit weitgehend geduldet.
In den 1740er Jahren bahnten dann dre1 Ereignisse einen ernsthaften
Konflikt zwischen pietistischen Gemeinschaften und der Obngkeit
an. Erstens vollzogen sowohl auf der Landschaft als auch in der Stadt
radikale Pietisten und Pietistinnen sogenannt «stille Begrabnisse» aus-
serhalb des Kirchhofes. Zweitens zog 1746 der pietistische Pfarrer
Hieronymus Annoni in die Kirchgemeinde Muttenz in der Nihe
der Stadt. Und drittens kamen ein Jahr spiter nach der Hinrichtung
cines Radikalpietisten auf der Luzerner Landschaft dessen Familie
und zahlreiche Angehérige dieser religiosen Gemeinschaft nach
Basel. So kam es 1750 schliesslich zum Eclat. Im Herbst dieses Jah-
res wurde auf der Basler Landschaft der Radikalpietist Daniel Rig-
genbach, der im Zusammenhang mit dem «stillen Begribnis» seiner
Schwester unter Mordverdacht stand, verhaftet. Der «Fall Riggen-
bach» se1 «bedeutungsvoll geworden», weil «er der dussere Anlass war
zum Hervortreten aller moéglichen fremden und einheimischen
Separatisten in Basel.»” Nur wenige Wochen spiter, im Dezember
1750, wurde Riggenbachs Glaubensbruder, der Radikalpietist Jean
Mainfait, in der Stadt an den Pranger gestellt. Darauf formierte sich
pietistischer Protest, den Wernle als «<schwirmerische Huldigung sei-
tens der Basler Separatisten» bezeichnet. Diese «Huldigung» habe
dann «eine neue Phase im Kampf» gegen obrnigkeitliche Restrik-
tionen eingeleitet.” In diesem Sinn stellt er die Solidarititskundge-
bung flir Jean Mainfait als Ausloser einer politischen Bewegung dar,
die er selber nie als solche bezeichnet hat.

Der historiographische Fokus war bisher nicht auf einen Formie-
rungsprozess von Frommen, sondern auf staatliches Handeln gerich-
tet. Man wollte obrigkeitliche Repression nachvollziehbar machen,
indem aufgezeigt wurde, wie radikale Pietistinnen und Pietisten das
Mass verloren. In dieser Logik wurde am Beispiel der «Separatisten-
prozesse» von 1750—1754 eine Spirale von Repression und Wider-
stand an zahlreichen Einzelbeispielen illustriert. Dabel wurde nach
Mainfait aus Lyon der Basler Bader Hans Ulrich Miville als «Erzse-
paratist» und «storrisches Element»” zur zentralen Figur stilisiert.”

* Wernle (wie Anm. 6), S. 347. Ebenso hat bereits Thurneysen (wie Anm. 22), S.
68, die Verhaftung von Riggenbach kommentiert: «Im Jahre 1750 trat ein Ereig-
nis ein, das im ferneren Verlauf weittragende Folgen hatte.»

' Wernle (wie Anm. 6), S. 347.

* Thurneysen (wie Anm. 22), S. 78.

* Dieser Figur werden ganze Kapitel gewidmet, vgl. Grob (wie Anm. 22),
S. 107-113.



192 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pietistischen

Die historiographische Aufmerksamkeit fiir Miville spiegelt lediglich
das spezielle Interesse der stidtischen Obrigkeit an diesem Mann.
Miville hatte wihrend den «Separatistenprozessen» mit einem radi-
kalpietistischen Pamphlet an deren Ehre geriihrt.* Einer anderen
minnlichen Figur wurde historiographisch vergleichsweise viel Auf-
merksamkeit zuteil, weil deren Strafe spektakulir ausfiel: Georg
Cerf, ein deutscher Uhrmacher, wurde im Sommer 1754 in Basel zu
zehn Jahren Galeere verurteilt und die Strafe in der Normandie auch
vollzogen.” Neben den drei Minnern Mainfait, Miville und Cerf,
die historiographisch zu Anfiihrern und Exponenten erhoben wur-
den, werden in den frithen historischen Erzihlungen iiber den
«Basler Separatismus» am Rand auch Frauen erwihnt. Der offenbar
vergleichsweise starken Prisenz von Frauen in der lokalen radikal-
pictistischen Bewegung begegnen die Verfasser jedoch mit deutli-
chem Befremden. So machen sie die Pietistinnen zu Fremden,
indem sie beispielsweise den Anteil ortsfremder Bediensteter stark
iberbewerten. Zudem sprechen sie den Frauen der Bewegung — wie
es schon deren Zeitgenossen taten — die politische Handlungsfihig-
keit ab. Wihrend sie die minnlichen Vertreter der radikalpietisti-
schen Bewegung trotz ihrer Dissidenz immer als politische Akteure
reflektieren, marginalisieren sie die weiblichen als Mitliuterinnen
und Verfithrte. Auch diese historiographische Ordnung der Ge-
schlechter spiegelt die obngkeitliche Perspektive aus dem 18. Jahr-
hundert. Die Quellen verzeichnen die Aktivititen von Frauen, weil
diese ihre Frommigkeitspraxis hiufig vehement verteidigten und
damit in ihrer politischen Dissidenz verharrten. Daftir wurden sie
hart bestraft. Trotzdem werden sie in den Protokollen und Berich-
ten in der Regel zum weiblichen Hinterland abgewertet.™

Das Ende der «Separatistenprozesse» wird im Herbst 1754 mit
Hans Ulrich Mivilles Riickkehr als reuiger Stinder in den Schoss der
stidtischen Mehrheitsgesellschaft markiert. Die harten Bedingungen
seiner Gefangenschaft hitten «den Trotzkopf» nach einigen Mona-
ten «weich» gemacht.”” Daran schliessen noch einige Schilderungen

* Weiterfithrend dazu Enka Hebeisen, Pietismus als Praxis. Das fromme Milieu
Basels (1750—-1830), unverdftentlichtes Typoskript der Dissertation, Teil 11, Kap. 2.1.

® Thurneysen (wie Anm. 22), S. 87; Grob (wie Anm. 22), S. 102; Wernle (wie
Anm. 6), S. 353f.

* Dieses Bild habe ich mit der Rekonstruktion einer weiblichen Genealogie aus
dem birgerlich-pietistischen Milieu Basels konfrontert, vgl. Erika Hebeisen,
Vom Rand zur Mitte. Eine weibliche Genealogie aus dem pietistischen Milieu
Basels, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 52 (2002), S. 463—476.

7 Wernle (wie Anm. 6), S. 352.



Bewegung am Ubergang in die Moderne 193

von Begnadigungen an. Dann bringt Thurneysen mit seiner Para-
phrasierung eines Berichts des Kirchenbannes vom Mai 1755 das
Ende der «Separatistenprozesse» als obrigkeitliche Disziplinierung
ewner politischen Bewegung auf den Punkt: Der Kirchenbann habe
zwar unter den «Separatisten» keine «Sinnesinderungen» feststellen
kénnen, miisse aber immerhin nicht «von neuem Zusammenlaufen»
berichten.™ Den Schluss in ithren Darstellungen zum «Basler Separa-
tismus» markieren die Kirchenhistoriker um 1900 aber mit einer
neuen Versammlung von Frommen, die den kirchlichen Gottes-
dienst fiir «siindlich und verwerflich» erachteten.” Diese Versamm-
lungen beim Metzgermeister Johann David, an denen zwischen 20
und 30 Personen teilgenommen hitten,” erregten erstmals 1764 den
Arger der Obrigkeit. Trotz Einschrinkungen und spiteren Verboten
hiitten diese jedoch mit Unterbriichen sicher bis 1772 stattgefunden.
Damit verweisen die Autoren zwar nicht auf das Fortbestehen der
radikalpietistischen Bewegung, jedoch auf dasjenige von einzelnen
Gemeinschaften.

Inwiefern aber stellen sie dartiber hinaus auch Kontinuititen her
zur kirchenkonformen pietistischen Bewegung in Basel? Thurney-
sen erwihnt zwar, dass die «separatistische» Bewegung am Ende des
18. Jahrhunderts nicht ganz verschwunden sei, exemplifiziert aber
deren Kontinuitit allein mit Blick auf die Wiedertiufer.? Wernle
markiert insofern Kontinuitit, als er vom «Ausklingen der verschie-
denen Richtungen» in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts
spricht.” Wihrend er vom «Separatismus» lediglich schreibt, dass
dieser «nie vollig ausgestorben» sei, betont er fiir den «kirchlichen
Pietismus von der Annonischen Art», dass dieser damals an Attrakti-
vitit gewonnen habe.” Damit hilt er letztlich an der Zweiteilung
von «Separatismus» und «Pietismus» fest. Grob hingegen erhebt «die
Separatisten» abschliessend mit Blick auf die reformierten Kirchen

* Thurneysen (wie Anm. 22), S. 89.

* Thurneysen (wie Anm. 22), S. 96-98, hier S. 96; Grob (wie Anm. 22), S. 115;
Wernle (wie Anm. 6), S. 355.

* Mit grosser Wahrscheinlichkeit handelte es sich ber den Teilnehmern nur um
Minner, da Thurneysen ausschliesslich die minnliche Form braucht, wihrend er
ansonsten durchaus die Frauen als solche sprachlich auswies, vgl. Thurneysen
(wie Anm. 22), S. 96-98.

¥ Thumeysen (wie Anm. 22), S. 104-106.

*Wernle (wie Anm. 6), S. 354.

* Wernle (wie Anm. 6), S. 355.



194 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pietistischen

zur frommen Avantgarde: «Den Separatisten gebiihrt ungeschmilert
das Verdienst, ganz ungewollt — denn die wollten nicht das Salz in
der Kirche sein — das kirchliche Leben innerhalb der Landeskirche
neu entfacht und die Prediger zur gewissenhaften Ausiibung ihres
Amtes gezwungen zu haben.»*

In diesen Darstellungen erscheint Hieronymus Annoni kaum als
Teil der Bewegung — schon gar nicht als Angehonger der radikal-
pietistischen Bewegung. Viel eher wird er als zwar pietistischer, aber
unabhingiger Pfarrer dargestellt, der zwischen Kirche und Bewe-
gung vermittelte.” Seine Aufwertung zum eigentlichen Begriinder
des «Basler Pietismus» erfuhr er jedoch nicht in diesem Kontext.
Diese Uberhshung einer Einzelfigur zum pietistischen Helden
erfolgte in der Traditionsbildung kirchenkonformer pietistischer
Kreise.* Aut dieser Basis erscheint Hieronymus Annoni in der lokal-
geschichtlichen Pietismusforschung als eine Figur, die zwar wegen
ihrer pietistischen Religiositit mit der Obrigkeit Konflikte auszutra-
gen hatte, letztlich aber immer ganz Kirchenmann blieb. Er wird los-
geldst von der radikalpietistischen Bewegung als verniinftiger, abwi-
gender Vermittler beschrieben: «Die klare Haltung, in der er sich
sowohl gegen den Gewissenszwang der orthodoxen Staatskirche zur
Wehr setzte, aber auch die Kirchenstiirmere1 der Sektierer entschie-
den verwarf, machten 1thn zur Autoritit.»"

Im Gegensatz zu den radikalen Pietistinnen und Pietisten, die auf
politischem Parkett fiir thre Religiositit einstanden, wird Annonis
Pietismus immer auf der Ebene der Argumente, der Reflexion und
der kreativen Intervention dargestellt. Mit dieser historiographischen
Figur wurden die Anfinge des Basler Pietismus minnlich und

* Grob (wie Anm. 22), S. 133.

* Thurneysen themausiert lediglich die Konflikte, die Annomi aufgrund seiner
pietistischen Praxis mit der Obrigkeit auszutragen hatte, vgl. Thurneysen (wie
Anm. 22), S. 67f.

* Dieser Traditionsbildung haben sich Hadorn in seiner «Geschichte des Pietismus
in der Schweiz» und Wernle in seiner «Geschichte des Schweizenischen Protes-
tantismus» verschrieben. Jener behandelt Annoni in einem eigenen Kapitel, vgl.
Hadorn (wie Anm. 22), S. 298-310, dieser widmet ihm die Hilfte seines Kapitels
tiber den «Basler Pieusmus», vgl. Wernle (wie Anm. 6), S. 325-341. Weiter-
fithrend zu dieser Art der pietistischen Traditionsbildung Ulrike Gleixner, Wie
fromme Helden entstehen. Biographie, Traditionsbildung und Geschichtsschrei-
bung, in: Werkstatt Geschichte 30 (2001), S. 38—49.

Y Wanner (wie Anm. 25), S. 70.



Bewegung am Ubergang in die Moderne 195

gelehrt verkorpert sowie in der reformierten Kirche verankert.* Ins-
gesamt hat die lokale Pietismusforschung die radikalpietistische
Bewegung auf den Aspekt des «Separatismus» verkiirzt und die pietis-
tische Bewegung von ihrer radikalpietistischen Tradition abgeldst.
Dieser Marginalisierung der radikalpietistischen Bewegung folgte
auch diejenige Basler Stadtgeschichte, die «den Pietismus» noch als
gesellschaftlich relevant begnff. Die lokale radikalpietistische Bewe-
gung sei eine «kleine», «militante» Gruppe von «Separatisten» gewe-
sen, die nie eine breitere Akzeptanz erfahren hitte.” Abgesechen
davon, dass diese Einschitzung noch nie ernsthaft tiberpriift wurde,
ist damit kaum etwas tiber die Wirkung der lokalen radikalpietisti-
schen Bewegung gesagt.

3. Grenziiberschreitende Sozietitenbildung

Unter der Bezeichnung «Sozietitenbewegung» hat die Autkli-
rungsforschung diejenigen Vereinigungen gefasst, die auf der ideolo-
gischen Basis der Autklirung von Minnern gegriindet, getragen und

* Dazu Christoph Johannes Riggenbach, Hieronymus Annoni. Ein Abriss seines
Lebens samt einer Auswahl seiner Lieder, Basel 1870; Burckhardt (wie Anm. 8);
Wernle (wie Anm. 6); Wanner (wie Anm. 25), sowie Rudolf Dellsperger, Der
Pietismus in der Schweiz, in: Geschichte des Pietismus, Bd. 2: Der Pietismus 1im
18. Jahrhundert, hrsg. von Martin Brecht und Klaus Deppermann, Géttingen
1995, S. 606f. Vielschichtiger erscheint Annoni in seiner neuesten Biographie.
Weil die Biographin auf eine historiographische Einordnung verzichtet, fehlt
jedoch auch hier die Basis fiir eine Neuinterpretation, vgl. Hildegard Gantner-
Schlee, Hieronymus Annoni 1697-1770. Ein Wegbereiter des Basler Pietismus,
Muttenz 2001. Im Historischen Lexikon der Schweiz, Bd. 1, S. 355, rtickt Ulrich
Gibler Annoni in eine kaum nachvollzichbare Nihe zur Autklirung. Dieser sei
nicht nur «llen Extremen» abhold gewesen, vielmehr habe er seine kirchlich-pie-
ostische Frommigkeit «mit einem aufgeklirten Lebensgefiihl» verbunden.

¥ Burckhardt (wie Anm. 7), S. 89. Dartiiber hinaus wird in der neuesten histon-
schen Uberblicksdarstellung zur Stadt Basel die Geschichte der lokalen pietisti-
schen Bewegung auf der einen Seite marginalisiert, indem erklirt wird, dass
«Pietsmus wie die Herrnhuter Sozietit (...) eine Sache von Minderheiten»
geblieben sei, vgl. Susanna Burghartz, Das <Ancien Régime», in: Basel. Geschichte
einer stidtschen Gesellschaft, hrsg. von Georg Kreis und Beat von Wartburg,
Basel 2000, S. 142. Andererseits habe ich mit meinem Beitrag in eben diesem
Band gerade fiir die Relevanz der pietistischen Bewegung in Bezug auf die
Geschichte der Stadt plidiert, vgl. Erika Hebeisen, «... um den erloschenen Glau-
ben an Jesum Christum wieder unter dem Volk zu wecken». Pietistische Gemein-

schaftsbildung am Ubergang in die Moderne, a. a. O., S. 339-348.



196 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pietistischen

in der Regel auch frequentiert worden sind.” In Basel trifft dies in
erster Linie auf die 1777 von Isaak Iselin initiierte «Gesellschaft zur
Aufmunterung und Bef6rderung des Guten und Gemeinniitzigen»
sowie auf die zehn Jahre spiter gegriindeten Basler Lesegesellschaft
zu.”' Obwohl im 18. Jahrhundert auch religits ausgerichtete Sozieti-
ten entstanden sind, wurden diese bisher kaum als Teil der Sozieti-
tenbewegung wahrgenommen. In Ansitzen wurde eine entspre-
chende Integration am Beispiel der in Basel verankerten Deutschen
Christentumsgesellschaft (ChG) unternommen. In deren Anlage
fand der Aufklirungsforscher Ulrich Im Hof den «Sozietitsgedanken
des 18. Jahrhunderts» durchaus aufgehoben.” Es war aber nicht nur
ein moderner «Gedanke» in der ChG aufgehoben, sie war um 1800
aus soziokultureller Perspektive ebenso zeitgemiss wie programma-
tisch religis. In threr Organisationsform tiberwand sie das stindische
Prinzip. Thre Trigerschaft nutzte moderne Kommunikationsmittel
wie personliche Briete und Zeitschriften, und sie zielte auf eine
Reform der Gesellschaft im Hier und Jetzt. Dieses Reformprojekt
basierte jedoch nicht wie dasjenige der Aufklirer auf einer morali-
schen Philosophie, sondern auf religiéser Praxis. In diesem Rahmen
stand die ChG auch Frauen offen, wobei die interne Ordnung der
Geschlechter wiederum segregiert und hierarchisch strukturiert war.
Mit diesem spezifischen Einschlussmodell war die ChG ihrer Zeit
sogar voraus. Spitere biirgerliche Gesellschaften, Vereine und Insti-
tutionen 6ftneten sich den Frauen erst im ausgehenden 19. Jahrhun-
dert exakt in dieser Form.™

Neben der ChG war in Basel, wie erwihnt, ab 1740 auch die
Herrnhuter Briidersozietit prisent. Diese beiden pietistischen Sozie-
titen agierten vor Ort jedoch verschieden. Die ChG baute ab 1780

" Kntsch dazu aus geschlechtergeschichtlicher Perspektive fiir die Stidte Bern und
Ziirich 1im Vergleich: Brigitte Schnegg, Geschlechterkonstellationen in der Gesel-
ligkeit der Aufklirung, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 52 (2002),
S. 386-398.

" Histonisches Lexikon der Schweiz, Bd. 2, S. 43; Emil Erne, Die Schweizerischen
Sozietiten. Lexikalische Darstellung der Reformgesellschaften des 18. Jahrhun-
derts in der Schweiz, Ziirich 1988, S. 249 und 258-264.

* Ulrich Im Hof, Der Sozietitsgedanke im 18. Jahrhundert, in: Pietismus und Neu-
zeit 7 (1981), S. 9-27. hier S. 17. Die ChG ist denn auch im Lexikon der Sozieti-
ten in der Schweiz aufgefiihrt, vgl. Erne (wie Anm. 51), S. 250-252.

* Fiir die Schweiz im Uberblick siche Beatrix Mesmer, Ausgeklammert — Einge-
klammert. Frauen und Frauenorganisationen in der Schweiz des 19. Jahrhunderts,
Basel; Frankfurt a. M. 1988, S. 4—48, sowie Albert Tanner, Arbeitsame Patrioten
— wohlanstindige Damen. Biirgertum und Birgerlichkeit in der Schweiz

1830-1914, S. 424-476.



Bewegung am Ubergang in die Moderne 197

von der Stadt Basel aus vorerst ein minnerzentriertes Netzwerk auf,
das auf moglichst weitreichende Reprisentation und Mission zielte,
wihrend die Herrnhuter Briidersozietit in der Stadt und auf der Bas-
ler Landschaft vor allem ihr familienzentriertes Versammlungswesen
pflegte. Zwar 1st die Geschichte der Herrnhuter Briidersozietit als
pietistische Gemeinschaft sowie ithre Organisationsstruktur aus kir-
chengeschichtlicher Perspektive relativ gut erforscht.” Sozial- und
kulturgeschichtdiche Forschungen sowohl zum Zentrum in Herrnhut,
als auch zu den herrnhutischen Lebensgemeinschaften in ganz
Europa liegen jedoch erst sehr vereinzelt vor.” Entsprechende Unter-
suchungen von einzelnen Diasporagemeinden im jeweiligen stidti-
schen Kontext fehlen meines Wissens ganz.> Unter «Diasporaarbeit»
verstand der Begriinder der Briidersozietit Nikolaus Ludwig von
Zinzendorf (1700-1760) die «Pflege der Gemeinschaft mit den in
allen Konfessionen lebenden Kindern Gottes». Diese habe gerade
darum ein so grosses Echo gefunden, welil sie «die Erweckten nicht
aus 1hren eigenen Kirchentiimern herausholte».”” Obwohl die Brii-
dersozietit das zumindest im 18. Jahrhundert nicht explizit als Ziel
ithrer «Diasporaarbeit» formulierte, diente diese immer auch der
herrnhutischen Mission. Die Geschichte der Diasporagemeinde in
Basel ist in keiner Weise erforscht. Auf lokaler Ebene wurde kaum
cine herrnhutische Erinnerungskultur gepflegt. Jubiliumsschriften
zur Basler Briidersozietit sind bemerkenswert selten und wenig
umfangreich.”® Wohl weil die Briidersozietit als weit gespanntes

*In Form einer Uberlagerung von eigener Traditionsbildung und kirchen-
geschichtlicher Untersuchung dargestellt von Meyer (wie Anm. 17), S. 5-106.

¥ Weiterfithrend dazu die geschlechtergeschichtliche Untersuchung «Wanderer
zwischen den Welten. Die Herrnhuter Briidergemeine als internationale
Gemeinschaft 1760—1857», mit der sich Gisela Mettele im Februar 2004 an der
Universitit Chemnitz habilitiert hat.

* Zum Konzept der herrnhutischen Diasporaarbeit vgl. Meyer (wie Anm. 17),
S. 65-67; Weigelt (wie Anm. 17), S. 701-710; Wernle (wie Anm. 6), S. 62-174.

” Mever (wie Anm. 17), S. 65.

* Ein Riickblick auf die eigene lokale Geschichte zur «Ennnerung an die 150-jihnge
Jubelfeier» wurde erstmals 1890 publiziert. Anlass fiir eine zweite lokale Erinne-
rungsschrift war der 1911 erfolgte Bezug des neuen Versammlungslokals an der
Ringgasse 4, vgl. Steinberg (wie Anm. 13). Aus dem Jahr 1925 st eine hand-
schriftliche, 30seitige Erinnerung an «Das Leben in der alten Basler Briider-
Societit» iiberhiefert, vgl. Die Schule der Basler Briidersozietit 1802—1842,. Auf
Grund der Sozietits-Protokolle zusammengestellt von Johannes Wullschligel,
Unitits-Archiv Herrnhut (UAH) NB I R.3.1276. 1940 erschien in Basel von
Konrad Kriiger und Benjamin Staehelin eine Schrift unter dem Titel «200 Jahre
Briidersozietit in Basel», sowie 50 Jahre spiter eine Jubiliumsschrift zum
250jihngen Bestehen, die eine Geschichte dieser Diasporagemeinde holzschnitt-
artig skizziert (wie Anm. 18).

=

o



198 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pietistischen

Netzwerk organisatorisch und programmatisch auf das Zentrum in
Herrnhut ausgerichtet blieb. Umgekehrt war die Geschichte der
Basler Briidersozietit bisher kaum Thema der lokalen Kirchenge-
schichte oder gar der Stadtgeschichte.”

Im Gegensatz dazu bildet die ChG in der Historiographie zu Basel
eine Art Scharnier zwischen der lokalen pietistischen Bewegung und
dem «Frommen Basel» im 19. Jahrhundert. Das Organisationsprin-
zip der ChG basierte auf Kommunikation und Vernetzung. Die
Minner vom Vorstand und im Sekretariat haben unzihlige Proto-
kolle verfasst, tausende von Briefen geschrieben, Traktate und eine
Zeitschrift publiziert.® Die Erstausgabe der monatlich erscheinenden
Zeitschrift «Sammlungen fur Liebhaber christlicher Wahrheit und
Gottseligkeit» erschien 1786. Formal gegriindet wurde die ChG am
30. August 1780. An diesem Tag trafen sich in Basel sechs Minner
im Haus des Theologieprofessors Wernhard Herzog, um sich als
Vorstand zu konstituteren. Dieser setzte sich je zur Hilfte aus
Theologen und Laien zusammen. Vier der sechs Vorstandsmitglieder
waren bisher in der «Versammlung der Ledigen Briider» organisiert

¥ Die zwei letzten Uberblicksdarstellung zur Religion in der Stadt Basel haben der
Briidersozietit entsprechend wenig Platz eingeriumt. In einer Jubiliumsschrift
der Basler Bibelgesellschaft, die die ChG und ihre Tochtergesellschaften ausfiihr-
lich wiirdigt, wird lediglich auf einer Seite an die Briidersozietit in Basel erinnert,
vgl. Hauzenberger (wie Anm. 18). S. 58t. Im Sammelband «Das Fromme Basel»
ist die Basler Briidersozietit lediglich integral und disparat ein Thema, vgl.
Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3); frither und spezifischer, jedoch deuthicher noch
aus kirchengeschichtlicher Perspektive Grob (wie Anm. 22), S. 67-78, sowie
Wernle (wie Anm. 6), S. 99-114.

'Vier Jahre nach ihrer Griindung bezeichnete sich die ChG als «Freundschaftsver-
bindung» und verstand sich als Korrespondentennetzwerk, vgl. {Die Christen-
tumsgesellschaft in der Zeit der Aufklirung und der beginnenden Erweckung.
Texte aus Briefen, Protokollen und Publikationen, hrsg. von Ernst Stachelin,
Basel 1970, S. 279, und Martin Brecht, «Wir sind nur correspondierende Pietis-
ten». Neue Einsichten in die Anfinge der Christentumsgesellschaft, in: Pietismus
und Neuzeit 7 (1981), S. 74, sowie Weigelt (wie Anm. 17), S. 714. Grundlegend
fiir die Geschichte der ChG in Basel sind: Ostertag (wie Anm. 14), S. 197-228,
Wernle (wie Anm. 6), S. 29-62, sowie der Jubiliumsband 200 Jahre ChG in: Pie-
tismus und Neuzeit 7 (1981).

Die Zeitschrift erschien von 1786 bis 1912 unter diesem Namen. Bereits ab 1783
publizierte die ChG aus ihren Protokollen unter dem Titel «Ausziige aus dem
Briefwechsel der Deutschen Gesellschaft», vgl. Wernle (wie Anm. 6), S. 36, sowie
Gustav Adolf Benrath, Einige Bemerkungen zur Zeitschriften-Literatur der
Erweckung, in: Erweckung am Beginn des 19. Jahrhunderts. Referate emner
Tagung an der FU Amsterdam, hrsg. von Ulrnich Gibler und Peter Schramm,
Basel 1985, S. 197-202.



Bewegung am Ubergang in die Moderne 199

gewesen. Diese fanden seit 1768 im Haus von Pfarrer Jakob Frie-
drich Meyenrock statt,” der nun im Vorstand der ChG Einsitz nahm.
Wiederum vier aus dem ersten Vorstand gehérten dem Basler Patni-
ziat an und zwei waren Wiirttemberger, die als Handelsangestellte in
Basler Unternehmen arbeiteten. Der Vorstand dieser pietistischen
Sozietit verkodrperte Minnlichkeit, Biirgerlichkeit und Kirchlich-
keit. Und er stellte sich zumindest tiber einzelne Mitglieder in eine
radikalpietistische Tradition. Auf einer {iberaus schmalen Uberliefe-
rungsbasis wird ansonsten jeweils die von Hieronymus Annoni auf-
gebaute «Gesellschaft der guten Freunde», die ausschliesslich Minner
versammelte, als Vorgingerin der ChG apostrophiert.”

Zwar war die ChG in Basel 1780 als Partikulargesellschaft gestar-
tet, vier Jahre spiter wurde sie jedoch zum Zentrum der gesamten
Sozietit erhoben. In der Zwischenzeit waren eine Rethe von ent-
sprechenden Partikulargesellschaften in der iibrigen Schweiz sowie
in Deutschland mit hoher Konzentration im Siidwesten entstan-
den.” Die Idee fiir die ChG geht zuriick auf den Augsburger Pfarrer
Johann August Urlsperger (1728-1806). Er liess sich auf Reisen
inspirieren von pietistischen Gesellschaften in England und Schwe-
den.” Sein Ziel war ein publizistischer Kampfverbund von Theolo-
gen, die sich mit der Feder bewaffnet der Aufklirungsbewegung
entgegenstellen sollten. Obwohl er unter hohem persénlichen Ein-
satz eine solche Vereinigung von Gelehrten vorantrieb, drang er
letztlich nicht durch. Speziell in Basel setzte sich das Modell der Ver-
netzung pietistischer Laien durch. Bereits die Mobilisierung fiir eine
entsprechende Sozietit ging von Laien aus den «Versammlungen der

** Die «Versammlung der Ledigen Briider» konstituierte sich 1768. Anfinglich nah-
men neun Minner teil. Bis zur Griindung der ChG elf Jahre spiter hatte sich ihre
Zahl auch schon einmal verdreifacht. Zu den Vorstandsmitgliedern siche Weigelt
(wie Anm. 17), S. 713, sowie das Personenregister bei Stachelin (wie Anm. 60).

* Diese Gesellschaft ist noch kaum erforscht, so dass sich Beziige zur ChG lediglich
iber gemeinsame Ideen herstellen lassen, vgl. Gantner-Schlee (wie Anm. 48),
S. 207f.; Burckhardt (wie Anm. 8), S. 101.

* Zuerst in Niirnberg, Stuttgart und Frankfurt sowie etwas spiter auch in Stendal,
Berlin, Magdeburg usw. Fiir eine Liste der Partikulargesellschaften siche Wernle
(wie Anm. 6), S. 33, sowie Weigelt (wie Anm. 17), S. 713.

“ Als Vorbilder dienten Urlsperger die englische «Society for Promoting Christian
Knowledge» und die schwedische «Societas Svecana pro Fide et Christianismon,
vgl. Weigelt (wie Anm. 17), S. 710-712. Ausfiihrlicher zu Person und Werk
von Urlsperger Horst Weigelt, Von Schwenckfeld bis Lohe. Aspekte aus der
Geschichte evangelischer Theologie und Frommigkeit in Bayern, Neustadt a. d.
Aisch 1999, S. 95-143.



200 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pietistischen

Ledigen Briider» aus. Deren Prisident, Georg David Schild aus
Frankfurt, spielte eine zentrale Rolle fiir die Griindung der ChG in
Basel.* Thm ging es weniger um die Erhaltung der «reinen Lehrey,
als vielmehr um die kollektive Selbstvergewisserung in pietistischer
Gemeinschaft.”

Mit Blick auf die soziale Zusammensetzung ist die ChG 1n Basel
also eine Griindung von minnlichen Laien aus Frankfurt, Wiirttem-
berg und Basel, wobei die Initiative von ortsfremden Angestellten
ausging, wihrend sich die Basler Theologen fiir den Vorstand
anwerben liessen. Auf der Ebene der Mitglieder erfuhren die
Versammlungen wihrend der ersten 25 Jahre ihres Bestehens eine
beachtliche Feminisierung. Insgesamt stieg die Anzahl der Mitglieder
in dieser Zeit von rund 60 auf etwas tiber 100. Waren 1784 — nach-
dem Basel zum Zentrum der Gesellschaft geworden war — nur knapp
20% der Mitglieder Frauen, kippte das quantitative Geschlechterver-
hiltnis Gber die Jahrhundertwende bei steigender Mitgliederzahl:
1811 waren bereits rund 60% aller Mitglieder Frauen.” Zwar hatten
die Frauen nach wie vor keinen Einsitz 1m Vorstand der ChG, sie
trafen sich jedoch wochentlich in vier verschiedenen von Frauen
geleiteten Versammlungen.” Wihrend nach der Jahrhundertwende
immer mehr Frauen die Versammlungen der ChG besuchten, wand-
ten sich die verbliebenen und die neuen minnlichen Mitglieder —
darunter zahlreiche aus Wiirttemberg — zunehmend dem Autbau
neuer pietistischer Gesellschaften, Vereine und Institutionen zu.

“ Protokoll der ChG vom 30.8.1780, in: Stachelin (wie Anm. 60), S. 147. Schild
arbeitete in den 1770er Jahren als Handelsangestellter in der Strumpfwarenfabrik
der Basler Burgerfamilie Brenner.

" Brief von Schild an Urlsperger, Mirz 1780, in: Stachelin (wie Anm. 60), S. 131.
Weil sich letztlich die populire Vanante des pietistischen Netzwerkes durchsetzte
und Georg David Schild gemeinsam mit sechs anderen Mitgliedern der «Ledigen
Briider» die praktische Vorbereitung fiir die Griindung der ChG in Basel geleistet
hatte, gilt er heute fiir die sozialgeschichtlich interessierte Kirchengeschichte als
«eigentlicher Verwirklicher der Christentumsgesellschaft», vgl. Brecht (wie Anm.
60), S. 69-86. Hingegen erklirt eine jiingere Uberblicksdarstellung den Sprritus
Rector Urlsperger erneut ganz in geistesgeschichtlicher Tradition zum alleinigen
Griinder, vgl. Peter Schicketanz, Der Pietismus von 1675 bis 1800, Leipzig 2001,
S. 159-165.

* 1784 werden fiir Basel 63 Mitglieder aufgefiithrt, 1811 knapp doppelt so viele,
nimlich 106 verzeichnet, vgl. Stachelin (wie Anm. 60), S. 213, sowie StABS PA
653 DD 38 Organigramm der Basler Chrstentumsgesellschaft: «Die innere
Einrichtung» der ChG, S. 9, gezeichnet von Johann Wernhard Herzog und
Johann Rudolf Burckhardt am 4. Dezember 1811.

* Organmigramm der ChG, 1811, S. 8f.



Bewegung am Ubergang in die Moderne 201
4. Institutionalisierung und Etablierung

Ausgehend von der ChG entstanden in der ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts in Basel zahlreiche Institutionen. Diese wurden
von der Pietismusforschung schon mehrfach erwihnt. Sie sind
jedoch kaum erforscht. Entsprechend erscheint die reine Auflistung
als ein Leistungsnachweis, der einen Baustein bildet in einer auf Mis-
sion ausgerichteten Erinnerungskultur. Dabei ist jeweils die Rede
von «Werken», als deren alleiniger «Griinder» in der Regel der lang-
jihrige Sekretir der ChG, Chnstian Friedrich Spittler (1782-1867)
aufgefiihrt wird. So heisst es in der Festschrift zum 150-jihrigen
Bestehen der Pilgermission St. Chrischona: «Durch Spittlers Initia-
tive sind im Umbkreis Basels etwa dreissig verschiedene Werke der
Inneren und Ausseren Mission entstanden, so z. B. die Basler Bibel-
gesellschaft (1804), die Basler Missionsanstalt (1815), die Armen-
schullehrerbildungs- und Kinderrettungsanstalt (1833), die Pilger-
mission St. Chrischona (1840), das Kinderspital in Basel (1845) und
das Diakonissenhaus in Richen (1852). Bei all diesen Griindungen
war es Spittlers Ziel, simtliche Krifte und Gaben sowie alle finanzi-
ellen Mittel in den Dienst Gottes zu stellen, um den Menschen die
frohe Botschaft verkiindigen zu kénnen.»™ Diese 1990 erschienene
Festschrift steht im Dienst einer evangelikalen Erinnerungskultur,
die auf fromme Gemeinschaftsbildung und Mission zielt, indem
die eigene Geschichte in eine pietistische Tradition gestellt wird.
Umgekehrt wird dabei aber auch die Geschichte der pietistischen
Bewegung evangelikal iiberformt. Die (lokalgeschichtliche) Pietis-
musforschung bezieht jedoch solche Texte in ihre Publikationen
ein, ohne diese als Teil einer evangelikalen Identititspolitik und
Missionsstrategie zu reflektieren.”

Der Entstehungsprozess von Institutionen der pietistischen Mission
in der Region Basel ist bisher lediglich nach religiésen Konzepten
sowie einigen Griindern und Leitern befragt worden.” Zudem
sind einzelne Institutionen als Facetten des «Frommen Basel» im
19. Jahrhundert thematisiert worden, wobei beispielsweise ein Theo-
loge, der in der heutigen Pilgermission — einem Schulungszentrum
der evangelikalen Mission — unterrichtet, die neueste historische

"Wenn Gottes Liebe Kreise zieht. 150 Jahre Pilgermission St. Chnschona
1840-1990, hrsg. von Edgar Schmid, Giessen 1990, S. 30.

" Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3).

? Weigelt (wie Anm. 17), S. 715-719. Kntsch dazu mit Blick auf die Stadt-
geschichte: Hebeisen, Gemeinschaftsbildung (wie Anm. 49), S. 339-348.



202 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pietistischen

Untersuchung zu dieser Institution vorlegt.” Damit wird die Ge-
schichte solcher Institutionen der Mission — abgesehen von wenigen
Ausnahmen’™ — entweder in den Dienst einer frommen Erinnerungs-
kultur genommen, oder deren Geschichte wird auf eine theologie-
zentrierte Sicht verkiirzt. Beide Vananten konzentrieren sich in
geistesgeschichtlichem Sinn auf die religiésen Konzepte biirgerlich-
pietistischer Minnerwerke.” Selbst dort, wo eine Institution wie das
Diakonissenhaus in Riehen, das heute von und fiir Frauen gefiihrt
wird, 1m Mittelpunkt steht, betont der Verfasser, dass es nicht um
«das Frauenbild der Erweckungsbewegung» gehe und dass auch
die «gegenwirtige Oberin» die fritheren Diakonissinnen nicht als
«Prifeministinnen des 19. Jahrhunderts» verstehe.”

In all den pietistischen Institutionen in und um Basel {ibernahmen
im 19. Jahrhundert bemerkenswert oft Minner aus Wiirttemberg die
Leitung, Organisation und Administration, wihrend in der Regel

" Jochen Eber, Spittlers Versuche, im Raum Basel eine Pilgermission zu griinden,
in: Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3), S. 37-50. Hier werden Entstchungszusam-
menhinge vor der eigentlichen Griindung untersucht, die im Nachhinein auf das
Jahr 1840 festgelegt worden ist. Eber hilt jedoch an der Logik vom Griindervater
als Schopfersubjekt fest: «Die Zeit vor 1840 ist ein gutes Beispiel dafiir, wie inten-
siv Spittler daran arbeitete, den als richtig erkannten Gedanken einer Pilger-
muission, wenn auch auf vielen Umwegen, zu realisieren.» (a. a. O., S. 50.)

" Vor allem bilden diejenigen historischen Forschungen zur Basler Mission eine
Ausnahme, die sich aus der Perspektive der postcolonial theories mit den missio-
nierten Lindern und Kulturen befassen. Frauengeschichtlich angelegt sind zwei
Untersuchung zur Mission 1im 19. Jahrhundert: Simone Prodolliet, Wider die
Schamlosigkeit und das Elend der heidmischen Weiber. Die Basler Frauenmission
und der Export des europiischen Frauenideals in die Kolonien, Ziirich 1987;
Dagmar Konrad, Missionsbriute. Pietistinnen des 19. Jahrhunderts in der Basler
Mission, Miinster 2001. Es wurde aber auch Frauengeschichte verfasst zum Zweck
der pietistischen Traditionsbildung, vgl. Waltraud Haas, Erlitten und erstritten.
Der Befreiungsweg von Frauen in der Basler Mission 1816—-1966, Basel 1994,
Untersuchungen aus sozialgeschichtlicher Perspektive: Anna Carolina Hirzel-
Strasky, Menschliche Werkzeuge gottlicher Erzichung. Die Evangelische Prediger-
schule in Basel (1876-1915) und ihre Schiiler, Basel 2000; Josef Mooser, Der
«chnstliche Unternehmer» Karl Sarasin. Sozialer Protestantismus in der Schweiz
und in Deutschland, in: Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3), S. 73-92.

" In diesem Sinn hat der Kirchenhistoriker Kuhn in seinem Aufsatz zur pietisti-
schen Bildungsinstitution in Beuggen nach den «geistigen Voraussetzungen» des
ersten Inspektors und dessen «Verstindnis» von Diakonie gefragt, vgl. Thomas
K. Kuhn, Diakonie im Schatten des Chiliasmus. Chnstuan Heinrich Zeller
(1779-1860) in Beuggen, in: Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3), S. 93-110, hier,
S 99,

* Michael Raith, Zu den Diakonissen in Riehen, in: Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3),
8. 111121, hier 8, 111.



Bewegung am Ubergang in die Moderne 203

Miinner aus der Basler Oberschicht diejenigen Gremien besetzten, in
denen die strategischen Entscheide gefillt wurden.” Frauen spielten
lediglich diskret oder ausnahmsweise eine Rolle. Sie waren Génne-
rinnen und Hausmiitter oder in Hilfsvereinen aktiv. Als 1852 das
Diakonissenhaus erdffnet wurde, fiihrten sie zuerst ein von pietisti-
schen Minnern konzipiertes Programm aus. Von da aus entfalteten
sie aber wirkungsvolle Akuvititen, die sie zunehmend auch zu
reprisentieren verstanden. Gleichzeitig bildeten Frauen aus drmeren
Verhiltnissen in einem Migdeheim die Klientel, und die Armen-
schule in Beuggen sowie ab 1846 das Kinderspital in Basel nahmen
Kinder aus der entsprechenden Schicht auf.” Der Sozialgeschichte
dieser Institutionen hat sich bisher jedoch noch niemand angenom-
men.

Die Fragmente einer Geschichte der Institutionalisierung der pie-
tstischen Bewegung in Basel bieten lediglich Aufschluss tiber einige
Minnergremien und Griindungen von Minnern, wobei sich ein
massgeblicher Teil ihrer konstitutiven Seilschaften auf die ChG
zurtickfiihren lassen. Biographien und Festschriften legen nahe, dass
die «Mutter» der pietistischen Griindungen in und um Basel eben
auch Dreh- und Angelpunkt fiir fromme Seilschaften unter Min-
nern war. Das gilt auch fiir diejenige von Spittler, Steinkopf und
Blumbhardt, die bei der Griindung der Basler Missionsgesellschaft

"7 So standen dem pietistischen Armenschullehrerverein, der 1817 gegriindet worden
war, acht Minner aus Basel vor, wobel mit Ausnahme des ehemaligenWiirttem-
bergers Spittler alle — vier Pfarrer, ein Genichtsherr und zwei Kaufleute — der
stidtischen Oberschicht angehérten. Erster Inspektor in der Armenschullehrer-
anstalt Beuggen wurde der Wiirttemberger Chnstian Heinrich Zeller (1779-
1860), vgl. Kuhn, Diakonie (wie Anm. 75), S. 93-97. Aufgrund der grossen Pri-
senz von Pietisten aus Wiirttemberg gelangte ein frither Historiograph der Basler
Mission im ausgehenden 19. Jahrhundert zu folgender Einschitzung: «In Basel
selber sahen weite Kreise mit Geringschitzung auf diese Schwaben, und es
kostete zuweilen Miihe, Minner von Ansehen und Rang dafiir [fiir die Missions-
gesellschaft] zu gewinnen.» (Paul Eppler, Geschichte der Basler Mission 1815-
1899, Basel 1900, S. 59.) Im Gegensatz dazu hat sich mir aus den Quellen eher
das Bild einer gut funktionierenden hierarchischen Arbeitsteilung zwischen Basler
Biirgern und zugezogenen Wiirttembergern aufgedringt, vgl. meinen unpubli-
zierten Vortrag zu den grenziiberschreitenden Akuwititen der ChG in Basel,
gchalten vor der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu Basel am 9.6.2001.

™ Chrnsta Diemel und Eva Hurst, Gehilfinnen und Gefihrtinnen. Basler Frauen in
Wohltingkeit und Mission, in: Mit Geld, Geist und Geduld. Frauen und ihre
Geschichte zwischen Helvetik und Bundesstaat, hrsg. von Femmes Tour, Bern
1998, S. 101-112; Sara Janner, M&gen sie Vereine bilden ... Frauen und Frauen-
vereine in Basel im 19. Jahrhundert, Basel 1994, S. 48-50.



204 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pietistischen

bestimmend wurde: Ab 1784 fiihrten wihrend rund 20 Jahren ins-
gesamt sieben Theologieabsolventen der Universitit Tiibingen das
Sekretariat der ChG in Basel. 1795 tibernahm der Stuttgarter Karl
Friedrich Adolf Steinkopf die Sekretariatsstelle.” Damals bezog er
ein Zimmer im Haus von Esther Gotz-Miville, einer spiteren
Versammlungsleiterin der ChG. Bevor er nach sechs Jahren an der
deutsch-lutherischen Gemeinde in London eine Stelle als Pfarrer
antrat, vermittelte er der ChG den Wiirttemberger Kameralisten
Christian Friedrich Spittler als Hilfssekretir.® Als dann 1803 der
Tiibinger Pfarrkandidat Christian Gottlieb Blumhardt die Stelle des
Hauptsekretirs antrat, teilte er nicht nur diese Stelle, sondern auch
das Zimmer 1m Haus Gotz-Miville mit Spittler.” Dieser stieg fiinf
Jahre spiter als erster Nicht-Theologe zum alleinigen Sekretir auf.
Als er noch einmal rund flinf Jahre spiter an dieser Stelle anfing, das
Projekt Missionsgesellschaft aufzubauen, gniff er auf seine alten
Bekannten zuriick. Karl Friedrich Adolf Steinkopf, der sich zwi-
schenzeitlich in London mit der englischen Missionsarbeit vertraut
gemacht hatte, erhob er zum organisatorischen Berater. Christian
Gottlieb Blumhardt warb er von seiner damaligen Landpfarrei in
Wiirttemberg ab, um 1hn als Inspektor fiir die neue Missionsschule
zu portieren.”

Zweifellos gingen solche frommen Seilschaften aus Arbeitsbezie-
hungen hervor. Sic entstanden aber ebenso in pietistischer Gesellig-
keit in frommen Basler Biirgerhiusern. Das erwihnte Haus von
Esther Gotz-Miville war um 1800 nicht nur die Herberge fiir die
Sekretire der ChG. Dort erteilte die Hausmutter auch Bibelunter-
richt ftir Kinder, und die ChG-Sekretire hielten Erbauungsstunden
fiir Erwachsene.” In diesem Rahmen wurden Bekanntschaften
geschlossen und Bezichungen vertieft. Uber die gelebte Geselligkeit
im Haus Gotz-Miville lisst sich jedoch wenig in Erfahrung bringen.
Auf jeden Fall aber nahm Christian Friedrich Spittler, der als ChG-
Sekretir wihrend sieben Jahren hier wohnte, als er 1808 in das necue
Zentrum der ChG zog, nicht nur seine bisherige Herbergsmutter
dahin mit. Einmige Jahre spiter heiratete er auch deren Tochter,
Susanna Gotz (1787-1844). Das Ehepaar Spittler-G6tz bewohnte
das «Filkli», die chemalige Herberge des Augustinerklosters am

" Stachelin (wie Anm. 60), S. 74.

* Kober (wie Anm. 15), S. 5 und 16.

* Ebd., S. 24.

* Hauzenberger (wie Anm. 18), S. 68; Eppler (wie Anm. 77), S. 6f.

* Ausfiihrlicher Hebeisen, Vom Rand zur Mitte (wie Anm. 36), S. 470—472.



Bewegung am Ubergang in die Moderne 205

Stapfelberg, die seit wenigen Jahren der ChG als Zentrum diente.
Im Laufe der 1810er Jahre entwickelte sich dieses zu einer geselligen
Drehscheibe fiir Pietisten und Pietistinnen aus dem gesamten
deutschsprachigen Raum. Zudem lebten hier immer auch mehr
Menschen als nur die Familienangehorigen, neben Spittlers Schwie-
germutter zwel andere iltere Pietistinnen und einige Theologiestu-
denten. Und im «Filkl» versammelte sich regelmissig das «Kim-
merlein», eine «kleine Gesellschaft ehrwiirdiger Minner, welche in
. geselliger Weise sich bei thm [Spittler| zu einem gemiitlichen Abend
einfanden, be1 welcher Gelegenheit religiése, politische und soziale
Fragen zur Besprechung kamen.»™ Es fanden zudem unzihlige Sit-
zungen zur Planung und Realisierung pietistischer Projekte statt,
und es stiegen zahlreiche fromme Giste in diesem Haus ab. Spittlers
Biographien sind voll von eigentlichen Gistelisten.™ Einer seiner
Biographen stellte fest, das «Filkli» habe zwar «<nie den Namen einer
Anstalt getragen, und doch war es eine solche, und seine Leitung
muss als die wichtigste Leitung Spittlers, des grossen Anstaltsgriinders
gelteno»™ Gewiss spielte dieser Ort pietistischer Geselligkeit eine
wichtige Rolle fiir die Ausbreitung und Vergesellschaftung der
Erweckungsbewegung. Das Haus wurde jedoch nicht von Spittler
allein, sondern vom Ehepaar Spittler-Go6tz gemeinsam gefiihrt.
Dabei hat Susanna Spittler-Gotz als Hausmutter und Gastgeberin
auch die pietistische Geselligkeit im Umfeld der ChG mitgestaltet.
Und spitestens ab den 1830er Jahren hat zudem die gemeinsame
Adoptvtochter Sette Spittler (1810—1880) zum Funktionieren dieser
pietistischen Drehscheibe beigetragen. Nicht zufillig war sie es, die
1876 die erste Biographie von Christian Friedrich Spittler verstfent-
lichte.” Auf der Basis der zweiten, von Johannes Kober elf Jahre
spiter publizierten Biographie ist Chrstian Friedrich Spittler im
Laufe des 20. Jahrhunderts historiographisch zum idealen minnli-
chen pietistischen Schopfersubjekt erstarrt und zum «Griinderge-
nie»®™ {iberhoht worden. Die vergleichsweise dichte biographische

* Kober (wie Anm. 15), S. 37.

* Auch aus der einschligigen Quellenedition lisst sich eine ansehnliche Zahl
rekonstruieren, vgl. Stachelin (wie Anm. 60).

* Georg Vischer, Bleibende Frucht. Weg und Werk von Christian Friedrich Spittler,
Basel 1941, S. 31.

* Christian Friednich Spittler im Rahmen seiner Zeit. Gesammelt aus seinem
schriftlichen Nachlass von Sette Spittler, Basel 1876. Ausfiihrlicher zu diesem
ersten Band der anonym erschienen Biographie mein Vortrag «Die Tochter als
Biographin», gehalten auf der Tagung «Leben schreiben» in Bern am 21.3.2003.

* Bezeichnung bei Raith (wie Anm. 76), S. 114.



206 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pietistischen

Erinnerung an diesen Exponenten der Erweckungsbewegung in
Basel ist insofern bemerkenswert, als dieser kein Meisterdenker,
sondern ein Griindervater — ein Netzwerker und Organisator — war.
Abgesehen von zwei lokalgeschichtlichen, aus kirchengeschichtlicher
Perspektive verfassten Kurzbiographien® sind alle anderen Spittler-
Biographien ganz direkt Teil einer pietistischen Traditionsbildung,
die in diesem Fall in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts in eine
evangelikale berfiihrt worden ist.” Eine genaue Analyse der bio-
graphischen Konstruktion von Christian Friedrich Spittler als from-
mer Held steht jedoch noch aus.”

5. Religiositit und Stadtgeschichte

In der Basler Stadtgeschichte hat Christian Friedrich Spittler hin-
gegen bisher kaum Bertihmtheit erlangt.” Wenn tberhaupt, dann
wird er beildufig und fraglos in Bezug gesetzt zum «Frommen Basel».
Dieses wiederum hat die Stadtgeschichte weitgehend auf eine
konservative Wende nach der politischen Emanzipation der Basler
Landschaft — nach der sogenannten Kantonstrennung von 1833 —
verkiirzt.” Um aber dem Phinomen «Frommes Basel» eine angemes-
sene historische Tiefenschirfe zu verleithen, scheint es mir sinnvoll,
dieses Bild von Basel im 19. Jahrhundert als Ausdruck eines zwar
kontingenten, aber kontinuierlichen Prozesses der pietistischen
Vergesellschaftung in dieser Stadt zu deuten. Das «Fromme Basel»

* Wanner (wie Anm. 25), S. 85-89; Andreas Lindt, Christian Friedrich Spittler und
Basel, in: Pietismus und Neuzeit, Bd. 7 (1981), S. 115-126.

" Vischer (wie Anm. 86). Erich Schick und Klaus Haag, Christian Friedrich Spitt-
ler. Handlanger Gottes, Giessen 1982; Karl Rennstich, «... nicht jammern, Hand
anlegen!». Chnstian Friedrich Spittler, sein Werk und Leben, Metzingen 1987,
Reinhard Frische (Hg.), Zur Initative befreit. C. F. Spittler und unser Auftrag
heute, Giessen 1994; ebenso die Kurzbiographie in der Festschrift zur Ennnerung
an den 125. Todestag von Spittler als Begriinder der Pilgermission, vgl. Schmid
(wie Anm. 70).

' Zu diesem Ansatz Gleixner (wie Anm. 46), S. 38—49.

* Ein Ansatz zur Integration dieser historischen Figur in ein frommes Milieu bel
Hebeisen, Gemeinschaftsbildung (wie Anm. 49), S. 343-346.

* Burckhardt (wie Anm. 7), S. 92. In derselben Logik wurde schon frither im Rah-
men der pietistischen Erinnerungskultur die Kantonstrennung als Aufhinger fiir
eine fromme Allianz positiv bewertetet. 1833 hiitte sich eine Mehrheit der Ptar-
rer aus der Stadt der pietistischen Bewegung zugewandt und so gemeinsam mit
der Briidersozietit und den Ausliufern der ChG den liberalen Aufbruch auf der
Landschaft bekimpft, vgl. Steinberg (wie Anm. 13), S. 6.



Bewegung am Ubergang in die Moderne 207

bezeichnet sowohl ein Selbstverstindnis eines Milieus 1n dieser Stadt,
als auch eine Fremdwahrnehmung von einer angeblich spezifisch
baslerischen Mentalitit. Von letzterer ausgehend hat sich der Schrift-
steller Gottfried Keller dartiber geirgert, dass der Kulturhistoriker
Jacob Burckhardt nach einem Aufenthalt in Ziirich wieder nach
Basel zurtickkehrte. Fromm mit unsinnlich gleichsetzend, speku-
lierte Keller 1859 gegeniiber einem Freund, wie er Burckhardt in
eben diesem Basel in Verlegenheit bringen konnte: «Ich hitte fast
Lust, thm ein recht mutwilliges und frivoles Buch zu dedizieren, um
thm in seinem frommen Basel eine rechte Unannehmlichkeit zu
bereiten, mit einer Anrede, in welcher von nichts als den Wirtshiu-
sern in der Umgebung Ziirichs die Rede ist und etwa noch von
einigen fingierten Schenkmidchen. Allein er dauert mich doch zu
sechr»™ Die soziokulturellen Bedingungen der Méglichkeit einer
solchen Wahrnehmung liegen jedoch geschichtswissenschaftlich
vollig im Dunkeln. Eine Geschichte des «Frommen Basel» gilt es
nicht nur als Prozess der Vergesellschaftung der pietistischen Bewe-
gung noch zu schreiben. Dartiber hinaus fehlen Arbeiten, die das
«Fromme Basel» als mentalen Effekt der Tradierung und Aneignung
von pietistischer Religiositit aus dem 18. Jahrhundert zu deuten ver-
mogen. Beide Unterfangen miissten auch die politik- und ideenge-
schichtlich angelegte Zisur um 1800 kritisch {iberdenken.
Simtliche Uberblicksdarstellungen zur Basler Stadtgeschichte fol-
gen dem historiographisch breit abgestiitzten und tief verwurzelten
Modell der Epochenschwelle um 1800 beinahe ungebrochen. Dabei
ist Religion vor 1800 ein Thema, nachher in der Regel nicht mehr.
Gerade in den neueren lokalgeschichtlichen Darstellungen wird der
Religion bereits im 18. Jahrhundert eine tiberaus bescheidene gesell-
schaftliche Gestaltungskraft eingeriumt.” In der kiirzlich erschienenen

" Zit. aus: Nikolaus Meier, Des «Frommen Basel» Sorge um die Bildende Kunst,
in: Kuhn/Sallmann (wie Anm. 3), S. 175-188, hier S. 180 (Hervorhebung EH).

* So zum Beispiel: Alioth (wie Anm. 10). Religion ist hier unter dem Stichwort
«Kirche» lediglich als Aspekt von frithneuzeitlicher Politik ein Thema. Der pietis-
tischen Bewegung werden zwei Sitze gewidmet, S. 87. Fiinf Jahre spiter ist die
letzte Stadtgeschichte in Form einer Monographie erschienen: René Teuteberg,
Basler Geschichte, Basel 1986. Diese geht zeitlich noch einmal aufs Ganze und
fillt entsprechend allgemein aus. Hier wird die pietistische Bewegung gar nicht
erwihnt. Im jiingsten Uberblicksband, der von mehreren Autoren und Autorin-
nen verfasst worden ist, wird Religion als Aspekt der frithneuzeitlichen Gesell-
schaft, die pietistische Bewegung zwischen 1750 und 1850 als «Schlaglicht»
reflektiert, vgl. Kreis (wie Anm. 49).



208 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pietistischen

«Geschichte einer stidtischen Gesellschaft» wird entsprechend bilan-
ziert, dass sich damals die verniinftige Orthodoxie durchgesetzt
habe, wihrend die pietistische Bewegung zwar an Akzeptanz
gewonnen, jedoch «eine Sache von Minderheiten» geblieben sei.”
Dabei1 st weder die Religiositit der Vielen, noch diejenige «von
Minderheiten» ein Thema, wihrend umgekehrt im gleichen Band
der Aufklirungsbewegung in der Stadt — gemessen an der schmalen
Forschungsbasis — vergleichsweise viel Raum gegeben wird.” Als
wichtigster Exponent der Autklirung in Basel gilt fraglos Isaak Iselin
(1728-1782). Er war Staatsschreiber, Verfasser von politischen,
moralischen und pidagogischen Schriften sowie Begriinder der wir-
kungsmichtigsten Aufklirungssozietit in der Stadt, der «Gesellschaft
zur Aufmunterung und Beférderung des Guten und Gemeinniitzi-
gen» (GGG). Zudem soll Iselin bereits in den 1760er Jahren Pline
fir eine Lesegesellschaft in Basel geschmiedet haben. Zur eftektiven
Griindung kam es aber erst 1787, fiinf Jahre nach dessen Tod.™

Mit dem Aufklirer Iselin auf der einen und den beiden Auf-
klirungssozietiten auf der anderen Seite sind die zwei zentralen Eck-
pfeiler der Basler Aufklirungsgeschichte auch schon benannt. Diese
ruhen auf dem soliden Fundament der historischen Forschungen
von Ulrich Im Hof.” Peter Ochs (1752-1821), der andere Basler

" Burghartz (wie Anm. 49), S. 142. Ebenso wird im kiirzlich erschienen 2. Band
des Historischen Lexikons der Schweiz im Unterkapitel zur Kirche und zum
areligitsen Leben» in Basel im 18, Jahrhundert Religiositit auf einige Stichworte
verkiirze: «Die ref. Orthodoxie der Basler Staatskirche wurde im 18. Jahrhundert
insbesondere durch pietistische Seromungen aufgeweicht (Hieronymus Annoni,
Herrnhuter Briddergemeine, Christentumsgesellschaft), ohne dass es aber zu ciner
Umgestaltung der bestechenden kirchl. Organisation gekommen wire.» (Histori-
sches Lexikon der Schweiz, Bd. 2, S. 43))

" Burghartz (wie Anm. 49), S. 143f., sowie v. a. Claudia Opitz, Von der Aufklirung
zur Kantonstrennung, in: Kreis (wie Anm. 49), S. 153-157.

* Historisches Lexikon der Schweiz, Bd. 2, Artikel Basel(-Stadt), S. 43; Erne
(wie Anm. 51), S. 249.

" Wegweisend waren bisher die von Im Hof verfassten Iselin-Biographien sowie
dessen Forschungen zur Aufklirung nicht nur in der Schweiz, vgl. Ulrich Im Hof,
Isaak Iselin und die Spitaufklirung, Bern; Miinchen1967; Ulrich Im Hof und
Frangois de Capitani, Die Helvetische Gesellschaft. Spitaufklirung und Vorrevo-
lution 1n der Schweiz, Frauenfeld, 1983; Ulnch Im Hof, Das gesellige Jahrhundert.
Gesellschaft und Gesellschaften 1m Zeitalter der Aufklirung, Miinchen 1982;
ders., Das Europa der Aufklirung, Minchen 1993. Von einer Geschlechterge-
schichte der Aufklirung in Basel kann keine Rede sein. Eine laufende Arbeit in
diese Richtung befasst sich mit Iselins Tochter, Anna Maria Preiswerk-Iselin



Bewegung am chrgang in die Moderne 209

Aufklirer mit einer auf thn zugeschnittenen Geschichte, erscheint
bezogen auf die internationale Aufklirungsbewegung als Spit- oder
gar Nachgeborener. Als solchen hat ihn die Stadtgeschichte vor
allem auf die Rolle des helvetischen Revolutionirs festgelegt.'
Damit ragen Iselin und die GGG doch recht einsam aus der histo-
riographischen Landschaft zur Basler Aufklirung. Es liegen auch
kaum Forschungen zu den rund 180 Basler Aufklirern vor, die
einmal Mitglied in der Helvetischen Gesellschaft waren, der eid-
gendssischen Aufklirungssozietit par excellence."! Unter deren Mit-
gliedern hat Ulrich Im Hof jedoch «eine ganze Anzahl pietistisch
oder zumindest spiritualistisch Gesinnte geistlichen und weltlichen
Standes» ausgemacht. Trotzdem hat seine Bezeichnung «fromme
Aufklirungy, zu der er beispielsweise den Ziircher Pfarrer Johann
Kaspar Lavater oder den Basler Unternehmer Jakob Sarasin zihlt,
weder in Bezug auf Basel noch dartiber hinaus eine historische Aus-
differenzierung erfahren.'” Ebenso schenkte die Basler Stadtge-
schichte dem Phinomen der Konversion vom Pietisten zum Aufkli-
rer oder gar Revolutionir bis anhin kaum Aufmerksamkeit. Dies,
obwohl beispielsweise der Wandel des Basler Dichters Wernhard
Huber vom Pietisten zum Revolutionir anfangs der 1920er Jahre
schon einmal aufschlussreich beschrieben worden 1st."”

(1758-1840), vgl. Esther Baur, Das Ich im Text: «Wie ich immer war und seyn
werde». Lektiiren eines Tagebuchs, in: Der biirgerliche Wertehimmel. Innenan-
sichten des 19. Jahrhunderts, hrsg. von Manfred Hettling und Stefan-Ludwig
Hofmann, Géttingen 2000, S. 105-128.

' Dartiber hinausweisend Beat von Wartburg, Musen und Menschenrechte. Peter
QOchs und seine literarischen Werke, Basel 1997.

" Opitz (wie Anm. 97), S. 155, sowie dariiber hinaus: Im Hof und De Capitani (wie
Anm. 99), Bd. 1, S. 86-93.

2 Ulnch Im Hof, Pietismus und 8kumenischer Patniotismus. Zu Lavaters «Schwei-
zerliedern», in: Pietismus und Neuzeit 11 (1985), S. 94-110, hier S. 99.

' Paul Wernle, Wernhard Huber. Der helvetische Grossrat und Basler Dichter, in:
BZGA 20 (1922), S. 59-126. Zu einem vergleichbaren Konvertit aus Basel:
Sandra Kobelt, Nonkonformist am Pranger. Die Entwicklung von Johannes Frey
vom Pietisten zum Anhinger der Revolution 17431800, Bern 1998. Zudem
bietet die Biographie von Johann Friedrich Miville, der in Basel Theologiepro-
fessor und Rektor am Gymnasium war, zahlreiche Ankniipfungspunkte fiir die
Geschichte eines Grenzgingers, vgl. Eucharius Kiindig, Erinnerungen an Johann
Friedrich Miville, Dr. und Prof. der Theologie in Basel, Basel 1851. Dieser
Miville war der Sohn des Radikalpietisten Hans Ulrich und der Bruder von
Esther Go6tz-Miville, die weiter oben als Herbergsmutter und Versammlungslei-
terin der ChG erwihnt worden ist. Derselbe Miville war gleichzeitig Prisident
der GGG, Stifter der Lesegesellschaft, Prisident der Literarischen Gesellschaft und
Mitglied der ChG sowie der Bibelgesellschaft.



210 Erika Hebeisen — Zur Vergesellschaftung der pietistischen

Auf dieser Forschungsbasis gelten ftir die Stadt Basel zwischen
1750 und 1850 verniinftige Orthodoxie, das Ancien Régime, die
erwihnten Ansitze einer Aufklirungsbewegung sowie die Formie-
rung des Biirgertums als bestimmend. Der Bruch von einer «vor-
modernen» zu einer «modernen» stidtischen Gesellschaft wird mit
Auswirkungen der Franzosischen Revolution, der Helvetischen
Revolution und der Emanzipationsbewegung der Basler Landschaft
markiert. Dabei geriet aufgrund einer modernisierungstheoretischen
Ideen- und Politikgeschichte das Religiose stark ins Abseits. Zu
Recht gilt die Helvetik in den «gingigen Versionen der schweizeri-
schen Demokratiegeschichte» als «historischer Knoten»." Es sind
aber vor allem die neueren Darstellungen, die diesen Knoten zum
Ursprung allein einer aufgeklirten, sikulanisierten Schweiz verdich-
tet haben. Dabe1 wird unter dem Code Sikularisierung oftmals das
Kind mit dem Bade ausgeschiittet, indem alles Religiése als {iber-
wunden erklirt oder allenfalls noch als ein Aspekt des (katholischen)
Widerstandes thematisiert wird.'"” Gewiss markiert die Helvetik — je
nach Perspektive — das Ende des Ancien Régime oder eben den
Anfang einer modernen Schweiz. Fiir die Ausbildung dieser moder-
nen Schweiz hat die neuere Helvetikforschung, mit Blick lediglich
auf den Umbruch, Basel eine Art Vorreiterrolle zugeschrieben.'”
Gleichzeitig wurde fiir das anschliessende 19. Jahrhundert die
Geschichte eines Basler Biirgertums erzihlt, das die Stadt tiber einen
elitir-konservativen Schulterschluss zur modernen Grossstadt ent-
wickelt hat."” Unter diesen Forschungsperspektiven erscheint Reli-
gion und Religiositit als gesellschaftlich marginal oder eben als kon-
servativ codiert. In kritischer Distanz dazu 1st es sehr aufwindig, das
biirgerlich-pietistische Milieu Basels plausibel neu zu positionieren.
Dessen gesellschaftliche Gestaltungskratt und die Reichweite seiner

' Martin Schaffner, Direkte Demokratie. «Alles fiir das Volk — alles durch das Volk»,
in: Eine kleine Geschichte der Schweiz. Der Bundesstaat und seine Traditionen,
hrsg. von Manfred Hettling [et al.], Frankfurt a. M. 1998, S. 189-226, hier S. 192.

" Chnstan Simon (Hg.), Widerstand und Proteste zur Zeit der Helvetk. Dossier
Helveuk IV, Basel 1998.

" Matthias Manz, Die Basler Landschaft in der Helvetik (1798-1803). Uber dice
materiellen Ursachen von Revolution und Konterrevolution, Liestal 1991; Chris-
tian Simon (Hg.), Basler Frieden 1795. Revolution und Krieg in Europa, Basel
1995; Basel 1798. Vive la République Helvétique, hrsg. vom Museum der Kul-
turen, Basel 1998; André Salvisberg, Revolution in Basel. Ein Lesebuch, Basel
1998.

7 Zum Basler Biirgertum 1im 19. Jahrhundert: Philipp Sarasin, Stadt der Biirger.
Biirgerliche Macht und stidusche Gesellschaft: Basel 1846-1914, Géttingen
1997.



Bewegung am Ubergang in die Moderne 211

Tradierung lassen sich gegenwirtig nur auf Umwegen ermessen,
entweder in Anlehnung an bestimmte Debatten im Rahmen der
Judischen Studien oder mit Blick auf die neuesten internationalen
Forschungen zur pietistischen Bewegung und Kultur. In diesem
Kontext lassen sich auch historisch weiterfithrende Erklirungen
erarbeiten fiir die neuerdings wieder grosser werdende Attraktivitit

von pietistisch geprigter Religiositit als Sinnstiftungsmodell fiir
bemerkenswert viele Menschen.

Dr. Erika Hebeisen

Historisches Seminar der Universitit Basel
Hirschgisslein 21

4051 Basel



	Zur Vergesellschaftung der pietistischen Bewegung am Übergang in die Moderne : das Beispiel Basel

