
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 103 (2003)

Artikel: "Gebt kund von eurem Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer
Überlieferung!" : zur Sammlungs- und Museumsgeschichte des
Jüdischen Museums der Schweiz in Basel

Autor: Brunnschweiler Spoendlin, Heidi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Gebt kund von eurem Volkstum, vom Schatz

eurer Religion, eurer Überlieferung!»

Zur Sammlungs- und Museumsgeschichte des Jüdischen
Museums der Schweiz in Basel '

Heidi Brunnschweiler Spoendlin

In den letzten fünfzehn Jahren sind in zahlreichen europäischen
Städten jüdische Museen entstanden. Für viele wurden
beeindruckende Gebäude erstellt und innovative muscologische Konzepte

entwickelt, so beispielsweise in Wien, Toledo, Bologna oder
Berlin. Das Interesse an jüdischer Kultur und Geschichte hat seit
Mitte der 1980er Jahre in ganz Europa stark zugenommen und steht

ganz im Gegensatz zum Verschweigen und Verdrängen der Verfolgung

und Ermordung der jüdischen Bevölkerung während der
Nazi-Herrschaft in den Jahrzehnten nach dem Zweiten Weltkrieg2.

Die politische Bedeutung dieser neuerlichen Hinwendung zum
einstigen jüdischen Leben und zur Verfolgungsgeschichte lässt sich
z.B. an der Resolution des Europaparlaments von 1987 ablesen, welche

die Leistungen anerkennt «that Jews and the tradition ofJudaism
have made to the historical development of Europe in the cultural
and other fields.»1 Im Januar 2000 trafen sich in Stockholm Vertreter
aus sechsundvierzig Staaten zum ersten internationalen Holocaust-
Forum. An diesem Treffen anerkannten die Beteiligten die Vertreibung

und Vernichtung der europäischen Juden während des Zweiten

Weltkriegs erstmals offiziell als Teil ihrer Nationalgeschichtc.

1

Kurzfassung der Masterarbeit, die im Rahmen des Nachdiplomstudiums Museologie

an der Universität Basel, Kurs IV 2002, geschrieben wurde.
«More than half a century after the Holocaust, an apparent longing for lost Jews

- or for what Jews are seen to represent - is also evident. From Milan to
Munich, from Krakow to Cluj and well beyond, Jewish exhibitions, festivals, and

workshops ofall types around, as do conferences and academic study programs on
all aspects ofjewish history, culture, and tradition. And new Jewish museums
are being opened often m towns where nojews have lived for decades, often with
government support, and often in synagogues newly restored after lying forgotten
since the end of World War II. Jews and Things Jewish, meanwhile, are popular
attractions, even a category of commercial merchandise.» Ruth Ellen Gruber,
Virtually Jewish. Reinventing Jewish Culture in Europe. Berkeley, Los Angeles,
London 2002, S. 5/6.

1 Ebd., S. 5.



150 Heidi Brunnschweiler Spoendlin «Gebt kund von eurem

Die Distanz zu den Ereignissen in den Jahren 1933—1945 und das

wachsende Bewusstsein, sich der Geschichte des Zweiten Weltkrieges

stellen zu müssen, führte vor allem in Deutschland zu einer
intensiven Beschäftigung mit jüdischen Themen. Nach dem 50.
Jahrestag der Novemberpogrome von 1938 flössen grosse Summen
staatlicher Gelder in den Wiederaufbau zerstörter Synagogen und in
die Gründung jüdischer Museen. Viele dieser Bemühungen tragen
in sich ein Paradox: Mehrheitlich nicht-jüdische Menschen kümmern

sich an den Orten, wo die jüdischen Gemeinden im Zweiten
Weltkrieg von (anderen) Nicht-Juden zerstört wurden, hingebungsvoll

um verlorenes oder beschädigtes jüdisches Kulturgut. Darin
kommen — bewusst oder unbewusst — die Hoffnung und das Verlangen

zum Ausdruck, sich von der schweren Last der Vergangenheit -
nämlich für die Tötung der europäischen Juden und die Zerstörung
ihrer Kultur verantwortlich zu sein — ein Stück weit befreien zu können.

Museen scheinen sich besonders zu eignen, die Schuldgefühle
der Kinder der Täter zu mildern oder zu transformieren. Sabine Offe
beschreibt dies folgendermassen:

«Das Narrativ der ritualisierten Stille, der behutsamen Annäherung und
der Aufmerksamkeit fur Dinge und Gebäude in einem heutigen
Synagogen-Museum wird lesbar als Gegenbild und zugleich Erinnerung an
die johlende Schändung von Synagogen während des Novemberpo-
groms, als Versuch einer Restitution von Zivilität und Anerkennung, die
ihren Eigentümern schon am Ort der Museen verweigert worden war.
Im Medium der Rituale im Museum wird das Modell einer prekären
tabugeschützten Zivihsierung entworfen. Sie ermöglichen dem Besucher,

als Nachkommen der Tätergeneration zu signalisieren, dass er als

moralisch verantwortlicher Mensch anerkennt zu werden wünscht, der
die moralischen Normen kennt, für gültig erachtet und zu befolgen
strebt.»4

In diesen Museen geht es nicht primär um die Kenntnis jüdischer
Kultur, sondern um eine Neuschreibung individueller und kollektiver

Geschichte. Nicht nur jüdische Museen in Deutschland haben
eine solche Funktion. Das Musée d'Art et d'Historié dujudaisme in
Paris sowie auch die jüdischen Museen in Bologna oder Toledo sind
nationalstaatliche Projekte im Zusammenhang mit der lang
hinausgeschobenen Aufarbeitung der Geschichte. Es besteht dadurch die

4 Sabine Offe, Ausstellungen, Einstellungen, Entstellungen. Jüdische Museen in
Deutschland und Österreich. Berlin, Wien 2000, S. 308f.



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 151

Gefahr, dass die Bemühungen um die Opfer lediglich die Funktion
haben, die Täter oder deren Nachkommen vom Trauma der
Geschichte zu entlasten5. Deshalb erstaunt es nicht, dass vor allem
jüdische Kreise der nicht-jüdischen Hinwendung zum Jüdischen
skeptisch gegenüberstehen. Sich als jüdische Organisation diese
Aufmerksamkeit zunutze zu machen, kann ein zweischneidiges Schwert
sein. Inwieweit kann man die eigenen Anliegen vermitteln und
inwieweit wird man lediglich in die Geschichtsaufarbeitungsprozesse
eingespannt?

Auch in der Schweiz ist seit einigen Jahren ein verstärktes Interesse

an Jüdischem zu beobachten. Verantwortlich dafür dürften die

Untersuchungen zur Rolle der Schweiz im Zweiten Weltkrieg sein,
die auf Druck von aussen in Gang gekommen sind6. Seit 1995
besteht an der ETH in Zürich die «Dokumentationsstelle Jüdische
Zeitgeschichte»7 als Abteilung des «Archivs für Zeitgeschichte» und
1998 wurde an der Universität Basel - aufprivate Initiative hin - die
Erforschung jüdischer Geschichte und Kultur mit der Gründung des

«Instituts für jüdische Studien» universitär verankert.
Die Aufmerksamkeit, die gegenwärtig jüdischen Themen zuteil

wird, hat mich auf das einzige jüdische Museum der Schweiz in
Basel aufmerksam werden lassen. Im Folgenden wird die Entstehung
und die Geschichte dieses Museums nachgezeichnet und wo es

möglich ist, zeitgeschichtlich wie museologisch reflektiert.
Das Jüdische Museum der Schweiz besteht seit 1966. Es

unterscheidet sich in mancher Hinsicht von den ausländischen jüdischen
Museen. Seine Entstehung geht auf die Initiative jüdischer
Persönlichkeiten zurück. Im Kern wurde die Sammlung von Eduard Hoff-
mann-Krayer8 zwischen 1909 und 1933 für die Abteilung «Europa»
am Völkerkunde Museum in Basel angelegt. Das Jüdische Museum
hat deshalb einen materiellen wie ideellen Bezug zu den Sammlun-

'• Ebd., S. 312.
' Siehe: Veröffentlichungen der Unabhängigen Expertenkommission Schweiz-

Zweiter Weltkrieg, Zünch 2001/2002.
' Die «Dokumentationsstelle Jüdischer Zeitgeschichte» wird zu einem Grossteil durch

Mittel privater Stiftungen finanziert.
Siehe http:// www.afz.ethz.ch/afz/doku_juedisch.html.

' Zur ersten Judaica Sammlung in Basel vgl. Florence Guggenheim-Grünberg,
Eduard Hofrmann-Krayer und die jüdische Volkskunde. Archiv für Volkskunde,
Basel 1964. Über das Jüdische Museum der Schweiz sind folgende Beträge publiziert:

Ludwig Kahn, Das Jüdische Museum der Schweiz in Basel. Seine
Geschichte. Jüdischer Taschenkalender 1967/1968; Nadia Guth Biasini, The
Jewish Museum of Switzerland in Basel, in: Musei ebraici in Europa; Orientamenti

e Prospettive, Milano 1998, S. 125-128.



152 Heidi Brunnschweiler Spoendhn «Gebt kund von eurem

gen jüdischer Kultobjektc, die um 1900 in der Folge der Emanzipation9

in vielen Städten Europas entstanden sind.
Zudem ist die gesellschaftspolitische Einbettung des Jüdischen

Museums der Schweiz jener der jüdischen Museen im Ausland
verschieden. In Deutschland und Österreich sind in der
Reichspogromnacht von 9. November 1938 fast alle Synagogen zerstört, die
jüdischen Museen geplündert und die Kultobjekte geschändet worden.

Der politische und mentale Druck, sich der nationalen
Geschichte während der Jahre 1933 — 1945 zu stellen, ist deshalb nie
so gross gewesen wie etwa in Deutschland. Die nationale
Aufarbeitungsbemühungen haben in der Schweiz zu keinen musealen
Neueinrichtungen geführt, die eine intensive Auseinandersetzung mit
der jüngeren nationalen Geschichte ermöglichten. Die jüdische
Bevölkerung der Eidgenossenschaft und ihre Kulturgüter haben den
Zweiten Weltkrieg weitgehend unbeschadet überstanden.

1. Die ersten Sammlungen jüdischer Kultobjckte um 1900

Während Päpste und Fürsten bereits im Mittelalter christliche
Kunst zusammentrugen, sind Sammlungen jüdischer Kultobjekte
erst aus viel späterer Zeit bekannt. Als einer der Ersten bewahrte der
Hofjude Alexander David in Braunschweig Judaica1" im 18.
Jahrhundert auf. Bedeutende Sammlungen jüdischer Kultobjekte
entstanden erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhundert.

Die politische Emanzipation1' der jüdischen Bevölkerung in den
verschiedenen Nationalstaaten war die Voraussetzung und die trei-

Unter Emanzipation versteht man die politische und rechtliche Gleichstellung.
die der jüdischen Bevölkerung seit Ende des 18. und im 19. Jahrhundert m
Europa von den verschiedenen Nationalstaaten zu unterschiedlichem Zeitpunkt
gewährt wurde.
Im Lexikon des Judentums, Gütersloh 1967, S. 346 findet sich folgender Eintrag:
«Judaica, bibhotheks- u. museumsmässige Bez. für alle von Juden herrührende
oder auf Juden u. Judentum sich beziehende Druck- u. Kunstwerke, auch alte
Ritualien u. sonstige Objekte sammlcrischcr Tätigkeit».
Richard Cohen, Self-Exposure, Self-Image, and Memory, in: Jewish Icons. Art
and Society in Modern Europe. Berkeley, Los Angeles and London. 1998, S. 190.

Mit der politischen Gleichstellung der jüdischen Bevölkerung in den europäischen

Nationalstaaten, die sich im Laufe des 19. Jahrhundert vollzog, wurden
Menschen jüdischen Glaubens erstmals die gleichen Rechte zuteil wie den übrigen

Bürgern. In England erlaubte der Toleration Act den Untertanen bereits 1689
die Glaubens- und Gewissensfreiheit, was zur Gleichberechtigung im zivilen
Bereich fährte. Während die Vereinigten Staaten von Amerika die Glaubens-



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 153

bende Kraft hinter dieser ersten musealen Blütezeit jüdischer Kultur.
Die rechtliche Gleichstellung ermöglichte der jüdischen Bevölkerung,

ihre Ghettos zu verlassen und sich der Umgebung anzupassen".

Ein Teil der Jüdinnen und Juden gab in der Folge die strenge
religiöse Praxis auf, weshalb die funktionslos gewordenen
Kultgegenstände zu Museums- oder Forschungsobjekten werden konnten.
Um das bedrohte jüdische Kulturgut zu retten und es für die Kul-
turtradierung zu sichern, legten jüdische Persönlichkeiten museale

Sammlungen an. Gegen Ende des 19. Jahrhundert waren Museen im
Allgemeinen die Medien, um historisches Bewusstsein zu verbreiten.
D.h. man setzte sie z. B. von staatlicher Seite dazu ein, den Bürgern
Kenntnisse über die eigene Nationalgeschichte zu vermitteln, um
damit die nationale Identität zu festigen. Dieser Impuls wurde auch

von jüdischen Kreisen in den Zentren Europas aufgenommen. Nach
ihrer Absicht sollten Judaica-Sammlungen säkularisierten Juden die
Möglichkeit bieten, sich wissenschaftlich-rational mit der eigenen
Tradition und ihrer jüdischen Identität auseinander zu setzen. Die
Sammlungen erfüllten diesen Zweck vor allem in der jüdischen
Oberschicht, war diese doch darauf bedacht, sich statt des jüdischen
ein weldiches, dem Bildungsbürgertum angepasstes Image zuzulegen14.
Die Sammlungen jüdischer Kultobjekte, die in der zweiten Hälfte
des 19. Jh. entstanden, waren zudem Ausdruck des erstarkten
Selbstbewusstseins führender jüdischer Persönlichkeiten. Man war
stolz auf die eigenen kulturellen Leistungen und wollte sie entspre-

und Gewissensfreiheit und die Gleichberechtigung aller Menschen (ausser der
Indianer) bereits in ihrer Gründungsverfassung von 1787 festhielten, gewährte
Frankreich in der Verfassung von 1791 den Juden gesetzliche Gleichberechtigung
und Religionsfreiheit. Preussen erlaubte seiner Bevölkerung 1794 ihre Religion
frei zu wählen und hob die bürgerliche Zurückstellung der Juden 1812 auf. Dies
führte zu gleichen Zugeständnissen in anderen deutschen Staaten in den Jahren
1808 bis 1833. Die Niederlande mit Einschluss von Belgien gewährten den Juden
1814 zeitgleich mit den skandinavischen Staaten politische Gleichheit. In der
Schweiz wurden die Juden relativ spät und erst auf Druck von Frankreich politisch

und rechtlich gleichgestellt. Als 1865 Frankreich mit der Schweiz einen
Handelsvertrag abschliessen wollte, machte die französische Regierung die

Gleichstellung der französischen Juden in der Schweiz zur Bedingung. Das
Schweizer Volk gestand 1866 an der Urne den Juden rechtliche Gleichstellung
und Niederlassungsfreiheit zu. Erst in der revidierten Bundesverfassung von 1874
wurde auch die Religionsfreiheit verankert.
Diesen Prozess bezeichnete man früher als Assimilation und heute als Akkulturation.
Hanna Rheinz, Jüdische Museen und Identität. Deutschland/Erinnerung - Die
Orte der Erinnerung und ihre Wirkung. Jüdische Rundschau Maccabi.
18.11.1999.



154 Heidi Brunnschweiler Spoendlin «Gebt kund von eurem

chend der christlichen Umgebung im öffentlichen Raum zeigen.
Die Musealisierung wertete die bisher als minderwertig betrachteten
Ritualgegenständen zu Kulturträgern auf. Das Sammeln erlangte
Prestigecharakter und zunehmend interessierte sich auch eine
nichtjüdische Öffentlichkeit für die jüdischen Gegenstände.

Dennoch war es ein kleiner Kreis von mehrheitlich jüdischen
Persönlichkeiten, der sich zu jener Zeit aktiv für das Sammeln,
Ausstellen und Erforschen von jüdischen Kultobjekten einsetzte. Zu
diesen zählten Isaac Strauss in Paris, Max Grunwald in Hamburg und
Wien, Heinrich Frauberger in Düsseldorf und Frankfurt, Karl
Schwarz in Berlin und An-Sky in St. Petersburg. In Basel engagierte
sich Eduard Hoffinann-Krayer für die erste Schweizer Sammlung
jüdischer Kultobjekte. Jeder dieser Sammler interessierte sich für
eine andere Eigenschaft der Kultobjekte. Für Isaac Strauss in Paris

war die Ästhetik der Objekte wichtig. Im Londoner South Kensington
Museum (heute Victoria & Albert Museum) stand hingegen die

kunsthandwerkliche Bedeutung im Vordergrund. Max Grunwald
und An-Sky sammelten aus volkskundlichem Interesse. Um eine
kunstgeschichtliche Typologie bemühte sich Heinnch Frauberger.

Pariser Weltausstellung von 1878

Die Präsentation der Sammlung von Isaac Strauss'1 an der Pariser
Weltausstellung von 1878 in den Räumen des neu errichteten Tro-
cadéro gilt als die erste öffentliche Ausstellung jüdischer Kultobjekte.
Sie war insofern ein Meilenstein in der Geschichte der jüdischen
Museologie als Gegenstände des jüdischen Ritus erstmals unter
ästhetischen Kriterien präsentiert wurden und die religiöse Bedeutung

in den Hintergrund trat.
Die Pariser Ausstellung räumte mit dem alten Vorurteil auf, Juden

seinen unfähig, Kunst zu schaffen. Der Verfasser des Begleittextes,
der jüdische Journalist Georges Stenne, achtete darauf, dass er den
ästhetischen Wert kunstwissenschaftlich beschrieb und historisch mit
christlicher Kunst verglich. Die besonders kunstvolle Oberflächengestaltung

der Objekte hob er im Katalog ebenfalls hervor. Die
Ausstellung verlieh dem Judentum eine neue soziale Identität. Sie wurde
als ästhetische Leistungsschau auch von der nicht-jüdischen Öffentlichkeit

wahrgenommen:

15 Isaac Strauss war Kapellmeister am Hofe Napoléon III.



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 155

«Die Strauss-Ausstellung bewies, dass jüdische Kultgegenstände als

Waren der Kulturwelt bestehen konnten und dass die Juden in der Lage

waren, sich an der Kulturindustrie der Jahrhundertwende zu beteiligen,
in der der Nachweis einer nationalen Kunstgeschichte zum absolut

notwendigen (Stammbaum) gehörte. Die Aufnahme der Sammlung
Strauss ins Musée de Cluny 1889 (in ein Museum, das christliche
Kultgegenstände von hoher ästhetischer Qualität sammelte) stellte daher für
die westeuropäischen Juden sowohl eine Anerkennung der politischen
und zeitlichen Angemessenheit von Stennes Essay als auch eine Betonung

der Bedeutung der jüdischen Kunst dar.»1"

South Kensington Museum heute Victoria & Albert Museum

(V&A), London

Das South Kensington Museum, das erste Kunstgewerbemuseum
der Welt, kaufte bereits 1855 jüdische Artefakte an. Es spielte in der
Folge eine wichtige Rolle bei der Entstehung der jüdischen
Kunstgeschichte als eigener Disziplin. Seitdem den Juden die Gewerbebc-
rufe offen standen, trugen jüdische Familien wesentlich dazu bei,
dass sich englisches Design entwickeln konnte. Als 1835 die School
of Design gegründete wurde, aus der später das South Kensington
Kunstgewerbemuseum hervorging, fanden Gegenstände aus
jüdischen Manufakturen Eingang in die Studiensammlung. Das Museum
erwarb fortan jüdische Artefakte, weil sie schön gestaltet oder
interessant ornamentiert waren1'.

«Anglo-Jewish Historical Exhibition» 1887

Jüdische Kultgegenstände waren in England erstmals 1887 in
grosser Anzahl zu sehen. Die «Anglo-Jewish Historical Exhibition»
wurde von jüdischen Engländern organisiert und in der Royal
Albert Hall, im South Kensington Museum und an zwei weiteren
Orten in London gezeigt. Die Absicht der Kuratoren war eine
zweifache: Die Ausstellung sollte sowohl das Interesse einer breiten

Jeffrey David Feldmann, Die Welt in der Vitrine. Die soziale Konstruktion jüdischer

Museumsexponate. Wiener Jahrbuch für Jüdische Geschichte, Kultur &
Museumswesen. Jüdische Kultur in Museen und Ausstellungen bis 1938. Jüdisches

Museum der Stadt Wien (Hg.), Bd 1 1994/1995, Wien 1994, S. 45.

Michael E. Keen, Jewish Ritual Art in the Victoria & Albert Museum, London
1991, S. 8.



156 Heidi Brunnschweiler Spoendlin «Gebt kund von eurem

Öffentlichkeit für jüdische Kunst wecken als auch das jüdische
Selbstbewusstsein heben18. 2945 Objekte aus in- und ausländischen

Sammlungen und Synagogen kamen zusammen und ermöglichten
eine sinnvolle Analyse der Stile und der regionalen Besonderheiten.
Die Ausstellung war für die Entwicklung der Disziplin «jüdische
Kunstgeschichte» deshalb wichtig, weil sie erstmals eine Klassifizierung

und Kodifizierung jüdischer Gegenstände zuliess. Die
Ausstellungsmacher achteten auf schöne und elegante Wirkung der
Objekte. Dem Judentum sollte dadurch jegliche Fremdheit genommen

werden: «The exhibition is of an educational character. It is
calculated to remove something of the mystery which somehow seems
in the mind of the outside world to environ all that is Jewish.»1'' Das
hatte eine klärende Wirkung auf nicht-jüdische Besucher. Den
jüdischen Besuchern wurde erstmals bewusst, dass jüdische Objekte
einen kunstwissenschaftlichen Wert hatten. Die durchschlagende
Wirkung der Ausstellung, die zeitlich mit dem wachsenden Natio-
nalbewusstscin und dem Aufkommen des Zionismus bei mittel- und
osteuropäischen Juden zusammenfiel, erzeugte eine bemerkenswerte
Veränderung des jüdischen Selbstgefühls. Für den bekannten
Ethnographen Jacobs war die Ausstellung eine Bestätigung dafür, dass

Juden nicht nur Theologen, sondern auch Menschen waren2".

An-Sky in St. Petersburg

Die jüdischen Museen Osteuropas entwickelten sich aus dem
zunehmenden Interesse an der Kultur der Sditeti21. Die «Jüdische
Historische und Ethnographische Gesellschaft» wurde 1908 in St.

Petersburg gegründet und vom jüdischen Dramatiker und
Volkskundler Salonion Zanvil Rapaport, als An-Sky bekannt, geleitet.
Er veranstaltete verschiedene ethnographische Feldforschungen in
Podolien, Wolhynien, der Ukraine, Ostgalizien und Lemberg. Seine

Sammlung wurde im 1916 gegründeten jüdischen Museum in St.

Petersburg und später im Lembcrger Museum für jüdische Kunst
gezeigt. Ziel An-Skys war es, eine jüdisch-nationalistische Renaissance

der Künste einzuleiten. Die Objekte sollten jungen jüdischen

18 Ebd., S. 74.
" Michael E. Keen, in: Jewish Chronicle 1987: 9, S. S. 216.
20 Ebd., S. 215.
21 Sditeti jiddisches Wort für Kleinstadt; steht für Orte in Osteuropa, wo Menschen

einst nach jüdischer Tradition lebten.



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 157

Künstlern typische jüdische Formen zeigen. Der Einfluss der Sammlung

von An-Sky lässt sich stilistisch in zahlreichen Kunstwerken
und kunstgewerblichen Arbeiten jüdischer Meister seiner Zeit
nachweisen.

Max Grunwald in Hamburg und Wien

Die 1894 gegründete «Gesellschaft für Sammlung und Conservie-
rung von Kunst- und historischen Denkmälern des Judentums» in
Wien und die «Gesellschaft für jüdische Volkskunde», die 1898 in
Hamburg entstand, dienten dem Zweck, nicht nur die jüdische
Ortsgeschichte der jeweiligen Städte zu erforschen, sondern die
jüdische Kultur im Allgemeinen. Die Judaica-Sammlungen in Wien
und Hamburg wurden nach ethnologisch-kulturgeschichtlichen
Kriterien aufgebaut. In beiden Städten machte sich der Rabbiner
Dr. Max Grunwald um die Sammlungen verdient.

Zunächst veröffentlichte Grunwald 1896 in Hamburg zusammen
mit Gustav Tuch und Moses Deutschländer einen Aufrufzum Sammeln

von «Volksübcrlieferungen und Kunsterzeugnissen für eine
Kulturgeschichte derjuden.»22 Die positive Reaktion aufdiesen
Aufrufführte zur Gründung der «Gesellschaft für jüdische Volkskunde»,
dem Publikationsorgan «Mitteilungen für jüdische Volkskunde» und
der Judaica-Sammlung in Hamburg. Die wichtigsten Sammlungs-
bestände waren zwischen 1900 und 1904 in einer Vitrine zum
jüdischen Ritus in der Sammlung «Hamburgischer Altertümer» im
Johanneum — also in einem staatlichen Museum — ausgestellt und
wurden 1913 ins neuerbaute Hamburgische «Museum für Völkerkunde»

überführt. Dort konnten sie bis zum Herbst 1935 in der
Vitrine zur jüdischen Volkskunde in der Abteilung Europa besichtigt

werden. Von den 400 Objekten der Sammlung haben nur neun
den Krieg überstanden.

2. Jüdische Volkskunde in Basel

Die Faktoren, die überall in Europa um 1900 zu Sammlungen
jüdischer Kultgegenstände führten, waren auch in der Schweiz ver-

2 Ulrich Bauche (Hg.), Vierhundert Jahre Juden in Hamburg. Eine Ausstellung des

Museums für Hamburgische Geschichte vom 8. November 1991 bis 29. März
1992, Hamburg 1991, S. 331.



158 Heidi Brunnschweiler Spoendlin «Gebt kund von eurem

antwortlich fur das Interesse an Judaica. In Basel entstand die erste
öffentliche Sammlung jüdischer Kultobjekte zwischen 1909 und
1933. Sie gehörte dem «Museum für Völkerkunde» und war ab

191723 in zwei Vitrinen in der Abteilung «Europa» auch ausgestellt.
Die Emanzipation in der Schweiz ermöglichte der jüdischen

Bevölkerung erst nach 1866 allmählich ihre Anliegen vermehrt an die
Öffentlichkeit zu tragen. Das wachsende kulturelle Selbstbewusst-
sein der jüdischen Schweizer zeigte sich unter anderem darin, dass

jüdische Persönlichkeiten wie Oskar Wyler und Emile Dreyfus-
Brodsky bereits 1894 vom Landesmuseum in Zürich verlangten,
eine jüdische Abteilung einzurichten. Sie betrachteten das jüdische
Kulturerbe als Bestandteil des schweizerischen und wollten es auch
als solches gewertet haben. 1909 und 1911 trat eine Kommission des

Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes (SIG) abermals für
dieses Anliegen ein:

«An der Delegiertenversammlung des SIG 1912 referierte Jules Dreyfus-
Brodsky, der Präsident der Israelitischen Gemeinde Basel, über diesen

Gegenstand namens des Centralkomitees: (Das zerstreute Material gilt es

zu sammeln und ein Werk zu schaffen, das uns und unseren Kindern die
Erkenntnis der Vergangenheit und damit zugleich em nchtiges
Verständnis der Gegenwart und eine Direktive für die Zukunft gibt.)»'4

Aus dem Plädoyer von Jules Dreyfus-Brodsky geht hervor, dass

die Initianten einer jüdischen Abteilung am Landesmuseum ähnliche
Anliegen hatten wie die Judaica-Sammler im Ausland. Bis zur
Emanzipation durften die Juden in der Schweiz ausschliesslich in den
aargauischen Dörfern Endingen und Lengnau wohnen. Nach 1866

zogen viele in die nahegelegenen Städte. Bedingt durch die urbane
Umgebung und den sozialen Aufstieg kaufte man sich neue, der
städtischen Mode angepasste Kultobjekte oder gab den Glauben auf.
Eine museale Sammlung sollte die zurückgelassenen, vom einstigen
Leben in den Judendörfern zeugenden Ritualgegenstände erhalten,
deren Erforschung ermöglichen und das geschichtliche und kulturelle

Bewusstsein der emanzipierten jüdischen Bevölkerung in der
Schweiz stärken.

23 Das Museum für Völkerkunde wurde 1917 eröffnet. Eduard Hoffmann-Krayer
war der Leiter der Abteilung Europa. Die Mittel, die das Museum für Ankäufe
zur Verfügung stellte, waren bescheiden: «Es war gute alte Baslerart, in solchen
Ehrenämtern nicht nur keinen Lohn zu beziehen, sondern bei Erwerbungen
eigene, oft grosse Beiträge zu leisten.» Nachruf von Fritz Speiser. Nachlass E.

Hoffmann-Krayer, Institut für Schweiz. Volkskunde, Basel.
24 Kahn (wie Anm. 8), S. 6/7.



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 159

Abb. 1. Besaminbüchse aus Lengnau, 17./18. Jh. JMS 58



160 Heidi Brunnschweiler Spoendlin «Gebt kund von eurem

Den Initianten wurde vom Direktor des Landesmuseums geraten,
zunächst eine Sammlung anzulegen, die sie später dem Landesmuseum

schenken sollten2'. Es kam indes weder zur Sammlung noch
zur jüdischen Abteilung am Landesmuseum. Allerdings hatte zu
diesem Zeitpunkt, wie gesehen, bereits ein anderer begonnen,
Judaica für ein Museum zu sammeln. In Basel bemühte sich der
Volkskundeprofessor Eduard Hoffmann-Krayer26 nach 1909 nicht
nur um den Aufbau einer solchen Sammlung, sondern rief 1917
nach dem Vorbild der Hamburger «Gesellschaft für jüdische
Volkskunde» die «Kommission für jüdische Volkskunde»27 in Basel ins
Leben, mit dem Ziel, Aspekte der jüdischen Kultur zu erforschen.

Hoffmann-Krayer stammte aus einer bekannten Basler
Kaufmannsfamilie. Er war wie Heinrich Frauberger in Düsseldorf NichtJude,

jedoch mit jüdischen Baslern bekannt. Sem Interesse an
jüdischer Volkskunde ist so wohl aus diesen freundschaftlichen
Beziehungen als auch durch seinen Beruf entstanden, ist er doch der
Begründer der «Schweizerischen Volkskunde». Neben Hoffmann-
Krayer, als Präsident, und Hanns Bächtold, als Sekretär gehörten der
Basler «Kommission für jüdische Volkskunde» fünfjüdische Herren
an: Franz Arnstcin, Dr. jur. Werner Bloch, Jules Dreyfus-Brodsky,
Bankier und Präsident des Schweizerischen Israelitischen
Gemeindebundes (SIG), und Jacques Marx (alle aus Basel) sowie Dr. jur.
Hermann Guggenheim, erster Präsident des Schweizerischen
Israelitischen Gcmcindebundes, aus Zürich. Hoffmann-Krayer hatte
bereits bei der Gründungsversammlimg klare Vorstellungen vom
Zweck der Kommission. Im Sitzungsprotokoll heisst es:

«Er (E.H-K) weist zunächst darauf hin, wie in wissenschaftlichen und
kulturhistorisch-verständnisvollen Kreisen ein steigendes Interesse an der
Kultur des Judentums sich bemerkbar gemacht hat, Ja, eigene
Vereine sind zu diesem Zweck entstanden, wie die im Jahre 1896
gegründete Gesellschaft für jüdische Volkskunde in Hamburg mit einem
besonderen Organ, Mitteilungen zur jüdischen Volkskunde'. Das
alles zeigt die Bedeutung der jüdischen Kultur für die Entwicklungsgeschichte

der Menschheit, von der sie ebenso gut einen kulturorganischen
Teil bildet, wie die Kultur der Engländer, der Russen, der Deutschen

Brief 17. Juli 1911. Archiv JMS.
Zur volkskundlichcn Tätigkeit Hoffrnann-Krayers gehörte auch seine Arbeit am
Museum. In Basel wurde er 1904 in die Kommission des ethonographisch-natur-
wissenschaftlichen Museums aufgenommen.
Ab 1919 nannte sich die Basier «Kommission fur jüdische Volkskunde» gelegentlich

auch «Komitee fur jüdische Volkskunde». Ich verwende den ursprünglichen
Namen in der ganzen Arbeit.



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 161

usw. Die Kenntnis und das Verständnis der jüdischen Stammeswesenheit
zu pflegen, ist unsere Aufgabe, und mit dem Verständnis ist auch die
Annäherung der leider immer noch bestehenden Gegensätze angebahnt,
die nur in der Verständnislosigkeit wurzeln. Die Emanzipation hat zwar
die rechtliche Scheidemauer gesprengt, aber was hilft die ganze Emanzipation,

wenn eine Kluft bleibt? Die äussere Gleichberechtigung ist
geschaffen; sie muss aber zu einer inneren werden. Und diese kann nur
kommen, wenn die herrschende bornierte Idee, als ob das jüdische Volk
ausschliesslich nüchtern-kaufmännische Begabung hätte, der freieren
weicht, dass das jüdische Volk ebenso gut Kulturträger ist, wie irgendein
anderes Volk. Bisher ist vorwiegend die äussere Geschichte des Judentums

Gegenstand des Studiums gewesen. Sie vermag aber die Scheidewand

nicht zu fallen; das kann nur die innere Geschichte, die Kulturgeschichte,

die Volkskunde. In diesem Sinne wollen wir in stiller ohne
marktschreierischer Reklame die jüdische Stammeseigenart in ihren
organischen Zusammenhängen erforschen.»2*

Hoffmann begründete die Notwendigkeit, jüdisches Kulturgut zu
sammeln und zu erforschen mit ähnlichen Argumenten wie im
Ausland. Mit den Judaica-Sammlungcn in Paris, London, Hamburg
und Wien wollte man unter anderem den Betrachtern vor Augen
führen, dass jüdische Kultgegenstände Kultur- und teilweise sogar
Kunstobjekte waren und ihre Schöpfer und Auftraggeber einem
Kulturvolk angehörten. Hoffmann war überzeugt, dass erst die
Kenntnis der jüdischen religiösen Bräuche und ihrer langen Tradition

die antisemitischen Stereotypen zum Verschwinden bringen
könnte. Seine Sammlung sollte zeigen, dass die christliche Kultur
cntwicklungsgeschichtlich auf der jüdischen aufbaute. Er betrachtete
es als die zentrale Aufgabe der Volkskunde, für die Gleichwertigkeit
der jüdischen Kultur einzutreten.

An der zitierten Rede von Eduard Hoffmann-Krayer fällt auf, dass

er die Bekämpfung des Antisemitismus als dringlichstes Ziel der Basler

«Kommission für jüdische Volkskunde» betrachtete. Es ist sehr
wahrscheinlich, dass er bei seinen Äusserungen nicht so sehr an die
Strömungen in Deutschland dachte, sondern die antisemitische
Stimmung in der Schweiz meinte, die von der Schächtverbotsinitia-
tive (1893) ausging2'. Die Wortwahl Hoffmanns legt Zeugnis von

2K Gründungsprotokoll der «Kommission fiir jüdische Volkskunde» in Basel. 7. März
1917. Nachlass E. Hoffmann-Krayer, Institut für Schweizerische Volkskunde,
Basel.

"' Nadia Guth Biasini, Die Israelitische Gemeinde in Basel, in: Der Erste Zioni-
stenkongress von 1887. Ursachen, Bedeutung, Aktualität. Heiko Haumann
(Hg.), Basel u.a. 1997, S. 181-184 S. 184.



162 Heidi Brunnschweiler Spoendlin «Gebt kund von eurem

der völkischen Stimmung jener Zeit ab. Die Begriffe «Stammeseigenheit»

oder «Stammwesen» scheinen niemanden gestört zu
haben.

Hoffmann bezog sich an der Gründungssitzung der «Kommission
für jüdische Volkskunde» direkt auf die «Gesellschaft für jüdische
Volkskunde» in Hamburg. Verwandtschaftliche Beziehungen30 eines

Kommissionsmitgliedes knüpften die Kontakte nach Hamburg.
Hoffmann-Krayer kannte die dortige Judaica-Sammlung, besuchte
er doch 1914 das neue Museum für Völkerkunde31. Der
Sammlungsaufruf der Basler Kommission von 1919 lehnte sich eng an
denjenigen von Hamburg an. So machten es sich auch die Basler zum
Ziel, nicht nur eine Sammlung aufzubauen, die sie erforschen wollten.

Es sollte auch ein Mitteilungsorgan und eine jüdische
volkskundliche Bibliothek geben32.

Der Basler Aufruf betont im Gegensatz zu Hoffmanns
Ausführungen an der Gründungsversammlung die Wichtigkeit einer
Judaica-Sammlung mit dem Argument der bedrohten Kultur und
nimmt somit auf die Zielsetzungen ausländischer Judaica-Sammlun-
gen Bezug:

«Mit dem allg. Aufschwung volkskundlicher Bestrebungen hat auch der
Wille zur Erforschung jüdischen Volkstums und jüdischer Eigenart
Leben gewonnen, musste es doch für jeden kulturgeschichtlich
Denkenden von vornherein klar sein, dass das alte Volk der Bibel mit seinem
pietätvollen Sinn für das Überlieferte gar manches aus dem reichen
Schatz seiner Kultur bis in die Neuzeit hinein bewahrt haben werde.
Anderseits darf man sich nicht verhehlen, dass die moderne Zivilisation
mit ihrem mehr auf Ausgleich der Völker hinarbeitenden Kräften täglich

Jules Dreyfus-Brodsky war über seine Frau mit den Rosenbergs in Hamburg
verwandt.

Guggenheim-Grünberg (wie Anm. 8), S. 133.
Broschüre (nicht datiert) nach 1919, S.l. Nachlass E. Hoffmann-Krayer, Institut
fur Schweiz. Volkskunde, Basel.
Hanns Bächtold schneb verschiedene gleichgesinnt^ Gesellschaften an, mit der
Bitte, ihm Sammlungsaufrufc und andere Organisationsmaterialien zukommen
zulassen, damit man in Basel eine professionelle Grundlage habe. Bächtold
benchtet, dass er bereits mit dem Präsidenten Rabbiner Dr. A. Loewenthal der
Gesellschaft für jüdische Volkskunde in Hamburg, sowie «ihrem Gründer, Herrn
Rabbiner Dr. M. Grunwald in Wien, Beziehungen angeknüpft, und von beiden
freudige Zustimmungserklärungen für unser Unternehmen erhalten Sie
haben auch die von der (Gesellschaft fiir jüdische Volkskunde) in Hamburg
herausgegebenen Aufrufe und Fragebogen eingesandt, aus denen die Organisation
und das Arbeitsprogramm ersichtlich sind.» Sitzungsprotokoll, Kommission für
jüdische Volkskunde, 7. 3. 1917. Nachlass E. Hoffmann-Krayer, Institut dir
Schweiz. Volkskunde, Basel.



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 163

neue und immer zahlreichere Opfer an eigenartigen Bräuchen und
Anschauungen fordert. Man hat daher die dnngende Notwendigkeit
erkannt, auch im Judentum dieses wertvolle alte Kulturgut zu sammeln,
bevor es dem Untergange und so der völligen Vergessenheit anheimfalle.»

Das jüdische Volk sei wegen seiner Jahrtausende alten Tradition
von speziellem volkskundlichen Interesse. Es gelte sein Brauchtum
zu sammeln und zu erforschen, solange es noch vorhanden sei. Die
Emanzipation habe zu einer akkulturierten jüdischen Gesellschaft
geführt, die ihr sehr altes Kulturerbe vernachlässige, wird hier ganz
im Sinne der Initianten einer jüdischen Abteilung am Landesmuseum

argumentiert. Hoffmann äusserte sich in einem Vortrag von
1924 noch deutlicher zu den Folgen der Assimilation und forderte
die jüdische Bevölkerung auf, selbstbewusst zur ihrer Tradition zu
stehen:

«Gebt kund von eurem Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer
Überlieferung! Aber dazu gehört, dass ihr euer Volkstum, eure
Kultur bejaht, dass ihr keine Camouflage treibt, mit einem Bein im
Judentum und mit dem andern im Christentum steht! Ein westeuropäisches

Halbjudentum, das seinen Ursprung verleugnet, sein Gesicht hinter

einer nichtssagenden Maske versteckt, ist nichts, was Forscher, den
Menschenfreund verlocken mag, in die Arena zu treten und dem Spott
und dem Hass Trotz zu bieten. Wenn die Kenntnis jüdischer Kultur zu
den Geistern dringt, wird auch die Überzeugung des Wertes ihrer Träger

in die Herzen eingehen.»33

Hoffmanns Äusserungen sind insofern problematisch, als sie die

Integration der jüdischen Bevölkerung als Zeichen des Zerfalls
werten und so etwas wie ein «richtiges» Judentum reklamieren. Die
Aufforderung, die eigene jüdische Kultur als wertvoll und gleichwertig

zu betrachten, ist indes nicht zu überhören. Hoffmann vertrat
hiermit die Ansicht, die Forscher würden sich nur dann für die
jüdische Kultur engagieren, wenn die Juden selbst zu dieser stünden.
Die Wertschätzung der jüdischen Kultur und Tradition würde die

Wertschätzung der jüdischen Menschen zur Folge haben, dozierte er
idealistisch.

Das Basler Sammlungskonzept wollte er gegenüber derjenigen
von Hamburg regional abgrenzen und Gegenstände zu jüdischem

° Eduard Hofïmann-Krayer, «Vortrag über jüdische Volkskunde im Bernoullia-
num» Basel, 9. 10. 1924. Nachlass E. Hoffmann-Krayer, Institut für Schweizer.
Volkskunde, Basel.



164 Heidi Brunnschweiler Spoendlin «Gebt kund von eurem

Brauchtum aus Süddeutschland, dem Elsass und der Schweiz
sammeln. Speziell wollte man sich den sprachlichen Überlieferungen
annehmen:

«Es soll in erster Linie gesammelt werden die rein volksmässigen
Überlieferungen, wie Sagen, Märchen und volkstümliche Anschauungen

(über Zauber, Dämonen, Schutz vor Übel etc.) und sprachliche
Beobachtungen. Hand in Hand mit diesen Traditionen wird das

Sammeln von konkreten Gegenständen zu gehen haben, für deren
Aufstellung das «Museum für Völkerkunde» zu Basel bereitwillig Raum zur
Verfügung gestellt hat. Endlich ist die Anlage einer Bibliothek fiir jüdische

Volkskunde in Aussicht genommen, die der Bearbeitung des

gesammelten Materials dienen soll. Zur wirksamen Ausgestaltung dieses

unseres Unternehmens bedürfen wir der regen Mitarbeit aller Freunde
und Kenner jüdischen Volkstums, insbesondere derjenigen, die sich ein
treues Gedächtnis für alte, dem Untergange geweihte Bräuche und
Überlieferungen bewahrt haben. Wir brauchen wohl kaum hinzuzufügen,

dass jede, auch die kleinste und vereinzeltste, scheinbar unbedeutende

Aufzeichnung von Wert für uns ist, und dass wir auch für Zusendung

oder Angabe von Drucksachen über jüdische Volkskunde und
endlich von altertümlichen Gegenständen stets dankbar sind.»14

Dass sich die Basler auf das Sammeln sprachlicher Zeugnisse
konzentrierten, ist damit zu erklären, dass Hoffmann m erster Linie
Sprachwissenschaftler war und als einer der Ersten in der Schweiz
Mundartforschung betrieb. Sein Interesse galt deshalb besonders der
jüdischen Sprache und der jüdischen Volksdichtung. Immerhin sollten

auch «konkrete Gegenstände» gesammelt werden, die volkstümliche

Gepflogenheiten veranschaulichten. Schaut man sich die
Inventarkarten der Gegenstände an, die Hoffmann zusammentrug,
so fällt auf, dass er Objekte aus allen Bereichen des jüdischen Lebens
sammelte. Den Begriff «Judaica» verwendete er allerdings noch
nicht, sondern inventarisierte unter dem Stichwort «Juden». Die
rund vierhundert Objekte der Basler Sammlung sind vorwiegend
Geschenke der Kommissionsmitglicder. Hoffmann-Krayer spendete
davon einige selbst. Die Schweizerische israelitische Emanzipations-
stiftung und der Fond für jüdische Volkskunde ermöglichten die
Ankäufe weiterer Objekte. Die Emanzipationsstiftung bezahlte
zudem einen Beitrag, damit die Judaica ausgestellt werden konnten33.
Die Tatsache, dass das Basler Völkerkundemuseum «bereitwillig

M Broschüre (nicht datiert) nach 1919, S.l/2. Nachlass E. Hoffmann-Krayer, Institut

für Schweiz. Volkskunde, Basel.
" Kahn (wie Anm. 8), S. 7.



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 165

Raum zur Verfügung gestellt hat», zeigt, dass das öffentliche
Ausstellen jüdischer Kultgegenstände in Basel selbstverständlich
war"'. Im Jahresbericht des Völkerkundemuseums von 1917 berichtete

Hoffmann, wo die kleine jüdische Abteilung zu finden war:

«Durch die Türe in die eigentlichen Ausstellungsräume eintretend,
gelangen wir zunächst in den Nordraum, der die Gruppen Volksbrauch
und Spiel, nebst volkstümlichen Musikinstrumenten und Waffen enthält.

An den Volksbrauch anschliessend, folgen im Hauptraum die
religiöse Volkskunde, der Aberglaube und die Volksmedizin; ein besonderes

Glaspult ist der jüdischen Kultur gewidmet. An den gegenüberliegenden

Wänden ist das volkskuiidliche Bildwerk angebracht, (...)'

Die Mitglieder der «Kommission für jüdische Volkskunde» setzten
sich allerdings nicht in dem Masse ein, wie es Eduard Hoffmann-
Krayer erwartete hatte. Den Protokollen ist zu entnehmen, dass sehr
selten Sitzungen abgehalten wurden. In den wenigen
Zusammenkünften ging es hauptsächlich darum, wie das Geld zu beschaffen

sei, um den wissenschaftlichen Mitarbeiter Immanuel Olsvan-
ger38 zu bezahlen. Auch waren die Druckkosten seiner Publikation3''

Das Völkerkunde Museum war insofern ein harmloser Ort, als dort jüdische Kul-
tobjekte unter vielen andern volkskundlichen Objekte ausgestellt waren und
nicht «der hohen Kultur» angehörten. Es scheint mir, dass diese volkskundlichen
Objekten mit Kevin Moores Ausdruck «spurious artefact» charakterisiert werden
können. Hingegen bezeichnet Moore die Objekte, die als Kunstwerke eingestuft
werden, als «authentic masterpiece». In: Museum and popular Culture, London,
Washington 1997, S. 3. Gerade an den Judaica-Sauimlungcn lässt sich, wie zuvor
gezeigt wurde, der Aufwertungsprozess von «spurious artefact» zu «authentic

masterpiece» verfolgen.
Europa. Bericht des Vorstehers, Prof. Dr. Ed. Hoffmann-Krayer. Jahresbericht
1917 des Museums für Völkerkunde in Basel, Basel 1918, S. 22.

Guggcnheim-Grünbcrg (wie Anm. 8), S. 136: «Von Anfang an erachtete man die

Zuziehung eines mit dem jüdischen Schrifttum und dem Ostjudentum vertrauten

jüdischen Gelehrten als unerläßlich. Man fand einen solchen in Dr. Immanuel

Olsvanger, einem russischen Philologen, der in Bern studiert hatte. Er
leistete - gegen ein ganz gennges Entgelt - in den Jahren 1917 - 1919 der
Kommission unschätzbare Dienste als eifriger Sammler und Bearbeiter jüdischer
volkstümlicher Überlieferungen, Seine Gewährsleute waren in der Schweiz
wohnende Kaufleute aus Russland und Galizien, daneben jüdische Flüchtlinge
aus Jerusalem, die auf ihrer Reise nach Amerika sich einige Wochen in der
Schweiz aufhielten.» Die Tatsache, dass Olsvanger für die Kommission arbeitete,
erklärt, warum viele Kultgegenstände aus Osteuropa in die Sammlung gelangten.
Immanuel Olsvanger, Aus der Volksliteratur der Ostjuden; Schwanke, Erzählungen,

Volkslieder und Rätsel, Basel 1919. Das Buch fand später doch Absatz und
wurde 1931 unter dem Titel «Rosinkess und Mandeln» in zweiter, überarbeiteter

Auflage herausgegeben.



166 Heidi Brunnschweiler Spoendlin «Gebt kund von eurem

zu begleichen. Sie blieb die einzige, welche die Basler Kommission
herausgab. Geld zu beschaffen erachtete Hoffmann als die Aufgabe
seiner Mitstreiter. Nachdem diese, trotz seiner Rücktrittsdrohungen,
in ihrer Untätigkeit verharrten, machte Hoffmann ernst und legte
das Amt des Präsidenten nieder. Im Schreiben vom 8. Mai 1922
brachte er seine Enttäuschung unverblümt zum Ausdruck:

«Dieser völligen Untätigkeit als Präsident zusehen zu müssen und nichts
für das schöne Unternehmen, das mir am Herz gelegen war, tun zu
können, war mir überaus peinlich, Schon damals (19. April 1921)
richtete ich meine Demission schriftlich an die Herren Dr. Arnstein und
Dreyfus-Brodsky; tags darauffand eine Besprechung mit den Herren Dr.
Arnstein und Marx statt, in welcher mir zugesagt wurde, dass die Rechnung

mit Krebs ins Reine gebracht werde und die Enquete4" gefördert
werde. Da beides unterblieb, habe ich in der Sitzung vom 15. Dez. 1921

meinen Rücktritt erklärt.»41

Da weitere Protokolle fehlen, ist anzunehmen, dass sich die
Kommission auflöste. Die ehemaligen Kommissionsmitglieder bezahlten

Neuerwerbungen allerdings auch weiterhin, wie die Inventarkarten
belegen. Hoffmann setzte sich seinerseits bis zu seinem Tode 1936
für die jüdische Volkskunde ein. Sein Verdienst war es, dass die
Basler Judaica-Sammlung kontinuierlich auf 150 Objekte anwuchs
und bei seinem Tod ein Drittel der Grösse der Hamburger Sammlung

aufwies. Darunter befanden sich viele Objekte aus der Schweiz
und Osteuropa, die jüdische Flüchtlinge in die Schweiz brachten.
Die wissenschaftliche Forschung aber, die Hoffmann bei der
Gründung der «Kommission für jüdische Volkskunde» so vehement
gefordert hatte, wurde abgesehen von der erwähnten Publikation
nicht betrieben. Die letzten dreissig Objekte der Sammlung wurden
1933 bei Julius Carlebach42 in Berlin angekauft. Dass die Sammlung
danach nicht mehr grösser wurde, hing nicht nur mit Hoffmann-
Krayers Erkrankung sondern auch mit der politischen Situation vor
dem zweiten Weltkrieg zusammen. Bereits 1933 kamen jüdische
Flüchtlinge bedingt durch Hitlers Machtergreifung aus Deutschland

"' Gemeint ist das Tätigwerden in Sachen Geldbeschaffung.
4' Brief von Hoffrnann-Krayer an die Mitglieder der (Kommission für jüdische

Volkskunde). 8. Mai 1922. Nachlass E. Hoffmann-Krayer, Institut für Schweiz.
Volkskunde, Basel.

42 Siehe zu Julius Carlebach: Katharina Rauschcnberger, Jüdische Tradition im
Kaiserreich und in der Weimarer Republik. Zur Geschichte des jüdischen
Museumswesens in Deutschland, Hannover 2002 (Forschung zur Geschichte der
Juden. Abteilung A: Abhandlungen Bd. 16), S. 248, 259, 260, 261.



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 167

nach Basel. Es ist verständlich, dass die jüdischen Herren, welche
Hoffmann unterstützten, andere Sorgen hatten, als sich um den
weiteren Ausbau der Sammlung zu kümmern.

Die von Hoffmann in der Abteilung Europa eingerichteten Vitrinen

zur jüdischen Kultur blieben sicher bis 1938 bestehen. Wann die
ausgestellten Judaica aus der Öffentlichkeit verschwanden, konnte
nicht schlüssig geklärt werden. Ludwig Kahn zufolge wurden die

Objekte 1939 abgeräumt. Florence Guggenheim-Grünberg hingegen

vertritt die Auffassung, die Gegenstände in den beiden Vitrinen
seien bis 1950 ausgestellt gewesen. Die Basler Sammlung überstand
jedenfalls den Krieg unbeschädigt und geriet danach in Vergessenheit.

3. Archivfür jüdische Geschichte und Kunst 1949—57 in Zürich

Nach dem Zweiten Weltkrieg kam den Juden in der Schweiz eine
besondere Rolle in Europa zu. Während in den Nachbarländern die
jüdische Bevölkerung nahezu vollständig ausgelöscht und ihre
Institutionen zerstört worden waren, blieb die geistige und materielle
Kultur der Schweizer Juden erhalten.

In Zürich wurde 1949 das «Archiv für jüdische Geschichte und
Kunst in der Schweiz» als Teil der Kulturkommission der Israelitischen

Cultusgemeinde Zürich (ICZ) gegründet. Ihm gehörten jüdische

Herren an, die mehrheitlich auch in der Israelitischen
Cultusgemeinde Zürich (ICZ) und im Schweizerischen Israelitischen
Gemeindebund (SIG) aktiv waren. Die besondere Situation der
Schweizer Juden auferlege — so die Argumentation der Initianten des

«Archivs für jüdische Geschichte und Kunst» in Zürich — diesen die
Pflicht, jüdische Kultur und Geschichte materiell zu sichern, um die
Kontinuität des jüdischen Lebens und der jüdischen Tradition angesichts

deren Zerstörung in Europa zu sichern:

«Nahezu die gesamte Sachkultur des europäischen Judentums mit ihren
Museen, Privatsammlungen und Archiven ist durch die furchtbaren
Ereignisse der jüngsten Vergangenheit vernichtet worden. Die kleine
Insel des schweizerischen Judentums ist inmitten der Verwüstung als einzige

von allen europäischen Judenschaften deutscher, französischer und
italienischer Sprache nicht aus ihrem historischen Boden gerissen und
nicht beeinträchtigt worden. Damit hat das schweizerische Judentum
unversehens eine grössere Bedeutung im Rahmen der jüdischen
Gesamtheit gewonnen, als es sie je zuvor besass. Stärker ruht auf ihm
(d.h. dem schweizerischenJudentum) die Aufgabe, die ununterbrochene
Kette des jüdischen geschichtlichen Bewusstseins nicht abbrechen zu



168 Heidi Brunnschweiler Spoendlin «Gebt kund von eurem

lassen. Doch zeigt sich hier, dass wir, unserer verhältnismässig späten
Emanzipation entsprechend, mit der Ausbildung der notwendigen
kulturellen Organe im Rückstand sind.»4'

Von der Judaica-Sammlung am Basler Museum für Völkerkunde
wusste das Archiv nichts, weshalb es seine Arbeit als umso dringlicher

betrachtete. Die Idee, ein Archiv und ein «zentrales jüdisches
Museums in der Schweiz»44 aufzubauen, wurde durch ähnliche
Projekte im Ausland angeregt: «In Israel, aber auch in den Vereinigten

Staaten und in vielen anderen Zentren der überlebenden Juden
wird heute der Historiographie wie der Sachkultur die grösste
Aufmerksamkeit geschenkt.»41 Aus dem Sammlungsaufruf geht hervor,
dass eine Mehrheit der Schweizer Juden zunächst von der Notwendigkeit

einer solchen Institution überzeugt werden musste. Die
Initianten argumentierten ähnlich wie die Mitglieder der Gesellschaften
fiir jüdische Volkskunde um die Jahrhundertwende: Es gelte, die
Gegenstände und Dokumente einer vom Verschwinden bedrohten
jüdischen Kultur der vergangenen Jahrhunderte zu sammeln und für
die Zukunft zu erhalten. Neben Dingen aus der fernen Vergangenheit

wollte das «Archiv für jüdische Geschichte und Kunst» auch
Dokumente aus der Gegenwart sichern, um eine spätere Aufarbeitung

der Geschichte des Zweiten Weltkrieges zu erleichtern:

«Ungesammelt und ungesichert verschwinden nicht nur die Materialien
vergangener Jahrhunderte, sondern auch die Dokumente aus unserer
eigenen Zeit. Bald schon wird niemand unanfechtbar darlegen können,
was an Zeugnissen vom Untergang des deutschen Judentums zu uns
gelangt ist und was an Hilfswerken zur Rettung seiner Reste von uns her
hat getan werden können. Unschätzbares geschichtliches Material bleibt
zerstreut und geht verloren. Aber auch die jüdische Kunst und das

jüdische Kunsthandwerk sind in der Schweiz ohne öffentliche Heimat.
Wem die Erhaltung und Pflege unserer kulturellen Werte keine blosse
Phrase ist, der weiss, dass der Augenblick drängt, in der Schweiz eine
Stätte zu gründen, an der jüdisches Kultur- und Geschichtsgut gewahrt
und geordnet werden kann. Endlich werden auch mit der nichtjüdischen

Welt auf der objektiven Ebene der Forschung neue Kontakte
entstehen und man wird diejenigen ernster nehmen, welche ihre eigene
Vergangenheit geordnet zu bewahren und zu überliefern trachten.»46

" Autruf zur Schaffung eines Archivs fiir Jüdische Geschichte und Kunst in
Schweiz, Okt. 1949, S. 4. Archiv JMS.

44 Denkschrift Dr. Mildenberg, 18. 1. 1949, S.4. Archiv JMS.
45 Ebd.
4" Aufruf zur Schaffung eines Archivs für Jüdische Geschichte und Kunst in

Schweiz, Okt. 1949, S. 1/2. Archiv JMS.



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 169

In Zürich wollte man nicht nur Ethnographica und geschichtliche
Dokumente sondern auch jüdische Kunst und jüdisches Kunsthandwerk

sammeln. Das Archiv hatte ein anderes Verständnis von
Ritualgegenständen als Hoffmann-Krayer. Wie Isaac Strauss oder das

South Kensington Museum betrachtete man sie auch als ästhetisch
künstlerische Schöpfungen. Sic sollten als Anschauungsmaterial die
Kulturgeschichte der Juden bezeugen. Auf die Argumentation, dass

das jüdische Volk der christlichen Umgebung erst dann ebenbürtig
erscheine, wenn es seine Kultur wissenschaftlich bearbeitet vorzeigen

könne, sind wir bereits im Zusammenhang mit den Sammlungen

nach der Emanzipation im 19. Jahrhundert gestossen. Ein
solcher Kulturstammbaum sollte nun in einem Museum in der
Schweiz zugänglich sein und von nicht-jüdischen, aber vor allem
von jüdischen Besuchern wahrgenommen werden:

«Unser Gewicht wird durch das bestimmt, was wir uns von dem Gute
unserer Vorfahren bewusst zu eigen zu machen imstande sind. Ein noch
so bescheidenes, aber beständig gefördertes Archiv, ein noch so
kleines Museum, wird vielfache und unerwartete Früchte tragen. Nicht
nur unsere Religionsschttlen werden davon Nutzen haben. Wir werden
die Beziehung mit Juden verstärken können, die noch keiner unserer
Gemeinden angehören, vielleicht weil sie der religiösen Kultur entfremdet

sind und gerade durch eine Ausdehnung der Gemeindetätigkeit auf
ausserkultische, kulturelle jüdische Zwecke für die jüdischen Gemeinden

gewonnen werden könnten.»47

Das Museum in Zürich wollte ein Ort werden, wo die jüdische
Einheit gebildet und gefestigt werden konnte. Gerade in einer Zeit,
in der sich immer mehr Juden assimilierten, hofften die Zürcher wie
es schon die Gründer der ersten Judaica Sammlungen taten, ein
Museum oder ein Archiv könne die nicht mehr Gläubigen ans

Judentum binden.
Ein zukünftiges Museum sollte aber auch die Beziehung zum neu

gegründeten Staat Israel fördern. Veränderte seine Eigenstaatlichkeit
doch die Lage aller Juden grundlegend und brachte sie in unmittelbaren

Kontakt mit ihren jüdischen Wurzeln:

«Die Entstehung des Staates Israel hat eine solche Gründung nicht
überflüssig, sondern erst recht notwendig werden lassen. Gerade unsere
dortigen Gelehrten legen grösseren Wert als je auf die Wahrung
jüdischen Kulturgutes in der Welt. Wir werden in engeren Kontakt mit

•' Ebd.. S. 2.



170 Heidi Brunnschweiler Spoendlin «Gebt kund von eurem

dem Staat Israel auch auf diesem Gebiete treten, wie ihn dessen
Wissenschaftler und Gelehrte suchen, die an allen in der Welt vorhandenen
jüdischen Kulturwerken regsten Anteil nehmen, da sie auf diese so

angewiesen sind, wie wir auf die ihrigen.»48

Das «Archiv für jüdische Geschichte und Kunst» veranstaltete in
der Folge zwei Ausstellungen in den Räumen der Israelitischen Cul-
tusgemeinde Zürich. 1951 wurde «Gewand und Schmuck der
Thora» gezeigt und 1952 «Gegenstände der häuslichen Feier». Die
Ausstellungen waren nur möglich, weil die Sammlung von Lazarus
Burstein aus Lugano dem Archiv zur Verfügung stand. Beide waren
sehr erfolgreich und erzielten die angestrebte Wirkung. In einem
Rundschreiben von 1951 heisst es:

«Fiir die gläubigen Juden der verschiedenen Kultusgemeinden war die
Besichtigung der schönen, zum Teil einzigartigen Kultgegenstände eine
Herzenssache und eine Angelegenheit frommer Erhebung. Aber auch
dem Kultus ferner stehende jüdische Kreise wurden von der instruktiven
Ausstellung aus historischem und künstlerischem Interesse angezogen.

Lehrer und zahlreiche Pfarrer fanden in der Ausstellung Belehrung
und Aufklärung. Mancher Irrtum liess sich bei der Beantwortung von
Fragen richtig stellen und manches Vorurteil konnte bekämpft werden.»4'1

Als die Sammlung Burstein, wie dies der Sammler testamentarisch
verfügt hatte, im Dezember 1954 ans Bezalel National Museum, das

spätere Israel Museum, in Jerusalem überging, fehlten dem Archiv
die Objekte, um weitere Ausstellungen zu veranstalten. Es wurde
deshalb 1957 offiziell aufgelöst, mit der Begründung, dass es eben
nicht gelungen sei, etwas Bleibendes aufzubauen. Wie 1922 in Basel
konnten nicht genug jüdische Interessierte gefunden werden, die
sich aktiv für den Aufbau des Archivs engagierten. Diese Tatsache
macht noch einmal deutlich, dass der museale Umgang mit Objekten

der eigenen Religion und Dokumenten der eigenen Geschichte
dem Bedürfnis einzelner Persönlichkeiten entsprach, jedoch nicht in
der weiteren jüdischen Bevölkerung verankert war.

Die Sammlung des Archivs umfasste nach dem Verlust von 1959
lediglich noch zwei Kultgcgcnstände (eine Beschneidungsgamitur
und eine Schabbatlampe), verschiedene Bücher, Fotomaterial und
wenige Bilder. Alles wurde dem SIG aufbewahrt und 1966 dem
Jüdischen Museum der Schweiz in Basel übergeben.

48 Ebd., S. 1.
49 Rundschreiben 25. 4. 1951, S. 2. Archiv JMS.



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 171

4. Die Gründung des Jüdischen Museums der Schweiz 1966

Pünktlich zur 100. Wiederkehr der Emanzipation der Schweizer
Juden öffnete 1966 das Jüdische Museum der Schweiz (JMS) seine
Pforten. Während das «Archiv für jüdische Geschichte und Kunst»
in Zürich ein sehr umfangreiches Projekt geplant hatte und schliesslich

an der fehlenden Sammlung gescheitert war, konzentrierte sich
das JMS von Anfang an aufjüdische Kultobjekte. Weil es auf Hoff-
mann-Krayers Judaica-Sammlung am Basler Museum für Völkerkunde50

zurückgreifen konnte, besass es eine solide Grundlage.
Unmittelbarer Anlass für die Gründung eines schweizerischen

jüdischen Museums war der Besuch einiger Mitglieder des Vereins
Espérance51 an der Kölner Ausstellung Monumenta Judaica von
1963/64. In Köln waren Leihgaben der Basler Judaica-Sammlung
aus dem Völkerkunde Museum zu sehen, was den Schweizern erst
wieder bewusst werden liess, welche Schätze zu Hause lagerten52.
Schon kurz nach der Heimkehr beschlossen sie, die Gründung eines

jüdischen Museums in der Schweiz aktiv anzugehen, wie aus einer
Notiz im Tagesanzeiger von 1964 hervorgeht:

«Nunmehr hat auch die Geschäftsleitung des Schweizerischen Israelitischen

Gemeindebundes auf Antrag der Kulturkommission beschlossen,

jüdisches Kulturgut in der Schweiz zu registrieren und abzuklären, ob

genügend Material für eine museale Sammlung vorhanden ist. Das Projekt

soll anlässlich der hundertsten Wiederkehr der Emanzipation der
Schweizer Juden imjahre 1966 verwirklicht werden. Die Bestandesaufnahme

soll sich vor allem auf Gegenstände und Dokumente erstrecken,
die sich auf die Geschichte und die Kultur der Juden in der Schweiz

Ab 1944 nannte sich das Basler Völkerkundemuseum «Museum für Völkerkunde
und Schweizerisches Museum für Volkskunde».
Der Verein «Espérance» wurde 1864 als Beerdigungsgesellschaft von jüngeren
jüdischen Männer elsässischer Herkunft in Basel gegründet. Diese Gesellschaft

gab sich neben der Betreuung des Bestattungswesens auch gesellige Aufgaben, die
in der Nachkriegszeit von anderen jüdischen Institutionen übernommen wurden.
Der Verein «Espérance» setzte sich deshalb für die Gründung eines jüdischen
Museums ein, weil er zu jener Zeit gerade auf der Suche nach einer neuen Aufgabe

war.
«Jüdische Museen, in welchen alte jüdische Kulturgüter gesammelt und jüdisches
Brauchtum dargestellt worden sind, gab es in den verschiedensten europäischen
Ländern bereits vor dem 1. Weltkrieg. Leider sind diese einst sehenswerten und
vielbesuchten Museen Europas Opfer des 2. Weltkrieges geworden. Soweit Reste
dieser Museen auffindbar waren, haben sie in der Ausstellung in Köln 1963/64
(Monumenta Judaica) Aufnahme gefunden.» Eröffnungsansprache von Myrtil
Kahn, Vizepräsident des Israelitischen Gemeindebundes Basel, 12. 6. 1966.
Archiv JMS.



172 Heidi Brunnschweiler Spoendlin «Gebt kund von eurem

beziehen. Das tägliche Leben, Ritualien, Bücher, Bilder, Familien-
papiere, amtliche Schriftstücke, die mit Juden und Judentum in der
Schweiz zu tun haben.»53

Erfolg hatte die Idee eines Museums vor allem deshalb, weil sich
der Verein Espérance für das Projekt einsetzte. Bereits imjahresbericht

des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes von 1964
hiess es, dass die Voraussetzungen für ein solches Vorhaben geschaffen

seien, da das Landesmuseum in Zürich und das Museum für
Volkskunde in Basel bereit wären, ihre jüdischen Objekte dem
neuen Museum als Daucrleihgabe zur Verfügung zu stellen54.
Während der Planung des Museums schrieb Ludwig Kahn alle
schweizerischen Museen an und bat sie, ihre Bestände auf jüdische
Objekte zu überprüfen. Alle Museen kooperierten in vorbildlicher
Weise. Das Historische Museum Bern gab einen Grossteil seiner
Judaica heraus1', das Historische Museum Basel stellte dem neuen
Museum 1970 seine Grabsteine des mittelalterlichen Judenfriedhofs
in Basel zur Verfügung* und die Universitätsbibliothek Basel überliess

dem Museum eine sephardische Torarolle und hebräische
Drucke aus den Basler Offizinen.

In Zürich und Basel formierte sich je ein Personenkreis, welcher
in echt föderalistischer Weise die Konzeption eines solchen
Museums anging. Die Basler fanden schnell eine — wie sie meinten
— für museale Zwecke geeignete Lokalität, eine Werkstatt in einem
Hinterhaus an der Kornhausgasse 8, nahe der Synagoge und unweit
vom mittelalterlichen und neuzeitlichen jüdischen Zentrum.

Als feststand, dass in Basel ein jüdisches Museum entstehen sollte,
suchten Peter Wyler und Ludwig Kahn1 nach Personen, die bereit
und dazu geeignet waren, im Leitungsgremium des neuen Museums,
genannt Fachausschtiss, mitzuwirken. Bernhard Prijs58 beriet das

'

Tagesanzeiger 1.4. 64. Archiv JMS.
Schweiz. Israel. Gcmeindebund. Jahresbericht und Rechnungsablage für das Jahr
1964, S. lüf. Archiv JMS.
Inventarnummer 4510 Grabsteinfragment, gefunden 1901 m Bern; Inventar-
nummer 2588 zwei sternfönnige Hängelampen aus Bronze, 18. Jh.; Inventar-
nummer 17500 reich verzierter, in Rom ausgestellter Heiratsvcrtrag sog. Ketu-
bah aus demjahre 1751. Archiv JMS.

1 Die Grabsteine stammen vom ersten jüdischen Friedhof m Basel (ca. 1220—1334).
Peter Wyler war Metzger und Mitbesitzer der Liegenschaft an der Kornhausgasse
8. Ludwig Kahn unterhielt eine Weinhandlung. Beide hatten grösstes Interesse an

jüdischer Tradition und Geschichte.
Dr. Bernhard Prijs war Lektor am Institut für organische Chemie in Basel und hat
die grundlegende Publikation «Die Basler hebräischen Drucke» (1492-1866), die
sein Vater Josef Prijs vorbereitet hatte, 1964 herausgegeben.



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 173

Museum als orthodoxer Experte in religiösen Fragen. Herbert
Cahtte und Katia Guth-Dreyfus60, die eher der säkularen jüdischen
Seite angehörten, sorgten für den Aufbau und die Betreuung der
Sammlung. Marcel Segai, Antiquar in Basel wurde aus naheliegenden

Gründen ebenfalls Mitglied des Fachausschusses. Als Herbert
Cahn sich ausbedingte, die Ausstellung sei nach modernstem expo-
graphischem Standard zu gestalten, wurde Christoph Bernoulli'1, der
zuvor gerade die Ostasiatica-Sammlung des Musée Baur in Genf
eingerichtet hatte, als Garant für eine zeitgemässe Präsentation in den
Fachausschuss berufen. Robert Wildhaber nahm als Direktor des

Schweizerischen Museums für Volkskunde in Basel, im Fachausschuss

ebenfalls Einsitz, da die Mehrzahl der Objekte des neuen
Museums dem «Museum für Völkerkunde und Museum für Schweizerische

Volkskunde» (heute Museum der Kulturen) gehörte. Die
personelle Zusammensetzung wurde sorgfältig ausgewählt, damit das

Museum fachlich wie ideell ausgewogen geleitet werden konnte.
Zunächst musste der rechtliche Status des Museums definiert

werden: Sollte das Museum eine Unterorganisation des SIG sein
oder eine unabhängige Institution? Man beschloss, den «Verein für
das Jüdische Museum der Schweiz» zu gründen, der das Museum
unabhängig führen sollte. Der SIG und der Israelitische Gemeindebund

Basel (IGB) sicherten finanzielle Unterstützung zu. Der SIG ist
deshalb im Vorstand des «Vereins» mit einer Person vertreten. Auch
wenn in der Eröffnungsrede darauf hingewiesen wurde, dass eine
Unterstützung durch die öffentliche Hand willkommen sei"2, ist

Prot. Dr. Herbert Cahn, Archäologe, lange Zeit Teilhaber einer berühmten
Münzhandlung und später Besitzer der «HAC» - Antiquitätenhandlung in Basel,

Mitbegründer des Antikenmuseums in Basel.
1 Dr. Katia Guth-Dreyfus, Kunsthistorikcnn.

Dr. Christoph Bernoulli, der Kunsthistoriker, Sammler, Kunsthändler und Nachfahre

des grossen Mathematikers arbeitete u.a. als Berater von Pnvatsanimlern
und richtete neben der ostasiatischen Keramik-Sammlung Baur in Genfund dem
JMS, das Antiken Museum und das Wildtsche Haus in Basel ein. «Die von ihm
eingerichteten Museen sind Stätten, an denen wir gerne verweilen. Seine
Räume, welchem Zweck sie auch immer dienen, laden ein zur Geselligkeit, zum
Gespräch und, in ihrer seltenen Harmonie, vor allem zur Musik.» NZZ, 1.10.67
Christoph Bernoulli. Zum 70. Geburtstag. Archiv JMS.
«Ich kann Ihnen sagen, dass wir diese Hilfe dringend, sehr dringend brauchen. Ich
spreche hier die Hoffnung aus, dass sich auch die Basler Regierung sowie weitere
Basler und schweizerische Stellen an unserem Werke beteiligen.» Ansprache von
Werner Meyer, Präsident des «Vereins für das Jüdische Museum der Schweiz»,
anlässlich der Eröffnung des Jüdischen Museums der Schweiz. 12. 6. 1966. Archiv
JMS.



174 Heidi Brunnschwciler Spoendlin «Gebt kund von eurem

sie bis heute nicht erfolgt. Die Zuwendung öffentlicher Gelder
beschränkte sich auf wenige Ankaufskredite, die aus dem Lotteriefond

oder dem freiwilligen Museumsverein stammten.
Die Wahl des Standortes Basel liess sich mehrfach begründen: In

Basel befand sich im 13. Jahrhundert die erste jüdische Gemeinde auf
dem Gebiet der heutigen Schweiz, im 16. Jahrhundert - initiiert
durch Johannes Buxtorf (I) — wurden in Basel hebräische Forschungen

betrieben und hebräische Bücher gedruckt. Zudem versammelte
Theodor Herzl 1897 in Basel den ersten Zionistenkongress. Diese
lokalen Besonderheiten spiegeln sich auch im Sammlungsgut und in
der Dauerausstellung des heutigen Museums. Die Standortvorteile
wurden im Vorfeld der Eröffnung des Museums immer wieder
hervorhoben:

«Lieber Herr Dr. Meyer, Gerne werde ich - bei der Eröffnung des
Jüdischen Museums (12.6.) eine kleine Übersicht geben und gleichzeitig

darauf hinweisen, dass hebräische Sprache und Literatur in Basel
während Jahrhunderten gepflegt wurden, was die Wahl von Basel als

Standort sinnvoll erscheinen lässt.»"

«Der Name der Humanistenstadt Basel hat bei den Juden der ganzen
Welt einen guten Klang. Der erste Zionistenkongress vom 27. — 31.

August 1897 fand in Basel statt. Basel dürfte, nach all dem Gesagten,
für die Begründung eines jüdischen Museums der Schweiz prädestiniert
sein.»"

Das neue Jüdische Museum der Schweiz in Basel wurde innerhalb
weniger Monate eingerichtet und schliesslich am 12. Juni 1966
eröffnet.

Sammlungsstrategie und Zielsetzung

Die Sammlung jüdischer Kultgegenstände, die Hoffmann-Krayer
für das Basler Völkerkundemuseum anlegte, bildete die Grundlage
des Jüdischen Museums der Schweiz. Nicht nur das Entstehungsjahr
des Museums verweist auf die ideelle Verwandtschaft mit den
Judaica-Sammlungen nach der Emanzipation, sondern auch seine

" Brief von Dr. B. Prijs an Dr. W. Meyer, Wirtschaftsredaktor bei der Nationalzeitung

und erster Präsident des Vereins für das Jüdische Museum der Schweiz, vom
22. 5 1966. Archiv JMS.

" Manuskript zur Geschichte der Juden in Basel. Datiert 26.4. 66. Archiv JMS.



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 175

Zielsetzung und Sammlungsstrategie: Das Museum sammelt vor
allem jüdische Kultgegenstände aus der Schweiz unter volkskundlichem

Aspekt, allerdings müssen die Objekte eine gewisse
kunstwissenschaftliche Bedeutung haben, um in die Sammlung aufgenommen

zu werden. Insofern hat das schweizerische Museum eine
gewisse Nähe zu der Sammlung Heinrich Fraubergers oder der des

Viktoria & Albert Museum in London. Heute umfasst die Sammlung
rund 1570 Objekte.

Dauerausstellung

Das Jüdische Museum der Schweiz bestand 1966 bei der Eröffnung

aus zwei Räumen. In ihnen wurde die Dauerausstellung
eingerichtet, das Ausstellungsgut entsprechend der inhaltlichen
Konzeption von Bernhard Prijs in drei thematische Blöcke gegliedert65
Die drei Bereiche wurden und werden im Basler Museum mit den

Begriffen «die Lehre», «das jüdische Jahr» und «das tägliche Leben»
bezeichnet. Eine Wegleitung fasst die elementaren Informationen
bezüglich des Ausstellungsguts für die Besucherinnen und Besucher
zusammen. An zentraler Stelle des grösseren Museumsraumes ist der

^i

ÌJh a ^
&ik

Abb. 2. Hauptraum Jüdisches Museum der Schweiz, 1966

65 Heinrich Frauberger, der als Erster versuchte, die jüdischen Kultgegenständc zu
systematisieren, unterschied lediglich zwei Bereiche: 1. Kultusgegenstände für die
Synagoge; IL Kultusgegenstände fiir das Haus.



176 Heidi Brunnschwciler Spoendhn «Gebt kund von eurem

Bereich der «Lehre» ausgestellt, da er das Zentrum der jüdischen
Religion bildet. Hier sind u.a. Torarollen und Toraschmuck zu
sehen. Die Feste des jüdischen Kalenders sowie der Schabbat als

Wochenfeiertag werden in den übrigen Vitrinen dieses Raumes
unter dem Stichwort das «jüdisches Jahr» gezeigt. Der Teil «das

tägliche Leben», der das jüdische Leben von Geburt bis Tod umfasst, ist

im kleineren Raum präsentiert. Hier gibt es Objekte wie eine
Beschneidungbank, ein Totenhemd oder ein Schächtmesser zu
sehen. Ein Teil der Objekte konnte ihren Platz in den gut 35 Jahren
beibehalten. Andere sind durch Neueingänge ersetzt worden. Die
Vitrinen machen heute einen etwas überfüllten Eindruck, hat doch
bei gleichgrosser Ausstellungsfläche die Sammlung um das sechsfache

zugenommen. Seit 2001 verfügt das Museum über einen dritten
Ausstellungsraum, welcher der jüdischen Hochzeit gewidmet ist.

Die Dreiteilung des Ausstellungsgutes ist in ähnlicher Form auch
in anderen jüdischen Museen zur Beschreibung des Kultes anzutreffen6''.

Die Besonderheit des Jüdischen Museums der Schweiz liegt in
der Entscheidung, das Judentum allgemein und überzeitlich
darzustellen. Darin unterscheidet es sich konzcptuell von den meisten
jüdischen Museen in Deutschland und Österreich, die in den letzten
fünfzehn Jahren entstanden sind und eher einen historisch-kritisch
Zugang haben67. Die Vorstellung vom Judentum als mehr den
religiösen Gepflogenheiten als der Geschichte verpflichtet, entsprach
jener der ethnologischen Sammlungen um 1900. Aus den Schriften
Eduard Hoffmann-Krayers geht hervor, dass er von einem allgemeinen

Begriff des Judentums ausging. Dass das Jüdische Museum der
Schweiz von einem allgemeinen Judentum ausgeht, das nicht so sehr
auf die Bandbreite des religiösen Lebens eingeht, hat auch mit dem
Ort Basel und dem Entstehungsjahr zu tun. Die Jüdische Gemeinde

Im Ausstellungskatalog «Judaica» des Berlin Museums von 1989 wird unter dem
Obertitel «Das jüdische Jahr» die Zeitrechnung, der jüdische Kalender und die
Feste im Verlaufe des Jahres besehneben, wie dies das JMS unter dieser
Überschrift tut. Unter dem Obertitel «das tägliche Leben» werden in der Wegleitung
desJMS' die religiösen Pflichten und die von der Religion festgelegten Ereignisse
im Leben des einzelnen Menschen, wie Beschneidung oder Eheschliessung
beschrieben. In der erwähnten Publikation des Berlin Museums lautete die
entsprechende Überschnft «Religion und Individuum». Im Museumsführer des

Jüdischen Museums Frankfurt beschreibt man unter dem übergeordneten Titel
«Jüdisches Leben -Jüdische Feste» die Bereiche, die in der Wegleitung des JMS
mit «das jüdische Jahr» und «das tägliche Leben» überschrieben sind, wobei «die
Lehre» unter «geistige Grundlagen» erscheint.
Julius H. Schoeps, Aufklären, Gedenken und Erinnern. Zur Eröffnung des
Jüdischen Museums in Wien, in: Hier hat Teitbaum gewohnt. Jüdisches Museum der
Stadt Wien (Hg.), Wien 1993, S. 8.



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 177

in Basel ist eine Einheitsgemeinde68, die nach orthodoxen Grundsätzen

geführt wird. Die Jahrtausende alten Traditionen zu wahren und
zu praktizieren, ist ein zentrales Anliegen der Orthodoxie und
entspricht eher einem überzeitlichen als einem historisch-kritischen
Verständnis des Judentums. Nach dem Krieg war man aufjüdischer
Seite darauf bedacht, sich einheitlich und geschlossen zu zeigen. Die
Museumsgründer haben denn auch den identitätsstiftenden Aspekt
der Besinnung auf eine einheitliche, überzeitliche Tradition
hervorgehoben. Das Jüdische Museum der Schweiz war das erste Jüdische
Museum nach 1945 im deutschsprachigen Raum. Als solches stellte
es sich die Aufgabe, die Einheit, Kontinuität und Vitalität der
jüdischen Tradition hervorzuheben, was nach den verheerenden Ereignissen

des zweiten Weltkrieges ein sehr verständliches Anliegen war:

«Ein jüdisches Museum als Stätte der Besinnung auf die geistigen und
kulturellen Werte, als Quelle der aus Jahrtausenden alten Tradition und
Geschichte zu schöpfenden Kraft und als Ort der Verständigung mit dem
Andersgläubigen ist eine vitale Notwendigkeit für die kleine Gemeinschaft

der Schweizer Juden. So spannt sich der Bogen des ausgestellten

Gutes über die Geschichte des jüdischen Volkes bis in die unmittelbare

Gegenwart zum fesselnden Eindruck einer Ganzheit - trotz der
Ströme von Blut und Tränen, die man in dieser Ausstellung nur ahnt.

Tradition zu erhalten, sei die Aufgabe des neuen Museums. Das

Jüdische Museum der Schweiz hat einen guten Start genommen. Mögen
es die Besucher verstehen, als was es gedacht ist: als ein Zeugnis für die
ungebrochene Vitalität des Judentums.»6''

Im religiös-praktizierenden Judentum gibt es mehrere Ausrichtungen. Das orthodoxe,

das konservative und das liberale Judentum gehören zu den verbreitetsten
Strömungen. Alle drei berufen sich grundsätzlich auf die (Halacha>, das jüdische
Religionsgesetz. Die Unterschiede betreffen vor allem die Auslegung der Schnften

und die Möglichkeiten von Anpassung beziehungsweise Änderungen der
Gesetze und Bräuche im Bereich religiöser Observanz. Die Jahrtausende alten
Traditionen zu wahren und zu praktizieren, ist ein zentrales Anliegen der Orthodoxie.

Die Halacha gilt als Grundlage und ist unumstösslich. Die konservative
Bewegung dagegen - sie ist im 19. Jahrhundert entstanden - erforscht Wege zur
Adaption der Halacha an die Bedürfnisse der Gegenwart, ohne sich jedoch von
den Kernaussagen des Religionsgesetzes abzuwenden. Gemeinsam ist dem orthodoxen

und konservativen Judentum der Glaube an eine göttlich bestimmte
Halacha. Im Unterschied dazu sieht die ebenfalls im 19. Jahrhundert entstandene
liberale Bewegung das Judentum als göttlich inspirierte, jedoch menschlich
konzipierte Religion. Gesetze und Bräuche werden verändert, das heisst der jeweiligen

Zeit angepasst. In der Schweiz gibt es vorwiegend orthodox geführte
Gemeinden, wozu auch die Einheitsgemeinden gehören. In Genf und Zürich
existiert je eine liberale jüdische Gemeinde.
Israelitisches Wochenblatt für die Schweiz 17. 6. 1966. Archiv JMS.



178 Heidi Brunnschweiler Spocndlin «Gebt kund von eurem

Dass dieses Konzept aber gerade nach dem zweiten Weltkrieg eine

Möglichkeit bot, das Selbstvertrauen der Jüdinnen und Juden zu
stärken, wurde bereits vom Verfasser der AusstcUungsbesprechung in
der Frankfurter Rundschau vom 27. Juli 1966 erkannt:

«Der Impuls, einen Hort jüdischen Denkens und Glaubens zu gründen,
stand im Vordergrund Die Leidensgeschichte der Juden, ihre
Versuche, im gegenwärtigen Erdensein sich ihrer wechselvollen Vergangenheit

und Berufung würdig zu erweisen, finden einen Niederschlag in
den Objekten und Schriften dieser Sammlung.»

Ort der Aufklärung, Ort der Verständigung

Wenn auch die Museumsgründer das Museum in erster Linie für
innerjüdische Anliegen konzipierten, so war es ihnen doch wichtig,
mit dem Museum einen Ort zu schaffen, wo die nicht-jüdische
Bevölkerung das Judentum kennen lernen konnte. Der erste Präsident

des «Vereins für das Jüdische Museum», Werner Meyer, betonte
in seiner Eröffnungsrede von 1966:

«Wenn diese kleine Demonstration jüdischen Lebens und jüdischer
Geschichte in der Schweiz aber ihren vollen Sinn und Zweck erreichen
will, dann muss sie auch von unseren nicht- jüdischen Mitbürgern zur
Kenntnis genommen werden. Je früher der junge Mensch seinen
Mitmenschen, dessen Gebräuche und Geschichte, kennen lernt, umso
besser. Deshalb wäre ich beispielsweise unserem Erziehungsminister
sehr dankbar, wenn das von ihm geleitete Departement die Lehrer auf
diese neue Möglichkeit, junge Menschen verschiedenen Glaubens
einander näher zu bringen, aufmerksam machen würde. Einen ersten
Erfolg dürfen wir bereits in unseren eigenen Reihen melden: Bei der

Verwirklichung des Museums spielte die Religionszugehörigkeit, die
Strenge der Ausübung überhaupt keine Rolle mehr. Alle —Juden, Christen

und Heiden — spannten in gemeinsamer Anstrengung zusammen.»7"

Auch die nicht-jüdische Seite erkannte, dass mit dem Museum
eine Begegnungsstätte fiir verschiedene Glaubensgemeinschaften
entstanden war. In den Basler Nachrichten vom 13. Juni 1966 heisst

es von der Rede von Regierungsrat Arnold Schneider:

Ansprach zur Eröffnung von Werner Meyer, 1. Präsident des «Vereins für das

Jüdische Museum der Schweiz». Archiv JMS.



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 179

«Ein Volk, eine Stadt, eine Gemeinschaft, die sich auf Vergangenheit,
Tradition und Eigenart besinnt, erklärte er, handle klug und zukunftsgläubig.

Wer in der Geschichte verwurzelt ist, stellt fest in der Gegenwart,

und wer es versteht, Vergangenheit und Gegenwart harmonisch
miteinander zu verbinden, ist am besten gerüstet, auch die Zukunft zu
meistern. Regierungsrat Schneider gab dem Wunsch und der Hoffnung
Ausdruck, das Museum möge für die jüdischen Besucher eine Stätte der
Besinnung und der Freude, für alle andern aber auch eine Stätte der
Verständigung werden.»

Ausstellungsästhetik

Das Jüdische Museum der Schweiz wurde in der Presse bei der
Eröffnung sehr gelobt. Dies vor allem wegen seiner expographischen
Qualität. Aus den folgenden Zeitungsberichten geht hervor, warum
seine Ausstellung als innovativ und dem Verständnis des Judentums
als sehr förderlich betrachtet wurde:

«Judaica sind natürlich verschiedenorts (sie!) in unseren Museen vorgezeigt
(oder gelagert), eingegliedert zumeist in die Sammlungen über Kult und
Brauchtum. Eine sachlich gehaltene Hannonie und Ausgewogenheit
in der Verteilung und Zweckgliedemng der ausgestellten Objekte schaffen
eine ästhetische Impression, die den überwiegend von künstlerischem Wert
mitbestimmten Ausstellungsgegenständen ein gefälliges Cachet verleiht,
und den «Staub» des Musealen nicht aufkommen lässt. Eine angenehme
Intimität und geschmackvolle Unaufdringlichkeit begleitet die Besucher

beim Gang durch die Räume, die Tisch- und Wandvitrinen sind nach
besten modernen Ausstcllungsprinzipien erstellt.» '

«(...) gänzlich unsentimentalen Einrichtung Manches Fest hat
einen geschichtlichen Ursprung. Wem alles Fremde einer anderen
Religion bisher unheimlich war, wird bei diesem kenntnisreichen,
pietätvollen, gänzlich unsentimentalen Erklärungen der Sitten und
Gebräuche des jüdischen Volkes unversehens ein tieferes Verständnis für
das gewinnen, was ihm bislang geheimnisvoll erschien.»72

Das Hauptmerkmal von Christoph Bernoullis Ausstellungssprache
ist die sachliche Präsentation der Objekte. Die Gegenstände sind
nicht im Rahmen pseudorealer Settings inszeniert, sondern in Serien
ausgestellt. Es sind immer mehrere Typen desselben Gegenstandes
nebeneinander gestellt, so dass Stile und Epochen verglichen werden

71 Basler Woche 15. 7. 1966. Archiv JMS.
77 Frankfurter Rundschau 27. 7. 1966. Archiv JMS.



180 Heidi Brunnschweiler Spoendhn «Gebt kund von eurem

können. Bernouillis Ausstellungsverfahren erinnert sehr an Jean-
Henri Rivières Gestaltungsprinzip im Musée d'art et traditions
populaires in Paris. Es ist auch jenem der «Anglo-Jewish Historical
Exhibition» verwandt, indem es die Gegenstände elegant und nüchtern

präsentiert. Wie die ersten Rezensenten festgestellt haben,
förderte diese Art der Präsentation die rationale Auseinandersetzung
mit dem Judentum und wirkte dem weit verbreiteten Vorurteil
entgegen, es sei verworren, dunkel oder irrational.

5. Das Jüdische Museum der Schweiz zwischen 1966 und 2003

Das Jüdische Museum der Schweiz widmet seine Wechsclausstellungen

kunst- und kulturgeschichtlichen Themen und steht in der
Tradition der Sammlungen jüdischer Kultobjekte, die nach der
Emanzipation entstanden mit der Absicht, die kulturellen Leistungen
des Judentums zu zeigen. Die Vitalität und die positiven und schönen

Aspekte des Judentums stehen im Vordergrund und die
Verfolgungsgeschichte kommt nur am Rande vor. Kulturgeschichtliche
Ausstellungen sind insofern angestrebt, als sie politisch nicht brisant
sind und deshalb weder innerjüdische Konflikte noch antisemitische
Reaktionen provozieren. Ein Jüdisches Museum ist auch in der
Schweiz exponiert, gerade wegen der zeitweilig schwierigen politischen

Lage in Israel.
Aus Sicht der Museumsleitung sind Kleinheit und Unauffälligkeit

bewusst eingesetzte Strategien, um keinen Neid oder gar terroristische

Anschläge herauszufordern.
Die räumliche und betriebliche Grösse des Museums in Basel ist —

verglichen mit den neuen jüdischen Museen im Ausland — frappant
klein. Während in Deutschland jüdische Museen kaum mehr
Sammlungen jüdischer Kunstobjekte besitzen71, dafür die wenigen
in grosszügigen Um- oder Neubauten präsentieren können, ist die
im europäischen Vergleich erstklassige Sammlung des Jüdischen
Museums der Schweiz auf sehr wenig Raum in versteckter Lage
ausgestellt. Obwohl immer wieder Voten in Richtung Erweiterung
oder finanzieller Sicherung im Fachausschuss, dem Leitungsgre-
mium des Museums, vorgebracht wurden, die schliesslich zu einer
bescheidenen Erweiterung führten, sind die räumlichen und
finanziellen Möglichkeiten des Museums nach wie vor sehr eingeschränkt.

Mit Ausnahmen natürlich. In Frankfurt lassen es die Mittel zu, dass die in der
Nazizeit zerstörten oder verschollenen Judaica durch Objekte, die an Auktionen
neu erworben werden, ersetzt werden.



Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!» 181

Schlussgedanke

Die kanadische Museologin Reesa Greenberg hat gezeigt, dass die
Unterschiede in der Konzeption verschiedener neuer jüdischer
Museen auf nationale Narrative zurückzuführen sind74. Jüdische
Museen seien immer geprägt von der Einordnung in ein nationales

Projekt, was vor allem dadurch bestätigt werde, dass die wichtigsten
europäischen jüdischen Museen von dem jeweiligen Staat finanziert
werden. Die Beschäftigung mit dem Holocaust im Jüdischen
Museum Paris sei der Versuch, von der Auseinandersetzung mit
Rassismus und Fremdenfeindlichkeit abzulenken. Im Jüdischen
Museum Wien sei die «underlaying narrative structure» die Heiligung

des Holocausts. Das Narrativ des jüdischen Museums in
Amsterdam folge dem Mythos, demzufolge die Holländer keine
Kollaborateure der Deutschen waren, was historisch schon längst
widerlegt sei. Die jüdischen Museen der USA zeigen ebenfalls, dass

der Umgang mit jüdischer Geschichte von nationalen Bedürfnissen
dei US-Gesellschaft geprägt ist. Die Idee, in Washington ein
Holocaust-Museum einzurichten, wurde nicht von Überlebenden der
Shoa vorgebracht und vorangetrieben, sondern vom Weissen Haus

unter Präsident Jimmy Carter75. Dieses und andere Projekte hatten
den Zweck, die jüdische Wählerschaft günstig zu stimmen. In New
York waren es Lokalpolitiker und Immobilienhändler, die sich für
ein Holocaust-Museum einsetzten. Die Leitung des Holocaust-
Museums in Washington habe das Museum so präsentiert, dass es für
die Nation zum moralischen Kompass im Umgang mit Minderheiten

und Opfern wurde76.
Auch wenn sich das Jüdische Museum der Schweiz in Basel in

vielem von den europäischen und amerikanischen jüdischen Museen
unterscheidet, scheint es mir, dass die distinktiven Merkmale des

schweizerischen Museums ebenfalls auf ein implizites nationales
Narrativ verweisen. Indem sich das Jüdische Museum der Schweiz
in der Öffentlichkeit bewusst zurückhält und keine politischen
Ausstellungen veranstaltet, widerspiegelt es das erkennbare Bedürfnis,
jüdische Themen insbesondere im Zusammenhang mit dem zweiten
Weltkrieg weiterhin nicht stark in den Vordergrund zur rücken.

Reesa Greenberg, Jewish Museums and national narrative structure. Vortrag vom
7. 10. 2001 im Rahmen des Workshops «Das Jüdische Museum Berlin» organisiert

vom Ulmer Kunstverein.
Peter Novick, Nach dem Holocaust. Der Umgang mit dem Massenmord, München

2001, S. 269.
Ebd., S. 297.



182 Heidi Brunnschweiler Spoendlin «Gebt kund von eurem

Die Defensivhaltung des Museums ist aus der Erfahrung des

Zweiten Weltkrieges durchaus verständlich. Auch wird die
zurückhaltende Musealisierung von namhaften Philosophen wie Hermann
Lübbe oder Henri-Pierre Jeudy durchaus verlangt:

«Denn das Erbe kann nur weiterleben, wenn es weiter lebt, weiter gelebt
wird, nicht aber, wenn man es einfriert, ausstellt, bewahrt. Von nun
an gehorchen die Objekte den Gesetzen von Authentizität, Analogie,
Kausalität, Aneinanderreihung, Logik, Ähnlichkeit, Materialität, Farbigkeit,

Funktionalität, etc. Die Demonstrationsräume des Museums sind
der Tod aller Kulturen, mehr noch, die Musealisierung basiert eigentlich
aufdem Tod der Kulturen. Wenn etwas bereits tot ist, kann man es ganz
leicht musealisieren. Und wenn es noch nicht tot ist, wird es spätestens
im Moment seiner Musealisierung sterben.»7"

In diesem Sinne ist die Zurückhaltung, die ini jüdischen Museum
der Schweiz betrieben wird, vorbildlich, sichert sie doch die Qualität

der Sammlung und lässt das Museum in einem angemessenen
Verhältnis zur Grösse der jüdischen Bevölkerung der Schweiz
stehen. In der Schweiz wird das jüdische Erbe nach wie vor gepflegt
und weitergegeben, weshalb es keine überdimensionierten jüdischen
Museen braucht, die Ersatz für nicht mehr vorhandenes jüdisches
Leben leisten müssen. Dass ein Gegenstand im Museum ist, ist
Zeichen dafür, dass er im Leben nicht mehr gebraucht wird: «(...) dass

nämlich ein Kidduschbecher im Museum steht, dass der Sabbat im
Museum stattfindet, bezeugt, dass die Vergangenheit, die er
repräsentiert, nicht mehr Gegenwart und Zukunft sein wird.»7"

Trotzdem möchte man dem Jüdischen Museum der Schweiz
gelegentlich die Worte Eduard Hoffmann-Krayers zurufen, um es zu
mehr Selbstbewusstsein und Mut aufzufordern:

«Gebt kund vom eurem Volkstum, vom Schatz eurer Religion,
eurer Überlieferung!»

Heidi Brunnschweiler Spoendlin
Tellerweg 13

4102 Binningen

Henn-Pierre Jeudy. Zitiert aus Eva Sturm, Konservierte Welt. Museum und
Musealisierung, Berlin 1991, S. 91/94.
Offe (wie Anm. 4), S. 233.


	"Gebt kund von eurem Volkstum, vom Schatz eurer Religion, eurer Überlieferung!" : zur Sammlungs- und Museumsgeschichte des Jüdischen Museums der Schweiz in Basel

