
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 103 (2003)

Artikel: Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes : geistliches
Amtsverständnis, Selbstwahrnehmung und Rhetorik im Basel des 17.
Jahrhunderts

Autor: Wendland, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes.
Geistliches AmtsVerständnis, Selbstwahrnehmung

und Rhetorik im Basel des 17. Jahrhunderts

von

Andreas Wendland

1. Ausgangspunkt — Fragestellung - Quellenbasis

Die Basler Orthodoxie ist erst in letzter Zeit wieder Gegenstand
vertieften Interesses geworden1. Abgesehen von der «Grynaeischen
Epoche» und einigen herausragenden Kirchenleuten und Theologen2,

weiß man immer noch nicht sehr viel über die Berufsgruppe
der Basler Pfarrer dieser Epoche. Während für die Theologie und
Kirche der Basler Hochorthodoxie immerhin auf das
beeindruckende Werk Geigers' zurückgegriffen werden kann, bleibt die
Kontur der Basler Geistlichkeit in Stadt und Land seltsam
verschwommen: Der soziale Hintergrund der «Diener am Wort» ist

' Thomas K. Kuhn/Martin Sallmann (Hg.), Religion in Basel. Ein Lese- und
Bilderbuch. Ulrich Gabler zum 60. Geburtstag, Basel 2001. Rudolf Dellsperger, Der
Beitrag der «vernünftigen Orthodoxie» zur innerprotestantischen Ökumene.
Samuel Werenfels, Jean-Frédéric Ostervald undJcan-Alphonse Turretini als Uni-
onstheologen, in: Heinz Duchardt/Gerhard May (Hg.), Union - Konversion -
Toleranz. Dimensionen der Annäherung zwischen den christlichen Konfessionen
im 17. und 18. Jahrhundert (Veröffentlichungen des Instituts für Europäische
Geschichte Mainz, Beiheft 50), Mainz 2000, S. 289-300. Wolfgang Kaiser, «Les

étranges fantaisies des Welsch». La communauté réformée de langue française à

Bâle entre ressentiments xénophobes et solidarité religieuse (XVIe-XVIle siècle),
in: Gabriele Audusio (Hg), Religion et Identité, Aix-en-Provence 1998, S.

77-87. Stephen G. Burnett, From christian Hebraism to Jewish Studies: Johannes

Buxtorf (1564-1629) and Hebrew Learning in the Seventeenth Century
(Studies in the History of Christian Thought, Bd.68), Leiden u.a. 1996. Andreas
Urs Sommer, Zur Vernünftigkeit von reformierter «Orthodoxie»: Das Frey-
Grynaeische Institut in Basel, in: BZGA 98 (1998), S. 67-82.

2 Hierzu Dorothea Christ/Rudolf Suter u.a. (Redaktion), Der Reformation
verpflichtet: Gestalten und Gestalter in Stadt und Landschaft Basel aus fünfJahrhunderten.

Herausgegeben vom Kirchenrat der Evangelisch-Reformiertcn Kirche
Basel-Stadt, Basel 1979. Fntz Weiss. Johann Jakob Grynaeus, in: Basler Biographien,

l.Bd., S. 159-199, Basel 1900.
1 Max Geiger, Die Basler Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodoxie,

Zollikon-Zürich 1952. Immer noch wichtig ausserdem: Paul Wernle, Der
schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert, l.Bd.: Das reformierte
Staatskirchcntum und seine Ausläufer (Pietismus und vernünftige Orthodoxie),
Tübingen 1923.



52 Andreas Wendland

noch nicht systematisch dargestellt worden. Über die «zweite Reihe»
der Basler «Arbeiter im Weinberg des Herren» wissen wir, sieht man
einmal von lokalhistorischen Darstellungen einzelner Gotteshäuser,
Gemeinden und Pfarrer ab4, relativ wenig. Dasselbe gilt für deren

Verortung in der Stadtbasier Gesellschaft des 17. Jahrhunderts. Der
Anteil, den diese kirchlichen «Experten» auf der Gemeindeebene
und innerhalb der Kirche an der Herausbildung eines prononcierten
konfessionellen Profils hatten, ist noch nicht in dem Maße erforscht
worden, wie dies Amy Nelson Burnett in ihren Untersuchungen vor
allem für das 16. Jahrhundert vorgeführt hat5. Sieht man von der
Ehegerichtsbarkeit bzw. Kirchenzucht'' ab, bleiben auf diesem
Gebiet noch einige Felder zu bearbeiten, die bei näherer Betrachtung

auch Aufschluß über die Verortung des reformierten Basels im
eidgenössischen, oberrheinischen7 und französischen Kontext geben
könnten.

Eines dieser Gebiete, von dem im folgenden die Rede sein soll, ist
das Amts- und Selbstverständnis, das die Basler Geistlichkeit nach
dem Tod des «Erzvaters» der reformierten Basler Kirche, JJ. Grynaeus,

beseelt hat. Bekanntlich hat Basel den Schwenk ins reformierte
eidgenössische Lager in der Bekenntnisfrage und beim Abendmahl

4 Die einschlägigen Veröffentlichungen können hier aus Platzgründen nicht im
einzelnen aufgeführt werden. Wichtig sind in diesem Zusammenhang vor allem
die Aufsätze von Karl Gauss.

s Amy Nelson Burnett, Basel's Rural Pastors as Mediators of Confessional and
Social Discipline, in: Central European History 33 (2000), No.l, S. 67-85. Dies..
Controlling the Clergy: The Oversight of Basel's Rural Pastors in the Sixteenth
Century, in: Zwingliana 25 (1998), S. 129-142. Dies., The Basel Clergy in the
Later Sixteenth Century: A Preliminary Survey, paper presented at the Sixteenth
Century Studies Conference, Toronto, Ontario (Canada), Oktober 1994.

6 Susanna Burghartz, Zeiten der Reinheit- Orte der Unzucht. Ehe und Sexualität
in Basel während der Frühen Neuzeit, Paderborn 1999. Adrian Staehelin, Basel

unter der Herrschaft der christlichen Obrigkeit, in: Basler Jahrbuch 1958.
S. 19-56. Ders., Sittenzucht und Sittengenchtsbarkeit in Basel, in: Zeitschnft der
Savignystiftung fiir Rechtsgeschichte, Germanistische Abteilung 85 (1968).
S. 78-103.

' Hierzu bereits Kaspar von Greyerz, Basels kirchliche und konfessionelle
Beziehungen zum Oberrhein im späten 16. und frühen 17. Jahrhundert, in:
Schweizerisch-deutsche Beziehungen im konfessionellen Zeitalter. Beiträge zur Kulturgeschichte

1580-1650 (Wolfenbütteler Arbeiten zur Barockforschung, Bd. 12).
Wiesbaden 1984, S. 227-252. Wolfgang Kaiser, Der Oberrhein und sein
«konfessioneller Grenzverkehr». Wechselbeziehungen und Religionskonflikte im 16.

und 17. Jahrhundert, in: Ders./Claudius Sieber-Lehmann/Christian Windler
(Hg.), Eidgenössische «Grenzfälle»: Mülhausen und Genf (Basler Beiträge zur
Geschichtswissenschaft, Bd. 172), Basel 2001, S. 155-185.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 53

erst relativ spät vollzogen", was die Stilisierung und Idealisierung von
J.J. Grynaeus (1586-1619 Antistes) und Amandus Polanus von
Polansdorf (1561-1610)'' durch deren Nachfolger, zum Teil aber
auch durch die spätere Forschung, zu erklären vermag. Seine Nachfolger,

also die Wolleb"', Zwinger, Meyer und Werenfels (um nur
einige bekannte Namen zu nennen) haben die Verortung der Basler
Kirche im Schöße der reformierten Orthodoxie konsequent
vorangetrieben und zum Abschluß gebracht. Darin sahen sie eine ihrer
wesentlichen Aufgaben, auch wenn sie dies in den Leichenpredigten,

die uns hier beschäftigen werden, nicht immer in aller
Deutlichkeit ausführten; denn das strikte Reformiertentum Zürcher und
Genfer Observanz war für die Basler Kirche immer noch eine
vergleichsweise neue Bezugsgröße, die sich nicht immer besonders gut
für den - selektiv gehandhabten - Rückgriffauf kirchliche Traditionen

eignete.
Umso wichtiger waren Modelle, die den conduit des eigenen

Berufsstandes aufeben diesen Rahmen festlegten und dem einzelnen
Pfarrer innerhalb der Gruppe so etwas wie Richtlinien und einen
festen Halt vermittelten. Um den hier verwendeten Begriff
«Amtsverständnis»" näher zu beschreiben, soll der Frage nachgegangen

8 Martin Sallmann, Konfessionalisierung in Basel: Kirche und weltliche Obrigkeit,
in: Historisches Museum Basel (Hg.), Wettstein - Die Schweiz und Europa, Basel

1998, S. 52—61. Dort auch: Thérèse Wollmann, Die neuen Abensmahlsgeräte der
evangelisch-reformierten Kirche in Basel, S. 62-73. - Für das vorangehende
Jahrhundert: Amy Nelson Burnett, Simon Sulzer and the Consequences of the 1563

Strasbourg Consensus in Switzerland, in: Archiv fur Reformationsgeschichte 83
(1992), S. 154-179. Hans R. Guggisberg, Das lutheranisierende Basel - Ein
Diskussionsbeitrag, in: Hans-Chnstoph Rublack (Hg.), Die lutherische
Konfessionalisierung in Deutschland, Gütersloh 1992, S. 199—201. Ders., Sebastian Castellio.

Humanist und Verteidiger der religiösen Toleranz, Göttingen 1997. Hans
Berner, Basel und das Zweite Helvetische Bekenntnis, in: Zwingliana 15 (1979),
S. 8-39. Frank Hieronymus, Gewissen und Staatskirchentum: Basler Theologie
und Zensur um 1578, in: Archiv für Reformationsgeschichte 82 (1991), S.

209-238.
' Ernst Staehehn, Amandus Polanus von Polansdorf (Studien zur Geschichte der

Wissenschaften in Basel, 1), Basel 1955. Heiner Faulenbach, Die Struktur der
Theologie des Amandus Polanus von Polansdorf, Zürich 1967.

'" Zu Antistes Johannes Wolleb vgl. den Artikel von Matthias Freudenberg in:
Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. 14, Herzberg 1998, Sp. 47-50.

" Hierzu der Artikel «Amt/Ämter/Amtsverständnis VI», verfasst von Holsten
Fagerberg, in: TRE, 2.Bd. (1978), S. 552-593, besonders S. 568ff. - Luise
Schorn-Schütte, Zwischen «Amt» und «Beruf»: Der Prediger als Wächter, «See-
lcnhirt» oder Volkslehrer. Evangelische Geistlichkeit im Alten Reich und in der
schweizerischen Eidgenossenschaft im 18. Jahrhundert, in: Walther Sparn/Dies.
(Hg.), Evangelische Pfarrer. Zur sozialen und politischen Rolle einer bürgerlichen

Gruppe in der deutschen Gesellschaft des 18. bis 20. Jahrhunderts, Stuttgart
1997, S. 1-35.



54 Andreas Wendland

werden, wie sich die reformierte Geistlichkeit, die nach dem Tod
von Grynaeus als Gruppe eben noch nicht so alt-ehrwürdig und
gefestigt war, wie dessen Nachfolger dies gern glauben machen
mochten, im Diskurs selbst beschrieb, differenzierte und
legitimierte. Welchen Platz reklamierte sie für sich und über welche
theologischen Aussagen begründete sie dies? Wie ordnete sie sich selbst
in der frühneuzeitlichen Gesellschaft im allgemeinen und in der
Stadtbasier Gesellschaft im besonderen ein? Wie und mit welchen
Erklärungsmustcrn begründet sie das? Und wie beschrieb sie die von
ihr angestrebte Wirkung in die Welt?

Vor allem - aber nicht ausschließlich - stütze ich mich bei der
Beantwortung dieser Fragen auf zweiunddreissig Leichenpredigten,
die Basler Pfarrer anlässlich der Beerdigung eines Amtsbruders im
Zeitraum von 1619 bis 1690 gehalten haben. Die Leichenrede ist im
damaligen Basel ein Medium, in dem die Geistlichen intensiv über
sich, ihren Stand und dessen Stellung in der Welt reflektieren. Indem
die Verstorbenen zum Teil noch vor ihrem Tod festlegten, welche
Einzelheiten aus ihrem Leben dabei erwähnt werden sollten, folgten
sie einem im deutschen Sprachraum weitverbreiteten, in der
reformierten Eidgenossenschaft sonst eher unüblichen Gestaltungsmu-
ster12. Weder vorher noch nachher waren diese Predigten m Basel
derart elaboriert. Die Prediger waren auch ganz offensichtlich darum
bemüht, die Ergebnisse ihrer Überlegungen den Gläubigen während
des Gottesdienstes zu kommunizieren13, und zwar, wie es in den
Quellen heißt, «vor volkreicher Versammlung». Danach wurden die
Predigten - höchstwahrscheinlich überarbeitet - in den Druck gegeben,

um als erbauliche Literatur weitere Verbreitung zu finden. Sie
sollten den Leser belehren, erfreuen und bewegen14. Zudem sollte
nicht außer Acht gelassen werden, daß die Abhaltung einer derarti-

Rolt Hartmann, Das Autobiographische in der Basler Leichenrede, Basel/Stuttgart

1963. Für den in Leichenpredigten entworfenen «typus fideliuni» des
lutherischen Theologieprofessors siehe Thomas Kaufmann, Universität und luthen-
sche Konfessionalisierung. Die Rostocker Theologieprofessoren und ihr Beitrag
zur theologischen Bildung und kirchlichen Gestaltung im Herzogtum Mecklenburg

zwischen 1550 und 1675 (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte,

Bd. 66), Gütersloh 1997, S. 138fT. und 165ff.
'

So z.B. Leichenrede (im folgenden: LR) von Theodor Zwinger, Antistes, fiir
Jacob Pfeiffer, Pfarrer zu St. Elisabeth, gest. 1634, m: Universitätsbibliothek Basel

(im folgenden: UB), Ki.Ar. G X 6, Nr. 31, S. 4: «damit solche auch nach seinem
Tod ein Zcugnus weren/beyde seines Beruffs und Lebens».
Urs Herzog, Geistliche Wohlredenheit. Die katholische Barockpredigt, München

1991, S. 9-87 und S. 124-190. - Der Titel ist insofern irreführend, als Herzog

in seine Darstellung auch viele reformierte Beispiele (besonders aus Zürich)
einfliessen lässt.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 55

gen Predigt bei der Beerdigung eines in der Gemeinde oder der
Stadt angesehenen Pfarrers seinen bekannten und weniger bekannten

Amtskollegen die Möglichkeit eröffnete, sich zu profilieren. Im
17. Jahrhundert wurde die Leichenrede im reformierten Basel auf
jeden Fall wichtig genommen. Widerspruch gegen diese Praxis
wurde erst im darauffolgenden Jahrhundert laut.

Die Leichenrede wurde vermutlich als ein handwerkliches
Reifezeugnis betrachtet, mit dem der Prediger nachwies, daß er das nötige
theologische Berufs- und Fachwissen beherrschte, darüber hinaus
aber auch erklären und fruchtbar zu machen verstand15. Bei dieser

Gelegenheit konnte und mußte der einzelne Geistliche zeigen, daß

er seiner Aufgabe als «Diener am Wort» nicht nur gewachsen,
sondern auch in der Lage war, die an ihn gerichteten Erwartungen zu
erfüllen, denn der Vortragende empfahl sich damit bereits für einen
Aufstieg"'. Vielfach wurde die Leichenrede daher auch von den
Nachfolgern der Verstorbenen gehalten17.

Aber damit nicht genug: In diesen Predigten werden Anforderungen

eines Berufsstandes an sich selbst und auf Anerkennung einer
besonderen Würde18 formuliert. Das war für die Geistlichkeit ganz
offensichtlich ein wichtiges Anliegen. Denn damit gehen auch
gewisse Ansprüche und Erwartungen hinsichtlich der Anerkennung
eines besonderen geistlichen Status einher. Schon deshalb muß der
Frage nachgegangen werden, inwiefern die diskursive Konstituierung

geistlicher Standeschre, um die es den Rednern ging, biblisch
und theologisch begründet und hergeleitet wird. Welche besonderen

Umstände machen die «Diener Gottes» geltend, um für sich

15 E.H. Rehermann, Das Predigtexempel bei protestantischen Theologen des 16.
und 17. Jahrhunderts (Schriften zur Niederdeutschen Volkskunde, Bd. 8),
Göttingen 1977, S. 135ff.

"' Vgl. die LR von Jacob Übclin, Pfarrer zu St. Martin, für Lukas Gernler, Antistes,

gest. 1675, in: UB Ki.Ar. G X 23, Nr. 1.
" Die auf der Quellengattung «Leichenpredigten» beruhende, vor allem von

Rudolf Lenz initiierte Forschung (besonders die Leichenpredigt-Kataloge) ist
ausserordentlich differenziert und kann hier nicht im einzelnen aufgeführt werden.

Wichtig vor allem: Rudolf Lenz (Hg.), Leichenpredigten als Quelle historischer

Wissenschaften, Bde. 1-3, Kön/Wien und Marburg/L. 1975-84. Derselbe
(Hg.), Leichenpredigten. Quellen zur Erforschung der Frühen Neuzeit, 2. Auflage

Marburg/L. 1990. Derselbe, De mortuis nil nisi bene? Leichenpredigten als

multidisziplinäre Quelle unter besonderer Berücksichtigung der historischen Fami-
lienforschung, Bildungsgeschichte und der Literaturgeschichte, Sigmaringen 1990.

18 Dazu besonders David Gugerli, «...die Würde unseres Amtes gelten zu machen»:
Selbstbild und soziale Stellung der Zürcher Geistlichkeit im Ancien Régime, in:
Sebastian Brandii u.a. (Hg.), Schweiz im Wandel. Studien zur neueren
Gesellschaftsgeschichte. Festschnft für Rudolf Braun, Basel/Frankfurt a.M. 1990, S.

155-169.



56 Andreas Wendland

selbst ein herausgehobenes Profil zu reklamieren? Warum und wie
begründen die mit dem Amt verbundenen Pflichten, aber auch
spezifische Beschwerungen eine besondere «Belohnung»?
Untersuchungsleitend ist dabei die Annahme, daß Basels Pfarrer im hier
interessierenden Zeitraum wesentliche Schritte auf dem Weg der

Professionalisierung vollzogen haben, gleichzeitig aber immer noch
darum kämpfen mußten, sie zu vervollkommnen. Das erklärt
zumindest teilweise den hohen Grad an Selbstreferentialität, der in
den Leichenreden der Basler Pfarrer über ihre verstorbenen
Amtsbrüder zu beobachten ist.

Weitere Fragen schliessen sich an: Inwieweit spielen dabei Propria
der reformierten Lehre eine Rolle? Wie wirken diese ihrerseits auf
die Auslegung der Schrift und die Aufbereitung kirchlicher
Traditionsbestände (die gerade in diesem Zusammenhang von besonderem

Interesse sind) zurück? Und inwieweit schlägt sich dabei ein
spezifisches Erkenntnisinteresse der Basler «Diener am Wort» nieder?
Welcher Zugriff auf welche theologischen Wissensbestände und
Traditionen begleitet die Metamorphose der geistlichen Profession?

- Offensichtlich waren in der besonderen historischen Situation
Basels im 17. Jahrhundert bestimmte biblische und
kirchengeschichtliche Autoritäten und Personen als Bedeutungsträger für die
eigene Berufsgruppe besonders aussagekräftig, attraktiv und auch
«pädagogisch». Welche waren das und warum?

2. Historische Ortsbestimmung orthodox-reformierter Theologie
im Basel des 11. Jahrhunderts

Kennzeichnend für das in den Leichenreden und anderen Predigten

feststellbare theologische Denken der Orthodoxie ist die
Vorstellung, daß die Philosophie der Theologie insofern untergeordnet
sei, als letztere die Zielrichtung aller menschlichen
Erkenntnisbemühungen verbindlich vorgibt: In der Bibel ist nicht nur alles
enthalten, was der Gläubige für sein Seelenheil über die Versöhnung mit
und die Erlösung durch Christi wissen muß, sondern die Schrift
normiert auch das Wissen über Natur und Geschichte'9.

19 Hierzu M.-C. Pitassi, D'une parole à l'autre: les sermons du théologien genevois
Jean-Alphonse Turrettini (1671-1737), in: Annali di storia dell'esegesi 1993, S.

71—93. Jan Rohls, Reformierte Orthodoxie, in: Evangelisches Kirchenlexikon,
3. Bd., 3. Aufl. Göttingen 1992, S. 959-966. Wilhelm Neuser, Die reformierte
Orthodoxie, in: Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte, 2. Bd.,
2. Aufl. Göttingen 1998, S. 306-352.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 57

Die orthodoxe Theologie, sei sie nun «hochorthodox» oder
«vernünftig», ist zu Recht als «kämpferisch» bezeichnet worden. Sie

betont die Kontroverse, und damit geht eine auf die Bekämpfung
aller nur denkbaren «Irrtümer» abzielende Diktion einher.
Kennzeichnend ist darüber hinaus die unablässige Suche nach Eindeutigkeit

und Abgrenzung, die mit einem trocken anmutenden Legalismus

verbunden ist. Reglementierung und Normierung bilden einen
der Schwerpunkte des theologischen Denkens und der Lehre. Der
Theorie nach ist und bleibt zwar Christus Haupt der Gemeinde, in
der täglichen Praxis waren es aber zumeist die Obrigkeit, die Theologen

und die Pfarrer2".
Kennzeichnend für die Orthodoxie sind riesige, nur schwer zu

erschließende theologische Summen, erstellt nach synthetischdeduktiver

Methode. Man strebt danach, Theologie mit den Finessen

formaler Logik bis ins einzelne durchzustrukturieren und
tabellarisch darzustellen. Der spekulative Rationalismus hat durchaus
scholastische Anklänge.

Ausdruck dieses Bestrebens waren z. B. Elandbücher für Studierende,

wie der 1662 vom Antistes Lucas Gernler (1655-1675)
verfasste «Syllabus controversiarum Religionis [...]». Er war noch bis ins
18. Jahrhundert hinein Grundlage der theologischen Disputationen
an der Theologischen Fakultät der Universität Basel. Der üblichen
Folge der dogmatischen Loci entsprechend, wurden dort in 588 je
nach dem mit «affirmatio contra ...» oder «nego contra ...»
beantworteten Fragen die Lehrsätze der reformierten Konfession vorgeführt.

Jeder nur irgendwie strittige Lehrpunkt wurde dabei berücksichtigt.

Dazu gehören auch heute abstrus erscheinende Fragen wie:
«An Maria Christum enixa sit sine apertione uteri? Nego contra Pon-
tif. et Luther»21. Damit brachte Gernler ein zumindest auf Seiten der

Theologen und Kirchenlehrer verbreitetes Bemühen um Präzisierung,

Orientierung und Abgrenzung zum Ausdruck. Und wenn
man den Aussagen der Leichenreden glauben darf, bekannten sich
die sterbenden Geistlichen noch auf dem Totenbett zur offiziellen
Lehre der Basler Kirche. Standfestigkeit wurde buchstäblich bis zum
letzten Atemzug gefordert.

Um die konfessionellen Grundlagen von Kirche und Gemeinwesen

in nunmehr strikt reformiertem Sinne zu sichern, wurde also der

" Olivier Fano, Présence de Calvin à l'époque de l'orthodoxie réformée, in:
Wilhelm H. Neuser (Hg.), Calvinus Ecclesiae Doctor, Kampen 1980, S. 171-207.
Für die Kontinuität der übrigen Schweizer Reformatoren, auf die hier nicht
eingegangen wird, vgl. Bernard Roussel, La Bible de 1530 à 1600, in: Le temps des

Reform et la Bible (Bible de tous les temps, vol. 5), Paris 1989, S. 125-289.
" Geiger (wie Anm. 3), S. 70.



58 Andreas Wendland

juridische Wert der Glaubensbekenntnisse (Die hauseigene, sich seit
1589 an das Zweite Helvetische Bekenntnis von 1566 anlehnende
Neuausgabe der Confessio Basiliensis von 1589 bzw. die Formula
Consensus Ecclesiarum Helveticorum von 1675 und die Canones
der Synode von Dordrecht 1618/19) und der Kirchenordnung
hervorgehoben. Deshalb handelte es sich nach dem Verständnis der
Theologen auch um eine Aufgabe mit eminentem Praxisbezug. Die
äußere Aufrichtung und Anerkennung der für das Gemeinwesen
verbindlichen Glaubenslehren betraf dem Anspruch nach nicht nur
den kirchlichen Raum. Im Gegenteil, eine derart verstandene praxis
pietatis beschränkte sich keineswegs auf bloße theoretische
Erörterungen, sondern strebte deren Verwirklichung in der Welt an. Ziel
war die Verbesserung des Lebenswandels der Gläubigen22, woraus
sich auch die in den Predigten immer wieder vorgebrachten Aufrufe
zur Busse und Reue erklären.

Dabei empfanden zumindest die hochorthodoxen Theologen und
Geistlichen den «Widerspruch zwischen der Wahrheit der Lehre
und der Mangelhaftigkeit des christlichen Lebens»21 als geradezu
schmerzlich. Eine ihrer vornehmsten Aufgaben sahen sie darin, die
«Zuhörer» ihrer Gemeinden derart anzuleiten und zu lehren, daß
sich dieser Abstand nach Möglichkeit verkleinerte oder zumindest
nicht noch größer wurde. In dieser Wortwahl offenbart sich ein
gewisser verbaler Abstand zwischen den Pfarrern und ihren Gemeinden.

Dem göttlichen Wort zu seinem Recht zu verhelfen, erhebt
den einzelnen Geistlichen zwar, isoliert ihn aber gleichzeitig auch
und setzt ihn Anfeindungen aus. Basels «Diener am Wort» gefallen
sich — zumindest rhetorisch — in der Rolle des einsamen, bedrängten,

ja sogar mißachteten «Hirten» und «Wächters». Die Würde, die
das Lehramt beanspruchen kann und muß, bleibt davon aber letztlich

unberührt. Die Kirche wird für die Gläubigen zur Schule, in der
die «Diener am Wort» als wohlmeinende und bemühte Oberlehrer
fungieren. Dabei droht sich die Autorität der Schrift mit der Autorität

des Glaubensbekenntnisses zu vermischen24.

" Paul Münch, Volkskultur und Calvinismus. Zu Theorie und Praxis der «reformatio

vitae» während der «Zweiten Reformation», in: Heinz Schilling (Hg.), Die
reformierte Konfessionalisierung in Deutschland - Das Problem der «Zweiten
Reformation» (Schnften des Vereins fur Reformationsgeschichte, Bd. 195).
Gütersloh 1986, S. 291-307.

:l Geiger (wie Anm. 3). S. 178.
'4 So Olivier Fatio im Artikel «Reforimerte Orthodoxie», in: Theologische

Realenzyklopädie (im folgenden TRE), Bd. 25 (1995), S. 485-497, dort S. 492.
Mit anderer Akzentsetzung: Thomas Kaufmann, Reformierte Orthodoxie, in:
Religion in Geschichte und Gesellschaft, Bd. 6, Tübingen 2003, S. 702-708.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 59

Der Gott, von dem in den Predigten die Rede ist, teilt sich durch
seine Gesetze, Gebote und vor allem Verbote mit. Er offenbart sich
und seinen Willen in diesen Gesetzen. Der «Glaube», der für den
Einzelnen eigentlich die Grundlage für die Erlösung durch Christus
darstellt, wird demgegenüber weniger betont. «Gnade» und «Gesetz»
werden im Basel der Orthodoxie in einer den Lehren Grynaeus' und
Polansdorfs, aber auch Wollcbs nicht mehr entsprechenden Weise
aufeinander bezogen. In den Leichenreden wird Gott als ein gestrenger,

den schuldigen Gehorsam einfordernder Herr dargestellt, der
wenig Zuneigung zu seiner Schöpfung erkennen lässt. Es ist jedenfalls

kein persönlicher Gott, bei dem der fromme Gläubige in der
Hoffnung auf Gnade und Barmherzigkeit Zuflucht und Erlösung
finden könnte. «Vor Gott zu wandeln» bleibt ein Unterfangen, dass

der Einzelne bei aller notwendigen Anleitung durch die Geistlichen
nicht aus eigener, individueller Anstrengung erreichen kann, «sondern

von oben herab muß gegeben werden»21. Darin zeigt sich die
Gnade des Schöpfers.

Es gehört also zu den wichtigsten Auffassungen der
reformiertorthodoxen Kirchenlehrer, den absolut freien, souveränen Heilswillen

Gottes darzulegen und zu entfalten — nicht zuletzt am eigenen
Berufsstand. Die Gerechtigkeit vor Gott und die Erwählung sind
dabei der deutlichste Effekt dieser Souveränität im Heilswerk. Ein
wesentliches Kennzeichen der orthodoxen Theologie ist in diesem
Zusammenhang die Föderaltheologie, die die Vorstellung der
Bundesschlüsse Gottes mit dem Menschen (besonders mit dem Volk
Israel bzw. durch Christus) zum leitenden (wenn nicht auch
unangefochtenen) Prinzip der Lehre erhob2''.

Daneben war in Basel seit der Synode von Dordrecht 1618/19 die
«doppelte» Prädestinationslehre Gott hat in seinem Ratschluß die
einen zum Heil und die anderen zur Verwerfimg vorherbestimmt,
noch bevor er beschlossen hat, die Welt zu erschaffen und den
Sündenfall zuzulassen) massgeblich. Basels Ministerium war in Dordrecht

durch die Pfarrer Wolfgang Meyer und Sebastian Beck vertre-

:' LR von Theodor Beck, Dr. theol., Pfarrer in Muttenz, für Chnstoph Hagenbach,
Pfarrer in Pratteln, gest. 1668, in: UB Frey.-Gryn. K III (4), Nr. 14, S. 17.

Stephen Strehle, Calvinism, Federalism and Schlasticism. A Study on the Reformed

Doctrine of Covenant, Bern, Frankfurt/M., New York, Pans 1988. Heinnch

Richard Schmidt, Bundestheologie, Gesellschafts- und Herrschaftsvertrag,
in: Ders./André Holenstein/Andreas Würgler (Hg.), Gemeinde, Reformation
und Widerstand. Festschrift für Peter Blickle zum 60. Geburtstag, Tübingen
1998, S. 309-325. Daneben immer noch: Alexander Schweizer, Die protestantischen

Centraldogmen in ihrer Entwicklung innerhalb der reformierten Kirche, 2

Bde., Zünch 1854-1856.



60 Andreas Wendland

ten und trug die Beschlüsse der Synode mit. «Doppelte» Prädestination

und die von der Tendenz her etwas mildere Föderaltheologie
standen damit nebeneinander. In den Leichenreden für die verstorbenen

Amtsbrüder ist von den versöhnenden Aspekten des Bundes
des Herren und der daraus ableitbaren Hinneigung zu seiner Schöpfung

nur insofern etwas zu spüren, als die Hingeschiedenen — und
hierbei besonders die Pfarrer — darauf hoffen dürfen, im Leben nach
dem Tod von Gott für ihre Standfestigkeit «belohnt» zu werden.

Sieht man davon ab, entwarfen die «Diener am Wort» ein eher
düsteres Panorama der Welt, in die sie nach eigenem Verständnis
gestellt worden waren. Die das Basler Gemeinwesen periodisch
heimsuchenden Katastrophen, die auch die Pfarrerschaft immer wieder

dezimierten, wurden nach wie vor als göttliche Prüfung der
eigenen Standfestigkeit aufgefasst. Pest, plötzlicher Tod, Seuchen
und Kriegsereignisse in der unmittelbaren Nachbarschaft werden in
den Predigten verortet, indem die eigenen Lebensumstände durch
die in der Johannesapokalypse enthaltenen Aussagen «erklärt» werden.

Die Gläubigen müssen auf die Bedrohung durch Hunger und
Epidemien, auf Verfolgungen durch die Feinde des Glaubens und
andere Bedrängtingen vorbereitet sein und sich keinesfalls darüber
wundern. In Basel ist man sich sicher, dass man noch weitere,
schwere Kämpfe zu bestehen haben wird, für die es sich — nach dem
Beispiel des Erzvaters Noah — zu wappnen giltte

Was bleibt, ist die Ergebung in den göttlichen Heilsplan — auch
wenn es den Pfarrern letzendlich nicht gelingen will, davon ein in
allen Facetten überzeugendes Bild zu vermitteln. Man könnte meinen,

dass die betreuende Seelsorge angesichts dieser Anfechtungen in
den Mittelpunkt der Betrachtung rücken musste. Aber gerade das ist
nicht der Fall. Denn Basels Pfarrer beschäftigen sich zumindest in
den Leichenreden nicht mit dem Schönen oder Schrecklichen an
sich. All dies ist nur insofern relevant, als es «auf Allmacht und Weisheit

des Schöpfers oder auf sein Leiden an seiner eigenen Kreatur»
hinweist. Auch und gerade für die Geistlichen selbst gilt: «Das
einzelne menschliche Leiden im Denken des nachreformatorischen
Jahrhunderts existiert nur, insofern es Abbild der universalen Lei-
denszusammenhänge ist»28. Darin besteht, wenn man so will, auch
die tröstende Erkenntnis für den Einzelnen in seiner Heimsuchung.

LR von Theodor Zwinger, Antistes, für Dr. Wolfgang Meyer, Archidiakon, gest.
1653, in: UB Ki.Ar. G X 12, Nr. 24, S. 43. - Siehe dazu auch: Niklaus Röthlin,
Vom Bewusstsein des Todes an der Wende des 15. und 16. Jahrhunderts, in:
BZGA 97 (1997), S. 5-63.
Rainer Bayreuther in Frankfurter Allgemeine Zeitung, 28.03.2002



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 61

Es ist dieses, hier nur in Umrissen angedeutete theologische
Fundament, aufdem die Basler Pfarrer die Ortsbestimmung ihres «Standes»

vornehmen. Sie denken dabei — so die These — in den Kategorien

der von Calvin skizzierten Vier-Ständelehre. Regenten, Hausväter,

Lehrer des Wort Gottes und Lehrer im engeren Sinne bilden
nach diesem Verständnis die vier Stände bzw. Funktionsbereiche, aus
denen sich jegliches Gemeinwesen zusammensetzt und auf denen es

ruht. Diese Ordnung ist nach dem Verständnis der Theologen und
Geistlichen gottgegeben und insofern eigenständigen menschlichen
Interpretations- oder gar Deutungsversuchen abseits der Schrift nicht
zugänglich. Allerdings stellt die Vier-Ständelehre Basels Pfarrern
einen als durchaus kongenial erachteten Bezugsrahmen zur Verfügung,

innerhalb dessen sie ihr Wirken und ihre Stellung innerhalb
der eigenen patria - sie selbst benutzen den Begriff «Vaterland»29 -
erklären und rechtfertigen können.

Es handelt sich um ein Modell, bei dem von unterschiedlichen
und voneinander getrennten, aber aufeinander bezogenen
Funktionsbereichen ausgegangen wird. Jeder Einzelne hat dabei in seinem
«Stand» und «Beruf» (die beiden Begriffe werden nebeneinander
benutzt) sein Tun und Lassen prinzipiell nach dem Beispiel des

Hausvaters und dessen gerechtem und frommen Regiment über die

eigene Familie auszurichten3". Denn «christliche Haushalter» müssen
über die ihnen anbefohlenen Mitglieder des Hauses (verstanden als

erweiterte Familie) wachen und für deren Wohlergehen Sorge

tragen: «Ein jeder in seinem Stand ist Gottes Haushalter: Einem
jeden hat Gott ein Talent anvertraut/damit er haushalten und
hantieren soll: Ein jeder wird Rechenschaft geben müssen.»31

All dies gilt nicht nur für die weltliche «väterliche Obrigkeit»32,
sondern innerhalb des «eigenen» Bereiches selbstverständlich auch

" Vgl. z.B. in LR für Jakob Pfeiffer (wie Anm. 13), S. 28.
'" Vgl. dazu Paul Münch, Die «Obrigkeit im Vaterstand». Zu Definition und Kritik

des «Landesvaters» während der frühen Neuzeit, in: Daphnis 11 (1982), S. 15—40.

Julius Hoffmann, Die «Hausväterliteratur» und die «Predigten über den chrisdi-
chen Hausstand». Lehre vom Hause und Bildung für das häusliche Leben im 16.,
17. und 18. Jahrhundert, Weinheim a.d.B./Berlin 1959.

31 LR von Bonaventura von Brunn, Pfarrer zu St. Peter, für Johann Jakob Alten-
burger, nominell ebenfalls Pfarrer zu St. Peter, gest. 1689, in: UB Ki.Ar. G X 30,
S. 3. - J.J. Altenburger heisst bei Karl Gauss, Basilea Reformata, Basel 1930, S.

39f,Jakob Heinrich und war «erster Helfer» zu St. Peter.
12 Ein Beispiel dafür die Diktion des Hauptmann Andreas Ryff gegenüber den Basler

Landleuten (1653): «uff daß der underthonen hertz, sinn und gemiether gegen
der oberkeit standint wie der oberkeit hertzen gegen den underthonen, alß nem-
lich wie eines treiwen vaters hertz gegen seinem kindt gesinnet ist.» Zitiert bei
Nikiaus Landolt, Untertanenrevolten und Widerstand auf der Basler Landschaft

im 16. und 17. Jahrhundert, Liestal 1996, S. 363.



62 Andreas Wendland

für die Geistlichen und deren Gemeinden, die nach dieser Vorstellung

ein Band der wechselseitigen Treuepflicht verbindet. Die
Pflicht der Pfarrer besteht darin, daß Wort Gottes unverfälscht zu
verkünden, die Gemeinden darüber zum Glauben zu führen und
darauf zu dringen, daß der göttlichen Botschaft nachgelebt wird. Die
eigene Person und deren Bedürfnisse hat dahinter zurückzutreten.
Die Treue eines «geistlichen Vaters» besteht darin, sich «das Heil und
die Seligkeit der Zuhörer bis in den Tod angelegen sein [zu] lassen»33.

— Das «Ampt frommer Zuhörer» — hier verstanden als «Pflicht» oder
«Obliegenheit» — besteht hingegen darin, sich von ihrem Seelsorger
«gern und gehorsamlich erinneren/vermahnen/straffen [zu] lassen»34.

Dies war auch im Basel der Orthodoxie eher ein frommer
Anspruch als gelebtc Wirklichkeit. Das sich in derartigen Äusserungen35

manifestierende Amtsverständnis war dessen ungeachtet aber
real genug. Denn die eigenen Erfahrungen durchliefen gewissermaßen

den Filter dieser theologisch begründeten Lehren und
Modelle"'. Sie strukturierten die eigenen Wahrnehmungen und
Anschauungen in hohem Maße. Außerdem muß man davon ausgehen,

daß die Figur des Hausvaters und die Vier-Stände-Lehre für die
Pfarrer vor dem — auch und gerade in den Leichenreden stets
gegenwärtigen — Hintergrund der sich verfestigenden Basler
Geschlechterherrschaft im Rat und im Lehrkörper der Universität3 besonders
aussagekräftig waren.

Die Vier-Ständelehre bot einen geeigneten und vorteilhaften
Rahmen, um sich innerhalb dieser Koordinaten zu positionieren
und Ansprüche geltend zu machen. Da dies unter ausdrücklicher
Berufung auf ein wohlgeordnetes Gemeinwesen erfolgte, in dem
Jeder seinen besonderen Platz und eine daraus folgende Pflicht hatte,
waren derartige «Positionsbeschreibungen» des eigenen Berufsstandes

scheinbar unverfänglich. Doch sollte man sich von diesem
Vorgehen nicht täuschen lassen, denn nur die Berufung auf eine scheinbar

unverrückbare «Wahrheit» wie die Vier-Ständelehre ermöglichte
es der Geistlichkeit überhaupt, in dieser Weise und vor allem in die-

33 LR von Theodor Zwinger, zu diesem Zeitpunkt Pfarrer zu St.Theodor, fürJakob
Brandmüller, Erster Helfer zu St.Theodor, gest. 1629, in: UB Ki.Ar. G X 4, Nr.
44, S. 8.

" Ebd., S. 22f.
55 Vgl. Thomas Maissen, Zum politischen Selbstverständnis Basler Eliten,

1501-1798, in: BZGA 100 (2000), S. 19-40, dort besonders S. 30ff.
56 Hans-Martin Barth, Atheismus und Orthodoxie. Analysen und Modelle christlicher

Apologetik im 17. Jahrhundert, Göttingen 1971.
Siehe hierzu der Überblick von Susanna Burghartz, Das (Ancien Régime), in:
Georg Kreis/Beat von Wartenburg (Hg.), Basel - Geschichte einer städtischen
Gesellschaft, Basel 2000, S. 116-147.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 63

ser Intensität öffentlich in Wort und Schrift über sich selbst
nachzudenken. Und das war im eidgenössisch-reformierten Rahmen der
Zeit in dieser Form keine Selbstverständlichkeit.

Wenn im folgenden von «Standesehre» die Rede ist, dann handelt
es sich also — dem Sprachgebrauch der Redner folgend - nicht um
eine soziale Kategorie im heutigen Sinne des Wortes. In den Predigten

ist zwar von «Stand» und «Ehre» die Rede, und diese beiden
Begriffe sind — wie wir noch sehen werden — im Denken der «Diener

am Wort» auch miteinander verbunden und aufeinander bezogen.

Aber sie werden mit theologischen Argumenten begründet,
nicht etwa mit «sozialen»3".

3. Das Idealbild des Berufsstands und dessen Rhetorik
in der Leichenrede

In den Leichenpredigten wird in weitaus stärkerem Maße als dies

in Selbstzeugnissen39 der Fall ist, ein hochgradig konstruiertes, auf
Vorgaben beruhendes, gruppen-spezifisches Idcalmodell beschrieben.

Maßgeblich ist für die «Diener am Wort» ein über-individuel-
les, theologisch hergeleitetes und legitimiertes Modell der geistlichen
Standesehre (mit den oben angeführten Einschränkungen). In den

Predigten wird also zwangsläufig immer von einer abstrakten,
normierenden Vorstellung ausgegangen. Für Selbsterkundung und
Autonomie des Individuum besteht kaum Raum. Eine artikulierte
Selbstthematisierung findet innerhalb vorgeschriebener bzw. vorge-

Dieser Ansatz bei Sabine Holtz, Theologie und Alltag. Lehre und Leben in der
Predigt der Tübinger Theologen 1550—1750, Tübingen 1993. Norbert Haag,
Predigt und Gesellschaft. Die lutherische Orthodoxie in Ulm 1640-1740, Mainz
1992. Monika Hagenmaier, Predigt und Policey. Der gesellschaftspolitische Diskurs

zwischen Kirche und Obrigkeit in Ulm 1614—1639, Baden-Baden 1989.
Elfriede Moser-Rath, Dem Kirchenvolk die Leviten gelesen. Alltag im Spiegel
süddeutscher Barockpredigten, Stuttgart 1991.
Sebastian Leutert/Gudrun Piller, Deutschschweizerische Selbstzeugnissc
(1500-1800). Ein Forschungsbericht, in: Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 49 (1999), Nr. 2, S. 197-221. Kaspar von Greyerz, Religion in the
Lite of German and Swiss Autobiographcrs (sixteenth and early seventeenth
centuries), in: Ders. (Hg.), Religion and Society in Early modern Europe
1500-1800, London 1984, S. 223-241. Ders., Vorsehungsglaube und Kosmologie.

Studien zu englischen Selbstzeugnissen des 17. Jahrhunderts (Veröffentlichungen

des Deutschen Histonschen Instituts London, Bd. 25), Göttin-
gen/Zürich 1990. Ders./Hans Medick/P. Veit (Hg.), Von der dargestellten Person

zum erinnerten Ich: Europäische Selbstzeugnisse als historische Quellen
(1500-1850) (Selbstzeugnisse der Neuzeit, Bd. 9), Köln 2001.



64 Andreas Wendland

gebener Bahnen und Begriffe statt, über die man sich letztendlich
noch nicht hinwegsetzen kann40.

Der individuelle «Diener am Wort», dessen Persönlichkeit und
seine Lebenserfahrung41 interessieren die Vortragenden demzufolge
nur insoweit, als sie dem dergestalt formulierten Anspruch gerecht
werden, ihn bekräftigen und mit Leben erfüllen. Davon
abweichende Charakteristika werden nach Möglichkeit übergangen
und/oder nur angedeutet: Fehlender Kindersegen und ausbleibende
Heirat gehören genauso dazu wie mangelnder Amtseifer und
fehlende «Vorbildlichkeit» im Lebenswandel. Letzteres wiegt besonders

schwer, da Lehre und Lebenswandel sich decken sollen. Das gilt
bis zum Tod: So wie man lebt, so stirbt man auch42. — Umgekehrt
wird z.B. der Tod auf der Kanzel bzw, in Ausübung des Amtes als

«schöner» Tod beschrieben. Der religiöse Erfahrungsraum43 wird in
diesem Falle stark von religiösen Ge- und Verboten limitiert.

Im Basel der Orthodoxie war — wie im übrigen auch anderen Orts
— das einhundert Jahre zuvor zumindest rhetorisch reklamierte «Prie-
stertum aller Gläubigen» weder in der akademischen Lehre noch in
der Predigt Gegenstand vertiefter Erörterungen. Hier ging man ganz
im Sinne der Lehre Calvins von der göttlichen Stiftung des Pfarramtes

aus, obwohl es natürlich von Menschen bekleidet wird, die
dadurch Verantwortung und Autorität erhalten («Institutio Christianae

Religionis», 1559, IV, 1,1). Die von Gott dazu auserwähltcn
Menschen versehen für ihn «Botendienste» (und das taucht genauso

40 David Warren Sabean. Selbsterkundung. Beichte und Abendmahl, in: Richard
van Dülmen (Hg.), Entdeckung des Ich. Die Geschichte der Individualisierung
vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Köln/Weimar/Wien 2001, S. 145-162. Alois
Hahn, Identität und Selbstthcmatisierung, in: Ders./Volker Kapp (Hg.), Selbst-

thematisierung und Selbstzeugnis, Bekenntnis und Geständnis, Frankfurt a.M.
1987, S. 9-24.

" Dessen Konturen werden erkennbar in: Alexander Boesch, Liber familianum
personalium, das ist, Verzeichnus wass sich mit mir, und der meinigen in meiner
hausshaltung, sonderliches begeben und zugetragen hatt. Lebensbericht und
Familiengeschichte des Toggenburger Pfarrers Alexander Boesch (1618—1693).
Herausgegeben, kommentiert und eingeleitet von Lorenz Heiligensetzer Selbst-
Konstruktion, Bd. 1), Basel 2001.

42 Hierbei berufen sich Basels Pfarrer ausdrücklich auf die Tradition des hl.
Augustinus'. Siehe dafür z.B. LR von Johann Reinhardt Ryff, Pfarrer in Liestal, Dekan
des Kapitels Liestal und Münchenstein, für Leonhard Lützelmann, Pfarrer in
Frenkendorf Diakon in Liestal, ebenfalls Dekan des Kapitels Liestal und
Münchenstein, gest. 1657, in: UB Ki.Ar. G X 14, Nr. 24, S. 20.

" Kaspar von Greyerz, Religiöse Erfahrungsräume im Reformiertcntum, in: Paul
Münch (Hg.), «Erfahrung» als Kategorie der Frühneuzeitgeschichte (Historische
Zeitschnft, Beiheft 31, München 2001), S. 317-332.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 65

in den Basler Predigten auf), sind die Künder seines verborgenen
Willens und verkörpern ihn als «Hirten» und «Lehrer» (Eph 4, 11).
Durch ihren Mund werden die Gläubigen in seinem Wort
unterwiesen. «Wer euch höret, der höret mich» behauptet Calvin unter
Rückgriff auf die Botschaft Christi an seine Jünger vor seiner
Himmelfahrt (Apg 4), und stellt damit die «Diener im Wort» in eine
Kontinuität zu den Aposteln (IV,1,9). Das so verstandene - und als
solches zu ehrende! - Amt ist ein wesentliches Kennzeichen der Kirche,

der «Mutter» der Gläubigen (Institutio IV, 1,9: «ministrum
habet [ecclesia] verbi et honorât»). Durch das Predigtamt wird die
Kirche Gottes fortgepflanzt44.

Es erscheint wie ein Echo der Lehre Calvins, wenn Antistes
Theodor Zwinger (1629 — 1654 Antistes) das Pfarramt folgendermaßen

definiert: «Zu dem Ende hat Christus das H. Predigtamt
eingesetzt/als ein ordentliches Mittel/dadurch unser Glaub/durch
welchen wir allein seelig werden/erwccket/gestcrcket/vermehret/und
erhalten werde. Dahin soll nun die Lehr und Predigt der Kirchen-
dieneren/unnd ihre übrige Amtsverrichtung/sampt ihrem gantzem
Leben und Wandel/gerichtet seyn»43. — Geistliche werden hier als

Vorbilder dargestellt, die herausragende und überlegene Christlichkeit

in der eigenen Person verkörpern. Sie dürfen sich bei der
Übermittlung der göttlichen Botschaft von niemanden «das Maul binden
lassen» (ein immer wieder auftauchender Topos), sondern müssen
das Wort in seiner Reinheit und Eindeutigkeit jederzeit gegenüber
jedermann verkünden.

Darin — und in der konstanten Mahnung der Gläubigen, sich auf
Erden an die göttlichen Gesetze zu halten und ihnen im Glauben
nachzuleben - sehen die Geistlichen ihre Hauptaufgabe. Dafür tragen

sie vor Gott und den Gläubigen die Verantwortung4'. Wenn sich
letztere dieser Botschaft entziehen oder sie sogar verachten, schlägt
das in Anlehnung an Hebr. 13, 17 auf sie selbst zurück: «Gehorchet
eweren Lehreren/dann sie wachen für ewere Seelen/als sie sollen
rechenschafft geben/damit sie solches thuen mit freuden/und nicht
mit seuffzen: dann das were euch nicht gut.»4 Selbst höher gestellte
Mitglieder des Rates tun also gut daran, auf ihre Seelsorger zu hören.

" So in LR von Peter Werenfels, Antistes, fürJohann Hcmnch Hoffmanns, Archi-
diakon, gest. 1687, in: Staatsarchiv Basel (im folgenden: StABS), LB 31, 42, S. 4.

,s LR für J. Pfeiffer (wie Anm. 13), S. 16.
"' «Das Blut des Sünders wird von der Prediger Hand geforderet», LR von Johann

Jakob Frey, Pfarrer zu St. Leonhard, für Augustin Schnellen, des Rats und
Kirchenältester, gest. 1689, in: UB Ki.Ar. G X 30, Nr. 9, S. 10.

47 LR für Hans Jacob Beck, des Rats, gest. 1632, von (Johann) Jakob (I.) Brandmüller,

Pfarrer zu St.Theodor, in: UBB Ki.Ar. G X 5, Nr. 33, S. 18.



66 Andreas Wendland

Die Verkündung ist zwar hauptsächlich eine Lehraktivität,
schließt aber dem Anspruch nach auch eine Funktion der Kirchen-
zucht ein. Und Basels Pfarrer reklamieren das Strafamt in der jeweiligen

Kirchengemeinde und im Kirchenrat mit aller ihnen geboten
erscheinenden Deutlichkeit und Stringenz. Sie bekräftigen dabei
ausdrücklich, daß auch die Räte und andere hochgestellte
Persönlichkeiten davon nicht ausgenommen werden können: «Es erfordert
solches Gottes Befehl/Gott hat befohlen/auch die Obrigkeit zu
strafen»48. Und «strafen» meint hier zumindest vom Anspruch her nicht
lediglich «schalten» und/oder «anprangen», sondern den kirchlichen
Bann. Selbst wenn es de facto unmöglich war einen Rat vom
Abendmahl auszuschliessen, blieb der bereits von Oekolampad
erhobene Anspruch darauf erhalten, auch wenn er in dieser Konsequenz

nicht verwirklicht worden ist49. Die Geistlichen wissen sich
dabei im Einklang mit den Richtern und Propheten des Alten
Testaments, die ihnen als Vorbilder und Richtschnur dienen50. Auf diese
scheinbar eindeutige Kette alttestamentlicher Gewährsleute berufen
sich die Prediger mit grossem rhetorischem Aufwand immer wieder
gern, wie noch zu zeigen ist. Hinzu kommen die Kirchenväter: Als
ein leuchtendes Beispiel dient hier der hl. Ambrosius (Bischof v.
Mailand). Er belegte Kaiser Theodosius solange mit dem Bann, bis
der Imperator Busse tat. Basels Geistlichkeit nimmt ihren selbstdefinierten

Auftrag gegenüber der eigenen Obrigkeit zumindest rhetorisch

ganz im Rahmen dieser ehrwürdigen «Tradition» wahr: «Welche

das Straffen nicht hören können/denen sagen wir mit Augu-
stino: (Emendate vitam, & nos emendabimus verba>, Besseret ewer
Leben/so wollen wir bessere Worte ausgeben.»'1

Basels Räte als «christliche Obrigkeit»12 sind nach diesem weit
verbreiteten Verständnis «Pfleger» und «Saugammen» der Kirche, die sie

zu schützen und zu bewahren haben. Das Evangelium ist und bleibt
Richtschnur des politischen Handelns. Den «Dienern am Wort»

LR für Augustin Schnellen, des Rats (wie Anm. 46), S. 9.
Walter Köhler, Zürcher Ehegencht und Genfer Konsistonum, Band 1 : Das Zürcher

Ehegencht und seine Auswirkung in der deutschen Schweiz zur Zeit
Zwingiis (Quellen und Abhandlungen zur schweizerischen Reformationsgeschichte,

Bd. 7), Leipzig 1932, S. 276-308.
LR fiir Chr. Hagenbach, (wie Anm. 25), S. 10.

LR von Theodor Zwinger, zu diesem Zeitpunkt noch Pfarrer zu St. Theodor,
für Johann Georg Gross, Dr theol., Pfarrer zu St. Peter, gest. 1630, in: UB Ki.Ar.
G X 5, Nr. 9, S. 10. Dieser rhetorische Topos taucht auch in anderen Predigten
auf. Man schrieb ganz offensichtlich voneinander ab.
Karl Goetz, Die Verbindung von Kirche und Staat in der alten reformierten Kirche

Basels, in: BZGA 40 (1941), S. 5-22.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 67

obliegt es, darauf immer wieder hinzuweisen33. Deshalb ist es auch

gerechtfertigt und stellt nicht etwa einen Übergriff dar, die Obrigkeit

in allgemein gehaltenen Worten zu ermahnen, das bestehende
Recht durchzusetzen und als gerechte Richter zu walten34. In
diesem Zusammenhang von einer gewollten Rivalität zwischen kirchlicher

und weltlicher Macht, zwischen «geistlichem und weltlichem
Imperium» sprechen zu wollen55, führt zu weit. Wie sich bei anderen

Gelegenheiten (z.B. dem Bauernkrieg von 1653 und den 1691er

Unruhen) zeigte, war zumindest die führende Stadtgeistlichkeit nur
allzu bereit, dem Rat freie Hand zu gewähren und dessen Vorgehen
gegen «ungehorsame Untertanen» mitzutragen. Sie sah darin keinen
Widerspruch.

Trotz oder gerade wegen der hohen Ansprüche, die das Amt dem
einzelnen Inhaber aus dieser Optik gcwissermassen aufbürdet, üben
sich Basels Pfarrer in demonstrativer Bescheidenheit. Sie lassen keinen

Zweifel daran aufkommen, daß sie selbst, als fehlbare und
schwache Individuen, nur «irdische Gefäße»56 sind (ein typischer, auf
2. Kor. 4, 7 beruhender, noch im 18. Jahrhundert zu beobachtender
Topos), die ihrer Aufgabe aus eigener Kraft eigentlich nie gerecht
werden können. Diese immer wieder beteuerte «Schwachheit» und
«Zerknirschung» des einzelnen'7 lassen sich allerdings mitunter nur
mühsam mit den Ansprüchen vereinbaren, die im gleichen Atemzug
formuliert werden.

Selbst wenn man die hierbei besonders stark zutage tretende
rhetorica divina™ berücksichtigt, so bleibt doch festzuhalten, dass ein
immer wieder thematisiertes Spannungsverhältnis besteht, welches
für das Standesbewußtsein der Basler Pfarrer kennzeichnend ist:

,3 Beispielhaft dafür die 1668 gehaltene Predigt von Peter Werenfels, zu diesem

Zeitpunkt Archidiakon am Münster: «Von der Bestellung des Regiments/nach
anleitung der Worten/Gen.41. V.38. Da Pharao in gehaltenem Rath den frommen

Joseph zum Regenten und Fürsten über Egyptenland fürgeschlagen [...]», in:
UB Basel Frey.-Gryn. K (III.) (4), Nr. 15, besonders S. 7ff und S. 16ff.

" LR für J.J. Altenburger (wie Anm. 31), S. 7.
" Geiger (wie Anm. 3) S. 206.
* LR von Hieronymus (I.) Burckhardt, Antistes, für Andreas (I.) Merian, Pfarrer zu

St.Theodor, gest. 1725, in: StABS, LA 1725 Mai 9, S. 44: «Prediger tragen den
Schatz des Evangelii in irrdischen Gefässen».

17 «Gott vollendet seine Kraft in ihrer Schwachheit/sie rühmen sich allein der
Gnade Gottes». LR fürJ.J. Altenburger (wie Anm. 31), Nr. 26, S. 19. - Man
vergleiche auch die entsprechenden Ausführungen in der LR von Peter Werenfels,
zu diesem Zeitpunkt noch Archidiakon, später Antistes, für Franz von Speyr,
Pfarrer an der Barfüsser-Kirche und dem Spital, gest. 1669, in: UB Ki.Ar. G X
19, Nr. 26, S. 26ff.

58 Dieser Begriff bei Marc Fumaroli, L'Age de l'éloquence. Rhétorique et «res

literaria» de la Renaissance au seuil de l'époque classique, Paris 1994, S. 116ff



68 Andreas Wendland

nämlich die offensiv vertretene Überzeugung, «Gesandte Christi»
und «Diener an seinem Wort» zu sein, und gleichzeitig nur als ein
von allen mißachteter «Kehrwisch» und «Fußsudel der Welt»'9
behandelt zu werden. Das Motiv der wohligen Geplagtheit ist
allerdings kein Spezifikum der Basier; sie begegnet auch bei den lutherischen

Konkurrenten60.

4. Die Konstruktion von Amts- und Sclbstverstäudiüs
im Diskurs der Leichenreden

Bei der Betrachtung der Reflexionen, die in den Leichenreden
angestellt werden, fällt auf, dass sich die «Diener am Wort» nicht nur
öffentlich darüber Rechenschaft geben, was ihr Amt ausmacht und
wie die Inhaber es zu versehen haben. Unmittelbar damit verknüpft
ist für sie ganz pragmatisch die Frage nach handlungsleitenden
Vorbildern. Dies sind im vorliegenden Falle die «Propheten» des Alten
Israel, in deren Nachfolge sich die Pfarrer als «Wächter» und
«Mahner» der Basler polis gerne sehen würden. Daneben ist aber
feststellbar, dass auch die früh-christlichen Glaubenszeugen und Märtyrer

für die Prediger eine grosse Aktualität besitzen. Ihr Leben und
Leiden wird im Sinne der reformierten Ekklesiologie neu gedeutet
und dient auch den «Dienern am Wort» als leuchtendes Beispiel der
Standfestigkeit. In diesem Zusammenhang gewinnen auch Patristik
und Kirchengeschichte wieder an Bedeutung. Jedenfalls wird in
den Leichenreden bemerkenswert oft auf entsprechende Beispiele
zurückgegriffen.

Gleichzeitig fragen sich die Pfarrer angesichts der illustren Vorbilder,

denen nachzueifern alles andere als leicht ist, was sie selbst nach
ihrem Tod zu gewärtigen haben. Wie erlangt der einzelne Geistliche
nach Maßgabe der reformierten Lehre von der Gnadenwahl und der
Rechtfertigung das erhoffte und ersehnte Heil? Worin besteht - um
es in der Sprache der Predigten zu sagen — die «Krone des Lebens»?
Und auf welche «Belohnung» können die Pfarrer hoffen, wenn sie
ihren Pflichten auf Erden nachkommen? Diese Fragen waren ihnen
ganz offensichtlich wichtig, denn sie werden in den Leichenreden
immer wieder gestellt.

59 LR für Wolfgang Meyer (wie Anm. 27), S. 33.
60 Hans-Chnstoph Rublack, «Der wohlgeplagte Priester»: Vom Selbstverständnis

lutherischer Geistlichkeit im Zeitalter der Orthodoxie, in: Zeitschnft für Historische

Forschung 16 (1989), S. 1-30.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 69

4.1 Das Prophetentum des Alten Testaments

Basels «Knechte Gottes» vergleichen ihr mühsames, entbehrungsreiches

Gewerbe mit den «Rufern» im alten Israel und finden sich in
ihnen wieder. Sic betonen in der Predigt nur nebenbei deren Funktion

als Offenbarungsorgan Gottes, das dazu befähigt ist, Vorhersagen

zu treffen. Vielmehr ist es ihnen um das den alttestamentlichen
Propheten eigene Sendungsbewußtsein zu tun, das diese aus dem

Zwang einer höheren Notwendigkeit sprechen und handeln läßt
und sie damit — wie z.B. Jeremia — in tragische Konflikte verstricken
kann. Basels Seelsorger denken dabei an ihre eigenen Konflikte mit
der Obrigkeit und den Gemeinden. Für sie ist die Vergleichbarkeit
offensichtlich.

Aber damit nicht genug. Arnos, Daniel, Ezechiel, Samuel, Jesaja,

Jeremia - sie alle verkündeten nicht nur den Willen Gottes und
mahnten, ihn zu befolgen. Schon bei Calvin sind die Propheten
Ausleger des Gesetzes und wollen auf seinen eigentlichen Sinn
hinweisen'1. Sie verstanden sich als «Werkzeuge Gottes», die noch zu
Lebzeiten entsprechend ausgezeichnet wurden. Als in den Predigten
oft herangezogenes Beispiel mag hier die «Entrückung» Elias' im 2.

Buch der Könige, 2. Kap., Vers 9-12 gelten. Die Verbindung liegt
darin, daß Basels Pfarrer für sich in Anspruch nehmen, wie die
Propheten für die Sache Gottes einzutreten und immer dann ihre
Stimme zu erheben und zu mahnen, wenn seine Rechte geschmälert
werden.

Der damit indirekt erhobene geistliche Leitungsanspruch ist insofern

mit der reformierten Lehre von der Hcilsgercchtigkeit Gottes
kompatibel, als sich auch an den Propheten Gottes Gnadenratschluß
unter Beweis stellt. Außerdem - und das schwingt unterschwellig
auch mit - kritisieren die so verstandenen Propheten die Gesellschaft,

in der sie wirken, nach Maßgabe und im Lichte dessen, was
ihrer Auffassung nach die göttliche Norm darstellt, für deren Auf-
rechterhaltung sie kämpfen. Niemand darf im «Sündenschlaf»
verharren! - Derlei Ansprüche sind im Basel der Orthodoxie zwar
durchaus umstritten, und die Geistlichen werden ihnen oft genug in
keiner Weise gerecht. Der in den Predigten formulierte Anspruch
bleibt davon aber unberührt.

Henning Graf Reventlow, Epochen der Bibclauslcgung, 3. Bd.: Renaissance,
Reformation, Humanismus, München 1997, S. 125



70 Andreas Wendland

4.2 Der Umgang mit kirchlichen
Traditionsbeständen — theologia patristica

Die literarische Hinterlassenschaft der Kirchenväter war eine
Quelle, aus der nicht nur Calvin fur sein Werk geschöpft hat. Die
Kirchenväter und -Lehrer des «patristischen Zeitalters» bleiben auch in
Basel eine Autorität allerersten Ranges. Dabei gilt formal, daß sich die
Wahrheit der eigenen theologischen Lehre und des eigenen
Bibelverständnisses durch die Berufung auf «Väter» bezeugt. Oder in den Worten

des reformierten Theologen Abraham Scultetus: «Durch den äußeren

Konsens der Kirchenlehrer wird das innere Zeugnis des Heiligen
Geistes über die evangelische Wahrheit gestärkt.»''2. Sie sind freilich
nach reformiertem Verständnis keine der Bibel vorgeordneten
Autoritäten. Das klingt weit unverfänglicher, als es tatsächlich gehandhabt
wurde, denn in den Basler Leichenreden werden die «Väter» dergestalt
herangezogen, dass sie die Herausgehobenheit und Ehre der «Diener
am Wort» bestätigen und bekräftigen. Zwischen den frühen Kirchenvätern

und Märtyrern wird eine Traditionslinie hin zu Zwingli und
Calvin konstruiert, die als deren rechtgeleitete Nachfolger erachtet
werden63. In diesem Zusammenhang sind die Väter für die praktische
Theologie also nicht nur «nützlich», sondern für die Konkretisierung
und Verbildlichung des eigenen Anspruches nahezu unentbehrlich.

Die Schriften eines Hieronymus (um 347—419/420, einer der
vier lateinischen Kirchenväter) oder eines Gregor (der Jüngere) von
Nazianz und Johannes Chrysostomus (330-390 und 344/354-407,
griechische Kirchenväter) waren schon für die Basler Reformatoren
des 16. Jahrhunderts (bekanntestes Beispiel: Oekolampad) in ihren
Aussagen über das Amt erkenntnisleitend. Dieser Rückgriff auf die
Patristik unter Beibehaltung der strengen offenbahrungstheologischen
Prinzipien der reformierten Theologie ist ein typisches Kennzeichen
der hier interessierenden Texte. Die Lehren und Beispiele der «recht-
geleiteten Kirchenlehrer» werden oft und gerne angeführt. Das ist kein
Zufall, denn deren Schriften64 enthalten gerade hinsichtlich der Diener
am Wort Aussagen, die den Pfarrern ein Mittel an die Hand geben,
sich selbst und ihr Handeln in der Gegenwart, so wie sie es erleben, zu
1,2 Zitiert nach dem Beitrag zur «Patristik» von Ekkehard Mühlenberg in: TRE 26

(1996), S. 97-106, dort S. 100.
" LR von Melchior Hertenstein, zu diesem Zeitpunkt zweiter Helfer zu St. Peter, für

Johannes Gernler, Pfarrer zu St. Peter, gest. 1656, in: UB Ki.Ar. G X 14, Nr. 3, S. 9.
M Hierfür exemplarisch: Rudolf Brandie, Johannes Chrysostomus. Bischof, Reformer,

Märtyrer, Stuttgart 1999. Ders., «Gott wird nicht allein durch richtige Dogmen,

sondern auch durch einen guten Lebenswandel verherrlicht.» Zur
Verhältnisbestimmung von Glaube und Werken bei Johannes Chrysostomus, in:
Theologische Zeitschrift 55 (1999), S. 121-154.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 71

begreifen und zu rechtfertigen. Die weiter unter folgenden Beispiele
werden das belegen.

Die Gelehrten der Scholastik und deren Lehrgebäude sind für die
reformierten - auch die lutherischen - Theologen und Geistlichen seit
der Reformation allerdings nicht mehr im selben Masse relevant wie
noch im Mittelalter. Das spiegelt sich in den Predigten wider, denn
auch Thomas von Aquin, der für die katholische Theologie nach dem
Konzil von Trient wiederbelebt wird und eine unerhörte Aufwertung
erfährt, ist aus dem von den Reformierten anerkannten altchristlichen
und kirchlichen Traditionsbestand entfernt worden. In der Forschung
ist daraufhingewiesen worden, daß anderen herausragenden
mittelalterlichen Kirchengelehrten dieses Schicksal nicht widerfahren ist: Die
Lehren des Bernhard von Clairvaux und des Simon von Cascia

Simon Fidati) waren der «neuen» Lehre der Reformatoren wesentlich
kongenialer und blieben Bestandteil des sich nun mit Macht formierenden

orthodoxen Lehrgebäudes. Das kann man auch in den Predigten

nachweisen.
Aus den Werken anderer alt-chi istlicher Kirchenväter schöpfen die

Geistlichen hingegen auch noch im 17. Jahrhundert. Es ist gewiß
kein Zufall, daß zum Beispiel die «Kirchengeschichte» des Eusebios v.
Caesarea (um 260-339) für die reformierten Diener am Wort Gottes
besonders nützliche Lehren bereitzuhalten scheint, die sie auch in ihre
Predigten einbauen. Das dürfte darauf zurückzuführen sein, daß Eusebios
als erster Verfasser einer chrisdichen Kirchengeschichte nicht nur der
überzeugte Herold eines heOenisierten Christentums war, das das

Heidentum geistig überwandt, sondern im Bund init dem christlichen Herrscher

eine neue Weltordnung begründen wollte. Letzteres passte scheinbar

gut zu den Überlegungen reformierter Theologen über die Aufgaben

der Obrigkeit im «inneren» und «äußeren» Kirchenraum. Und die

Ehrerbietung und Rücksicht, die Kaiser Konstantin bei Eusebius scheinbar

den früh-christlichen «Dienern Gottes» an den Tag legte, erschien
den Basler Geisdichen als überzeugendes Exempel einer ruhmreichen
Vergangenheit, an der man sich in der Gegenwart zu orientieren hatte6'.

65 So z.B. in der LR für F. v. Speyr (wie Anm. 57), S. 12: «Die Zuhörer sollen die

Würdigkeit und Nutzbarkeit des Predigtampts [...] um ihres Wercks willen herzlich

lieben; ihnen/wann sie nach ausweisung ihres Ampts straffen/schelten/ver-
mahnen/nicht gram werden: wann sie sich als Menschen übersehen/ihre
Fähler/so gut als möglich zum besten deuten/und mit ihnen in ihren Schwachheiten

gedult haben; nach dem Exempel Constantim des Grossen/welcher auff
dem Nicenischen Concilio die Klägten/so die Prediger schrifftlich wider einander

eingegeben/zwar angenommen und gelesen; aber alsbald für ihren Augen
verbrannt/und sie zur Einigkeit vermahnet: auch mehrmalen sich vernemmen
lassen/wann er sehen sollte einen Kirchendiener in einer schwären Sund

ligen/wolte er selbs sein Kleid über ihn decken.»



72 Andreas Wendland

Vergleichbares gilt für den kleinasiatischen Theologen Irenäus
(um 115 - 202, ab 178 Bischof von Lyon und ein Heiliger der
Katholischen Kirche, dessen Reliquien von den Hugenotten im
vorangegangenen Jahrhundert noch geschändet worden waren. Basels

Prediger schöpften für ihre Zwecke nicht etwa aus seinen Überlegungen

über die Einheit des Schöpfer- und Erlösergottes und die
reale Erlösung der Menschennatur zu göttlichem Wesen in Christus,
sondern auf dessen im Jahr 156 verfaßten ausführlichen Bericht über
das Martyrium Polykarps von Smyrna (um 70 — 156). Er gilt heute
als ältestes Zeugnis der Heiligenverehrung. Warum interessierten
sich die reformierten Geistlichen ausgerechnet für ihn? Warum bauten

sie Elemente aus seiner vita in ihre Predigten ein?
Polykarp von Smyrna war einer der früh-christlichen Protomär-

tyrer. Er steht in den Predigten für Werte, die die «Diener am Wort»
für sich in Anspruch nehmen, nämlich Treue gegenüber Gott und
seiner Gemeinde, die Zeugenschaft in der Nachfolge Christi und die
erforderliche Standhaftigkcit auch und gerade in der Verfolgung.
Deshalb ist das Schicksal dieses heute nicht mehr sehr bekannten
Heiligen für die Basler Pfarrer des 17. Jahrhunderts hochaktuell. Sein
Martyrium wird — sicher auch wegen seines «Unterhaltungswerts» —

in aller epischen Breite erzählt".
Die besondere «Treue», die einen Geistlichen auszeichnen sollte,

wird ihn — das ist die Konsequenz — auch dazu befähigen, in die Fuß-
stapfen des hl. Polykarps zu treten. Das sind Vorstellungen, von
denen man nicht unbedingt erwarten würde, sie aus dem Mund
reformierter «Diener am Wort» zu hören. Sie belegen, dass es auch
für die Reformierten ein Ideal war, «Zeugnis» für die eigene
Glaubenswahrheit abzulegen und sie zu bekräftigen. Martyrium und
Zeugenschaft für das gereinigte Wort Gottes begegnen nicht nur
immer wieder in den barocken Flug-, Streit- und Erbauungsschriften

der Reformierten; sie haben auch einen theologischen, den
Glauben bekräftigenden Gehalt, der - wie das Basler Beispiel belegt
- auch über die Leichenpredigten vermittelt wird. Heiligmäßigkeit
— allerdings nicht in der Form eines um Fürsprache anzuflehenden,
Wunder bewirkenden Heiligen — gilt auch den Reformierten als

z.B. LR für Wolfgang Meyer (wie Anm. 27), S. 16, und LR von Theodor Zwinger,

Antistes, für Johannes Molitor, Pfarrer in Riehen, gest. 1631, in: UB Ki.Ar.
GX5, Nr. 19, S. 8.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 73

Zeichen göttlicher Erwählung und ist in diesem theologisch
umgedeuteten Sinn durchaus noch von Bedeutung6

4.3 Die Frage der besonderen «Belohnung»

Kaum verhüllt wird in den Predigten angedeutet, daß die Geistlichen

sich besonders gute Hoffnungen auf Gottes Gerechtigkeit
machen können —jedenfalls dann, wenn sie ihre besondere Treuepflicht

gegenüber Gott erfüllt haben! Ganz im Sinne der reformierten

Theologie wird dies allerdings ausdrücklich nicht mit einer
etwaigen besonderen «Werkgerechtigkeit» der «Diener am Wort»
begründet. Pfarrer Jakob Brandmüller betont in seiner Leichenrede
für den verstorbenen Rat Hans Jakob Beck vielmehr ausdrücklich,
«daß wir uns nicht decken können mit den zerrissenen Lumpen
unserer eygenen Gerechtigkeit»''". Das Wirken eines verstorbenen
Seelsorgers mag im einzelnen noch so verdienstvoll gewesen sein,
doch das begründet für sich genommen noch keine Gerechtigkeit
vor Gott, die allein die «Krone des ewigen Lebens» sichert.

Warum bestehen für den einzelnen Geistlichen dennoch Aussicht
auf göttliches Heil und das allein zählende ewige Leben? Die
Antwort ist, daß ihnen diese besondere «Belohnung» aus ihrer «Zeugenschaft»

und, wie wir sahen: herausragender «Treue» vor Gott in
Glauben und Beruf erwächst. Sie beruht allerdings wie bei allen
anderen Menschen und «Ständen» allein auf göttlicher Verheissung
und Gnade. Aber die Prediger können sich schon zu Lebzeiten
besondere Hoffnungen darauf machen. Pfarrer Wolfgang Meyer,
Doktor der Theologie und seit 1612 Professor für Dogmatik, daneben

von 1630 bis 1653 Archidiakon am Basler Münster6', kleidete
dies in die folgenden Worte: «Dann Christus hat uns dieselbige
[gemeint ist die Krone des Lebens, A.W.] mit seinen Verdiensten
erworben. Er fanget auch solche Belohnung an in diesem Leben
mitzuteilen: biß er dieselbige in jenem Leben an uns wird vollenden.»7"

Die guten Werke begründen das Heil zwar nicht, aber sie

' Dazu Gottfried Hammann, Sainteté et martyre selon la tradition protestante, in:
Pierre Centlivres (Hg.), Saints, sainteté et martyre. La fabrication de l'exempla-
nté. Actes du colloque de Neuchätel, 27-28 novembre 1997, Neuchâtel/Pans
2001, S. 27-67. Andreas Wendland, Patire per vincere: il martirio e la costruzione
dell' identità confessionale, in: Bollettino della Società storica Valtellinese no. 55

(2002), S. 143-157.
68 LR für HJ. Beck, des Rats (wie Anm. 47), S. 19.
" Karl Gauss, Basilea Reformata. Die Gemeinden der Kirche Basel Stadt und Land

und ihre Pfarrer seit der Reformation bis zur Gegenwart, Basel 1930, S. 113.
" LR für Wolfgang Meyer (wie Anm. 27), S. 30.



74 Andreas Wendland

bezeugen es! Dieser Syllogismus practicus erlaubt es zumindest
grundsätzlich allen Gläubigen (wie auch in den Predigten eingeräumt

wird), «zum göttlichen Ratschluß vorzudringen und so die
Gewißheit ihres Heils zu erlangen»71.

Damit ist man im Einklang mit der «offiziellen», an der Universität

Basel gelehrten Theologie: Johannes Wolleb (Antistes 1618 -
1629) hat in seinem weit über Basel hinaus verbreiteten Handbuch
«Compendium christianae theologiae» (verfaßt 1626) die reformierte
Hcilskette folgendermaßen geschildert: Gott hat eingesetzt, Christus
hat das Verdienst erworben, das Wort verheißen, die Sakramente
versiegelt, der Glaube nimmt an, der Mund bekennt, die Werke
bezeugen. Die Geistlichen positionieren sich innerhalb dieser
theologisch hergeleiteten Hcilskette und wenden sie auf ihre Profession
an. Sie sehen sich in einem besonderen, geradezu exklusiven
Treueverhältnis zu Gott. Ihre «Belohnung» wird darin bestehen, «daß sie

über alle Güter des Herren aller Herren/sollen gesetzet werden/und
also beydes die höchste Ehr/wie auch den höchsten Reichthum
erlangen.»72

5. Theologische Norm und geistliche Ortsbestimmung zwischen Anspruch
und sozialer Wirklichkeit1^

5.1. Amterpraktiken — Berufung — Karriere — Korruption

In den Leichenreden reagieren die Geistlichen mitunter auch auf
unerwünschte, den eigenen Berufsstand schädigende Aspekte der
Basler Ämterökonomie. Damit sind vor allem die sogenannten
«Praktiken» zur Erlangung eines Amtes — sei es nun ein weltliches
oder ein geistliches — gemeint. Basels «Diener am Wort» konnten
sich den damit verbundenen Zwängen nicht entziehen, wollten sie

es zu etwas bringen. Trotzdem — oder gerade deshalb - wurde der
Missbrauch bei der Wahl städtischer und kirchlicher Amtsträger auch
in den Predigten thematisiert.

Den Zorn der Prediger erregte dabei nicht so sehr das Auswahl-
verfahren an sich, dass mit aufreizender Selbstverständlichkeit auf

Fatio, wie Anm. 24, in: TRE 25 (1995), S. 488.
LR für J.J. Altenburger (wie Anm. 31), S.20.
Hierfür methodische Überlegungen in: Werner Welzig (Hg.), Predigt und soziale
Wirklichkeit: Beiträge zur Erforschung der Predigditeratur (Daphnis 10 (1981),
Nr. 1), Amsterdam 1981.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 75

weltliche und kirchliche Ämter gleichermassen angewendet wurde.
Los bzw. Ballotierung waren den Geistlichen der Orthodoxie jedenfalls

so lange kein Stein des Anstosses, als es dabei mit rechten Dingen

zuging und das geistliche Amt nicht käuflich war. Gerade das

war aber oft nicht der Fall. Basels «Diener am Wort» beklagen sich
über die immer wieder auftretenden Unregelmässigkeiten. Sie
bedauern ganz offen, dass dadurch mitunter nicht qualifizierte
Kandidaten ein geistliches Amt erlangen. Die unter Mißachtung der
gellenden Auswahlverfahren bestellten «Amtsbrüder» werden als «Mietlinge»

bezeichnet, also einem Begriffaus Joh. 10, 12ff., der unter den
gegebenen Umständen ausgesprochen negativ besetzt war.

In jedem Fall empfand es die Geistlichkeit als unerträglich,
Eindringlinge — also Männer ohne rechtmäßig ergangenen Ruf — in
ihren Reihen zu wissen74. Sie wurden so deutlich, wie dies in einer
Leichenrede geboten erschien, verurteilt: «Solche Läuffer und Prac-
ticanten sind der Kirche Schandflecke und Schaden»7'. Denn
abgesehen von zunichte gemachten Karrierehoffnungen beschädigten die
«Praktiken» den Anspruch, der mit dem Lehr- und Wächteramt
verbunden wurde. Wenn dergleichen im «weltlichen Regiment» für die

«obrigkeitlichen Ämter» vorkomme, sei das zu verwerfen. Noch
schlimmer sei es aber, wenn sich ein Prediger dieser Sünde schuldig
gemacht habe. Denn wie sollte er nun glaubwürdig den Anspruch
erheben, andere für derartige Vergehen zu ermahnen und zu bestrafen?

Mit dem «Ablauffen» des Kirchenrats und der Gemeindevorstände
reflektierten die Redner Krisenerscheinungen und Unregelmässigkeiten

in der Rekrutierung und Berufung. Denn die Kandidaten für
eine gut dotierte städtische Pfarrei versuchten häufig, die Wahl in
ihrem Sinne zu beeinflussen. Sie erfolgte formal zwar unter drei
Bewerbern, wobei das Los bzw. das Ballot-Verfahren entschied.
Aber dieses scheinbar unparteiische Prozedere scheint nicht verhindert

zu haben, dass die Räte bzw. die dahinter stehende Familien im
Vorfeld ihren Einfluss geltend machten, um einen ihnen genehmen
Bewerber durchzubringen. Dabei kam es immer wieder zu
Unstimmigkeiten und Streitigkeiten unter den Konkurrenten. Die Prediger
hatten mit einiger Sicherheit konkrete Fälle aus ihrem Umfeld vor
Augen. Allerdings empfahl es sich nicht, bei dieser Kritik zu sehr ins
einzelne zu gehen. Denn das hätte als ein Angriff auf die Autorität
des Rates gedeutet werden können, und wäre im übrigen der Karriere

des einzelnen Geistlichen mit einiger Sicherheit abträglich

LR für W. Meyer (wie Anm. 27), S. 10.
LR für J. Pfeiffer (wie Anm. 13), S. 9.



76 Andreas Wendland

gewesen. - Stattdessen blieb es bei versteckten, aber trotzdem
verständlichen Hinweisen wie diesem: Getreue Diener am Wort dürfen
nicht aus Kamereüberlcgungen heraus dem Beispiel des Schmeichlers

Basilius Camaterus folgen. Dieser wollte Patriarch von Konstantinopel

werden, und versprach dem Kaiser angeblich, sich in allem
ganz nach dessen Willen richten zu wollen"'. Es mochte nach
Ansicht des Redners auch in Basel nahe liegen, dem schlechten Beispiel

des Camaterus zu folgen und der Obrigkeit entsprechende
Versprechungen zu machen, um die eigene Karriere zu fördern. Aber
ein angehender «Diener am Wort» musste dieser Versuchung auf
jeden Fall widerstehen.

Hier wird mit einem Beispiel aus der antiken Kirchengeschichte
ein sehr konkretes Basler Übel beschrieben, das jeder Pfarrer selbst
beobachten konnte. Bestimmten, einflußreichen Geschlechtern fiel
es leichter, einem der ihren zu einem Pfarramt zu verhelfen. Und der
familiäre Hintergrund wurde von jedem Prediger in seiner Leichenrede

mitbedacht. Die Abstammung von einem der alten, «ehrwürdigen»

Geschlechter, das der Kirche bereits Pfarrer gestellt hatte,
wurde als positiv und erfolgversprechend betrachtet. Es darf wohl
davon ausgegangen werden: Basels Kirchendiener wussten nur zu

genau, dass die «richtige» Herkunft für die Berufung in ein geistliches
Amt und den weiteren beruflichen Werdegang noch vor der formalen

Qualifikation und moralischer Integrität rangierte. Jakob Pfeiffer,
Pfarrer zu St. Elisabeth, dankte nach dem Zeugnis Theodor Zwingers

seinem Schöpfer noch aufdem Sterbebett dafür, dass er ihn trotz
seiner Abstammung «ex fece vulgi» zu seinem Dienst in der Kirche
«erhoben» habe. Der Antistes sprach ausnahmsweise auch die
Probleme an, die damit einhergehen konnten: «Man findet/welche
ihnen [= den Pfarrern, A.W.] ihre Wort und Rede unterstehen zu
meisteren/und fürzuschreiben/was oder wie sie predigen sollen [...]
vermeynen/sie seien zu hoch/das Predigtamt habe ihnen nichts eyn-
zureden [...] Man findet deren/welche ihnen ihr geringes Härkom-
men auffrucken.»77 Der Verstorbene hatte im Ehegericht gesessen
und sich dort wegen seines Eifers, der vielen Höhergestellten
entschieden zu weit ging, einflussreiche Feinde gemacht. Er war in
seinem «sonderbaren Ernst und Eyfer/Sünden und Laster zu straffen» ",

entschieden zu weit gegangen. Und er erfrechte sich dessen
ungeachtet des Makels seiner Herkunft.

LR für J.G. Gross (wie Anm. 51), S. 22f.
LR für J. Pfeiffer (wie Anm. 13), S. 20.
Ebd., S. 24.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes

Hier ist mit den Händen zu greifen, dass das geistliche Amt nicht
losgelöst vom sozialen Herkommen betrachtet werden kann. Weder
in der Stadt noch aufdem Land wurde der Anspruch, der in den Lei-
chenpredigten formuliert wurde, ohne weiteres anerkannt. Soziale

Ebenbürtigkeit — sei es im Herkommen, sei es auf der materiellen
Ebene — spielte eben auch bei Lehre und Verkündung eine gewichtige

Rolle. Und weil das so war, beharrten die Pfarrer in ihren
Leichenreden weiterhin aufdem Aspekt der «göttlichen Berufung» in
das Amt: Gottes Wirken zeigte sich nach diesem Verständnis sowohl
in der Wahl einer christlichen Gemeinde als auch der formal
korrekten Berufung durch den Kirchenrat. Matthäus Merian kleidete
dies in seiner Abschiedspredigt an seine Gemeinde (=Wolfisheim in
der oberen Grafschaft Hanau-Lichtenberg, nördlich von Straßburg)
in die folgenden Worte:

«jetzund mich wiederumb von dieser Gemeinde zu dem Predigtampt in
der Statt Basel/meinem Vatterland eynhällig und ordentlicher Weis vociren
und beruflfen zu lassen; als hab ich diesen Beruff/wei] er göttlich und
rechtmäßig ist/darzu auch mein Vatterland anbetrifft/und zwar eben die
Gemeinde/darin ich gebohren und aufferzogen bin [St.Theodor,
A.W.]/nit ausschlagen können/sondern demselben zu folgen mich schuldig
und verbunden erkant»7'.

Der Ruf war also auch in diesem Falle von Gott ausgegangen.
Deshalb war es vertretbar, die Gemeinde Wolfisheim zu verlassen.
Die in den Predigten vertretene theologische Norm wird also auch
in der Praxis aufrecht erhalten, obwohl — oder gerade weil — der
Anspruch auf Mitsprache und Ebenbürtigkeit, den die Geistlichkeit
über die Vier-Ständelehre formuliert, keineswegs unangefochten ist.

5.2. Gelebte Vorbildlichkeit und unehrenhaftes Verhalten

Das Leitbild der gelebten Vorbildlichkeit («unsträffliches Fürbild
der Herde») des Geistlichen war auch für das Amtsverständnis der
Basier Hirten von zentraler Bedeutung. «Unsträflicher Lebenswandel»

beinhaltete demnach, «gelinde» zu leben, keinen Hader mit den
Mitmenschen zu suchen, nicht geizig zu sein, dem eigenen «Haus»

gewissenhaft vorzustehen, die eigenen Kinder in Gehorsam und
Ehrbarkeit aufzuziehen und sich aller Laster (worunter vor allem

Abschiedspredigt des Matthäus Menan an die Gemeinde Wolfisheim, 5.4.1668,
in: UB Frey.-Gryn. K III 4, Nr. 5, S. 6.



78 Andreas Wendland

eheliche Untreue, Trunkenheit und Raufhändel verstanden wurden)

zu enthalten.
Diese Anforderungen an den einzelnen Geistlichen waren

mitnichten neu. Allerdings entwickelten die orthoxen Geistlichen
hinsichtlich des Lebenswandels ihrer Amtsbrüder eine besonders ausgeprägte

Sensibilität. Sie ist nicht nur bei moralischen Verfehlungen
spürbar, sondern auch bei Handlungen, die die nun zunehmend
wichtigere eigene Würde tangierten. Hier gab es Probleme, die mit
dem sonst gebotenen Verweis auf die Schrift nicht ohne weiteres
gelöst oder befriedigend «erklärt» werden konnten. Gemeint sind

sogenannte «unehrliche Hanthierungen» (wie z.B. der Handel und
Verkauf von Wein) und die «Händel der Nahrung», also wirtschaftliche

Schwierigkeiten, die nicht nur den einzelnen Geistlichen
betrafen, sondern auch zu Konflikten mit der Gemeinde (etwa über
Abgaben und Gebühren) führen konnten"". Darunter litt die
«Würdigkeit und Nutzbarkeit des Predigtamtes», und zwar besonders
dann, wenn es den Amtsinhabern nicht gelang, sich aus diesen

Zwängen zu lösen. Noch viel schlimmer war es, wenn sie ihnen
erlagen und die Würde des geistlichen Standes verletzten"1.

Es wäre interessant, näheren Aufschluß darüber zu erhalten, was
nach diesem Verständnis noch im Einklang mit der reklamierten
Ehre stand, und was bereits als verwerflich galt. Die Redner wollten
diesen sensiblen Punkt in den Leichenpredigten offenbar nicht
konkretisieren. Hypothetisch könnte man davon ausgehen, dass zum
Beispiel der Acker- und Gartenbau durch den Pfarrer und/oder dessen

Frau respektive häusliche Bedienstete zumindest auf der Landschaft

statthaft war, hingegen Handel und Verkauf der Ernte durch
den Geistlichen selbst als Vergehen erachtet wurden. Ausserdem war
es für einen Pfarrer oft heikel, mit der Gemeinde über bestimmte
Abgaben und Gebühren zu streiten, ohne dabei der Habsucht
beschuldigt zu werden. Jedenfalls war eine derartige Verstrickung «in
die Geschäfte des Lebens» zumindest nichts ungewöhnliches. Die
materielle Abhängigkeit der Geistlichen, die zumindest auf der
Landschaft für den eigenen Lebensunterhalt auf Naturalien, Abgaben

und Dienste der Gemeinden angewiesen waren, führte zu
höchst weltlichen Vcrsorgungskonflikten, die dem Ansehen der
Pfarrer schadeten.

Hierfür anhand von Beispielen aus Braunschweig-Wolfenbüttel, Hessen-Kassel
und der Stadt Braunschweig Luise Schorn-Schütte, Evangelische Geistlichkeit in
der Frühneuzeit (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte, Bd.62),
Gütersloh 1996, S. 227-286.
LR für F. von Speyr (wie Anm. 57), S. 1 lf.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 79

5.3. Bildung als Distinktionsmerkmal?

Bei den die besondere Würde des Amtes betreffenden Überlegungen

spielt eine explizit für den eigenen Berufsstand reklamierte
Gelehrsamkeit vordergründig keine entscheidende Rolle. Sie

kommt nur insofern zum Tragen, als sie zur getreuen, durch das

biblische Wort inspirierten Verkündung befähigt und beiträgt. Da die

Predigt für das Selbstverständnis der Geistlichkeit als «Stand» nach
wie vor wesentlich ist82, besteht hier eine gewisse Ambiguität: denn
einerseits gibt man sich in den Leichenreden betont bescheiden und
einfach (durchaus auch in stilisierter Form), indem man behauptet,
von der Kanzel herab nichts anderes zu lehren, als aus dem Wortlaut
der Schrift hervorgeht, ohne jeden menschlichen, geschweige denn
eigenen Zusatz oder Veränderung — einen Vorwurf, den man gerne
den Katholiken macht. Katholische Priester predigen demnach nicht
Gott und sein Wort, sondern nur sich selbst.

Andererseits ermöglichen das Studium bzw. darüber hinausgehende

akademische Ehren und publizislislische Tätigkeit — die dem
einzelnen durchaus zur Zierde gereichen und auf die gebührend
hingewiesen wird — eingehende und vertiefte Kenntnisse der Schrift.
Lehre und Predigt dürfen keine «Spiegelfechterei» sein, also voller
«hochtrabender Worte» und «weltlicher Weisheit». Leute, die
Aristoteles oder ähnlich «uberwitzige Argumenta auf die Kanzel bringen»,

frönen damit nur der eigenen intellektuellen Eitelkeit.
Dergleichen ist lediglich «Mundblast/der zwar die Ohren füllet/aber
dem Herzen» keine «Kraft und Trost gibt». Statt dessen zeichnet sich
ein gewissenhaften Pfarrer durch «christliche, apostolische und
prophetische Einfalt» aus.

Das bedeutet nun allerdings nicht, dass geistliche Wohlredenheit
und Gelehrsamkeit keine erstrebenswerten Gaben sind — im Gegenteil.

Der Ausbildungsstand zumindest der Basler Stadtgeistlichen war
vergleichsweise gut. Während in anderen Teilen der Eidgenossenschaft

(beispielsweise den ländlichen Orten, oder Teilen Graubün-

«Die Worte eines verstendigen Predigers/sind nicht scheinbare wort menschlicher

weißheit/sondern wort/ die ein erweysung des Geistes/und der krafft in sich

halten/zephonias nennt sie einen reinen Leffzen: Esaias/die Sprach Canaan: Ich
nenne sie Phrasin Scripturae, solche Art zu reden/deren die Heilige Schnfft
gewohnt ist/dann diese eröffnet den Verstand/durchsticht das Herz/brennet wie
ein Fewr/und zerschlägt auch alles wie ein Hammer zu Stucken». Aus LR von
Wolfgang Meyer, zu diesem Zeitpunkt Pfarrer zu St. Alban, für Johannes Wolleb,
Antistes und Prof. der Theol., gest. 1629, m: UB Ki.Ar. G X 5, Nr. 2b, S. 20.



80 Andreas Wendland

dens) die Wortverkündung und Seelsorge zum Teil noch als bäuerliche

Nebentätigkeit betrieben wurden83, war man in Basel in Stadt
und Land sowohl im Hinblick auf die wirtschaftliche Absicherung,
die Institutionalisierung und vor allem die Ausbildung in einer ganz
anderen Situation. Das Ministerium bestand um die Mitte des 17.

Jahrhunderts mehrheitlich aus Einheimischen, die zumindest ein
Studium durchlaufen hatten (meistens an der «hauseigenen» Universität),

auch wenn längst nicht alle davon Theologie studiert hatten84.

Falls dies doch der Fall war, wird darauf im biographischen Teil der

Leichenpredigten eigens hingewiesen.
Die im In- und Ausland verbrachte Studienzeit und/oder die

erworbenen akademischen Grade zieren den einzelnen Geistlichen
durchaus. Während die Räte und Zunftvorsteher auf ihre Ämter und
Würden verweisen, können die «Diener am Wort» in aller gebotenen

Bescheidenheit ihre Bildung ins Feld führen. Unausgesprochen
wird damit eine berufseigene Distinktion geltend gemacht. Sie steht
freilich unter dem zumindest verbalen Vorbehalt der gewissenhaften
Anwendung. Eine akademische Ausbildung soll nicht etwa zu
«privaten» Studien innerhalb des eigenen Haushaltes dienen, sondern

zur Erbauung und Unterrichtung der Gemeinde nutzbar gemacht
werden. Missbrauch liegt dann vor, wenn das erworbene Wissen ad

ostentationem, zu hoffertiger Spiegelung und zur Beförderung der
eigenen Ehre gebraucht wird. Ein aufrichtiger «Knecht Gottes»

vertraut in der Lehre hingegen auf die Kraft Gottes und den Beistand
des Heiligen Geistes. Er lässt die «geistlichen Beweistümer»85
sprechen; und diese sind beredt genug.

Eine formale Ausbildung bewirkt also letztendlich eine höhere
Gewährleistungsfähigkeit bei der Vermittlung der göttlichen
Botschaft. Sie ist theologisch betrachtet aber kein Ersatz für die unbedingt

erforderliche und — wie wir sahen — auch immer wieder
reklamierte Treue zu Gott und seinem offenbartem Wort. Gelehrte

Rudolf Pfister, Pastors and Priests in the Early Modern Gnsons: Organized
Profession or Side Activity, in: Central European History 33 (2000), No.l, S. 41-65.
Für die Studienorte, die Anzahl der Universitätsbesuche und die erlangten
akademischen Grade der Basler Geistlichkeit verweise ich auf die bisher
unveröffentlichte Abschlußstatistik zum von der VW-Stiftung finanzierten Forschungsprojekt

«Geistlichkeit in der Frühen Neuzeit. Ein Vergleich der Sozialbiographien
evangelischer Pfarrer und des katholischen Seelsorgeklerus im Alten Reich, in der
polnischen Adelsrepublik und in der schweizerischen Eidgenossenschaft», o.O.
2000, Leitung: Frau Prof. Dr. Luise Schorn-Schütte, Redaktion: Anja Moritz,
Band I, S. 122ff, 207ff, 227ff, und S. 247ff
LR fürj. Pfeiffer (wie Anm. 13), S. 8.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 81

Schriftnähe begründet also eher intellektuelle und soziale Exklusivität.

Und das ist der Basler Geistlichkeit bei der angestrebten
Positionierung innerhalb der städtischen Elite/Führungsschicht durchaus
wichtig. «Ehre» und Rechtfertigung vor Gott erlangt der einzelne
Geistliche in seinem «Stand» durch ein rein technisch verstandenes

professionalisiertes Wissen allerdings nicht, selbst dann nicht, wenn
es theologischer Natur ist.

6. Schlußfolgerungen

Basels Geistliche versuchen in ihren Leichenreden für ihre
verstorbenen Amtsbrüder, einander scheinbar widersprechende Postulate

zu vereinbaren. Einerseits beanspruchen sie über die Vier-
Stände-Lehre und die damit einher gehende Sakralisierung ihrer
besonderen Berufung ein eigenständiges Profil, das sie mit anderen
reformierten «Dienern am Wort» verbindet. Die mit dem Amt
verbundene Verpflichtung zur Lehre und Verkündung begründet eine
spezifische Würde aller «Knechte Gottes». Basels Pfarrer verstanden
sich als ein Teil dieser weiteren Gruppe. Andererseits waren das

berufliche Wirken und die Alltagserfahrung der Geistlichen vor
allem auf den Rahmen der engeren Heimat bezogen86. Und die
besonderen Bedingungen des Basler Gemeinwesens beeinflussten
sowohl die Rekrutierung und als auch das Selbstverständnis der
Prediger, die sich in erster Linie als getreue Diener der Basler Kirche
und deren besonderen Traditionen begriffen.

Die in den Leichenreden zum Ausdruck kommende Identifikation

mit der eigenen Heimat als dem Bezugsrahmen, innerhalb dessen

scheinbar zeitlos gültige konfessionelle Wahrheiten verkündet
wurden, war ausgesprochen stark ausgeprägt. Nicht zuletzt daran

zeigt sich, dass man in Basel den Weg zu einer «stadteigenen», an der

eigenen Universität ausgebildeten Geistlichkeit mit einigem Erfolg
beschritten hatte. Hinzu kam, dass die tonangebenden Geistlichen
meist in städtischen Gemeinden tätig waren und häufig auch den
führenden Geschlechtern Basels entstammten bzw. über Heirat mit
ihnen verbunden waren. Den sozialen und kulturellen Hintergrund

des pfarrherrlichen Selbstverständnisses bildeten die Basler
Geschlechterherrschaft in Rat und Universität und die damit ein-

Vgl. hierfür die Untersuchung von Johannes Wahl, Lebensplanung und
Alltagserfahrung. Württembergische Pfarrfamilien im 17. Jahrhundert (Veröffentlichungen

des Instituts für Europäische Geschichte, Bd.181), Mainz 2000.



82 Andreas Wendland

hergehende Ämterökonomie. Basels Rat und die de facto die
Herrschaft ausübenden Geschlechter forderten in unmissverständlichen
Worten Gehorsam. Schon deshalb sah sich die Geistlichkeit vor die

Notwendigkeit gestellt, sich gegenüber der «Obrigkeit» und den sie

tragenden Familien zu positionieren.
Sie tat dies auf zweierlei Weise: Auf der einen Seite wurde die

besondere Distinktion, die die Räte für sich beanspruchten,
ausdrücklich anerkannt und bekräftigt. Die Wortwahl der Pfarrer in den
Leichenreden weisst daraufhin, dass die meisten von ihnen bereits
einen hierarchisch geordneten, städtischen Untertanenverband vor
Augen hatten. Jedenfalls ist nicht etwa von «Bürgern» die Rede,
sondern von «Oberkeit und Unterthanen/Predigeren und
Zuhörern/Gelehrten und Ungelehrten/Reichen und Armen/Manns-
und Weibspersonen»87. Für die «Diener am Wort» waren derartige
Unterordnungsverhältnisse zumindest auf der Landschaft selbstverständlich

geworden. Hier zeigen sich bereits deutliche Anklänge auf
die im folgenden Jahrhundert anzutreffenden Verhältnisse88.

Auf der anderen Seite erhoben die Geistlichkeit in den
Leichenpredigten den Anspruch, mit den ratsfähigen Geschlechtern «auf
derselben Augenhöhe» zu sprechen und gehört zu werden. Denn
auch und gerade der Rat untersteht in seinem Tun und Lassen der
Souveränität Gottes8', und es ist das eifersüchtig gehütete Vorrecht
der Prediger, eben darauf immer wieder hinzuweisen. Über die
Wortverkündung und das Strafamt wurde em Anspruch aut
Mitsprache formuliert. Er erstreckte sich zwar — von Ausnahmen
abgesehen - nicht auf den engeren politischen Bereich, beanspruchte
aber sehr wohl, verbindliche christliche Lebensmodelle zu vermitteln

und über deren Befolgung zu wachen. Basels «Diener am Wort»
nehmen für sich in Anspruch, die «Zuhörer» durch ihre Lehre zu
Glauben und Heil anzuleiten und zu führen. Der inneren Erleuchtung

des Menschen durch Gott, den Glauben und das Wort, die
noch vor einem Jahrhundert im Denken der Reformatoren eine so

grosse Rolle gespielt hatte, kam demgegenüber nicht mehr dieselbe

LR für J. Wolleb (wie Anm. 82), S. 20.
Christian Simon, Untertanenverhalten und obrigkeitliche Moralpolitik. Studien
zum Verhältnis zwischen Stadt und Land im ausgehenden 18. Jahrhundert
am Beispiel Basels (Basier Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Bd. 145),
Basel/Frankfurt a.M. 1981.
Dieser Begnff bei Ernst Troeltsch, Gesammelte Schriften, 1. Bd.: Die Sozialleh-
ren der christlichen Kirchen und Gruppen, Neudruck Aalen 1961 (Originalausgabe

1922), S. 732



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 83

Bedeutung zu'"1. Durch die nunmehr deutlich exklusiver erscheinende

Auslegung des Gotteswortes durch die Pfarrer vergrösserte
sich der Abstand zur Gemeinde, die nach dieser Sicht der Dinge in
Glaubensangelegenheiten zwingend auf den Pfarrer angewiesen war.
In der gleichzeitig angestrebten Verpflichtung der städtischen Obrigkeit

auf die göttliche Verkündung lag ein selbstbewusst formuliertes,
aber auch konfliktträchtiges Anliegen.

Den Leichenreden lässt sich allerdings auch entnehmen, dass

derartige Ansprüche weder von den Gemeinden noch von den
Räten unangefochten akzeptiert wurden. Im Gegenteil, Basels
Kirchendiener hatten sich damit in eine mitunter sehr unbequeme Position

manövriert. Sie wussten nur zu gut, dass sie als «Mahner» und
«Richter» von den übrigen «Ständen» nicht unbedingt geliebt und
akzeptiert wurden. Sie trösteten sich damit, dass sie gerade dadurch
ihre besondere Treue zu Gott und ihre besondere Verantwortung
gegenüber dem Gemeinwesen bezeugten. Das Erdulden dieser
besonderen «Kreuz- und Kampfesschule»'1 begründete eine ganz
eigene Exklusivität.

Dr. Andreas Wendland

Johann Wolfgang Goethe-Universität
Frankfurt am Main
SFB/FK 435 Wissenskultur
und gesellschaftlicher Wandel, Teilprojekt B8
Grüneburgplatz 1

D- 60629 Frankfurt am Main

90 Für die parallele Entwicklung bei den Lutheranern Walter Spani, Die Knse der
Frömmigkeit und ihr theologischer Reflex im nachreformatorischen Luthertum,
in: Chnstoph Rublack (Hg.), Die lutherische Konfessionalisierung in Deutschland,

Gütersloh 1992, S. 54-82, hier S. 72.
" LR für J. Pfeiffer (wie Anm. 13), S. 18.


	Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes : geistliches Amtsverständnis, Selbstwahrnehmung und Rhetorik im Basel des 17. Jahrhunderts

