Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 103 (2003)

Artikel: Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes : geistliches
Amtsverstandnis, Selbstwahrnehmung und Rhetorik im Basel des 17.
Jahrhunderts

Autor: Wendland, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118468

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes.
Geistliches Amtsverstindnis, Selbstwahrnehmung
und Rhetorik im Basel des 17. Jahrhunderts

von

Andreas Wendland
1. Ausgangspunkt — Fragestellung — Quellenbasis

Die Basler Orthodoxie ist erst in letzter Zeit wieder Gegenstand
vertieften Interesses geworden'. Abgesehen von der «Grynaeischen
Epoche» und einigen herausragenden Kirchenleuten und Theolo-
gen’, weill man immer noch nicht sehr viel iiber die Berufsgruppe
der Basler Pfarrer dieser Epoche. Wiihrend fiir die Theologie und
Kirche der Basler Hochorthodoxie immerhin auf das beein-
druckende Werk Geigers® zuriickgegriften werden kann, bleibt die
Kontur der Basler Geistlichkeit in Stadt und Land seltsam ver-
schwommen: Der soziale Hintergrund der «Diener am Wort» ist

" Thomas K. Kuhn/Martin Sallmann (Hg.), Religion in Basel. Ein Lese- und Bil-
derbuch. Ulrich Gibler zum 60. Geburtstag, Basel 2001. Rudolf Dellsperger, Der
Beitrag der «verniinftigen Orthodoxie» zur innerprotestantischen Okumene.
Samuel Werenfels, Jean-Frédéric Ostervald und Jean-Alphonse Turretini als Uni-
onstheologen, in: Heinz Duchardt/Gerhard May (Hg.), Union — Konversion —
Toleranz. Dimensionen der Anniherung zwischen den christlichen Konfessionen
im 17. und 18. Jahrhundert (Verdffentlichungen des Instituts fiir Europiische
Geschichte Mainz, Beiheft 50), Mainz 2000, S. 289-300. Wolfgang Kaiser, «Les
étranges fantaisies des Welsch». La communauté réformée de langue francaise a
Bile entre ressentiments xénophobes et solidarité religieuse (XVIe-XVlle siecle),
in: Gabriele Audusio (Hg.), Religion et Identité, Aix-en-Provence 1998, S.
77-87. Stephen G. Burnett, From christian Hebraism to Jewish Studies: Johan-
nes Buxtorf (1564-1629) and Hebrew Learning in the Seventeenth Century
(Studies in the History of Chnistian Thought, Bd.68), Leiden u.a. 1996. Andreas
Urs Sommer, Zur Verniinfugkeit von reformierter «Orthodoxie»: Das Frey-
Grynaeische Institut in Basel, in: BZGA 98 (1998), S. 67-82.

* Hierzu Dorothea Christ/Rudolf Suter u.a. (Redaktion), Der Reformation ver-
pflichtet: Gestalten und Gestalter in Stadt und Landschaft Basel aus fiinf Jahrhun-
derten. Herausgegeben vom Kirchenrat der Evangelisch-Reformierten Kirche
Basel-Stadt, Basel 1979. Fritz Weiss. Johann Jakob Grynaeus, in: Basler Biogra-
phien, 1.Bd., S. 159-199, Basel 1900.

* Max Geiger, Die Basler Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodoxie,
Zollikon-Ziirich 1952. Immer noch wichtig ausserdem: Paul Wernle, Der
schweizenische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert, 1.Bd.: Das reformierte
Staatskirchentum und seine Ausliufer (Pietismus und verniinftige Orthodoxie),
Tiibingen 1923.



52 Andreas Wendland

noch nicht systematisch dargestellt worden. Uber die «zweite Reihe»
der Basler «Arbeiter im Weinberg des Herren» wissen wir, siecht man
einmal von lokalhistorischen Darstellungen einzelner Gotteshiuser,
Gemeinden und Pfarrer ab’, relativ wenig. Dasselbe gilt fiir deren
Verortung in der Stadtbasler Gesellschaft des 17. Jahrhunderts. Der
Anteil, den diese kirchlichen «Experten» auf der Gemeindeebene
und innerhalb der Kirche an der Herausbildung eines prononcierten
konfessionellen Profils hatten, ist noch nicht in dem MaBe erforscht
worden, wie dies Amy Nelson Burnett in ihren Untersuchungen vor
allem fiir das 16. Jahrhundert vorgefiihrt hat’. Sieht man von der
Ehegerichtsbarkeit bzw. Kirchenzucht® ab, bleiben auf diesem
Gebiet noch einige Felder zu bearbeiten, die bei niherer Betrach-
tung auch Aufschlul3 iiber die Verortung des reformierten Basels im
eidgendssischen, oberrheinischen’ und franzésischen Kontext geben
konnten.

Eines dieser Gebiete, von dem im folgenden die Rede sein soll, ist
das Amts- und Selbstverstindnis, das die Basler Geistlichkeit nach
dem Tod des «Erzvaters» der reformierten Basler Kirche, J.J. Gryna-
eus, beseelt hat. Bekanntlich hat Basel den Schwenk ins reformierte
eidgendssische Lager in der Bekenntnisfrage und beim Abendmahl

' Die einschligigen Veréftentlichungen konnen hier aus Platzgriinden nicht im
einzelnen aufgefithrt werden. Wichtig sind in diesem Zusammenhang vor allem
die Aufsitze von Karl Gauss.

Amy Nelson Burnett, Basel’s Rural Pastors as Mediators of Confessional and

Social Discipline, in: Central European History 33 (2000), No.1, S. 67-85. Dies.,

Controlling the Clergy: The Oversight of Basel’s Rural Pastors in the Sixteenth

Century, in: Zwingliana 25 (1998), S. 129-142. Dies., The Basel Clergy in the

Later Sixteenth Century: A Preliminary Survey, paper presented at the Sixteenth

Century Studies Conference, Toronto, Ontario (Canada), Oktober 1994.

' Susanna Burghartz, Zeiten der Reinheit — Orte der Unzucht. Ehe und Sexualitit
in Basel wihrend der Frithen Neuzeit, Paderborn 1999. Adrian Stachelin, Basel
unter der Herrschaft der chrstlichen Obrigkeit, in: Basler Jahrbuch 1958,
S. 19-56. Ders., Sittenzucht und Sittengerichtsbarkeit in Basel, in: Zeitschrift der
Savignystiftung fiir Rechtsgeschichte, Germanistische Abteilung 85 (1968).
S. 78-103.

" Hierzu bereits Kaspar von Greyerz, Basels kirchliche und konfessionelle Bezie-
hungen zum Oberrhein im spiten 16. und frithen 17. Jahrhundert, in: Schweize-
risch-deutsche Beziehungen im konfessionellen Zeitalter. Beitrige zur Kulturge-
schichte 1580-1650 (Wolfenbiitteler Arbeiten zur Barockforschung, Bd.12),
Wiesbaden 1984, S. 227-252. Wolfgang Kaiser, Der Oberrhein und sein «kon-
fessioneller Grenzverkehr». Wechselbeziechungen und Religionskonflikte im 16.
und 17. Jahrhundert, in: Ders./Claudius Sieber-Lehmann/Christian Windler
(Hg.), Eidgendssische «Grenzfille»: Miilhausen und Genf (Basler Beitrige zur
Geschichtswissenschaft, Bd.172), Basel 2001, S. 155-185.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 53

erst relativ spit vollzogen®, was die Stilisierung und Idealisierung von
J.J. Grynaeus (1586-1619 Antistes) und Amandus Polanus von
Polansdorf (1561-1610)" durch deren Nachfolger, zum Teil aber
auch durch die spitere Forschung, zu erkliren vermag. Seine Nach-
folger, also die Wolleb", Zwinger, Meyer und Werenfels (um nur
einige bekannte Namen zu nennen) haben die Verortung der Basler
Kirche im SchoBe der reformierten Orthodoxie konsequent voran-
getriecben und zum Abschlull gebracht. Darin sahen sie eine ihrer
wesentlichen Aufgaben, auch wenn sie dies in den Leichenpredig-
ten, die uns hier beschiftigen werden, nicht immer in aller Deut-
lichkeit ausfiihrten; denn das strikte Reformiertentum Ziircher und
Genfer Observanz war fiir die Basler Kirche immer noch eine ver-

gleichsweise neue BezugsgréBe, die sich nicht immer besonders gut
fir den — selektiv gehandhabten — Riickgnff auf kirchliche Traditio-
nen eignete.

Umso wichtiger waren Modelle, die den conduit des eigenen
Berufsstandes auf eben diesen Rahmen festlegten und dem einzelnen
Pfarrer innerhalb der Gruppe so etwas wie Richtlinien und einen
festen Halt vermittelten. Um den hier verwendeten Begrift «Amts-
verstindnis»'' niher zu beschreiben, soll der Frage nachgegangen

* Martin Sallmann, Konfessionalisierung in Basel: Kirche und weltliche Obrigkeit,
in: Historisches Museum Basel (Hg.), Wettstein — Die Schweiz und Europa, Basel
1998, S. 52-61. Dort auch: Therese Wollmann, Die neuen Abensmahlsgerite der
evangelisch-reformierten Kirche in Basel, S. 62-73. - Fiir das vorangehende Jahr-
hundert: Amy Nelson Burnett, Simon Sulzer and the Consequences of the 1563
Strasbourg Consensus in Switzerland, in: Archiv fiir Reformationsgeschichte 83
(1992), S. 154—179. Hans R.. Guggisberg, Das lutheranisierende Basel — Ein Dis-
kussionsbeitrag, in: Hans-Christoph Rublack (Hg.), Die lutherische Konfessio-
nalisierung in Deutschland, Giitersloh 1992, S. 199-201. Ders., Sebastian Castel-
lio. Humanist und Verteidiger der religidsen Toleranz, Géttingen 1997. Hans
Berner, Basel und das Zweite Helvetische Bekenntnis, in: Zwingliana 15 (1979),
S. 8-39. Frank Hieronymus, Gewissen und Staatskirchentum: Basler Theologie
und Zensur um 1578, in: Archiv fiir Reformationsgeschichte 82 (1991), S.
209-238.
Ernst Stachelin, Amandus Polanus von Polansdorf (Studien zur Geschichte der
Wissenschaften in Basel, 1), Basel 1955. Heiner Faulenbach, Die Struktur der
Theologie des Amandus Polanus von Polansdorf, Ziirich 1967.
Zu Antistes Johannes Wolleb vgl. den Artikel von Matthias Freudenberg in: Bio-
graphisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. 14, Herzberg 1998, Sp. 47-50.
" Hierzu der Artikel «Amt/Amter/Amtsverstindnis VI», verfasst von Holsten
Fagerberg, in: TRE, 2.Bd. (1978), S. 552-593, besonders S. 568ft. — Luise
Schorn-Schiitte, Zwischen «Amt» und «Beruf»: Der Prediger als Wichter, «See-
lenhirt» oder Volkslehrer. Evangelische Geistlichkeit im Alten Reich und in der
schweizerischen Eidgenossenschaft im 18. Jahrhundert, in: Walther Sparn/Dies.
(Hg.), Evangelische Pfarrer. Zur sozialen und politischen Rolle einer biirgerli-
chen Gruppe in der deutschen Gesellschaft des 18. bis 20. Jahrhunderts, Stuttgart
1997, 8. 1-35.

©

It



54 Andreas Wendland

werden, wie sich die reformierte Geistlichkeit, die nach dem Tod
von Grynaeus als Gruppe eben noch nicht so alt-chrwiirdig und
gefestigt war, wie dessen Nachfolger dies gern glauben machen
mochten, im Diskurs selbst beschrieb, differenzierte und legiti-
mierte. Welchen Platz reklamierte sie fiir sich und {iber welche theo-
logischen Aussagen begriindete sie dies? Wie ordnete sie sich selbst
in der frithneuzeitlichen Gesellschaft im allgemeinen und in der
Stadtbasler Gesellschaft im besonderen ein? Wie und mit welchen
Erklirungsmustern begriindet sie das? Und wie beschrieb sie die von
ihr angestrebte Wirkung in die Welt?

Vor allem — aber nicht ausschlieBlich — stiitze ich mich be1 der
Beantwortung dieser Fragen auf zweiunddreissig Leichenpredigten,
die Basler Pfarrer anlisslich der Beerdigung eines Amtsbruders im
Zeitraum von 1619 bis 1690 gehalten haben. Die Leichenrede 1st im
damaligen Basel ein Medium, in dem die Geistlichen intensiv iiber
sich, thren Stand und dessen Stellung in der Welt reflektieren. Indem
die Verstorbenen zum Teil noch vor threm Tod festlegten, welche
Einzelheiten aus ithrem Leben dabei erwihnt werden sollten, folgten
sie einem 1im deutschen Sprachraum weitverbreiteten, in der refor-
mierten Eidgenossenschaft sonst cher uniiblichen Gestaltungsmu-
ster””. Weder vorher noch nachher waren diese Predigten in Basel
derart elaboriert. Die Prediger waren auch ganz oftensichtlich darum
bemiiht, die Ergebnisse ihrer Uberlegungen den Gliubigen wihrend
des Gottesdienstes zu kommunizieren”, und zwar, wie es in den
Quellen heiBt, «vor volkreicher Versammlungy». Danach wurden die
Predigten — hochstwahrscheinhich tiberarbeitet — in den Druck gege-
ben, um als erbauliche Literatur weitere Verbreitung zu finden. Sie
sollten den Leser belehren, erfreuen und bewegen". Zudem sollte
nicht auller Acht gelassen werden, dal} die Abhaltung einer derarti-

* Rolf Hartmann, Das Autobiographische in der Basler Leichenrede, Basel/Stutt-
gart 1963. Fiir den in Leichenpredigten entworfenen «typus fidelium» des luthe-
rischen Theologieprofessors siche Thomas Kaufmann, Universitit und lutheri-
sche Konfessionalisierung. Die Rostocker Theologieprofessoren und 1hr Beitrag
zur theologischen Bildung und kirchlichen Gestaltung im Herzogtum Mecklen-
burg zwischen 1550 und 1675 (Quellen und Forschungen zur Reformationsge-
schichte, Bd. 66), Giitersloh 1997, S. 138ff. und 165ft.

So z.B. Leichenrede (im folgenden: LR) von Theodor Zwinger, Anustes, fiir
Jacob Pfeiffer, Pfarrer zu St. Elisabeth, gest. 1634, in: Universititsbibliothek Basel
(im folgenden: UB), Ki.Ar. G X 6, Nr. 31, S. 4: «damit solche auch nach seinem
Tod ein Zeugnus weren/beyde seines Berufts und Lebens».

Urs Herzog, Geistliche Wohlredenheit. Die katholische Barockpredigt, Miin-
chen 1991, S. 9-87 und S. 124-190. — Der Titel ist insofern irrefiihrend, als Her-
zog 1n seine Darstellung auch viele reformierte Beispiele (besonders aus Ziirich)
einfliessen lisst.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 55

gen Predigt bei der Beerdigung eines in der Gemeinde oder der
Stadt angeschenen Pfarrers seinen bekannten und weniger bekann-
ten Amtskollegen die Mdoglichkeit erdfinete, sich zu profilieren. Im
17. Jahrhundert wurde die Leichenrede im reformierten Basel auf
jeden Fall wichtig genommen. Widerspruch gegen diese Praxis
wurde erst im darauffolgenden Jahrhundert laut.

Die Leichenrede wurde vermutlich als ein handwerkliches Reife-
zeugnis betrachtet, mit dem der Prediger nachwies, dal3 er das notige
theologische Berufs- und Fachwissen beherrschte, dariiber hinaus
aber auch erkliren und fruchtbar zu machen verstand”. Bei dieser
Gelegenheit konnte und mubte der einzelne Geistliche zeigen, dal3
er seiner Aufgabc als «Diener am Wort» nicht nur gewachsen, son-
dern auch in der Lage war, die an ithn gerichteten Erwartungen zu
erflillen, denn der Vortragende empfahl sich damit bereits fiir einen
Aufstieg'. Vielfach wurde die Leichenrede daher auch von den
Nachfolgern der Verstorbenen gehalten'.

Aber damit nicht genug: In diesen Predigten werden Anforde-
rungen eines Berufsstandes an sich selbst und auf Anerkennung einer
besonderen Wiirde™ formuliert. Das war fur die Geistlichkeit ganz
offensichtlich ein wichtiges Anliegen. Denn damit gehen auch
gewisse Anspriiche und Erwartungen hinsichtlich der Anerkennung
eines besonderen geistlichen Status einher. Schon deshalb muf3 der
Frage nachgegangen werden, inwiefern die diskursive Konstitu-
ierung geistlicher Standesehre, um die es den Rednern ging, biblisch
und theologisch begriindet und hergeleitet wird. Welche besonde-
ren Umstinde machen die «Diener Gottes» geltend, um fiir sich

* E.H. Rehermann, Das Predigtexempel bei protestantischen Theologen des 16.
und 17. Jahrhunderts (Schriften zur Niederdeutschen Volkskunde, Bd. 8), Got-
ungen 1977, S. 135ff.

" Vgl. die LR von Jacob Ubelin, Pfarrer zu St. Martin, fiir Lukas Gernler, Anti-

stes, gest. 1675, in: UB Ki.Ar. G X 23, Nr. 1.

Die auf der Quellengattung «Leichenpredigten» beruhende, vor allem von

Rudolf Lenz inituerte Forschung (besonders die Leichenpredigt-Kataloge) ist

ausserordentlich differenziert und kann hier nicht im einzelnen aufgeftihrt wer-

den. Wichtig vor allem: Rudolf Lenz (Hg.), Leichenpredigten als Quelle histori-
scher Wissenschaften, Bde.1-3, Kén/Wien und Marburg/L. 1975-84. Derselbe

(Hg.), Leichenpredigten. Quellen zur Erforschung der Frithen Neuzeit, 2. Auf-

lage Marburg/L. 1990. Derselbe, De mortuis nil nisi bene? Leichenpredigten als

multadisziplinire Quelle unter besonderer Berticksichtigung der historischen Fami-

lienforschung, Bildungsgeschichte und der Literaturgeschichte, Sigmaringen 1990.

Dazu besonders David Gugerli, «...die Wiirde unseres Amtes gelten zu machen»:

Selbstbild und soziale Stellung der Ziircher Geistlichkeit im Ancien Régime, in:

Sebastian Brindli u.a. (Hg.), Schweiz im Wandel. Studien zur neueren Gesell-

schaftsgeschichte. Festschnft fiir Rudolf Braun, Basel/Frankfurt a.M. 1990, S.

155-169.



56 Andreas Wendland

selbst ein herausgehobenes Profil zu reklamieren? Warum und wie
begriinden die mit dem Amt verbundenen Pflichten, aber auch spe-
zifische Beschwerungen eine besondere «Belohnung»? Untersu-
chungsleitend ist dabei die Annahme, da Basels Pfarrer im hier
interessierenden Zeitraum wesentliche Schritte aut dem Weg der
Professionalisierung vollzogen haben, gleichzeitig aber immer noch
darum kimpfen mulBten, sie zu vervollkommnen. Das erklirt
zumindest teilweise den hohen Grad an Selbstreferentialitit, der in
den Leichenreden der Basler Pfarrer iiber ihre verstorbenen Amts-
briider zu beobachten ist.

Weitere Fragen schliessen sich an: Inwieweit spielen dabei Propria
der reformierten Lehre eine Rolle? Wie wirken diese ihrerseits auf
die Auslegung der Schrift und die Aufbereitung kirchlicher Tradi-
tionsbestinde (die gerade in diesem Zusammenhang von besonde-
rem Interesse sind) zuriick? Und inwieweit schligt sich dabei ein
spezifisches Erkenntnisinteresse der Basler «Diener am Wort» nieder?
Welcher Zugriff auf welche theologischen Wissensbestinde und
Traditionen begleitet die Metamorphose der geistlichen Profession?
— Oftensichtlich waren in der besonderen historischen Situation
Basels 1m 17. Jahrhundert bestimmte biblische und kirchenge-
schichtliche Autorititen und Personen als Bedeutungstriger fur die
cigene Berufsgruppe besonders aussagekriftig, attraktiv und auch
«pidagogisch». Welche waren das und warum?

2. Historische Ortsbestimmung orthodox-reformierter Theologie
im Basel des 17. Jahrhunderts

Kennzeichnend fiir das in den Leichenreden und anderen Predig-
ten feststellbare theologische Denken der Orthodoxie ist die Vor-
stellung, dal} die Philosophie der Theologie insofern untergeordnet
se1, als letztere die Zielrichtung aller menschlichen Erkenntnis-
bemiihungen verbindlich vorgibt: In der Bibel ist nicht nur alles ent-
halten, was der Gliubige fiir sein Seelenheil tiber die Verséhnung mit
und die Erlésung durch Christi wissen muf}, sondern die Schrift
normiert auch das Wissen tiber Natur und Geschichte”.

" Hierzu M.-C. Pitassi, D’une parole a I'autre: les sermons du théologien genevois
Jean-Alphonse Turrettini (1671-1737), in: Annali di storia dell’esegesi 1993, S.
71-93. Jan Rohls, Reformierte Orthodoxie, in: Evangelisches Kirchenlexikon,
3. Bd., 3. Aufl. Géttingen 1992, S. 959-966. Wilhelm Neuser, Die reformierte
Orthodoxie, in: Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte, 2. Bd.,
2. Aufl. Géttingen 1998, S. 306-352.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes )

Die orthodoxe Theologie, sei sie nun «hochorthodox» oder «ver-
niinftigr, 1st zu Recht als «kimpferisch» bezeichnet worden. Sie
betont die Kontroverse, und damit geht eine auf die Bekimpfung
aller nur denkbaren «rrtiimer» abzielende Diktion einher. Kenn-
zeichnend ist dartiber hinaus die unablissige Suche nach Eindeutig-
keit und Abgrenzung, die mit einem trocken anmutenden Legalis-
mus verbunden ist. Reglementierung und Normierung bilden einen
der Schwerpunkte des theologischen Denkens und der Lehre. Der
Theorie nach ist und bleibt zwar Christus Haupt der Gemeinde, in
der tiglichen Praxis waren es aber zumeist die Obrigkeit, die Theo-
logen und die Pfarrer®.

Kennzeichnend fiir die Orthodoxie sind riesige, nur schwer zu
erschlieBende theologische Summen, erstellt nach synthetisch-
deduktiver Methode. Man strebt danach, Theologie mit den Fines-
sen formaler Logik bis ins einzelne durchzustrukturieren und tabel-
larisch darzustellen. Der spekulative Rationalismus hat durchaus
scholastische Anklinge.

Ausdruck dieses Bestrebens waren z. B. Handbiicher fiir Studie-
rende, wie der 1662 vom Antistes Lucas Gernler (1655-1675) ver-
fasste «Syllabus controversiarum Religionis [...]». Er war noch bis ins
18. Jahrhundert hinein Grundlage der theologischen Disputationen
an der Theologischen Fakultit der Universitit Basel. Der tiblichen
Folge der dogmatischen Loci entsprechend, wurden dort in 588 je
nach dem mit «affirmatio contra ...» oder «nego contra ...» beant-
worteten Fragen die Lehrsitze der reformierten Konfession vorge-
fiihrt. Jeder nur irgendwie strittige Lehrpunkt wurde dabei bertick-
sichtigt. Dazu gehoren auch heute abstrus erscheinende Fragen wie:
«An Maria Christum enixa sit sine apertione uteri? Nego contra Pon-
tif. et Luther»”'. Damit brachte Gernler ein zumindest auf Seiten der
Theologen und Kirchenlehrer verbreitetes Bemiihen um Prizisie-
rung, Orientierung und Abgrenzung zum Ausdruck. Und wenn
man den Aussagen der Leichenreden glauben darf, bekannten sich
die sterbenden Geistlichen noch auf dem Totenbett zur offiziellen
Lehre der Basler Kirche. Standfestigkeit wurde buchstiblich bis zum
letzten Atemzug gefordert.

Um die konfessionellen Grundlagen von Kirche und Gemeinwe-
sen in nunmehr strikt reformiertem Sinne zu sichern, wurde also der

* Olivier Fatio, Présence de Calvin i I'époque de 'orthodoxie réformée, in: Wil-
helm H. Neuser (Hg.), Calvinus Ecclesiac Doctor, Kampen 1980, S. 171-207.
Fiir die Kontinuitit der iibrigen Schweizer Reformatoren, auf die hier nicht ein-
gegangen wird, vgl. Bernard Roussel, La Bible de 1530 a 1600, in: Le temps des
Réform et la Bible (Bible de tous les temps, vol. 5), Paris 1989, S. 125-289.

* Geiger (wie Anm. 3), S. 70.



58 Andreas Wendland

juridische Wert der Glaubensbekenntnisse (Die hauseigene, sich seit
1589 an das Zweite Helvetische Bekenntnis von 1566 anlehnende
Neuausgabe der Confessio Basiliensis von 1589 bzw. die Formula
Consensus Ecclesiarum Helveticorum von 1675 und die Canones
der Synode von Dordrecht 1618/19) und der Kirchenordnung her-
vorgehoben. Deshalb handelte es sich nach dem Verstindnis der
Theologen auch um eine Aufgabe mit eminentem Praxisbezug. Die
duBere Aufrichtung und Anerkennung der fiir das Gemeinwesen
verbindlichen Glaubenslehren betraf dem Anspruch nach nicht nur
den kirchlichen Raum. Im Gegenteil, eine derart verstandene praxis
pietatis beschrinkte sich keineswegs auf bloe theoretische Erorte-
rungen, sondern strebte deren Verwirklichung in der Welt an. Ziel
war die Verbesserung des Lebenswandels der Gliubigen™, woraus
sich auch die in den Predigten immer wieder vorgebrachten Aufrufe
zur Busse und Reue erkliren.

Dabei empfanden zumindest die hochorthodoxen Theologen und
Geistlichen den «Widerspruch zwischen der Wahrheit der Lehre
und der Mangelhaftigkeit des chrstlichen Lebens»™ als geradezu
schmerzlich. Eine threr vornehmsten Aufgaben sahen sie darin, die
«Zuhorery 1threr Gemeinden derart anzuleiten und zu lehren, dal3
sich dieser Abstand nach Mdoglhichkeit verkleinerte oder zumindest
nicht noch gréoBer wurde. In dieser Wortwahl offenbart sich ein
gewisser verbaler Abstand zwischen den Pfarrern und thren Gemein-
den. Dem gotthchen Wort zu seinem Recht zu verhelfen, erhebt
den einzelnen Geistlichen zwar, 1soliert 1hn aber gleichzeitig auch
und setzt thn Anfeindungen aus. Basels «Diener am Wort» gefallen
sich — zumindest rhetorisch — in der Rolle des einsamen, bedring-
ten, ja sogar millachteten «Hirten» und «Wichters». Die Wiirde, die
das Lehramt beanspruchen kann und muf, bleibt davon aber letze-
lich unbertihrt. Die Kirche wird fiir die Gliubigen zur Schule, in der
die «Diener am Wort» als wohlmeinende und bemihte Oberlehrer
fungieren. Dabei droht sich die Autoritit der Schrift mit der Auto-
ritit des Glaubensbekenntnisses zu vermischen™.

*2 Paul Miinch, Volkskultur und Calvinismus. Zu Theone und Praxis der «refor-
matio vitae» wihrend der «Zweiten Reformation», in: Heinz Schilling (Hg.), Die
reformierte Konfessionalisierung in Deutschland — Das Problem der «Zweiten
Reformation» (Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte, Bd. 195),
Giitersloh 1986, S. 291-307.

* Geiger (wie Anm. 3). S. 178.

So Olivier Fatio im Artikel «Reformierte Orthodoxie», in: Theologische

Realenzyklopidie (im folgenden TRE), Bd. 25 (1995), S. 485-497, dort S. 492.

Mit anderer Akzentsetzung: Thomas Kaufmann, Reformierte Orthodoxie, in:

Religion in Geschichte und Gesellschaft, Bd. 6, Tiibingen 2003, S. 702-708.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 59

Der Gott, von dem 1n den Predigten die Rede 1st, teilt sich durch
seine Gesetze, Gebote und vor allem Verbote mit. Er offenbart sich
und seinen Willen in diesen Gesetzen. Der «Glaube», der fiir den
Einzelnen eigentlich die Grundlage fiir die Erlésung durch Christus
darstellt, wird demgegeniiber weniger betont. «Gnade» und «Gesetz»
werden im Basel der Orthodoxie in einer den Lehren Grynaeus’ und
Polansdorfs, aber auch Wollebs nicht mehr entsprechenden Weise
aufeinander bezogen. In den Leichenreden wird Gott als ein gestren-
ger, den schuldigen Gehorsam einfordernder Herr dargestellt, der
wenig Zuneigung zu seiner Schopfung erkennen lisst. Es st jeden-
falls kein personlicher Gott, bei dem der fromme Gliubige in der
Hoftnung auf Gnade und Barmherzigkeit Zuflucht und Erlésung
finden kénnte. «Vor Gott zu wandeln» bleibt ein Unterfangen, dass
der Einzelne bei aller notwendigen Anleitung durch die Geistlichen
nicht aus eigener, individueller Anstrengung erreichen kann, «son-
dern von oben herab mul} gegeben werden»®. Dann zeigt sich die
Gnade des Schopfers.

Es gehort also zu den wichtigsten Auftassungen der reformiert-
orthodoxen Kirchenlehrer, den absolut freien, souverinen Heilswil-
len Gottes darzulegen und zu entfalten — nicht zuletzt am eigenen
Berufsstand. Die Gerechtigkeit vor Gott und die Erwihlung sind
dabei der deutlichste Effekt dieser Souverinitit im Heilswerk. Ein
wesentliches Kennzeichen der orthodoxen Theologie ist in diesem
Zusammenhang die Féderaltheologie, die die Vorstellung der Bun-
desschliisse Gottes mit dem Menschen (besonders mit dem Volk
Israel bzw. durch Christus) zum leitenden (wenn nicht auch unan-
gefochtenen) Prinzip der Lehre erhob™.

Daneben war in Basel seit der Synode von Dordrecht 1618/19 die
«doppelte» Pridestinationslehre (= Gott hat in seinem Ratschluf3 die
emen zum Heil und die anderen zur Verwerfung vorherbestimmt,
noch bevor er beschlossen hat, die Welt zu erschaffen und den Siin-
denfall zuzulassen) massgeblich. Basels Ministerium war in Dord-
recht durch die Pfarrer Wolfgang Meyer und Sebastian Beck vertre-

* LR von Theodor Beck, Dr. theol., Pfarrer in Muttenz, fiir Christoph Hagenbach,
Pfarrer in Pratteln, gest. 1668, in: UB Frey.-Gryn. K 111 (4), Nr. 14, S. 17.

* Stephen Strehle, Calvinism, Federalism and Schlasticism. A Study on the Refor-
med Doctrine of Covenant, Bern, Frankfurt/M., New York, Paris 1988. Hein-
rich Richard Schmidt, Bundestheologie, Gesellschafts- und Herrschaftsvertrag,
in: Ders./André Holenstein/Andreas Wiirgler (Hg.), Gemeinde, Reformation
und Widerstand. Festschrift fiir Peter Blickle zum 60. Geburtstag, Tiibingen
1998, S. 309-325. Daneben immer noch: Alexander Schweizer, Die protestanti-
schen Centraldogmen in ihrer Entwicklung innerhalb der reformierten Kirche, 2
Bde., Ziirich 1854-1856.



60 Andreas Wendland

ten und trug die Beschliisse der Synode mit. «Doppelte» Pridestina-
tion und die von der Tendenz her etwas mildere Foderaltheologie
standen damit nebeneinander. In den Leichenreden fiir die verstor-
benen Amtsbriider ist von den versbhnenden Aspekten des Bundes
des Herren und der daraus ableitbaren Hinneigung zu seiner Schép-
fung nur insofern etwas zu spiiren, als die Hingeschiedenen — und
hierbei besonders die Pfarrer — darauf hoffen diirfen, im Leben nach
dem Tod von Gott fiir ihre Standfestigkeit «belohnt» zu werden.

Sieht man davon ab, entwarfen die «Diener am Wort» ein eher
diisteres Panorama der Welt, in die sie nach eigenem Verstindnis
gestellt worden waren. Die das Basler Gemeinwesen periodisch
heimsuchenden Katastrophen, die auch die Pfarrerschaft immer wie-
der dezimierten, wurden nach wie vor als gottliche Priifung der
eigenen Standfestigkeit aufgefasst. Pest, plotzlicher Tod, Seuchen
und Kriegsereignisse in der unmittelbaren Nachbarschaft werden in
den Predigten verortet, indem die eigenen Lebensumstinde durch
die in der Johannesapokalypse enthaltenen Aussagen «erklirt» wer-
den. Die Gliubigen miissen auf die Bedrohung durch Hunger und
Epidemien, auf Verfolgungen durch die Feinde des Glaubens und
andere Bedringungen vorbereitet sein und sich keinesfalls dartiber
wundern. In Basel ist man sich sicher, dass man noch weitere,
schwere Kimpfe zu bestehen haben wird, fiir die es sich — nach dem
Beispiel des Erzvaters Noah — zu wappnen gilt”’.

Was bleibt, 1st die Ergebung in den gottlichen Heilsplan — auch
wenn es den Pfarrern letzendlich nicht gelingen will, davon ein in
allen Facetten tiberzeugendes Bild zu vermitteln. Man kénnte mei-
nen, dass die betreuende Seelsorge angesichts dieser Anfechtungen in
den Mittelpunkt der Betrachtung riicken miisste. Aber gerade das ist
nicht der Fall. Denn Basels Pfarrer beschiftigen sich zumindest in
den Leichenreden nicht mit dem Schénen oder Schrecklichen an
sich. All dies ist nur insofern relevant, als es «auf Allmacht und Weis-
heit des Schopfers oder auf sein Leiden an seiner eigenen Kreatur»
hinweist. Auch und gerade fiir die Geistlichen selbst gilt: «Das ein-
zelne menschliche Leiden im Denken des nachreformatorischen
Jahrhunderts existiert nur, insofern es Abbild der universalen Lei-
denszusammenhinge 1st»™*. Darin besteht, wenn man so will, auch
die tréstende Erkenntnis fiir den Einzelnen in seiner Heimsuchung.

* LR von Theodor Zwinger, Antistes, fiir Dr. Wolfgang Meyer, Archidiakon, gest.
1653, in: UB Ki.Ar. G X 12, Nr. 24, S. 43. — Siche dazu auch: Niklaus R 6thlin,
Vom Bewusstsein des Todes an der Wende des 15. und 16. Jahrhunderts, in:
BZGA 97 (1997), S. 5-63.

* Rainer Bayreuther in Frankfurter Allgemeine Zeitung, 28.03.2002



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 61

Es 1st dieses, hier nur in Umrnissen angedeutete theologische Fun-
dament, auf dem die Basler Pfarrer die Ortsbestimmung ihres «Stan-
des» vornehmen. Sie denken dabei — so die These — in den Katego-
rien der von Calvin skizzierten Vier-Stindelehre. Regenten, Haus-
viter, Lehrer des Wort Gottes und Lehrer im engeren Sinne bilden
nach diesem Verstindnis die vier Stinde bzw. Funktionsbereiche, aus
denen sich jegliches Gemeinwesen zusammensetzt und auf denen es
ruht. Diese Ordnung ist nach dem Verstindnis der Theologen und
Geistlichen gottgegeben und insofern eigenstindigen menschlichen
Interpretations- oder gar Deutungsversuchen abseits der Schrift nicht
zuginglich. Allerdings stellt die Vier-Stindelehre Basels Pfarrern
einen als durchaus kongenial erachteten Bezugsrahmen zur Verfii-
gung, innerhalb dessen sie ithr Wirken und ihre Stellung innerhalb
der eigenen patria — sie selbst benutzen den Begrift «Vaterland»® —
erkliren und rechtfertigen kénnen.

Es handelt sich um ein Modell, bei dem von unterschiedlichen
und voneinander getrennten, aber aufeinander bezogenen Funk-
tionsbereichen ausgegangen wird. Jeder Einzelne hat dabei in seinem
«Stand» und «Beruf> (die beiden Begriffe werden nebeneinander
benutzt) sein Tun und Lassen prinzipiell nach dem Beispiel des
Hausvaters und dessen gerechtem und frommen Regiment tiber die
eigene Familie auszurichten™. Denn «christliche Haushalter» miissen
iber die ihnen anbefohlenen Mitglieder des Hauses (verstanden als
erweiterte Familie) wachen und fiir deren Wohlergehen Sorge
tragen: «Ein jeder in seinem Stand ist Gottes Haushalter: Einem
jeden hat Gott ein Talent anvertraut/damit er haushalten und han-
tieren soll: Ein jeder wird R echenschaft geben miissen.»"

All dies gilt nicht nur fiir die weltliche «viterliche Obrigkeit»”,
sondern innerhalb des «eigenen» Bereiches selbstverstindlich auch

* Vgl. z.B. in LR fiir Jakob Pfeiffer (wie Anm. 13), S. 28.

* Vgl. dazu Paul Miinch, Die «Obrigkeit im Vaterstand». Zu Definition und Kritik
des «Landesvaters» wihrend der frithen Neuzeit, in: Daphnis 11 (1982), S. 15—40.
Julius Hoffmann, Die «Hausviterliteratur» und die «Predigten iiber den christli-
chen Hausstand». Lehre vom Hause und Bildung fiir das hiusliche Leben im 16.,
17. und 18. Jahrhundert, Weinheim a.d.B./Berlin 1959.

LR von Bonaventura von Brunn, Pfarrer zu St. Peter, fiir Johann Jakob Alten-
burger, nominell ebenfalls Pfarrer zu St. Peter, gest. 1689, in: UB Ki.Ar. G X 30,
S. 3. — ].J. Altenburger heisst bei Karl Gauss, Basilea R eformata, Basel 1930, S.
39f., Jakob Heinrich und war «erster Helfer» zu St. Peter.

Ein Beispiel dafiir die Diktion des Hauptmann Andreas Ryff gegeniiber den Bas-
ler Landleuten (1653): «uff daBl der underthonen hertz, sinn und gemiether gegen
der oberkeit standint wie der oberkeit hertzen gegen den underthonen, al3 nem-
lich wie eines treiwen vaters hertz gegen seinem kindt gesinnet ist.» Zitiert bei
Niklaus Landolt, Untertanenrevolten und Widerstand auf der Basler Landschaft
im 16. und 17. Jahrhundert, Liestal 1996, S. 363.

k3

32



62 Andreas Wendland

flir die Geistlichen und deren Gemeinden, die nach dieser Vorstel-
lung ein Band der wechselseitigen Treuepflicht verbindet. Die
Pflicht der Pfarrer besteht darin, daB Wort Gottes unverfilscht zu
verkiinden, die Gemeinden dariiber zum Glauben zu fiihren und
darauf zu dringen, daf} der géttlichen Botschaft nachgelebt wird. Die
eigene Person und deren Bediirfnisse hat dahinter zuriickzutreten.
Die Treue eines «geistlichen Vaters» besteht darin, sich «das Heil und
die Seligkeit der Zuhérer bis in den Tod angelegen sein [zu] lassen»™.
— Das «Ampt frommer Zuhérer» — hier verstanden als «Pflicht» oder
«Obliegenheit» — besteht hingegen darin, sich von ihrem Seelsorger
«gern und gehorsamlich erinneren/vermahnen/straffen [zu] lassen»™.

Dies war auch im Basel der Orthodoxie ceher ein frommer
Anspruch als gelebte Wirklichkeit. Das sich in derartigen Ausserun-
gen™ manifestierende Amtsverstindnis war dessen ungeachtet aber
real genug. Denn die eigenen Erfahrungen durchliefen gewisser-
maBen den Filter dieser theologisch begriindeten Lehren und
Modelle®. Sie strukturierten die eigenen Wahrnehmungen und
Anschauungen in hohem MaBe. AuBlerdem mul3 man davon ausge-
hen, daf3 die Figur des Hausvaters und die Vier-Stinde-Lehre fiir die
Pfarrer vor dem — auch und gerade in den Leichenreden stets gegen-
wiartigen — Hintergrund der sich verfestigenden Basler Geschlech-
terherrschaft im Rat und im Lehrkérper der Universitit” besonders
aussagekriftig waren.

Die Vier-Stindelehre bot einen geeigneten und vorteilhaften
Rahmen, um sich innerhalb dieser Koordinaten zu positionieren
und Anspriiche geltend zu machen. Da dies unter ausdriicklicher
Berufung auf ein wohlgeordnetes Gemeinwesen erfolgte, in dem
Jeder seinen besonderen Platz und eine daraus folgende Pflicht hatte,
waren derartige «Positionsbeschreibungen» des eigenen Berufsstan-
des scheinbar unverfinglich. Doch sollte man sich von diesem Vor-
gehen nicht tiuschen lassen, denn nur die Berufung auf eine schein-
bar unverriickbare «Wahrheit» wie die Vier-Stindelehre ermoglichte
es der Geistlichkeit iiberhaupt, in dieser Weise und vor allem in die-

* LR von Theodor Zwinger, zu diesem Zeitpunkt Pfarrer zu St. Theodor, fiir Jakob
Brandmiiller, Erster Helfer zu St. Theodor, gest. 1629, in: UB Ki.Ar. G X 4, Nr.
44,5, 8.

* Ebd., S. 22f.

” Vgl. Thomas Maissen, Zum politischen Selbstverstindnis Basler Eliten,
1501-1798, in: BZGA 100 (2000), S. 19-40, dort besonders S. 30ft.
Hans-Martin Barth, Atheismus und Orthodoxie. Analysen und Modelle christli-
cher Apologetik im 17. Jahrhundert, Gottingen 1971.

Siche hierzu der Uberblick von Susanna Burghartz, Das Ancien Régime, in:
Georg Kreis/Beat von Wartenburg (Hg.), Basel — Geschichte einer stidtischen
Gesellschaft, Basel 2000, S. 116—-147.

37



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 63

ser Intensitit 6ftentlich in Wort und Schrift tiber sich selbst nachzu-
denken. Und das war im eidgendssisch-reformierten Rahmen der
Zeit in dieser Form keine Selbstverstindlichkeit.

Wenn im folgenden von «Standeschre» die Rede ist, dann handelt
es sich also — dem Sprachgebrauch der Redner folgend — nicht um
cine soziale Kategorie im heutigen Sinne des Wortes. In den Predig-
ten ist zwar von «Stand» und «Ehre» die Rede, und diese beiden
Begrifte sind — wie wir noch sehen werden — im Denken der «Die-
ner am Wort» auch miteinander verbunden und aufeinander bezo-
gen. Aber sie werden mit theologischen Argumenten begriindet,
nicht etwa mit «sozialen»™.

3. Das Idealbild des Berufsstands und dessen Rhetorik
in der Leichenrede

In den Leichenpredigten wird in weitaus stirkerem Male als dies
in Selbstzeugnissen™ der Fall ist, ein hochgradig konstruiertes, auf
Vorgaben beruhendes, gruppen-spezifisches Idealmodell beschrie-
ben. Mallgeblich ist fiir die «Diener am Wort» ein {iber-individuel-
les, theologisch hergeleitetes und legitimiertes Modell der geistlichen
Standeschre (mit den oben angefithrten Einschrinkungen). In den
Predigten wird also zwangsldufig immer von einer abstrakten, nor-
mierenden Vorstellung ausgegangen. Fiir Selbsterkundung und
Autonomie des Individuum besteht kaum Raum. Eine artikulierte
Selbstthematisierung findet innerhalb vorgeschriebener bzw. vorge-

* Dieser Ansatz bei Sabine Holtz, Theologie und Alltag. Lehre und Leben in der
Predigt der Tiibinger Theologen 1550-1750, Tiibingen 1993. Norbert Haag,
Predigt und Gesellschaft. Die lutherische Orthodoxie in Ulm 1640-1740, Mainz
1992. Monika Hagenmaier, Predigt und Policey. Der gesellschaftspohitische Dis-
kurs zwischen Kirche und Obrigkeit in Ulm 1614-1639, Baden-Baden 1989.
Elfriede Moser-Rath, Dem Kirchenvolk die Leviten gelesen. Alltag im Spiegel
stiddeutscher Barockpredigten, Stuttgart 1991.

“ Sebastian  Leutert/Gudrun  Piller, Deutschschweizerische — Selbstzeugnisse
(1500-1800). Ein Forschungsbericht, in: Schweizerische Zeitschnift fir
Geschichte 49 (1999), Nr. 2, S. 197-221. Kaspar von Greyerz, Religion in the
Life of German and Swiss Autobiographers (sixteenth and early seventeenth cen-
turies), in: Ders. (Hg.), Religion and Society in Early modern Europe
1500-1800, London 1984, S. 223-241. Ders., Vorsehungsglaube und Kosmolo-
gie. Studien zu englischen Selbstzeugnissen des 17. Jahrhunderts (Verdffent-
lichungen des Deutschen Historischen Instituts London, Bd. 25), Géttin-
gen/Ziirich 1990. Ders./Hans Medick/P. Veit (Hg.), Von der dargestellten Per-
son zum erinnerten Ich: Europiische Selbstzeugnisse als historische Quellen

(1500—-1850) (Selbstzeugnisse der Neuzeit, Bd. 9), Koln 2001.



64 Andreas Wendland

gebener Bahnen und Begnffe statt, iiber die man sich letztendlich
noch nicht hinwegsetzen kann®.

Der individuelle «Diener am Wort», dessen Persdnlichkeit und
seine Lebenserfahrung® interessieren die Vortragenden demzufolge
nur insoweit, als sie dem dergestalt formulierten Anspruch gerecht
werden, ihn bekriftigen und mit Leben erfiillen. Davon abwei-
chende Charakteristika werden nach Moglichkeit {ibergangen
und/oder nur angedeutet: Fehlender Kindersegen und ausbleibende
Heirat gehéren genauso dazu wie mangelnder Amtseifer und
fehlende «Vorbildlichkeit» im Lebenswandel. Letzteres wiegt beson-
ders schwer, da Lehre und Lebenswandel sich decken sollen. Das gilt
bis zum Tod: So wie man lebt, so stirbt man auch®”. — Umgekehrt
wird z.B. der Tod auf der Kanzel bzw, in Ausiibung des Amtes als
«schoner Tod beschrieben. Der religiése Erfahrungsraum® wird in
diesem Falle stark von religiésen Ge- und Verboten limitiert.

Im Basel der Orthodoxie war — wie im tibrigen auch anderen Orts
— das einhundert Jahre zuvor zumindest rhetorisch reklamierte «Prie-
stertum aller Gliubigen» weder in der akademischen Lehre noch in
der Predigt Gegenstand vertiefter Erérterungen. Hier ging man ganz
im Sinne der Lehre Calvins von der géttlichen Stftung des Pfarr-
amtes aus, obwohl es natiirlich von Menschen bekleidet wird, die
dadurch Verantwortung und Autontit erhalten («Institutio Christi-
anae Religionis», 1559, IV, 1,1). Die von Gott dazu auserwihlten
Menschen versehen fiir ithn «Botendienste» (und das taucht genauso

“ David Warren Sabean, Selbsterkundung. Beichte und Abendmahl, in: Richard
van Diilmen (Hg.), Entdeckung des Ich. Die Geschichte der Individualisierung
vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Kéln/Weimar/Wien 2001, S. 145-162. Alos
Hahn, Idenutit und Selbstthematisierung, in: Ders./Volker Kapp (Hg.), Selbst-
thematisierung und Selbstzeugnis, Bekenntnis und Gestindnis, Frankfurt a.M.
1987, S. 9-24.

Dessen Konturen werden erkennbar in: Alexander Boesch, Liber familiarium
personalium, das ist, Verzeichnus wass sich mit mir, und der meinigen in meiner
hausshaltung, sonderliches begeben und zugetragen hatt. Lebensbericht und
Familiengeschichte des Toggenburger Pfarrers Alexander Boesch (1618—-1693).
Herausgegeben, kommentiert und eingeleitet von Lorenz Heiligensetzer ( Selbst-
Konstruktion, Bd. 1), Basel 2001.

Hierbei berufen sich Basels Pfarrer ausdriicklich auf die Tradition des hl. Augu-
stinus’. Siehe dafiir z.B. LR von Johann Reinhardt Ryff, Pfarrer in Liestal, Dekan
des Kapitels Liestal und Miinchenstein, fiir Leonhard Liitzelmann, Pfarrer in
Frenkendorf, Diakon in Liestal, ebenfalls Dekan des Kapitels Liestal und Miin-
chenstein, gest. 1657, in: UB Ki.Ar. G X 14, Nr. 24, S. 20.

Kaspar von Greyerz, Religiése Erfahrungsriume im Reformiertentum, in: Paul
Miinch (Hg.), «Erfahrungy als Kategorie der Friithneuzeitgeschichte (Historische
Zeitschnift, Betheft 31, Miinchen 2001), S. 317-332.

41

43



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 65

in den Basler Predigten auf), sind die Kiinder seines verborgenen
Willens und verkérpern ihn als «Hirten» und «Lehrer» (Eph 4, 11).
Durch ihren Mund werden die Gliubigen in seinem Wort unter-
wiesen. «Wer euch horet, der hoéret mich» behauptet Calvin unter
Riickgrift auf die Botschaft Christi an seine Jiinger vor seiner Him-
melfahrt (Apg 4), und stellt damit die «Diener im Wort» in eine Kon-
tinuitit zu den Aposteln (IV,1,9). Das so verstandene — und als sol-
ches zu chrende! — Amt ist ein wesentliches Kennzeichen der Kir-
che, der «Mutter» der Gliubigen (Institutio IV, 1,9: «ministrum
habet [ecclesia] verbi et honorat»). Durch das Predigtamt wird die
Kirche Gottes fortgeptlanzt™.

Es erscheint wie ein Echo der Lehre Calvins, wenn Antistes
Theodor Zwinger (1629 — 1654 Antistes) das Pfarramt folgender-
mallen definiert: «Zu dem Ende hat Christus das H. Predigtamt ein-
gesetzt/als ein ordentliches Mittel/dadurch unser Glaub/durch wel-
chen wir allein seelig werden/erwecket/gestercket/vermehret/und
erhalten werde. Dahin soll nun die Lehr und Predigt der Kirchen-
dieneren/unnd ihre ubrige Amtsverrichtung/sampt threm gantzem
Leben und Wandel/gerichtet seyn»®. — Geistliche werden hier als
Vorbilder dargestellt, die herausragende und tiberlegene Chnstlich-
keit in der eigenen Person verkorpern. Sie diirfen sich bei der Uber-
mittlung der gottlichen Botschaft von niemanden «das Maul binden
lassen» (ein immer wieder auftauchender Topos), sondern miissen
das Wort in seiner Reinheit und Eindeutigkeit jederzeit gegentiber
jedermann verkiinden.

Darin — und in der konstanten Mahnung der Gliubigen, sich auf
Erden an die gottlichen Gesetze zu halten und ithnen im Glauben
nachzuleben — sehen die Geistlichen ihre Hauptaufgabe. Dafiir tra-
gen sie vor Gott und den Gliubigen die Verantwortung®. Wenn sich
letztere dieser Botschaft entzichen oder sie sogar verachten, schligt
das in Anlehnung an Hebr. 13, 17 auf sie selbst zurtick: «Gehorchet
eweren Lehreren/dann sie wachen fiir ewere Seelen/als sie sollen
rechenschaftt geben/damit sie solches thuen mit freuden/und nicht
mit seuffzen: dann das were euch nicht gut.»” Selbst hdher gestellte
Mitglieder des Rates tun also gut daran, auf ihre Seelsorger zu horen.

* Soin LR von Peter Werenfels, Antistes, fiir Johann Heinrich Hoffmanns, Archi-
diakon, gest. 1687, in: Staatsarchiv Basel (im folgenden: StABS), LB 31, 42, S. 4.

“ LR fiir J. Pfeiffer (wie Anm. 13), S. 16.

* «Das Blut des Siinders wird von der Prediger Hand geforderet», LR von Johann
Jakob Frey, Pfarrer zu St. Leonhard, fiir Augustin Schnellen, des Rats und Kir-
cheniltester, gest. 1689, in: UB Ki.Ar. G X 30, Nr. 9, S. 10.

7 LR fiir Hans Jacob Beck, des Rats, gest. 1632, von (Johann) Jakob (I.) Brand-
miiller, Pfarrer zu St. Theodor, in: UBB Ki.Ar. G X 5, Nr. 33, S. 18.



66 Andreas Wendland

Die Verkiindung ist zwar hauptsichlich eine Lehraktivitit,
schliet aber dem Anspruch nach auch eine Funktion der Kirchen-
zucht ein. Und Basels Pfarrer reklamieren das Strafamt in der jewei-
ligen Kirchengemeinde und im Kirchenrat mit aller ihnen geboten
erscheinenden Deutlichkeit und Stringenz. Sie bekriftigen dabei
ausdriicklich, daB auch die Rite und andere hochgestellte Persén-
lichkeiten davon nicht ausgenommen werden kénnen: «Es erfordert
solches Gottes Befehl/Gott hat befohlen/auch die Obrigkeit zu stra-
fen»*. Und «strafen» meint hier zumindest vom Anspruch her nicht
lediglich «schalten» und/oder «anprangen», sondern den kirchlichen
Bann. Selbst wenn es de facto unmoglich war einen Rat vom
Abendmahl auszuschliessen, blieb der bereits von Oeckolampad
erhobene Anspruch darauf erhalten, auch wenn er in dieser Konse-
quenz nicht verwirklicht worden 1st¥. Die Geistlichen wissen sich
dabei im Einklang mit den Richtern und Propheten des Alten Testa-
ments, die thnen als Vorbilder und Richtschnur dienen®. Auf diese
scheinbar eindeutige Kette alttestamentlicher Gewihrsleute berufen
sich die Prediger mit grossem rhetorischem Aufwand immer wieder
gern, wie noch zu zeigen ist. Hinzu kommen die Kirchenviter: Als
ein leuchtendes Beispiel dient hier der hl. Ambrosius (Bischof v.
Mailand). Er belegte Kaiser Theodosius solange mit dem Bann, bis
der Imperator Busse tat. Basels Geistlichkeit nimmt ihren selbstdefi-
nierten Auftrag gegeniiber der eigenen Obrigkeit zumindest rheto-
risch ganz im Rahmen dieser ehrwiirdigen «Tradition» wahr: «Wel-
che das Straffen nicht héren kénnen/denen sagen wir mit Augu-
stino: «Emendate vitam, & nos emendabimus verba>, Besseret ewer
Leben/so wollen wir bessere Worte ausgeben.»”

Basels Rite als «christliche Obrigkeit»™ sind nach diesem weit ver-
breiteten Verstindnis «Pfleger» und «Saugammen» der Kirche, die sie
zu schiitzen und zu bewahren haben. Das Evangelium ist und bleibt
Richtschnur des politischen Handelns. Den «Dienern am Wort»

* LR fiir Augustin Schnellen, des Rats (wie Anm. 46), S. 9.

¥ Walter Kohler, Ziircher Ehegericht und Genfer Konsistorium, Band 1: Das Ziir-
cher Ehegericht und seine Auswirkung in der deutschen Schweiz zur Zeit
Zwinglis (Quellen und Abhandlungen zur schweizerischen Reformationsge-
schichte, Bd. 7), Leipzig 1932, S. 276-308.

LR fiir Chr. Hagenbach, (wie Anm. 25), S. 10.

LR von Theodor Zwinger, zu diesem Zeitpunkt noch Pfarrer zu St. Theodor,
fiir Johann Georg Gross, Dr theol., Pfarrer zu St. Peter, gest. 1630, in: UB Ki.Ar.
G X5, Nr. 9, S. 10. Dieser rhetorische Topos taucht auch in anderen Predigten
auf. Man schrieb ganz offensichtlich voneinander ab.

Karl Goetz, Die Verbindung von Kirche und Staat in der alten reformierten Kir-
che Basels, in: BZGA 40 (1941), S. 5-22.

5(

51

52



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 67

obliegt es, darauf immer wieder hinzuweisen®. Deshalb ist es auch
gerechtfertigt und stellt nicht etwa einen Ubergriff dar, die Obrig-
keit in allgemein gehaltenen Worten zu ermahnen, das bestehende
Recht durchzusetzen und als gerechte Richter zu walten™. In die-
sem Zusammenhang von einer gewollten Rivalitit zwischen kirch-
licher und weltlicher Macht, zwischen «geistlichem und weltlichem
Imperium» sprechen zu wollen®, fiihrt zu weit. Wie sich bei ande-
ren Gelegenheiten (z.B. dem Bauernkrieg von 1653 und den 1691er
Unruhen) zeigte, war zumindest die fithrende Stadtgeistlichkeit nur
allzu bereit, dem Rat freie Hand zu gewihren und dessen Vorgehen
gegen «ungehorsame Untertanen» mitzutragen. Sie sah darin keinen
Widerspruch.

Trotz oder gerade wegen der hohen Anspriiche, die das Amt dem
einzelnen Inhaber aus dieser Optik gewissermassen aufbiirdet, tiben
sich Basels Pfarrer in demonstrativer Bescheidenheit. Sie lassen kei-
nen Zweifel daran aufkommen, daB sie selbst, als fehlbare und
schwache Individuen, nur «rdische GefiBe»* sind (ein typischer, auf
2. Kor. 4, 7 beruhender, noch im 18. Jahrhundert zu beobachtender
Topos), die ihrer Aufgabe aus eigener Kraft eigentlich nie gerecht
werden kénnen. Diese immer wieder beteuerte «Schwachheit» und
«Zerknirschung» des einzelnen’ lassen sich allerdings mitunter nur
miithsam mit den Anspriichen vereinbaren, die im gleichen Atemzug
formuliert werden.

Selbst wenn man die hierbei besonders stark zutage tretende rhe-
torica divina® berticksichtigt, so bleibt doch festzuhalten, dass ein
immer wieder thematisiertes Spannungsverhiltnis besteht, welches
fir das StandesbewuBtsein der Basler Pfarrer kennzeichnend ist:

*® Beispielhaft dafiir die 1668 gehaltene Predigt von Peter Werenfels, zu diesem
Zeitpunkt Archidiakon am Miinster: «Von der Bestellung des Regiments/nach
anleitung der Worten/Gen.41. V.38. Da Pharao in gehaltenem Rath den from-
men Joseph zum Regenten und Fiirsten iiber Egyptenland fiirgeschlagen [...]», in:
UB Basel Frey.-Gryn. K (IIL.) (4), Nr. 15, besonders S. 7ff und S. 16ff.

* LR fiir J.J. Altenburger (wie Anm. 31), S. 7.

® Geiger (wie Anm. 3) , S. 206.

* LR von Hieronymus (I.) Burckhardt, Antistes, fiir Andreas (I.) Merian, Pfarrer zu
St. Theodor, gest. 1725, in: StABS, LA 1725 Mai 9, S. 44: «Prediger tragen den
Schatz des Evangelii in irrdischen Geflissen».

7 «Gott vollendet seine Kraft in ihrer Schwachheit/sie rithmen sich allein der
Gnade Gottes». LR fiir ].J. Altenburger (wie Anm. 31), Nr. 26, S. 19. — Man ver-
gleiche auch die entsprechenden Ausfiihrungen in der LR von Peter Werenfels,
zu diesem Zeitpunkt noch Archidiakon, spiter Antistes, fiir Franz von Speyr,
Pfarrer an der Barfiisser-Kirche und dem Spital, gest. 1669, in: UB Ki.Ar. G X
19, Nr. 26, S. 26ft.

* Dieser Begriff bei Marc Fumaroli, L'Age de I'éloquence. Rhétorique et «res
literaria» de la Renaissance au seuil de 'époque classique, Paris 1994, S. 116£t.



68 Andreas Wendland

nimlich die offensiv vertretene chrzeugung, «Gesandte Christi»
und «Diener an seinem Wort» zu sein, und gleichzeitig nur als ein
von allen miBachteter «Kehrwisch» und «FuBlsudel der Weltp»”
behandelt zu werden. Das Motiv der wohligen Geplagtheit ist aller-
dings kein Spezifikum der Basler; sie begegnet auch bei den lutheri-

schen Konkurrenten®.

4. Die Konstruktion von Amts- und Selbstverstindnis
im Diskurs der Leichenreden

Be1 der Betrachtung der Reflexionen, die in den Leichenreden
angestellt werden, fillt auf, dass sich die «Diener am Wort» nicht nur
offentlich dariiber Rechenschaft geben, was ithr Amt ausmacht und
wie die Inhaber es zu versehen haben. Unmittelbar damit verkniipft
ist flir sic ganz pragmatisch die Frage nach handlungsleitenden Vor-
bildern. Dies sind im vorliegenden Falle die «Propheten» des Alten
Isracl, in deren Nachfolge sich die Pfarrer als «Wichter» und
«Mahner» der Basler polis gerne sehen wiirden. Daneben ist aber fest-
stellbar, dass auch die frith-chnistlichen Glaubenszeugen und Mirty-
rer fiir die Prediger eine grosse Aktualitit besitzen. Thr Leben und
Leiden wird im Sinne der reformierten Ekklesiologie neu gedeutet
und dient auch den «Dienern am Wort» als leuchtendes Beispiel der
Standfestigkeit. In diesem Zusammenhang gewinnen auch Patristik
und Kirchengeschichte wieder an Bedeutung. Jedenfalls wird in
den Leichenreden bemerkenswert oft auf entsprechende Beispiele
zurtickgegntten.

Gleichzeitig fragen sich die Pfarrer angesichts der illustren Vorbil-
der, denen nachzueifern alles andere als leicht ist, was sie selbst nach
threm Tod zu gewirtigen haben. Wie erlangt der einzelne Geistliche
nach Malgabe der reformierten Lehre von der Gnadenwahl und der
Rechtfertigung das erhoftte und ersehnte Heil? Worin besteht — um
es in der Sprache der Predigten zu sagen — die «Krone des Lebens»?
Und auf welche «Belohnung» kénnen die Pfarrer hoffen, wenn sie
thren Pflichten auf Erden nachkommen? Diese Fragen waren ihnen
ganz offensichtlich wichtig, denn sie werden in den Leichenreden
immer wieder gestellt.

¥ LR fiir Wolfgang Meyer (wie Anm. 27), S. 33.

* Hans-Christoph Rublack, «Der wohlgeplagte Priester»: Vom Selbstverstindnis
lutherischer Geistlichkeit im Zeitalter der Orthodoxie, in: Zeitschrift fiir Histo-
rische Forschung 16 (1989), S. 1-30.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 69
4.1 Das Prophetentum des Alten Testaments

Basels «Knechte Gottes» vergleichen thr mithsames, entbehrungs-
reiches Gewerbe mit den «Rufern» im alten Israel und finden sich in
thnen wieder. Sie betonen in der Predigt nur nebenbei deren Funk-
tion als Offenbarungsorgan Gottes, das dazu befihigt 1st, Vorhersa-
gen zu treffen. Vielmehr ist es ihnen um das den alttestamentlichen
Propheten eigene Sendungsbewultsein zu tun, das diese aus dem
Zwang einer héheren Notwendigkeit sprechen und handeln liB3t
und sie damit — wie z.B. Jeremia — in tragische Konflikte verstricken
kann. Basels Seelsorger denken dabei an ihre eigenen Konflikte mit
der Obrigkeit und den Gemeinden. Fiir sie 1st die Vergleichbarkeit
oftensichtlich.

Aber damit nicht genug. Amos, Daniel, Ezechiel, Samuel, Jesaja,
Jeremia — sie alle verkiindeten nicht nur den Willen Gottes und
mahnten, ithn zu befolgen. Schon bei Calvin sind die Propheten
Ausleger des Gesetzes und wollen auf seinen eigentlichen Sinn hin-
weisen”. Sie verstanden sich als «Werkzeuge Gottes», die noch zu
Lebzeiten entsprechend ausgezeichnet wurden. Als in den Predigten
oft herangezogenes Beispiel mag hier die «Entriickung» Elias® 1im 2.
Buch der Konige, 2. Kap., Vers 9-12 gelten. Die Verbindung liegt
darin, dal3 Basels Pfarrer fiir sich in Anspruch nehmen, wie die Pro-
pheten fiir die Sache Gottes einzutreten und immer dann ihre
Stimme zu erheben und zu mahnen, wenn seine Rechte geschmiilert
werden.

Der damit indirekt erhobene geistliche Leitungsanspruch ist inso-
fern mit der reformierten Lehre von der Heilsgerechtigkeit Gottes
kompatibel, als sich auch an den Propheten Gottes Gnadenratschluf3
unter Beweis stellt. AuBerdem — und das schwingt unterschwellig
auch mit — kritisieren die so verstandenen Propheten die Gesell-
schaft, in der sie wirken, nach Mal3gabe und im Lichte dessen, was
ihrer Auffassung nach die gottliche Norm darstellt, fiir deren Auf-
rechterhaltung sie kimpfen. Niemand darf im «Siindenschlap ver-
harren! — Derlei Anspriiche sind im Basel der Orthodoxie zwar
durchaus umstritten, und die Geistlichen werden ithnen oft genug in
keiner Weise gerecht. Der in den Predigten formulierte Anspruch
bleibt davon aber unbertihrt.

" Henning Graf Reventlow, Epochen der Bibelauslegung, 3. Bd.: Renaissance,
R eformation, Humanismus, Miinchen 1997, S. 125



70 Andreas Wendland

4.2 Der Umgang mit kirchlichen
Traditionsbestinden — theologia patristica

Die literarische Hinterlassenschaft der Kirchenviter war eine
Quelle, aus der nicht nur Calvin flir sein Werk geschopft hat. Die Kir-
chenviter und -Lehrer des «patristischen Zeitalters» bleiben auch in
Basel eine Autoritit allerersten Ranges. Dabei1 gilt formal, daB} sich die
Wahrheit der eigenen theologischen Lehre und des eigenen Bibelver-
stindnisses durch die Berufung auf «Viter» bezeugt. Oder in den Wor-
ten des reformierten Theologen Abraham Scultetus: «Durch den duBe-
ren Konsens der Kirchenlehrer wird das innere Zeugnis des Heiligen
Geistes tiber die evangelische Wahrheit gestirkt.»”. Sie sind freilich
nach reformiertem Verstindnis keine der Bibel vorgeordneten Auto-
ntiten. Das klingt weit unverfinglicher, als es tatsichlich gehandhabt
wurde, denn in den Basler Leichenreden werden die «Viter» dergestalt
herangezogen, dass sie die Herausgehobenheit und Ehre der «Diener
am Wort» bestitigen und bekriftigen. Zwischen den frithen Kirchen-
vditern und Mirtyrern wird eine Traditionslinie hin zu Zwingli und
Calvin konstruiert, die als deren rechtgeleitete Nachfolger erachtet
werden®. In diesem Zusammenhang sind die Viter fiir die praktsche
Theologie also nicht nur «niitzlich», sondern fiir die Konkretisierung
und Verbildlichung des eigenen Anspruches nahezu unentbehrlich.

Die Schriften eines Hieronymus (um 347-419/420, einer der
vier lateinischen Kirchenviter) oder eines Gregor (der Jiingere) von
Nazianz und Johannes Chrysostomus (330-390 und 344/354-407,
griechische Kirchenviter) waren schon fiir die Basler Reformatoren
des 16. Jahrhunderts (bekanntestes Beispiel: Oekolampad) in ihren
Aussagen tiber das Amt erkenntnisleitend. Dieser Riickgrift auf die
Patristik unter Beibehaltung der strengen oftenbahrungstheologischen
Prinzipien der reformierten Theologie ist ein typisches Kennzeichen
der hier interessierenden Texte. Die Lehren und Beispiele der «recht-
geleiteten Kirchenlehrer» werden oft und gerne angefiihrt. Das ist kein
Zufall, denn deren Schriften® enthalten gerade hinsichtlich der Diener
am Wort Aussagen, die den Pfarrern ein Mittel an die Hand geben,
sich selbst und ihr Handeln in der Gegenwart, so wie sie es erleben, zu

** Zatiert nach dem Beitrag zur «Patristik» von Ekkehard Miihlenberg in: TRE 26
(1996), S. 97-106, dort S. 100.

* LR von Melchior Hertenstein, zu diesem Zeitpunkt zweiter Helfer zu St. Peter, fiir
Johannes Gemnler, Pfarrer zu St. Peter, gest. 1656, in: UB Ki.Ar. G X 14, Nr. 3,S. 9.

* Hierflir exemplarisch: Rudolf Brindle, Johannes Chrysostomus. Bischof, Refor-
mer, Mirtyrer, Stuttgart 1999. Ders., «Gott wird nicht allein durch richtige Dog-
men, sondern auch durch einen guten Lebenswandel verherrlicht.» Zur Verhilt-
nisbestimmung von Glaube und Werken bei Johannes Chrysostomus, in: Theo-
logische Zeitschrift 55 (1999), S. 121-154.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 71

begreifen und zu rechtfertigen. Die weiter unter folgenden Beispiele
werden das belegen.

Die Gelehrten der Scholastik und deren Lehrgebiude sind fiir die
reformierten — auch die lutherischen — Theologen und Geistlichen seit
der Reformation allerdings nicht mehr im selben Masse relevant wie
noch im Mittelalter. Das spiegelt sich in den Predigten wider, denn
auch Thomas von Aquin, der fiir die katholische Theologie nach dem
Konzil von Trient wiederbelebt wird und eine unerhorte Aufwertung
erfihrt, ist aus dem von den Reformierten anerkannten altchristlichen
und kirchlichen Traditionsbestand entfernt worden. In der Forschung
ist darauf hingewiesen worden, dal} anderen herausragenden mittelal-
terlichen Kirchengelehrten dieses Schicksal nicht widerfahren ist: Die
Lehren des Bernhard von Clairvaux und des Simon von Cascia (=
Simon Fidati) waren der «neuen» Lehre der Reformatoren wesentlich
kongenialer und blieben Bestandteil des sich nun mit Macht formie-
renden orthodoxen Lehrgebiudes. Das kann man auch in den Predig-
ten nachweisen.

Aus den Werken anderer alt-christiicher Kirchenviter schopfen die
Geistlichen hingegen auch noch im 17. Jahrhundert. Es ist gewil3
kein Zufall, daB zum Beispiel die «Kirchengeschichte» des Eusebios v.
Caesarea (um 260-339) fiir die reformierten Diener am Wort Gottes
besonders niitzliche Lehren bereitzuhalten scheint, die sie auch in ihre
Predigten einbauen. Das diirfte darauf zuriickzufiihren sein, daB3 Eusebios
als erster Verfasser einer christlichen Kirchengeschichte nicht nur der
tiberzeugte Herold eines hellenisierten Christentums war, das das Hei-
dentum geistig iiberwandt, sondern im Bund mit dem christlichen Herr-
scher eine neue Weltordnung begriinden wollte. Letzteres passte schein-
bar gut zu den Uberlegungen reformierter Theologen iiber die Aufga-
ben der Obrigkeit im «inneren» und «duBeren» Kirchenraum. Und die
Ehrerbietung und Riicksicht, die Kaiser Konstantin bei Eusebius schein-
bar den frith-christlichen «Dienern Gottes» an den Tag legte, erschien
den Basler Geistlichen als iiberzeugendes Exempel einer ruhmreichen
Vergangenheit, an der man sich in der Gegenwart zu orientieren hatte®.

* So z.B. in der LR fiir F. v. Speyr (wie Anm. 57), S. 12: «Die Zuhérer sollen die
Wiirdigkeit und Nutzbarkeit des Predigtampts [...] um ihres Wercks willen herz-
lich lieben; ithnen/wann sie nach ausweisung ihres Ampts straffen/schelten/ver-
mahnen/nicht gram werden: wann sie sich als Menschen iibersehen/ihre
Fihler/so gut als mdglich zum besten deuten/und mit ihnen in ihren Schwach-
heiten gedult haben; nach dem Exempel Constantini des Grossen/welcher auff
dem Nicenischen Concilio die Kligten/so die Prediger schrifftlich wider einan-
der eingegeben/zwar angenommen und gelesen; aber alsbald flir ihren Augen
verbrannt/und sie zur Einigkeit vermahnet: auch mehrmalen sich vernemmen
lassen/wann er sehen sollte einen Kirchendiener in einer schwiren Siind
ligen/wolte er selbs sein Kleid iiber ithn decken.»



72 Andreas Wendland

Vergleichbares gilt fiir den kleinasiatischen Theologen Irenius
(um 115 — 202, ab 178 Bischof von Lyon und ein Heiliger der
Katholischen Kirche, dessen Reliquien von den Hugenotten im vor-
angegangenen Jahrhundert noch geschindet worden waren. Basels
Prediger schopften fiir ihre Zwecke nicht etwa aus seinen Uberle-
gungen {iber die Einheit des Schopfer- und Erlosergottes und die
reale Erlésung der Menschennatur zu géttlichem Wesen in Christus,
sondern auf dessen im Jahr 156 verfaB3ten ausfiihrlichen Bericht tiber
das Martyrium Polykarps von Smyrna (um 70 — 156). Er gilt heute
als iltestes Zeugnis der Heiligenverehrung. Warum interessierten
sich die reformierten Geistlichen ausgerechnet fiir ihn? Warum bau-
ten sie Elemente aus seiner vita in ihre Predigten ein?

Polykarp von Smyrna war einer der frith-chnstlichen Protomiir-
tyrer. Er steht in den Predigten fiir Werte, die die «Diener am Wort»
fiir sich in Anspruch nehmen, nimlich Treue gegeniiber Gott und
seiner Gemeinde, die Zeugenschaft in der Nachfolge Christi und die
ertorderliche Standhaftigkeit auch und gerade in der Verfolgung.
Deshalb 1st das Schicksal dieses heute nicht mehr sehr bekannten
Heiligen fiir die Basler Pfarrer des 17. Jahrhunderts hochaktuell. Sein
Martyrium wird — sicher auch wegen seines «Unterhaltungswerts» —
in aller epischen Breite erzihlt®.

Die besondere «Treuer, die einen Geistlichen auszeichnen sollte,
wird 1hn — das ist die Konsequenz — auch dazu befihigen, in die Ful3-
stapfen des hl. Polykarps zu treten. Das sind Vorstellungen, von
denen man nicht unbedingt erwarten wiirde, sie aus dem Mund
reformierter «Diener am Wort» zu horen. Sie belegen, dass es auch
fir die Reformierten ein Ideal war, «Zeugnis» fiir die eigene Glau-
benswahrheit abzulegen und sie zu bekriftigen. Martyrium und
Zeugenschaft fiir das gereinigte Wort Gottes begegnen nicht nur
immer wieder in den barocken Flug-, Streit- und Erbauungsschrif-
ten der Reformierten; sie haben auch einen theologischen, den
Glauben bekriftigenden Gehalt, der — wie das Basler Beispiel belegt
—auch iiber die Leichenpredigten vermittelt wird. HeiligmiBigkeit
— allerdings nicht in der Form eines um Fiirsprache anzuflehenden,
Wunder bewirkenden Heiligen — gilt auch den Reformierten als

* z.B. LR fiir Wolfgang Meyer (wie Anm. 27), S. 16, und LR von Theodor Zwin-
ger, Antistes, fiir Johannes Molitor, Pfarrer in Riehen, gest. 1631, in: UB Ki. Ar.
G X 5,Nr. 19, S. 8.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 73

Zeichen gottlicher Erwihlung und ist in diesem theologisch umge-
deuteten Sinn durchaus noch von Bedeutung®.

4.3 Die Frage der besonderen «Belohnung»

Kaum verhiillt wird in den Predigten angedeutet, dal3 die Geistli-
chen sich besonders gute Hoffnungen auf Gottes Gerechtigkeit
machen koénnen — jedenfalls dann, wenn sie ithre besondere Treue-
pflicht gegeniiber Gott erfiillt haben! Ganz im Sinne der reformier-
ten Theologie wird dies allerdings ausdriicklich nicht mit einer
etwaigen besonderen «Werkgerechtigkeit» der «Diener am Wort»
begriindet. Pfarrer Jakob Brandmiiller betont in seiner Leichenrede
fir den verstorbenen Rat Hans Jakob Beck vielmehr ausdriicklich,
«dal} wir uns nicht decken kdénnen mit den zerrissenen Lumpen
unscrer eygenen Gerechtigkeit»™. Das Wirken eines verstorbenen
Seelsorgers mag 1m einzelnen noch so verdienstvoll gewesen sein,
doch das begriindet fiir sich genommen noch keine Gerechtigkeit
vor Gott, die allein die «<Krone des ewigen Lebens» sichert.

Warum bestehen fiir den einzelnen Geistlichen dennoch Aussicht
auf gottliches Heil und das allein zihlende ewige Leben? Die Ant-
wort ist, da} thnen diese besondere «Belohnung» aus ithrer «Zeugen-
schaft» und, wie wir sahen: herausragender «Treue» vor Gott in
Glauben und Beruf erwichst. Sie beruht allerdings wie bei allen
anderen Menschen und «Stinden» allein auf géttlicher Verheissung
und Gnade. Aber die Prediger kénnen sich schon zu Lebzeiten
besondere Hoffnungen darauf machen. Pfarrer Wolfgang Meyer,
Doktor der Theologie und seit 1612 Professor fiir Dogmatik, dane-
ben von 1630 bis 1653 Archidiakon am Basler Miinster”, kleidete
dies in die folgenden Worte: «Dann Christus hat uns dieselbige
[gemeint ist die Krone des Lebens, A.W.] mit seinen Verdiensten
erworben. Er fanget auch solche Belohnung an in diesem Leben
mitzuteilen: bi} er dieselbige in jenem Leben an uns wird vollen-
den.»™ Die guten Werke begriinden das Heil zwar nicht, aber sie

" Dazu Gottfried Hammann, Sainteté et martyre selon la tradition protestante, in:

Pierre Centlivres (Hg.), Saints, sainteté et martyre. La fabrication de 'exempla-

nité. Actes du colloque de Neuchitel, 27-28 novembre 1997, Neuchitel/Paris

2001, S. 27-67. Andreas Wendland, Patire per vincere: il martirio e la costruzione

dell’ identita confessionale, in: Bollettino della Societa storica Valtellinese no. 55

(2002), S. 143-157.

“ LR fiir H.J. Beck, des Rats (wie Anm. 47), S. 19.

* Karl Gauss, Basilea Reformata. Die Gemeinden der Kirche Basel Stadt und Land
und 1hre Pfarrer seit der Reformation bis zur Gegenwart, Basel 1930, S. 113.

" LR fir Wolfgang Meyer (wie Anm. 27), S. 30.



74 Andreas Wendland

bezeugen es! Dieser Syllogismus practicus erlaubt es zumindest
grundsitzlich allen Gliubigen (wie auch in den Predigten einge-
riumt wird), «zum gottlichen Ratschlul3 vorzudringen und so die
GewiBheit 1thres Heils zu erlangen»”.

Damit i1st man im Einklang mit der «offiziellen», an der Univer-
sitit Basel gelehrten Theologie: Johannes Wolleb (Antistes 1618 —
1629) hat in seinem weit {iber Basel hinaus verbreiteten Handbuch
«Compendium christianae theologiae» (verfaB3t 1626) die reformierte
Heilskette folgendermalen geschildert: Gott hat eingesetzt, Christus
hat das Verdienst erworben, das Wort verheil3en, die Sakramente
versiegelt, der Glaube nimmt an, der Mund bekennt, die Werke
bezeugen. Die Geistlichen positionieren sich innerhalb dieser theo-
logisch hergeleiteten Heilskette und wenden sie auf ithre Profession
an. Sie sehen sich in einem besonderen, geradezu exklusiven Treue-
verhiltnis zu Gott. Thre «Belohnung» wird darin bestehen, «daB sie
tiber alle Giiter des Herren aller Herren/sollen gesetzet werden/und
also beydes die héchste Ehr/wie auch den hochsten Reichthum
erlangen.»”

5. Theologische Norm und geistliche Ortsbestimmung zwischen Anspruch
und sozialer Wirklichkeit”

5.1. Amterpraktiken — Berufung — Karriere — Korruption

In den Leichenreden reagieren die Geistlichen mitunter auch auf
unerwiinschte, den eigenen Berufsstand schidigende Aspekte der
Basler Amterokonomie. Damit sind vor allem die sogenannten
«Praktiken» zur Erlangung eines Amtes — sei es nun ein weltliches
oder ein geistliches — gemeint. Basels «Diener am Wort» konnten
sich den damit verbundenen Zwingen nicht entziehen, wollten sie
es zu etwas bringen. Trotzdem — oder gerade deshalb — wurde der
Missbrauch bei der Wahl stidtischer und kirchlicher Amtstriger auch
in den Predigten thematisiert.

Den Zorn der Prediger erregte dabei nicht so sehr das Auswahl-
verfahren an sich, dass mit aufreizender Selbstverstindlichkeit auf

" Fatio, wie Anm. 24, in: TRE 25 (1995), S. 488.

7 LR fur JJ. Altenburger (wie Anm. 31), S.20.

” Hierfiir methodische Uberlegungen in: Werner Welzig (Hg.), Predigt und soziale
Wirklichkeit: Beitrige zur Erforschung der Predigtliteratur (Daphnis 10 (1981),
Nr. 1), Amsterdam 1981.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 75

weltliche und kirchliche Amter gleichermassen angewendet wurde.
Los bzw. Ballotierung waren den Geistlichen der Orthodoxie jeden-
falls so lange kein Stein des Anstosses, als es dabei mit rechten Din-
gen zuging und das geistliche Amt nicht kiuflich war. Gerade das
war aber oft nicht der Fall. Basels «Diener am Wort» beklagen sich
liber die immer wieder auftretenden Unregelmissigkeiten. Sie
bedauern ganz offen, dass dadurch mitunter nicht qualifizierte Kan-
didaten ein geistliches Amt erlangen. Die unter MiBBachtung der gel-
tenden Auswahlverfahren bestellten «Amtsbriider» werden als «Miet-
linge» bezeichnet, also einem Begrift aus Joh. 10, 12ff., der unter den
gegebenen Umstinden ausgesprochen negativ besetzt war.

In jedem Fall empfand es die Geistlichkeit als unertriglich, Ein-
dringlinge — also Minner ohne rechtmiBig ergangenen Ruf — in
thren Rethen zu wissen”™. Sie wurden so deutlich, wie dies in einer
Leichenrede geboten erschien, verurteilt: «Solche Liufter und Prac-
ticanten sind der Kirche Schandflecke und Schaden»™. Denn abge-
sehen von zunichte gemachten Karrierehoffnungen beschidigten die
«Praktiken» den Anspruch, der mit dem Lehr- und Wichteramt ver-
bunden wurde. Wenn dergleichen im «weltlichen Regiment» fiir die
«obrigkeitlichen Amter» vorkomme, sei das zu verwerfen. Noch
schlimmer sei es aber, wenn sich ein Prediger dieser Siinde schuldig
gemacht habe. Denn wie sollte er nun glaubwiirdig den Anspruch
erheben, andere fiir derartige Vergehen zu ermahnen und zu bestrafen?

Mit dem «Ablauffen» des Kirchenrats und der Gemeindevorstinde
reflektierten die Redner Krisenerscheinungen und Unregelmissig-
keiten in der Rekrutierung und Berufung. Denn die Kandidaten fiir
eine gut dotierte stidtische Pfarrei versuchten hiufig, die Wahl in
threm Sinne zu beeinflussen. Sie erfolgte formal zwar unter drei
Bewerbern, wobei das Los bzw. das Ballot-Verfahren entschied.
Aber dieses scheinbar unparteiische Prozedere scheint nicht verhin-
dert zu haben, dass die Riite bzw. die dahinter stehende Familien im
Vorfeld ihren Einfluss geltend machten, um einen ithnen genechmen
Bewerber durchzubringen. Dabei kam es immer wieder zu Unstim-
migkeiten und Streitigkeiten unter den Konkurrenten. Die Prediger
hatten mit einiger Sicherheit konkrete Fille aus threm Umfeld vor
Augen. Allerdings empfahl es sich nicht, bei dieser Kritik zu sehr ins
einzelne zu gehen. Denn das hitte als ein Angnff auf die Autoritit
des Rates gedeutet werden kdnnen, und wire im iibrigen der Kar-
riere des einzelnen Geistlichen mit einiger Sicherheit abtriglich

™ LR fiir W. Meyer (wie Anm. 27), S. 10.
" LR fur . Pfeiffer (wie Anm. 13), S. 9.



76 Andreas Wendland

gewesen. — Stattdessen blieb es bei versteckten, aber trotzdem ver-
stindlichen Hinweisen wie diesem: Getreue Diener am Wort diirfen
nicht aus Karrieretiberlegungen heraus dem Beispiel des Schmeich-
lers Basilius Camaterus folgen. Dieser wollte Patriarch von Konstan-
tinopel werden, und versprach dem Kaiser angeblich, sich in allem
ganz nach dessen Willen richten zu wollen™. Es mochte nach
Ansicht des Redners auch in Basel nahe liegen, dem schlechten Bei-
spiel des Camaterus zu folgen und der Obrigkeit entsprechende Ver-
sprechungen zu machen, um die eigene Karriere zu férdern. Aber
ein angehender «Diener am Wort» musste dieser Versuchung auf
jeden Fall widerstehen.

Hier wird mit einem Beispiel aus der antiken Kirchengeschichte
ein sehr konkretes Basler Ubel beschrieben, das jeder Pfarrer selbst
beobachten konnte. Bestimmten, einfluBBreichen Geschlechtern fiel
es leichter, einem der thren zu einem Pfarramt zu verhelfen. Und der
familidre Hintergrund wurde von jedem Prediger in seiner Leichen-
rede mitbedacht. Die Abstammung von einem der alten, «ehrwiirdi-
gen» Geschlechter, das der Kirche bereits Pfarrer gestellt hatte,
wurde als positiv und erfolgversprechend betrachtet. Es darf wohl
davon ausgegangen werden: Basels Kirchendiener wussten nur zu
genau, dass die «richtige» Herkunft fiir die Berufung in ein geistliches
Amt und den weiteren beruflichen Werdegang noch vor der forma-
len Qualifikation und moralischer Integritit rangierte. Jakob Pfeiffer,
Ptarrer zu St. Elisabeth, dankte nach dem Zeugnis Theodor Zwin-
gers seinem Schopfer noch aut' dem Sterbebett datiir, dass er 1thn trotz
seiner Abstammung «ex fece vulgi» zu seinem Dienst in der Kirche
«erhoben» habe. Der Antistes sprach ausnahmsweise auch die Pro-
bleme an, die damit einhergehen konnten: «Man findet/welche
thnen [= den Pfarrern, A.W.] thre Wort und Rede unterstehen zu
meisteren/und flirzuschreiben/was oder wie sie predigen sollen [...]
vermeynen/sie seien zu hoch/das Predigtamt habe thnen nichts eyn-
zureden [...] Man findet deren/welche thnen ihr geringes Hirkom-
men auffrucken.»” Der Verstorbene hatte im Ehegericht gesessen
und sich dort wegen seines Eifers, der vielen Hohergestellten ent-
schieden zu weit ging, einflussreiche Feinde gemacht. Er war 1n sei-
nem «sonderbaren Ernst und Eyfer/Stinden und Laster zu stratten»”,
entschieden zu weit gegangen. Und er erfrechte sich dessen unge-
achtet des Makels seiner Herkunft.

* LR fiir J.G. Gross (wie Anm. 51), S. 22f.
7 LR fiir J. Pfeiffer (wie Anm. 13), S. 20.
™ Ebd., S. 24.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 77

Hier ist mit den Hiinden zu greifen, dass das geistliche Amt nicht
losgeldst vom sozialen Herkommen betrachtet werden kann. Weder
in der Stadt noch auf dem Land wurde der Anspruch, der in den Lei-
chenpredigten formuliert wurde, ohne weiteres anerkannt. Soziale
Ebenbiirtigkeit — sei es im Herkommen, sei es auf der materiellen
Ebene — spielte eben auch bei Lehre und Verkiindung eine gewich-
tige Rolle. Und weil das so war, beharrten die Pfarrer in thren Lei-
chenreden weiterhin auf dem Aspekt der «gdttlichen Berufung» in
das Amt: Gottes Wirken zeigte sich nach diesem Verstindnis sowohl
in der Wahl einer christlichen Gemeinde als auch der formal kor-
rekten Berufung durch den Kirchenrat. Matthius Merian kleidete
dies in seiner Abschiedspredigt an seine Gemeinde (=Wolfisheim in
der oberen Grafschaft Hanau-Lichtenberg, nérdlich von Stra8burg)
in die folgenden Worte:

qetzund mich wiederumb von dieser Gemeinde zu dem Predigtampt in
der Statt Basel/meinem Vatterland eynhillig und ordentlicher Weis vociren
und beruffen zu lassen; als hab ich diesen Beruft/weil er gietlich und recht-
miBig ist/darzu auch mein Vatterland anbetriftt/und zwar eben die
Gemeinde/darin - ich  gebohren und aufterzogen bin  [St.Theodor,
A.W.]/nit ausschlagen kénnen/sondern demselben zu folgen mich schuldig
und verbunden erkant»”.

Der Ruf war also auch in diesem Falle von Gott ausgegangen.
Deshalb war es vertretbar, die Gemeinde Wolfisheim zu verlassen.
Die in den Predigten vertretene theologische Norm wird also auch
in der Praxis aufrecht erhalten, obwohl — oder gerade weil — der
Anspruch auf Mitsprache und Ebenbiirtigkeit, den die Geistlichkeit
iiber die Vier-Stindelehre formuliert, keineswegs unangetochten ist.

5.2. Gelebte Vorbildlichkeit und unehrenhaftes Verhalten

Das Leitbild der gelebten Vorbildlichkeit («unstriftliches Fiirbild
der Herde») des Geistlichen war auch fiir das Amtsverstindnis der
Basler Hirten von zentraler Bedeutung. «Unstriflicher Lebenswan-
del» beinhaltete demnach, «gelinde» zu leben, keinen Hader mit den
Mitmenschen zu suchen, nicht geizig zu sein, dem eigenen «Haus»
gewissenhaft vorzustehen, die eigenen Kinder in Gehorsam und
Ehrbarkeit aufzuziechen und sich aller Laster (worunter vor allem

" Abschiedspredigt des Matthiius Merian an die Gemeinde Wolfisheim, 5.4.1668,
in: UB Frey.-Gryn. K III 4, Nr. 5, S. 6.



78 Andreas Wendland

eheliche Untreue, Trunkenheit und Raufhindel verstanden wur-
den) zu enthalten.

Diese Anforderungen an den einzelnen Geistlichen waren mit-
nichten neu. Allerdings entwickelten die orthoxen Geistlichen hin-
sichtlich des Lebenswandels ihrer Amtsbriider eine besonders ausge-
prigte Sensibilitit. Sie ist nicht nur bei moralischen Verfehlungen
sptirbar, sondern auch bei Handlungen, die die nun zunehmend
wichtigere eigene Wiirde tangierten. Hier gab es Probleme, die mit
dem sonst gebotenen Verweis auf die Schrift nicht ohne weiteres
gelost oder befriedigend «erklirt» werden konnten. Gemeint sind
sogenannte «unehrliche Hanthierungen» (wie z.B. der Handel und
Verkauf von Wein) und die «Hindel der Nahrungp, also wirtschaft-
liche Schwienigkeiten, die nicht nur den einzelnen Geistlichen
betrafen, sondern auch zu Konflikten mit der Gemeinde (etwa iiber
Abgaben und Gebiihren) fiihren konnten®. Darunter litt die «Wiir-
digkeit und Nutzbarkeit des Predigtamtes», und zwar besonders
dann, wenn es den Amtsinhabern nicht gelang, sich aus diesen
Zwingen zu l6sen. Noch viel schlimmer war es, wenn sie ihnen
erlagen und die Wiirde des geistlichen Standes verletzten®.

Es wiire interessant, niheren Aufschluf3 dariiber zu erhalten, was
nach diesem Verstindnis noch im Einklang mit der reklamierten
Ehre stand, und was bereits als verwerflich galt. Die Redner wollten
diesen sensiblen Punkt in den Leichenpredigten offenbar nicht kon-
kretisieren. Hypothetisch kénnte man davon ausgehen, dass zum
Beispiel der Acker- und Gartenbau durch den Pfarrer und/oder des-
sen Frau respektive hiusliche Bedienstete zumindest aut der Land-
schaft statthaft war, hingegen Handel und Verkauf der Ernte durch
den Geistlichen selbst als Vergehen erachtet wurden. Ausserdem war
es fiir einen Pfarrer oft heikel, mit der Gemeinde iiber bestimmte
Abgaben und Gebiihren zu streiten, ohne dabei der Habsucht
beschuldigt zu werden. Jedenfalls war eine derartige Verstrickung «in
die Geschifte des Lebens» zumindest nichts ungewdhnliches. Die
materielle Abhingigkeit der Geistlichen, die zumindest auf der
Landschaft fiir den eigenen Lebensunterhalt auf Naturalien, Abga-
ben und Dienste der Gemeinden angewiesen waren, fiihrte zu
hochst weltlichen Versorgungskonflikien, die dem Ansehen der
Pfarrer schadeten.

* Hierflir anhand von Beispielen aus Braunschweig-Wolfenbiittel, Hessen-Kassel
und der Stadt Braunschweig Luise Schorn-Schiitte, Evangelische Geistlichkeit in
der Friihneuzeit (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte, Bd.62),
Giitersloh 1996, S. 227-286.

" LR fur F. von Speyr (wie Anm. 57), S. 11f.



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 79

5.3. Bildung als Distinktionsmerkmal ?

Bei den die besondere Wiirde des Amtes betreffenden Uberle-
gungen spielt eine explizit fiir den eigenen Berufsstand reklamierte
Gelehrsamkeit vordergriindig keine entscheidende Rolle. Sie
kommt nur insofern zum Tragen, als sie zur getreuen, durch das bib-
lische Wort inspirierten Verkiindung befihigt und beitrigt. Da die
Predigt fiir das Selbstverstindnis der Geistlichkeit als «Stand» nach
wie vor wesentlich 1st¥, besteht hier eine gewisse Ambiguitit: denn
einerseits gibt man sich in den Leichenreden betont bescheiden und
einfach (durchaus auch in stilisierter Form), indem man behauptet,
von der Kanzel herab nichts anderes zu lehren, als aus dem Wortlaut
der Schrift hervorgeht, ohne jeden menschlichen, geschweige denn
eigenen Zusatz oder Verinderung — einen Vorwurf, den man gerne
den Katholiken macht. Katholische Priester predigen demnach nicht
Gott und sein Wort, sondern nur sich selbst.

Andererseits ermoglichen das Studium bzw. dariiber hinausge-
hende akademische Ehren und publizististische Titigkeit — die dem
einzelnen durchaus zur Zierde gereichen und auf die gebiihrend
hingewiesen wird — eingehende und vertiefte Kenntnisse der Schrift.
Lehre und Predigt diirfen keine «Spiegelfechterei» sein, also voller
«hochtrabender Worte» und «weltlicher Weisheit». Leute, die Ari-
stoteles oder dhnlich «uberwitzige Argumenta auf die Kanzel brin-
geny, fronen damit nur der eigenen intellektuellen Eitelkeit. Der-
gleichen 1st lediglich «Mundblast/der zwar die Ohren fiillet/aber
dem Herzen» keine «Kraft und Trost gibt». Statt dessen zeichnet sich
ein gewissenhaften Pfarrer durch «chrstliche, apostolische und pro-
phetische Einfalt» aus.

Das bedeutet nun allerdings nicht, dass geistliche Wohlredenheit
und Gelehrsamkeit keine erstrebenswerten Gaben sind — im Gegen-
teil. Der Ausbildungsstand zumindest der Basler Stadtgeistlichen war
vergleichsweise gut. Wihrend in anderen Teilen der Eidgenossen-
schaft (beispielsweise den lindlichen Orten, oder Teilen Graubiin-

* «Die Worte eines verstendigen Predigers/sind nicht scheinbare wort menschhi-

cher weiBheit/sondern wort/ die ein erweysung des Geistes/und der krafft in sich
halten/zephonias nennt sie einen reinen Leftzen: Esaias/die Sprach Canaan: Ich
nenne sie Phrasin Scripturae, solche Art zu reden/deren die Heilige Schrifft
gewohnt i1st/dann diese erdffnet den Verstand/durchsticht das Herz/brennet wie
ein Fewr/und zerschligt auch alles wie ein Hammer zu Stucken». Aus LR von
Wolfgang Meyer, zu diesem Zeitpunkt Pfarrer zu St. Alban, fiir Johannes Wolleb,
Antistes und Prof. der Theol., gest. 1629, in: UB Ki.Ar. G X 5, Nr. 2b, S. 20.



80 Andreas Wendland

dens) die Wortverkiindung und Seelsorge zum Teil noch als biuer-
liche Nebentitigkeit betrieben wurden™, war man 1n Basel in Stadt
und Land sowohl im Hinblick auf die wirtschaftliche Absicherung,
die Institutionalisierung und vor allem die Ausbildung in einer ganz
anderen Situation. Das Ministerium bestand um die Mitte des 17.
Jahrhunderts mehrheitlich aus Einheimischen, die zumindest ein
Studium durchlaufen hatten (meistens an der «<hauseigenen» Univer-
sitidt), auch wenn lingst nicht alle davon Theologie studiert hatten™.
Falls dies doch der Fall war, wird darauf im biographischen Teil der
Leichenpredigten eigens hingewiesen.

Die im In- und Ausland verbrachte Studienzeit und/oder die
erworbenen akademischen Grade zieren den einzelnen Geistlichen
durchaus. Wihrend die Rite und Zunftvorsteher aufihre Amter und
Wiirden verweisen, kénnen die «Diener am Wort» in aller gebote-
nen Bescheidenheit thre Bildung ins Feld fithren. Unausgesprochen
wird damit eine berufseigene Distinktion geltend gemacht. Sie steht
freilich unter dem zumindest verbalen Vorbehalt der gewissenhatten
Anwendung. Eine akademische Ausbildung soll nicht etwa zu
«privaten» Studien mnerhalb des eigenen Haushaltes dienen, sondern
zur Erbauung und Unternichtung der Gemeinde nutzbar gemacht
werden. Missbrauch liegt dann vor, wenn das erworbene Wissen ad
ostentationem, zu hoftertiger Spiegelung und zur Betdrderung der
cigenen Ehre gebraucht wird. Ein aufrnichtiger «Knecht Gottes»
vertraut in der Lehre hingegen aut die Kraft Gottes und den Beistand
des Heiligen Geistes. Er lisst die «geistlichen Beweistimer™ spre-
chen; und diese sind beredt genug.

Eine formale Ausbildung bewirkt also letztendlich eine héhere
Gewihrleistungstihigkeit bei der Vermuttlung der gottlichen Bot-
schaft. Sie ist theologisch betrachtet aber kein Ersatz ftir die unbe-
dingt erforderliche und — wie wir sahen — auch immer wieder rekla-
mierte Treue zu Gott und seinem offenbartem Wort. Gelcehrte

Rudolf Phister, Pastors and Priests in the Early Modern Grisons: Organized Pro-
fession or Side Activity, in: Central European History 33 (2000), No.1, S. 41-65.
Fir die Studienorte, die Anzahl der Universititsbesuche und die erlangten aka-
demischen Grade der Basler Geistlichkeit verweise ich auf die bisher unversf-
fentlichte AbschluBstatistik zum von der VW-Suftung finanzierten Forschungs-
projekt «Geistlichkeit in der Frithen Neuzeit. Ein Vergleich der Sozialbiographien
evangelischer Pfarrer und des katholischen Seelsorgeklerus im Alten Reich, in der
polnischen Adelsrepublik und in der schweizerischen Eidgenossenschaft», 0.0.
2000, Leitung: Frau Prof. Dr. Luise Schorn-Schiitte, Redaktion: Anja Montz,
Band I, S. 122ff., 207ft., 227ff., und S. 2471t

* LR fiir J. Pfeiffer (wie Anm. 13), S. 8.

a4



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 81

Schriftnihe begriindet also eher intellektuelle und soziale Exklusi-
vitit. Und das 1st der Basler Geistlichkeit be1 der angestrebten Posi-
tionierung innerhalb der stidtischen Elite/Fiihrungsschicht durchaus
wichtig. «Ehre» und Rechtfertigung vor Gott erlangt der einzelne
Geistliche in seinem «Stand» durch ein rein technisch verstandenes
professionalisiertes Wissen allerdings nicht, selbst dann nicht, wenn
es theologischer Natur ist.

6. Schlufifolgerungen

Basels Geistliche versuchen in ihren Leichenreden fiir ihre ver-
storbenen Amtsbriider, einander scheinbar widersprechende Postu-
late zu vereinbaren. Einerseits beanspruchen sie iiber die Vier-
Stinde-Lehre und die damit einher gehende Sakralisierung ihrer
besonderen Berufung ein eigenstindiges Profil, das sie mit anderen
reformierten «Dienern am Wort» verbindet. Die mit dem Amt ver-
bundene Verpflichtung zur Lehre und Verkiindung begriindet eine
spezifische Wiirde aller «<Knechte Gottes». Basels Pfarrer verstanden
sich als ein Teil dieser weiteren Gruppe. Andererseits waren das
berufliche Wirken und die Alltagserfahrung der Geistlichen vor
allem auf den Rahmen der engeren Heimat bezogen®™. Und die
besonderen Bedingungen des Basler Gemeinwesens beeinflussten
sowohl die Rekrutierung und als auch das Selbstverstindnis der Pre-
diger, die sich in erster Linie als getreue Diener der Basler Kirche
und deren besonderen Traditionen begriffen.

Die in den Leichenreden zum Ausdruck kommende Identifika-
tion mit der eigenen Heimat als dem Bezugsrahmen, innerhalb des-
sen scheinbar zeitlos giiltige konfessionelle Wahrheiten verkiindet
wurden, war ausgesprochen stark ausgeprigt. Nicht zuletzt daran
zeigt sich, dass man in Basel den Weg zu einer «stadteigenen», an der
eigenen Universitit ausgebildeten Geistlichkeit mit einigem Erfolg
beschritten hatte. Hinzu kam, dass die tonangebenden Geistlichen
meist in stidtischen Gemeinden titig waren und hiufig auch den
flihrenden Geschlechtern Basels entstammten bzw. tiber Heirat mit
thnen verbunden waren. Den sozialen und kulturellen Hinter-
grund des pfarrherrlichen Selbstverstindnisses bildeten die Basler
Geschlechterherrschaft in Rat und Universitit und die damit ein-

* Vgl. hierfiir die Untersuchung von Johannes Wahl, Lebensplanung und Alltags-
erfahrung. Wiirttembergische Pfarrfamilien im 17. Jahrhundert (Verdftentlichun-
gen des Instituts fiir Europiische Geschichte, Bd.181), Mainz 2000.



32 Andreas Wendland

hergehende Amterdkonomie. Basels Rat und die de facto die Herr-
schaft austibenden Geschlechter forderten in unmussverstindlichen
Worten Gehorsam. Schon deshalb sah sich die Geistlichkeit vor die
Notwendigkeit gestellt, sich gegeniiber der «Obrigkeit» und den sie
tragenden Familien zu positionieren.

Sie tat dies auf zweierlet Weise: Auf der einen Seite wurde die
besondere Distinktion, die die Riite flir sich beanspruchten, aus-
driicklich anerkannt und bekriftigt. Die Wortwahl der Pfarrer in den
Leichenreden weisst darauf hin, dass die meisten von ithnen bereits
einen hierarchisch geordneten, stidtischen Untertanenverband vor
Augen hatten. Jedenfalls ist nicht etwa von «Biirgern» die Rede, son-
dern von «Oberkeit und Unterthanen/Predigeren und Zuho-
rern/Gelehrten und Ungelehrten/Reichen und Armen/Manns-
und Weibspersonen»”. Fiir die «Diener am Wort» waren derartige
Unterordnungsverhiltnisse zumindest aut der Landschaft selbstver-
stindlich geworden. Hier zeigen sich bereits deutliche Anklinge auf
dic im folgenden Jahrhundert anzutreftenden Verhiltnisse™.

Auf der anderen Seite erhoben die Geistlichkeit in den Leichen-
predigten den Anspruch, mit den ratsfihigen Geschlechtern «auf
derselben Augenhodhe» zu sprechen und gehort zu werden. Denn
auch und gerade der Rat untersteht in seinem Tun und Lassen der
Souverinitit Gottes™, und es 1st das eiferstichtig gehititete Vorrecht
der Prediger, eben darauf immer wieder hinzuweisen. Uber die
Wortverkiindung und das Strafamt wurde e¢in Anspruch aut Mit-
sprache tormuliert. Er erstreckte sich zwar — von Ausnahmen abge-
schen — nicht aut den engeren pohitischen Bereich, beanspruchte
aber schr wohl, verbindliche chnistliche Lebensmodelle zu vermit-
teln und tiber deren Befolgung zu wachen. Basels «Diener am Wort»
nechmen fiir sich in Anspruch, die «Zuhorer» durch thre Lehre zu
Glauben und Heil anzuleiten und zu fithren. Der inneren Erleuch-
tung des Menschen durch Gott, den Glauben und das Wort, die
noch vor cinem Jahrhundert im Denken der Reformatoren cine so
grosse Rolle gespielt hatte, kam demgegeniiber nicht mehr dieselbe

“ LR fiir J. Wolleb (wie Anm. 82), S. 20.

* Christian Simon, Untertanenverhalten und obrigkeitliche Moralpohtik. Studien
zum Verhiltnis zwischen Stadt und Land im ausgehenden 18. Jahrhundert
am Beispiel Basels (Basler Beitrige zur Geschichtswissenschaft, Bd.145),
Basel/Frankfurt a.M. 1981.

Dieser Begrift bei Ernst Troeltsch, Gesammelte Schriften, 1. Bd.: Die Sozialleh-
ren der chnstlichen Kirchen und Gruppen, Neudruck Aalen 1961 (Originalaus-
gabe 1922), 5. 732

89



Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes 83

Bedeutung zu”™. Durch die nunmehr deutlich exklusiver erschei-
nende Auslegung des Gotteswortes durch die Pfarrer vergrosserte
sich der Abstand zur Gemeinde, die nach dieser Sicht der Dinge in
Glaubensangelegenheiten zwingend auf den Pfarrer angewiesen war.
In der gleichzeitig angestrebten Verpflichtung der stidtischen Obrig-
keit auf die gottliche Verkiindung lag ein selbstbewusst formuliertes,
aber auch konflikttrichtiges Anliegen.

Den Leichenreden lisst sich allerdings auch entnehmen, dass
derartige Anspriiche weder von  den Gemeinden noch von den
Riiten unangefochten akzeptiert wurden. Im Gegenteil, Basels Kir-
chendiener hatten sich damit in eine mitunter sehr unbequeme Posi-
tion mandvriert. Sie wussten nur zu gut, dass sie als «Mahner» und
«Richter» von den {ibrigen «Stinden» nicht unbedingt geliebt und
akzeptiert wurden. Sie trosteten sich damit, dass sie gerade dadurch
thre besondere Treue zu Gott und 1hre besondere Verantwortung
gegeniiber dem Gemeinwesen bezeugten. Das Erdulden dieser
besonderen «Kreuz- und Kampfesschule»” begriindete eine ganz
cigene Exklusivitit.

Dr. Andreas Wendland

Johann Wholfgang Goethe-Universitiit
Frankfurt am Main

SEFB/FK 435 Wissenskultur

und gesellschaftlicher Wandel, Teilprojekt B8
Griineburgplatz 1

D—60629 Frankfurt am Main

* Fiir die parallele Entwicklung bei den Lutheranern Walter Sparn, Die Krise der
Frommigkeit und ihr theologischer Reflex im nachreformatorischen Luthertum,
in: Christoph Rublack (Hg.), Die lutherische Konfessionalisierung in Deutsch-
land, Giitersloh 1992, S. 54—82, hier S. 72.

" LR fiir |. Pteiffer (wie Anm. 13), S. 18.



	Gelehrte Kirchenlehrer und geplagte Knechte Gottes : geistliches Amtsverständnis, Selbstwahrnehmung und Rhetorik im Basel des 17. Jahrhunderts

