Zeitschrift: Basler Zeitschrift fur Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 103 (2003)

Artikel: "Barmherziger Mittler des Seins" : eine &ltere Beobachtung zur Basler
"Goldenen Altartafel” in neuem Licht

Autor: Huth, Volkhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118466

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Barmherziger Mittler des Seins».
Eine iltere Beobachtung zur Basler «Goldenen
AltartafeD in neuem Licht

von

Volkhard Huth
Dem Andenken an Hans F. Haefele (1925-1997)

Nicht lange 1st es her, dass eine zunichst in New York gezeigte,
darauthin an thren historischen Bezugsort weiterwandernde, schliess-
lich in Miinchen anlangende Ausstellung den einstigen Kirchenschatz
des Basler Miinsters wieder zusammenfiihrte (2001/2). Dieses Ereig-
nis lenkte jenseits aller Sensationsjagd postmoderner Event-Kultur
den Blick auf ein fremd gewordenes Erbe, auf Gegenstinde der
Devotion und des Gedenkens, deren Aura sich heute tiberwiegend
threm Preziosenglanz verdankt. Sie sind lingst zu exponierten, ithrem
urspriinglichen Bedeutungszusammenhang entrissenen Schaustiicken
geworden, zu bestaunten Relikten eines untergegangenen religidsen
Erfahrungszeitraums. Doch chedem fanden sie ihren Platz und ihre
Funktion in der Miinsterliturgie, bildeten ein in allen Teilen aufei-
nander bezogenes, in jahrhundertelanger Kultpraxis zusammengefiig-
tes Ensemble. Hier, in der Sakristei des Basler Miinsters, entzog man
seinen Kernbestand auch dem Zerstérungsfuror, dem in anderen
Wirkungszentren der Reformation vielfach die alten Kirchenschitze
zum Opfer fallen sollten.

Vor allem im Bereich der Reliquiare und Skulpturen tiber das
ganze Mittelalter hinweg angewachsen, reichen einige der iltesten
und nach (nicht nur) lokaler Tradition herausragenden Kultobjekte
des Basler Miinsterschatzes bekanntlich sogar noch in die Regie-
rungszeit Konig beziehungsweise Kaiser Heinrichs II. (1002/1014—
1024) zuriick, darunter insbesondere fiinf lingst verlorengegangene
Stiicke'. Und ausser Frage steht, dass sie, dank einer seit dem hohen

' Jiingster Uberblick bei Guda Suckale—R edlefsen, Goldener Schmuck fiir Kirche
und Kaiser, in: Kaiser Heinrich II. 1002-1024. Katalog zur Bayerischen Landes-
ausstellung 2002, hg. v. Josef Kirmeier, Bernd Schneidmiiller, Stefan Weinfurter
und Evamaria Brockhoff, Augsburg 2002 (Verdffentlichungen zur bayerischen
Geschichte und Kultur 44), S. 78-92, hier S. 85f.



12 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

Mittelalter vielfiltigen Verehrung des Kaiserpaares Heinrich I1. und
Kunigunde, auch in der Selbstwahrnehmung und Reprisentation
der Stadtkommune Basel eine bedeutsame Rolle spielten und politi-
sche Vorstellungshorizonte abstecken halfen’.

Das grosste und sicher erlesenste Stiick, im liturgischen Ur-
sprungssinn gleichsam das Zentrum dieses Ensembles, bildet das ein-
zigartige Antependium, die «Goldene Basler Altartafel» [Abb. 1]°.
Die Einzigartigkeit gilt freilich nur fiir den puren Erhaltungsbefund,
nicht im Hinblick auf die kiinstlerische Faktur und Ausstattung.
Weiss man doch von einer ganzen Anzahl goldener Altarvorsitze,
die Heinrich und Kundigunde vor einem runden Jahrtausend gros-
sen Reichskirchen geschenkt haben sollen, so in den Bischofsstidten
Bamberg, Trier, Verdun (Saint-Vanne) und Merseburg. Auch
Kunigundes Klostergriindung Kaufungen wurde mit einem golde-
nen Antependium bedacht’.

Des weiteren konnte neueste kunsthistorische Forschung hin-
sichtlich der kostbaren Materialien, die zur Herstellung der Altartafel
verwandt wurden, wie nicht zuletzt fir die kiinstlerische Gestaltung
Vergleichbarkeiten entdecken, die zumindest aut vernetzte Ferti-
gungsprozesse, gelegentlich auch aut gemeinsame Werkstattpro-
duktion schliessen lassen’.

Der vorliegende Beitrag mochte zeigen, dass sich auch das Bild-
und Textprogramm des goldenen Antependiums® keineswegs allein
in seinem Bezug auf den Venerationsort erschopft. Diese Program-

* Dies beleuchtet der Essay von Achatz von Miiller, Der Kirchenschatz als politi-
sches Zeichensystem, in: Historisches Museum Basel (Hg.), Der Basler Miinster-
schatz, Basel 2001, S. 217-229; eine ausgiebige Musterung der Memona und
Verchrung des KalSU‘p’lElI‘LS in der Geschichte Basels seit dem 13. Jahrhundert bie-
tet jetzt Stefan Hess, Zwischen Verchrung und Versenkung. Zum Nachleben
Kaiser Heinnichs I1. in Basel, in: BZGA 102 (2002), S. 83—-143.

Paris, Musée National du Moyen Age — Thermes de Cluny, Inv.-Nr. Cl. 2350.
Vgl. die genaue Objektbeschreibung im Bestandskatalog von Jean-Pierre Caillet,
L'antiquité classique, le haut moyen dge et Byzance au musée de Cluny, Paris
1985, Nr. 163 S. 2291t.

Vgl. Suckale-Redlefsen (wie Anm. 1).

> Dies., Die goldene Altartafel und ihre kunsthistorische Einordnung, in: Der
Basler Miinsterschatz (wie Anm. 2), S. 293-303, bes. S. 297ft. Vgl. auch unten
bei Anm. 17.

Denn nur als solches wurde es eingesetzt, und auch dies nur an den sieben
hochsten Festtagen des Kirchenjahres, wenn die immerhin 1,20 m hohe und 1,77 m
breite Tafel in feierlicher Prozession vor den Hauptaltar des Miinsters gebracht
wurde; ebd., S. 294, Zur Tradition kostbarer Verkleidung des Altarstipes vgl.
Adolt Reinle, Die Ausstattung deutscher Kirchen im Mittelalter. Eine Ein-
fiihrung, Darmstadt 1988, S. 12ff.

-



Eine iltere Beobachtung zur Basler «Goldenen Altartafel in neuem Licht 13

matik verweist in bislang unerkannter Deutlichkeit auf die
eigentiimliche geistige Wissenskultur im Umtfeld Kaiser Heinrichs I1.
und damit auf spezifische Wege des Wissenstransfers im lateinischen
Europa der Zeit um die erste christliche Jahrtausendwende. Solche
Anzeichen stehen fiir einen Prozess neuer Rationalititssuche, der
damals das geoftenbarte Heilswissen dialektisch zu durchdringen
begann. Auf den ersten, vielleicht handbuchgetriibten Blick schwer
nachvollziehbar, erscheinen solche Riickkoppelungen bei niherem
Zuschen womoglich sogar plausibler im Falle eines hochgelehrten,
von der modernen Forschung mit bisweilen suggestiver Uberbeto-
nung prisentierten *Monchskonigs.»’

Gingige Ubersichtswerke zur Geschichtswissenschaft und Kunst-
geschichte zeigen indes nach wie vor kaum Neigung, die Parameter
einer um 1000 in Europa neu hervortretenden europiischen Kultur
der Intellektualitit anzulegen. Und sollte man das gar im Fall eines
Altarheiligtums tun, einer fromme Stiftung? Gleichwohl: Reprisen-
tative Zeugnisse aus dem Umfeld beziehungsweise der gezielten Stif-
tungspraxis Heinrichs II. legen zumindest iiber die Diktion ihrer
Inschriften Zeugnis von einem regen Intellektuellendiskurs ab. Er
entwickelte sich konzentrisch um Person und Ambitionen des Herr-
schers.

Wie anders wire zu erkliren, dass ein seltenes Schliisselwort der
Basler Altartafel gleich in und auf mehreren Sakralgegenstinden und
Dedikationstexten wiederkehrt, die ausschliesslich dem (Hof Hein-
richs 1I. entstammen oder auf diesen Bezug nehmen®? Die fiir seine
Kronungskirche, das Aachener Miinster, gestiftete und wie die Bas-
ler Altartafel prichtig vergoldete Kanzel trigt gleichfalls eine Vers-

7 Hartmut Hoffmann, Monchskénig und rex idiota. Studien zur Kirchenpolitik
Heinrichs I1., Hannover 1993 (MGH Studien und Texte 8). Dieses an Kirchen-
politik und heiligmissigem Habitus Heinrichs sich bemessende Urteil erscheint
zumindest im Licht der unmittelbar zeitgendssischen Herrscherbilder zu einseitig,
worauf Stefan Weinfurter nachdriicklich hingewiesen hat. Vgl. Ders., Sakralko-
nigtum und Herrschaftsbegriindung um die Jahrtausendwende. Die Kaiser Otto I1I.
und Heinrich II. in ihren Bildern, in: Helmut Altrichter (Hg.), Bilder erzihlen
Geschichte, Freiburg i. Br. 1995 (Rombach Wissenschaft: Reihe Historiae 6),
S. 47-103, bes. S. 98. Ders., Kaiser Heinrich II. — Bayerische Traditionen und
europiischer Glanz, in: Kaiser Heinrich II. (wie Anm. 1), S. 15-29, hier S. 25,
spricht iibrigens mit vollem Recht von einem fiir Generationen richtungsweisen-
den «Bildungs- und Wissenschaftsschub», der von Bemiihungen Heinrichs II. aus-
gegangen und an dessen Bamberger Bibliothek ablesbar sei; in diesen Zusam-
menhang reiht sich auch vorliegende Studie ein.

Der Begriff (Hof bezeichnet hier natiirlich keine personell stabile oder ortsfeste
Grosse, also nicht die dmterbesetzte curtis (curia regis), sondern einen geistigen
Resonanzraum. Meine Uberlegungen zielen also in eine Richtung, die fiir die

@



14 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

inschrift. Thr allerletztes, recht pritentios anmutendes Wort ist das
gleiche (hier nur im Casus rectus) wie dasjenige des Basler Pendants’:

Hoc opus ambonis auro gemmisque micantis

Rex pius Heinricus, caelestis honoris anhelus,
Dapsilis ex proprio tibi dat, sanctissima virgo,
Quo prece summa tua sibi merces fiat usia .

In merkwiirdiger, den Superlativ bemiithender Verstirkung findet
sich das seltsame griechische Wort auch auf dem wohl prominente-
sten (Uberrest> der Herrschaft Heinrichs I1.: dem sogenannten Ster-
nenmantel, seit dem Spitmittelalter als Heinrichsreliquie verehrt und
noch immer im Bamberger Domschatz bewahrt". Den zentralen
Inschriftenbefund auf dieser kostbaren Saumstickerei wird man um
so hoher veranschlagen diirfen, als er, im Verbund mit weiteren dort
abgerufenen Vorstellungen'', bevorzugt ftir das herrscherliche Selbst-

<héfische Kultup des hohen Mittelalters iiberwiegend (erst) etwa ab dem fritheren
12. Jahrhundert zugestanden wird; vgl. beispielsweise Peter Ganz, Friedrich Bar-
barossa: Hof und Kultur, in: Alfred Haverkamp (Hg.), Friedrich Barbarossa.
Handlungsspielriume des staufischen Kaisers, Sigmaringen 1992 (Vortrige und
Forschungen 40), S. 623-650, und Peter Johanek, Kultur und Bildung im
Umkreis Friedrich Barbarossas, ebd., S. 651-677. Fiir das frithe Mittelalter vgl.
aber die grundlegende Arbeit von Nikolaus Staubach, Rex chnstianus. Hotkul-
tur und Herrschaftspropaganda im Reich Karls des Kahlen, Kéln — Weimar —
Wien 1993 (Pictura et poesis 2), auch Ders., Graecae Glonae. Die Rezeption des
Griechischen als Element spitkarolingisch-frithottonischer Hofkultur, in: Kaise-
rin Theophanu. Begegnung des Ostens und Westens um die Wende des ersten
Jahrtausends. Gedenkschrift des Kélner Schniitgen-Museum zum 1000. Todes-
jahr der Kaiserin, hg. v. Anton von Euw und Peter Schreiner, Bd. 1, Kéln 1991,
S. 343-367, bes. S. 346 im hier noch weiter anzusprechenden Sachkontext.
Text nach MGH Poetae Latini Medii Aevi. 5. Die Ottonenzeit. Teil 1-2, hg. v.
Karl Strecker unter Mitarbeit v. Norbert Fickermann, Berlin 1937-39/Ndr.
1978, S. 357 (Hervorhebung im Text hier wie auch im weiteren jeweils von mur).
Die in Streckers Edition nachfolgenden, eine zweite Einheit formenden Verse auf
dem Ambo rufen die Evangelisten an und umgeben inschriftlich deren — bis auf
das des Matthius — verlorene Bilder auf den Kassetten.

Jetzt Didzesanmuscum Bamberg (2728/3-6); jlngste Beschreibung mit alien
weiteren Hinweisen in dem Katalogisat von Renate Baumgirtel-Fleischmann, in:
Kaiser Heinrich II. (wie Anm. 1), Nr. 203 S. 382f.

Auf diese, insbesondere die astronomisch-astrologischen Details, bin ich andern-
orts eingegangen: Innerweltlicher Fortschritt — kulturelle Grenziiberschreitung?
Wissenstransfer und Wissensformen im Umfeld Kaiser Heinrichs. II., in: Auf-
bruch ins zweite Jahrtausend. Beitrige des interdiszipliniren Kolloquiums des
Zentrums fiir Mittelalterstudien der Universitit Bamberg in Zusammenarbeit mit
dem Haus der Bayerischen Geschichte Augsburg (Bamberg, 25.-27. September
2002), hg. v. Achim Hubel und Bernd Schneidmiiller (im Druck).

o

10



Eine iltere Beobachtung zur Basler «Goldenen Altartafeb in neuem Licht 15

verstindnis Heinrichs II. und seine reprisentative Bedeutung fiir das
christliche Europa des frithen 11. Jahrhunderts in Anspruch genom-
men wird".

Man liest, unterhalb eines in der Mantelmitte angebrachten quad-
ratischen Feldes mit darin abgebildetem Christus in der Mandorla,

den Wunsch, «der hochsten Wesenheit» (superna usia) moge dieses
Geschenk des Kaisers wohlgefillig sein: SVP[ER|NE YSIE SIT
GRATVIM] HOC CESARIS DONVM.

Damit nicht genug. Ein wohlbekannter, heute in Cambridge lie-
gender Miszellancodex enthilt ungeachtet seiner angelsichsischen
Uberlieferungsgeschichte ein zentrales Gedichtcorpus mit insgesamt
49 Liedern, niedergeschrieben in einer «schodne(n) kontinentale(n)
Minuskel des 11. Jhs.» und mit exklusivem Bezug auf die deutschen
Konige und Kaiser des Zeitraums von etwa 950 bis 1050™. Eines der
ersten setzt ein: Grates u s i a e /solvimus suprem ¢, und in einer wei-
teren Strophe dieses Liedes fillt der Ausdruck simplex usia,
was mit der Wendung superna usia auf dem Bamberger Sternenmantel
korrespondieren mag".

2 Vgl. zuletzt die Skizze von Weinfurter, Kaiser Heinrich 1. — Bayerische Tradi-
tionen und europiischer Glanz (wie Anm. 7), S. 26f.

® Unter Konjektureneinschluss; vgl. eewa MGH Poet. Lat. 5 (wie Anm. 9), S. 362.

" Hs. Cambridge, University Library, Gg 5. 35 (frither: 1567); Die Cambndger
Lieder (Carmina Cantabrigensia), hg. v. Karl Strecker, Berlin 1926 (MGH SS rer.
Germ. in us. schol. [40]), Zitate aus der Einleitung des Herausgebers, S. IX, bzw.
aus Nr. 4 S. 5f.

" Zugrunde liegen, wenn ich recht sehe, Glossen zu den pseudo-augustinischen,
threm Gehalt nach aber arnistotelischen «Categoriae decenmv. Die wohl doch frithe-
ste Glossenhandschrift dieses Typs, der Mailinder Codex Ambrosianus B 71 sup.
(saec. IX?/,; Provenienz: Auxerre ?), prizisiert: Prima ocia est simplex ierarchiuum
omonimum. Secunda, ut homo, deductiuum omonimum a primo ierachivo... usw., um
dann auch die OCYA generalissima zu besimmen; vgl. John Marenbon, From the
Circle of Alcuin to the School of Auxerre. Logic, theology and philosophy in the
early middle ages, Cambridge — London — New York etc. 1981, Appendix 3
S. 188; zuletzt Ders., Glosses and Commentaries on the Categories and De inter-
pretatione before Abelard, in: Dialektik und Rhetorik im fritheren und hohen
Mittelalter. Rezeption, Uberlieferung und gesellschaftliche Wirkung antiker
Gelehrsamkeit vornehmlich im 9. und 12. Jahrhundert, hg. v. Johannes Fried,
Miinchen 1997 (Schriften des Histonischen Kollegs. Kolloquien 27), S. 2149,
S. 25f. Als Urheber der sich zu einem regelrechten Kommentar auswachsenden
Glossen wird Heiric von Auxerre favorisiert, ein Schiiler des Eriugena und Lehrer
des seinerseits als Autor nachhaltigen Einfluss ausiibenden Remigius von
Auxerre; vgl. Giulio D’Onofrio, Die Uberlieferung der dialektischen Lehre
Eriugenas in den hochmittelalterlichen Schulen, in: Eriugena redivivus. Zur
Wirkungsgeschichte seines Denkens im Mittelalter und im Ubergang zur
Neuzeit. Vortrige des V. Intern. Enugena-Colloquiums Bad Homburg, 26.-30.
August 1985, hg. v. Werner Beierwaltes, Heidelberg 1987 (Abh. d. Heidelberger
Akad. d. Wiss. Philosoph.-histor. K1, Jgg. 1987, 1), S. 47-76, S.56f.



16 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

Dass man sich hier in einem Bedeutungsfeld bewusster Intertex-
tualitit bewegt, belegen terminologisch auffillige Analogien und
sinnverwandte, zuweilen gar komplementire Aussagen. Man hat
diese poetischen Zeugnisse bislang eher 1soliert betrachtet und daher
vorzugswelse textimmanent interpretiert'®. Stattdessen muss man zu
ihrer Deutung, wie das etwa die kunsthistorische Forschung tiber das
Verfolgen von Bearbeitungsmethoden und Stilkonventionen lingst
tut”, Schriftquellen intertextuell auf Wissenstraditionen und geistige
Orientierungsmuster befragen. Leider geschieht das in den histori-
schen Wissenschaften noch immer viel zu wenig, und die her-
kommlichen Versuche brechen meist dort ab, wo die Textgattung
jenseits der ziinftig betreuten Geschichtsschreibung angesiedelt ist
oder ausserhalb der Sphire pragmatisch-dispositiven Schriftguts
bleibt.

Demgegeniiber verbiirgen etwa die auffilligen Beziiglichkeiten
auf den reprisentativen Monumenten von Basel, Aachen oder Bam-
berg, dass sich in ithnen ein historisch fixierbarer, im geistigen
Umtfeld Kaiser Heinrichs II. geférderter Diskurs spiegelt. Und die
Exklusivitit wie auch die exponierte Offentlichkeitszugewandtheit
(cum grano salis) dieser reprisentativen Zeugnisse garantieren, dass
es sich um keine Beiliufigkeiten oder schlichtweg um gelehrte Spie-
gelfechtereien handelt. Es ist gerade die Diskursivitit der zitierten —
und noch weitaus mehr ungenannter — Texte, die uns von der
bequemen Annahme von Zufilligkeiten abschen lassen kann. Viel-
mehr ist der Blick aut die Wissenschafts- und Rationalititskultur der
Zeit um 1000 zu richten, mit allen denkbaren Konsequenzen auch
fiir die weitere historische Deutung von Handlungen und Kommu-
nikationsvorgingen.

Die Basler Altartafel kann sich dafiir als ein Paradigma erweisen.
Genau genommen ist es deren Beschriftung. In den Focus geraten

' Zwecks weiterer Illustration wire etwa auf das prachtvolle Evangeliar aus dem
Bamberger Domschatz abzustellen, heute in Miinchen (Bayerische Staatsbiblio-
thek, Clm 4454). In der Schnftleiste oberhalb des Evangelistenportriits des Mat-
thius fol. 25v steht der Vers PRODIT IMAGO MINOR / QUID SITSU B -
STANTIA MAIOR, der jenseits seiner formalen Binnenstruktur
gedanklich sicher auf den hier umrissenen usia-Diskurs verweist.

7 Neuerdings ganz konkret im Falle der Basler Altartafel anhand der Spuren, die in
die gleiche (Bamberger ? Regensburger 7) Werkstatt fiithren, in der auch der Ein-
bandriickdeckel des Perikopenbuches in Pommerstelden (Schlossbibliothek der
Grafen von Schénborn, Ms. 340) und der <Watterbacher Tragaltan (Miinchen,
Bayerisches Nationalmuseum, MA 198) gefertigt wurden; vgl. Suckale-Redlef-
sen (wie Anm. 1), S. 87 sowie 1im Katalogteil des gleichen Bandes: Dies., Nr. 167
S. 334f.



Eine iltere Beobachtung zur Basler «Goldenen Altartafel in neuem Licht 17

also jene zwei Verse in leoninischen Hexametern, die in rot email-
lierter Capitalis in das kupfervergoldete Schriftband der Fries- bezie-
hungsweise Sockelleiste eingetragen worden sind: «Allein schon
durch die Auswahl so grosstormatiger, gut lesbarer roter Buchstaben
ohne Kiirzungen auf farblich abweichenden Metallstreifen wird ihre
Wichtigkeit zum Ausdruck gebracht», hat die Kunsthistorikern
Guda Suckale-Redlefsen unlingst noch einmal unterstrichen'™.
Doch auf welche Wichtigkeit wird hier tiberhaupt abgestellt? Was
besagen die Verse eigentlich?

Abb. 1. Das goldene Basler Antependium Kaiser Heinrichs II. (Paris,
Musée National du Moyen Age — Thermes de Cluny, Inv.-Nr. Cl. 2350).
Repro: Bildarchiv Foto Marburg (Archivar. 30122)

Zur Vergegenwirtigung: Inmitten der goldenen Arkadenwand
steht der Erléser, zwei Finger seiner rechten Hand zur Segensgeste
erhoben, in der linken Hand eine goldene Weltkugel mit Christus-
monogramm tragend, als Zeichen seiner Allherrschaft. Diese

* Suckale-Redlefsen (wie Anm. 5), S. 295.



18 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

Bezeichnung des Weltenherrschers bringt auch die getriebene
Bogeninschrift tiber seinem Haupt zum Ausdruck: REX REGUM
ET D|OMIIN[U|S DOMINANTIU[M)]. Christus zur Seite gestellt
sind die drei obersten Erzengel, in der privilegierten Position zur
Rechten Christi der Fiihrer der himmlischen Heerscharen, Michael,
mit Fliigellanze und kreuzverziertem Globus. Neben 1thm, also aus-
sen auf der rechten Bildseite, blickt der Ordensgriinder Benedikt in
Richtung des Erlésers zur Bildmitte hin, ikonographisch durch
Kutte und Tonsur, mit Krummstab und erhobenem (Regel-) Buch
unmissverstindlich gekennzeichnet, aber, wie auch die tibrigen ste-
henden Figuren, durch Beschriftung im Arkadenbogen namentlich
benannt. Der pure Umstand seiner Placierung in dieser Rethe hat
seit jeher alle Deutungsversuche geleitet und in Verbindung mit der
Hervorhebung des Erzengels Michael auch zur historischen Veror-
tung der «Goldenen Altartafel, ihres Entstehungszusammenhanges
wie ihrer ersten beabsichtigten Verwendung gefiihrt: Das Kaiserpaar,
auf der Tafel in ngider Verkleinerung abgebildet, wie es in Devo-
tionshaltung zu Fiissen des Heilands nmiedersinkt, musste die kostbare
Tafel einem Benediktskloster gestiftet haben, dessen Patron der
Erzengel Michael war. Natiirlich deutet somit alles auf Heinrichs II.
Klostergriindung auf dem Bamberger Michelsberg'.

Der oberhalb des Bildes angebrachte leoninische Hexameter (Vers
1) lautet:

Quis sicut Hel Fortis Medicus Soter Benedictus?
(«Wer 1st wie Gott ein starker Arze, ein gesegneter Heiland?»).

Er verlisst schon formal die Normstruktur, wodurch eine Ver-
bannung des Erl6sers aus dem Verszentrum zu entstehen scheint. Das
irritiert zundchst und stellt eine Asymmetrie gegentiber der ikono-

” Das kann, trotz eines zwischenzeitlichen Plaidoyers fiir Monte Cassino, hier
festgehalten werden. Der Alternativvorschlag wurde in dieser Zeitschrift unter-
breitet von Julia Gauss, Zur Besummung und Herkunft der Basler Goldenen
Altartafel. Eine Hypothese, in: BZGA 82 (1981), S. 5-32, hiilt aber der historisch
dichteren Argumentation in der fast gleichzeitig erschienenen Arbeit von
Joachim Wollasch nicht stand; Ders., Bemerkungen zur Goldenen Altartafel von
Basel, in: Text und Bild. Aspekte des Zusammenwirkens zweier Kiinste in Mit-
telalter und frither Neuzeit, hg. v. Christel Meier und Uwe Ruberg, Wiesbaden
1980, S. 383—405, dort auch S. 394f. bzw. S. 400 zur Erliuterung des medicina-
Bedeutungsfeldes (MEDICV'S als Bezeichnung des Erzengels Raphael). Vgl. jetzt
im {ibrigen die zusammenfassende Auswertung von Suckale-Redlefsen, Die gol-
dene Altartafel (wie Anm. 5), S. 296ff., in die zusitzlich neu erhobene kunst-
historische Indizien eingingen.



Eine iltere Beobachtung zur Basler «Goldenen Altartafel in neuem Licht 19

graphischen Rethung dar. Allein, der Binnenreim Medicus — Benedictus
wurde vom Dichter um einen Takt verschoben, «weil eben das Wort
fortis» vorangeht, vorangehen mul} ... Dem theologischen Sinn der
Zeile jedoch entspricht das Wort anedicus auf das beste. Es stellt —
wie vorhin dortis» — ein gottliches Attribut dar. Mit thm wird insbe-
sondere Christus, der Heilende, der Heiland ausgezeichnet ... Medi-
cus soter: Die beiden Begriffe gehdren zusammen. Sie bilden ein
Paar genau wie <heb und dortis». Und beide Paare durften und soll-
ten nicht getrennt werden, wiewohl dadurch das leoninische Mal3 in
Unordnung geriet», so lautet die Bilanz einer umsichtigen Deu-
tung®. Das Durchbrechen des metrischen Programmschemas setzte
demnach bewusst einen inhaltlichen Akzent, der den exzeptionellen
Charakter des Aussagewertes unterstreicht. Auch der Materialcha-
rakter der Schrifttifelchen verneint, dass an dieser Stelle eine Sekun-
dirverschiebung stattgefunden haben kann®.

Somit diirfen wir die epigraphische Reihenfolge MEDICV'S
SOTER BENEDICTYVS als Programm nehmen, und dass man sie
vor tausend Jahren auch ins Bild tibersetzen konnte, hat insbeson-
dere Joachim Wollasch herausgestellt: «ging der Blick diagonal von
rechts oben nach links unten auf die Goldene Tafel, dann fiel er auf
die mit Michael rechts von Christus stehende Gestalt Benedikts von
Nursia. So wirken der epigraphische und der ikonographische
Befund zusammen, um den hl. Benedikt aufs Erstaunlichste hervor-
zuheben.»” Man muss die Bildelemente also sukzessive wie einen
Schrifttext lesen, wie beim selbstverstindlichen Zeilensprung des
gewohnlichen Lesevorgangs. Wollasch konnte zeigen, dass der so
staunenerregenden Exposition des Benedikt als gedankliche Folie
cine rezente Benediktspredigt Odos von Cluny zugrunde lag. Die-
ser konkreten, textgestiitzten Argumentation wird man sich um so
weniger versagen konnen, als in jener Predigt der Charismatiker
Benedikt selbst als Engel identifiziert wird®!

«Wer 1st wie Gott ein starker Arzt, ein gesegneter Heiland?» — so
fragt also in gelehrt — etymologisierendem Wortspiel, das die Namen
der Erzengel Michael, Gabriel und Raphael erliutert, der erste der
Doppelverse. Deren zweiter antwortet mit flehendem Anruf:

20

Hans F. Haefele, Die metrische Inschnft auf der Altartafel Heinrichs II., in:
BZGA 56 (1957), S. 2534, Zitat S. 28.

' Wollasch (wie Anm. 19), S. 389.

2 Ebd.

* Ebd., bes. S. 399f.

TR



20 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

Prospice terrigenas clemens mediator usias™.

L N—...
i PROSP I CE ERR 1
I RSO SE L Y

v = A e S -rﬂ—:‘#: SN
| oo O R Lo (SRS ’E@ o 38

Abb. 2. (Detailaufnahme zu Abb. 1) Unteres Schriftband des Antependi-
ums mit Vers 2: Prospice terrigenas clemens mediator usias («Sei gnddig zu
den Erdgeborenen, barmherziger Mittler des Seins»). Oberhalb der Inschrift
das Stifterpaar Heinrich und Kunigunde zu Fiissen des Erlosers im Feld der
Mittelarkade. Repro: Bildarchiv Foto Marburg (Archivar. 1001574)

Dieser zweite Vers wird bis heute und wurde leider auch noch
jiingst im Bamberger Ausstellungskatalog vom Sommer 2002 trivial,
ja — schlimmer noch — falsch tibersetzt, etwa derart: «Sorge, gilitiger
Mittler, fiir die erdgeborenen [irdischen] Wesen». Gegen diese sei-
nes Erachtens unhaltbare Ubersetzung hat der Latinist Hans Haefele
in seiner Ziircher Habilitationsrede schon vor tiber viereinhalb Jahr-
zehnten mit guten Griinden Stellung bezogen®. In der Forschung ist
sein Beitrag zwar registriert, meist aber in der sachlichen Aussage
tibergangen oder ausdriicklich abgelehnt worden™.

Haefeles Einwinde riithren an den Zentralnerv der Deutung.
Schliesst man sich der herkémmlichen chrsctzung an, so soll eben
Christus, der barmherzige «Mittler» (mediator), sich in vorausschau-
ender Sorge der Menschen annehmen. Das wiire eine schlichte Bitte,
deren Kernerwartung man erst noch mit dem vorbereitenden ersten
Vers gedanklich abzustimmen hitte — aber tibrigens keine Fiirbitte,

* MGH Poetae Lat. 5 (wie Anm. 9), S. 365. — Ab hier bis unten bei Anm. 46 iiber-
schneidet sich der Darstellungstext weitgehend mit dem sachlich korrespondie-
renden Abschnitt meiner oben in Anm. 11 zitierten Studie.

* Haefele (wie Anm. 20)

* Dazu mag auch Karl Streckers herrisches Verdikt, «dass usias der Acc. Plural ist»,
nicht unerheblich beigetragen haben (wie Anm. 24; Apparat) — um so mehr, als
sich thm Percy Ernst Schramm 1n seinem weit verbreiteten Standardwerk vorbe-
haltlos anschloss: Die deutschen Kaiser und Kénige in Bildern ihrer Zeit. Neu-
auflage unter Mitarbeit v. Peter Berghaus, Nikolaus Gussone, Florentine Miithe-
rich, hg. v. Florentine Miitherich, Miinchen 1983, Nr. 128 S. 217-219.



Eine iltere Beobachtung zur Basler «Goldenen Altartafel in neuem Licht 21

als was sie auch schon angesprochen worden ist”: denn wer Christus
als Interzessor in Anspruch nehmen méchte, stiirzt implizite das Tri-
nititsdogma; das lag wohl kaum in der Absicht Kaiser Heinrichs und
seiner Berater. Und ausserdem: Als wessen mediator soll Christus
dann wirken? Anders gefragt: Was soll denn {iberhaupt durch ihn
vermittelt werden?

Schon diese grundsitzlichen Erwigungen wecken arge Irritatio-
nen, was den oder die Schopfer des Verses zu derart ausgefallenen
Unklarheiten animiert haben und weshalb derlei den kntisch-prii-
fenden Blicken sensibler Intellektueller im Umfeld des Herrschers
entgangen sein soll. Nahm niemand vor Anbringung des Schriftban-
des auf der kostbaren Tafel den Text ab? Schwer vorstellbar, und
dank der harten philologischen Argumente Hans Haefeles muss man
dariiber auch gar keine heiklen Phantasien erbliithen lassen.

Haefele erinnerte daran, dass terrigena, jedentalls im klassischen
Latein, nur als Substantiv vorkommt™. Es lassen sich lediglich ftir die
Spitantike ein paar seltene Ausnahmefille nachweisen, im Mittelalter
wurde das Wort dann aber so gut wie nie adjektivisch gebraucht.
Hinzu kommt, dass der Versakzent bei usias metrisch auf der vorletz-
ten Silbe liegen muss, das Wort also griechisch und nicht lateinisch
auszusprechen ist. Folglich miisste usias hier als griechischer Genetiv
Singular verstanden werden, die Ubersetzung also ungefihr so ausfal-
len: «Sei gnidig zu den Erdgeborenen, barmherziger Mittler der usia».

So ergibt der Vers, wie noch zu sehen, einen ernstzunehmenden
Sinn, auch wenn er sich dem modernen Leser nicht sofort erschliesst.
Haefele kannte die direkten Textreferenzen nicht, die seinen Be-
obachtungen auch theologie- wie philosophiegeschichtlich Strin-
genz verlethen. Sie wurzeln in neuplatonischem Denken, wie es
Johannes Scottus Eriugena im dritten Viertel des 9. Jahrhunderts in
selbstbewusster Umprigung und in Auseinandersetzung mit der
Theologie des Dionysius Areopagita entwarf. Die Textgrundlagen
wiren simtlich dank der Handschriften beizubringen, mit denen
Heinrich II. seine geliebte Neugriindung Bamberg versehen hat™.

¥ Zuletzt durch Weinfurter, Kaiser Heinrich II. — Bayerische Traditionen und
europiischer Glanz (wie Anm. 7), S. 22.

* Vgl. insges. Haefele (wie Anm. 20), S. 29ff.

* Uber die darin erkennbar werdenden Strategien der Wissensvermittlung ist kaum
jemals angemessen diskutiert worden; vgl. die Bemerkung von Weinfurter, Kai-
ser Heinrich II. — Bayerische Traditionen ... (wie Anm. 7), zur Frage der «Hein-
richsbibliothek» Bernhard Schemmel, Heinrnich II. und Bambergs Biicherschitze,
in: Bericht des Historischen Vereins Bamberg 133 (1997), S. 127-146. Die ent-
scheidende Matenalgrundlage steht bereit dank der eindringlichen Forschungen
von Hartmut Hoffmann, Bamberger Handschriften des 10. und 11. Jahrhunderts,
Hannover 1995 (Schriften der MGH 39).



22 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

Die frappierend engen Beziige, die zwischen dem Thronbild im
Sakramentar Heinrichs II. (Clm 4456) und der herrscherlichen
Selbstdarstellung Karls des Kahlen bestehen, haben seit jeher die
Aufmerksamkeit der Forschung gefunden und letzthin zu der
Schlussfolgerung gefiihrt, dass mit der gezielten Anlehnung ein herr-
schaftslegitimierendes Programm verbunden gewesen sein miisse,
«und dieses kann nur lauten: Erneuerung der karolingisch-frinki-
schen Konigsgewalt»”. Kronzeuge ist der unter Abt Ramwold von
St. Emmeram (975-1001) in Regensburg aufwendig und eigenwil-
lig restaurierte «Codex Aureus (Clm 14000), dessen Bildausstattung
der imitatio Karls des Kahlen durch Heinrich II. auf realhistorischer
Ebene zuarbeitete’. Und in Uberwindung einer ilteren These Ernst
Diimmlers ist zweifelstrei herausgestellt worden, dass die program-
matischen Tituli des «Codex Aureus) — mindestens aus dem Umkreis
— von Johannes Scottus Eriugena stammen™, nach Stil und Inhalt also
dem onginellsten Denker der okzidental-lateinischen Welt in der
Epoche zwischen Spitantike und 12. Jahrhundert geschuldet sind.

Die Wissenskultur im unmittelbaren Umfeld Heinrichs 1. ver-
mittelt den Eindruck einer bewussten und eben gesuchten Ankniip-
fung an die Hotkultur Karls des Kahlen. Doch zielte es iiber eine rein
habituelle imitatio hinaus, wenn Heinrich I1. seiner Griindung Bam-
berg Schriften des Eriugena und eriugenistischer Textexegese sowie
die massgeblichen Werke neuplatonischer Uberlieferung besorgte®.
Wer auch immer dabei die Auswahl des Kaisers lenkte oder ihm die

* Weinturter, Sakralkonigtum (wie Anm. 7), S. 94; vgl. insges. ebd., S. 84ft.

" Vgl. Susanne Kiinzel, Denkmale der Herrschaftstheologie Kaiser Heinrichs 11,
Minchen 1989 (Schriften aus dem Institut fiir Kunstgeschichte der Universitit
Miinchen 43), bes. S. 30ff; zur direkten Verortung: Bernhard Bischoft, Literari-
sches und kiinstlerisches Leben in St. Emmeram (Regensburg) wihrend des frithen
und hohen Mittelalters, jetzt in: Ders., Mittelalterliche Studien. Ausgewiihlte Auf-
sitze zur Schriftkunde und Literaturgeschichte 2, Stuttgart 1967, S. 77-115, S. 79f.

* Paul Edward Dutton / Edouard Jeauneau, The Verses of the «Codex Aureus» of

Saint-Emmeram, 1n: Studi Medievali, 3. Seric 24 (1983), S. 75-120; hierzu wie

zum Folgenden insbesondere Staubach, Rex chnistianus (wie Anm. 8), S. 41ff.

und S. 261ff. — Text und Kommentar jetzt: [ohannis Scotti Erivgenae Carmina,
ed. by Michael W. Herren, Dublin 1993 (Scriptores Latim Hiberniae XII), App.

10-16 S. 128-133, dazu S. 24, S. 40f. und S. 159ff.

Hierzu zihlt auch der vermutlich italienische Chalcidius-Codex in Bamberg,

Staatsbibliothek, Class. 18, den man nicht mehr ins 11., sondern nach dem Urteil

Bernhard Bischoffs noch ins 10. Jh. setzen sollte; vgl. Ders., Zu Plautus und

Festus, jetzt in: Ders., Mittelalterliche Studien (wie Anm. 31), Bd. 1, Stuttgart

1966, S. 141-144, hier S. 143.



Eine iltere Beobachtung zur Basler «Goldenen Altartafel in neuem Licht 23

Codices verschaftte, tat es mit sorgsamem Bedacht™. Die Bamberger
Eriugena-Manuskripte stellen keine beliebigen Abschriften dar,
ebensowenig bestechen sie durch irgendwelche gehobene Aus-
fiihrung oder Ausstattung. Vielmehr erméglichen sie den direkten
Blick in die «Werkstatv des Eriugena, in den lebhaften philosophi-
schen Diskurs, wie er sich erst unter der Protektion Karls des Kah-
len voll entfalten und tiber das westfrinkische Netzwerk der Irenko-
lonien auswirken konnte. Der Bamberger Cod. Philos. 2/1 (olim:
HJ. IV. 5), geschrieben im dritten Viertel des 9. Jahrhunderts wahr-
scheinlich in Soissons und neben dem Reimser Codex 875 die Leit-
handschrift von Eriugenas chef d’ceuvre, des Periphyseon» (spiter
auch: De divisione naturae), enthilt zahlreiche Zusitze, Glossen und
sogar Titulaturen von einer der beiden mittlerweile bertihmtesten
irischen Schreiberhinde des frithen Mittelalters, der seitens paliogra-
phischer Forschung so getauften Hand «I>». Nach iibereinstimmen-
der Meinung von Bernhard Bischotf, Terence A. M. Bishop und
Edouard]cauneau fassen wir in ihr nichts anderes als — das Autograph
Eriugenas®. Die Handschrift befand sich nachweislich schon
1122723 1m Kloster auf dem Bamberger Michelsberg, also in genau
jenem Kloster, das als urspriinglicher Bestimmungsort der Basler
«Goldenen Altartafel angenommen wird™.

Die gleiche Hand «I’» findet sich weiterhin im zweiten, gleichfalls
in Soissons entstandenen Teil des Bamberger Codex Patristicus 46
(ohm: Q. VI. 32). Dessen erster, ungefihr gleichzeitig in Reims nie-
dergeschriebener Teil hilt seinerseits einen wichtigen Anhaltspunkt
zur Deutung der Basler Altartafel bereit. Mit thm erhilt man den
Schliissel zum Verstindnis jenes ritselhaft erscheinenden zweiten
Verses der Inschrift.

Der erste, bis fol. 21 reichende Teil des Codex Patr. 46 umfasst,
nach einem kurzen Auszug aus Alkuins De fide> (fol. 1r), ansonsten
ausschliesslich die «Opuscula Sacra> des Boethius, und zwar mit aus-

* Huth (wie Anm. 11).

® Beschreibung der beiden Handschriften (samt Faksimilierungen) zuletzt bei
Edouard Jeauneau / Paul Edward Dutton, The Autograph of Eriugena, Turnhout
1996 (CC Autographa Medii Aevi III), S. 42f.

“ Vgl. oben Anm. 19 bzw. Lesley Smith, Yet more on the autograph of John the
Scot: MS Bamberg Ph. 2/2 and its place in the Periphyseon tradition, in: From
Athens to Chartres. Neoplatonism and Medieval Thought. Studies in honour of
Edouard Jeauneau, edited by Hajo Westra, Leiden — New York — Koln 1992, S. 47-70,
hier S. 58, zur Diversifizierung der Codexpartien 2/1 (Biicher 1-3) und 2/2
(Biicher 4-5), beide etwa gleicher Zeitstellung, s. ebd., S. 49 und S. 57.



24 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

giebigen Glossen. Sie wurden frither Eriugena selbst zugeschrieben”,
werden inzwischen aber eher als ein Werk des Remigius von
Auxerre angesehen: gleichsam eines Enkelschiilerss des Eriugena
und jedenfalls dessen eifrigster Adept um die Wende vom 9. zum 10.
Jahrhundert™.

Im Zuge seiner Erliuterungen zum <Liber contra Eutychen et
Nestoriunv hatte sich der Kommentator auch mit ontologischen
Begrifflichkeiten des Boethius auseinanderzusetzen. Angelangt bei
einer Bestimmung des in der Trinititsdebatte notorisch umkimpften
lateinischen Terminus persona, den die boethianische Textvorlage an
der betreffenden Stelle im Genetiv Singular anftihrt, heisst es 1m
Codex Bambergensis (fol. 151): Person ¢ , id est oyctac”. Der Defi-
nition hat eine (meines Erachtens noch
mit der Anlage zeitgendssische) Hand im Bambergensis {iber dem
griechischen Wort interlinear ein weiteres Glossenelement hinzuge-
fligt: die sogar passend deklinierte Bezeichnung genetiui!

So las und verstand man ousias also zu Zeiten Heinrichs II. in
Bamberg, und man darf den Betund getrost als Bestitigung von Hans
Haefeles Ubersetzungsvorschlag zur Basler Inschrift verbuchen.
Bliebe noch zu zeigen, dass und wie sich dieses Verstindnis in der
Konzeption der Basler Altartafel niederschlug, wie es sich also im
Sinngeftige von Bild- und Textelementen schliissig ausdriickt. Dank
des Schliissels, den der Bamberger Befund an die Hand gibt, wird der
Blick freigegeben auf die Grundkonzeption eriugenistischer Anthro-
pologie; sie verbindet sich — und damit kommen die Erzengel samt
erstem Vers der Basler Altartatel wieder a I'ordre du jour — mit dem
Hierarchienmodell des Pseudo-Dionysius. Dessen Werkcorpus hat
Eriugena 1m Auftrag Karls des Kahlen tbersetzt und damit der
abendlindischen Gelehrtenwelt einen ihrer mittelalterlichen Kern-
texte erschlossen. Den Reigen der jahrhundertelangen Auslegungs-

¥ So noch nach Uberzeugung des Herausgebers Edward Kenneth Rand, Johannes
Scottus, Miinchen 1906 (Quellen und Untersuchungen zur lateinischen Philolo-
gie des Mittelalters 1), S. 28-80; Rand hatte den Codex Bambergensis nicht ein-
gesehen (ebd., S. 28). Zum Codex vgl. neben veriger Anm. auch Hoffmann (wic
Anm. 29), S. 156 und ebd., S. 23 bzw. S. 28.

Vgl. oben Anm. 15 sowie Giulio D'Onofrio, Giovanni Scoto e Remigio di
Auxerre: a proposito di alcuni commenti altomedievali a Boezio, in: Studi
Medievali, 3. Ser. 22 (1981), S. 587—-693.

In den iibrigen von Rand kollationierten Handschriten lautet die Stelle: Personae
* id est essentiae quae est in natura. OYCIAC genitivus; fir keines der Parallelzeug-
nisse ist also wie 1im Bambergensis zusitzlich noch die demonstrativ deklinierte
Form gewihlt worden. Text der Glossen zu den Opuscula Sacra des Boethius, ed.
Rand (wie Anm. 37), S. 67.

38

39



Eine iltere Beobachtung zur Basler «Goldenen Altartafel in neuem Licht 25

geschichte der Dionysiaca eréffnete Eriugena selbst mit einem Kom-
mentar zu De caelesti hierarchia, der sich dann schon gelegentlich

40

auf das im Periphyseon> Dargelegte bezieht®.

Im ersten Buch des Periphyseon> untersucht Eriugena mittels der
aristotelischen Kategorien die zehn Gattungen der geschaffenen
Wirklichkeit". Die erste der Kategorien ist danach die wusia, der daher
schon das besondere Interesse des Augustinus gegolten hatte®.
Augustinus {ibersetzte ovolo schlichtweg mit essentia, also sinn-
gemiss als «Substanz». Von der Auffassung des Augustinus, wonach
usia schlichtweg mit Gott zu identifizieren sei, setzte sich Johannes
Scottus Eriugena indes ganz niichtern ab mit der Begriindung, eine
Pridikation Gott = usia sei unmdglich; keine Kategorie konne Gott
bezeichnen®. Kurz und biindig, Gott1s t keine Wesenheit, sondern
eine (Uberwesenheiv: Non est igitur OYCIA, quia plus est quam
OYCIA; et tamen dicitur OYCIA, quia omnium OYCIEN (id est essen-
tiarum) creatrix est (Periphyseony lib. I, S. 34 bzw. S. 206f.)*.

* Alle Nachweise samt Werkchronologie in dem konzisen Uberblicksartikel von
Gangolf Schrimpf, Johannes Scottus Eriugena, in: Theologische Realenzyklopi-
die 8, Berlin — New York 1988, S. 156-172. )

* Vgl. Dens., Die Sinnmatte von «Periphyseon», in: Jean Scot Erigéne et I'histoire
de la philosophie, Paris 1977 (Colloques internationaux du Centre National de la
Recherche Scientifique 561), S. 289-305, S. 298f. — Die folgenden Textzitate
simtlich nach der neuen, erst kiirzlich abgeschlossenen Edition von Edouard
Jeauneau (Hg.), lohannis Scotti seu Erivgena Periphyseon, Biicher I-V (CC CM
161-165), Turnhout 1996-2003.

* Dazu die Hinweise oben in Anm. 15.

¥ Nam si aliqua kategoriarum de deo proprie praedicaretur, necessario genus esse deus seque-
retur. Deus autem nec genus nec specie nec accidens est. Nulla igitur kategoria proprie deum
significare potest; Periphyseon lib. I, S. 33 bzw. S. 204f. Zur frithmittelalterlichen
Theoriegeschichte des Arguments vgl. Marenbon, From the Circle of Alcuin
(wie Anm. 15), S. 14f. und S. 72f.

* Vgl. Karl Eswein, Die Wesenheit bei Johannes Scottus Eriugena. Begnff, Bedeu-
tung und Charakter der «essentia» oder ovoia bei demselben, in: Philosophisches
Jahrbuch der Gérres-Gesellschaft 43, 1930, S. 189-206, hier S. 192, von dessen
Schlussfolgerungen sich jetzt jedoch Marenbon zu distanzieren sucht; vgl. bes.
Ders., John Scottus and the «Categoriae Decenv, in: Enugena. Studien zu seinen
Quellen. Vortrige des III. Internationalen Eriugena-Colloquiums Freiburg im
Breisgau, 27.-30 August 1979, Heidelberg 1980 (Abh. d. Heidelberger Akad. d.
Wiss. Philosoph.-histor. K., Jg. 1980, 3), S. 117-134, hier S. 123ff. Einen «radi-
kalen Realismus» Eriugenas leitet aus seinem Ousia-Begriff jetzt ab: Christophe
Erismann, Generalis essentia. La théorie érigénienne de 'ousia et le probléme des
universaux, in: Archives d’Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age 69,

2002, §. 7=37.



26 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

Zugrunde liegt freilich ein uralter Gedanke. Wenn hier ein
«Uber-Sein» Gottes formuliert wird, so beruht das letzthin auf der
Vorstellung, mit der Platon in der Politeia> (509b) den Begnift des
Guten als der hochsten Idee zu bestimmen gesucht hatte: wiewohl
durch den Verstand erkannt, rage sic tiber das Sein hinaus, sei «iiber-
wesentlich» (Umepovorog), genseits der Wesenheit» (€mékewva Tig
ovoiag)®.

Dieser Gedanke war Eriugena durch sein Studium des Ps.-Diony-
sius wohlvertraut, wie er selbst bekriftig: Ipse nanque omnium essentia
est, qui solus uere est, ut ait Dyonisius Areopagita. «Esse enim», inquit,
«omnium est super esse diuinitas» (<Pcriphyscon> lib. I, S.5 bzw.

S.120f)). Wenn man im Blick auf die ovola von Gott spricht, so kann
man thn ganz pragmatisch nur als Vrepovoiog charakterisieren* — ein
Schluss, den noch Augustinus als missbrauchlich verworten hatte.

Man braucht insofern Eriugenas Ubersetzung und Kommentar
des Pseudo-Dionysius Areopagita nur noch am Befund von Bild und
Text auf der Basler Altartafel abzugleichen. Zur Losung der Basler
Sinnfigur gibt Buch XIII der (Himmlischen Hierarchie> die ent-
scheidende Auskunft, zu dessen Grundverstindnis vorweg noch der
letzte Satz von Buch XI mitzubedenken ist: «Die hdherstchenden
Gliederungen haben im Ubermass auch die geheiligten Eigenschaf-
ten der untergeordneten, die letzten aber haben nicht die uneinge-
schrinkte Fiille des Ranghoheren, da die zuerst hervortretenden
Erleuchtungen ihnen vermittels der ersten Riinge (nur) teilweise und
ithrer Stellung im Ganzen entsprechend zugeleitet werden»®.

Vgl. Werner Beierwaltes, Marginalien zu Eriugenas «Platonismus», in: Platonis-
mus und Christentum. Festschrift fir Heinrich Dérrnie, hg. v. Horst-Dieter Blume
und Friedhelm Mann, Miinster 1983 (Jahrbuch fiir Antike und Christentum 10),
S. 64-74; Ders., EIIEKEINA. Eine Anmerkung zu Heideggers Platon-Rezep-
tion, in: Ludger Honnefelder / Werner Schiissler (Hg.), Transzendenz. Zu einem
Grundwort der klassischen Metaphysik, Paderborn — Miinchen — Wien — Ziirich
1992, S. 39-55, bes. S. 45.

Auch wenn Gott menschliche Wesenheit angenommen hat — eine Aporie, der
Ps.-Dionysius dadurch entging, dass er Gott die menschliche Wesenheit auf
«iibermenschliche Weise» annehmen liess UTT€p 00Oy oVoLwON; vgl. jetzt
Theresia Hainthaler, Bemerkungen zur Christologie des Ps.-Dionys und ihrer
Nachwirkung im 6. Jahrhundert, in: Denys I’Aréopagite et sa posteriorité en
Ornent et en Occident. Actes du Colloque International Paris, 21-24 septembre
1994, édités par Ysabel de Andia, Paris 1997 (Collection des Etudes Augusti-
niennes. Série Antiquité 151), S. 267-191, hier S. 272f. und bes. S. 278.
Pseudo-Dionysius Areopagita. Uber die himmlische Hierarchie. Uber die kirch-
liche Hierarchie. Eingeleitet, tibersetzt und mit Anmerkungen versechen von
Giinter Heil, Stuttgart 1986 (Bibliothek der griechischen Literatur 22), S. 56.

46



Eine dltere Beobachtung zur Basler Goldenen Altartafel in neuem Licht 27

Das Prinzip der himmlischen Hierarchien wird sodann in Buch
XIII gemiss alttestamentarischer Referenz erliutert™. Pseudo-
Dionysius legt dar, weshalb «nicht von den untergeordneten Engeln
einer, sondern er, der zu den ehrwiirdigsten Wesen zihlt, den Pro-
pheten reinigt». Dazu geht der Autor simtliche ihm méglich erschei-
nenden Deutungen durch, um gegen Ende natiirlich die festzuhal-
ten, die thm als die wahre und deshalb unbedingt mitteilensbediirf-
tige erscheint: «Dies also lernte der Gotteskundige [der Prophet
Jesaja; V. H.] von dem Engel, der ithn zum Licht fiihrte, dass die Rei-
nigung und alle Formen der Wirksamkeit des Gottesprinzips, durch
die ersten Manifestationen des Seins” zum Aufleuchten gebracht,
sich tiber alle die tibrigen verbreiten gemiss den Abstufungen, in der
eine jede an den Wirksamkeiten des Gottesprinzips teilhaben kanny.

In der Folgerung des Eriugena bedeutet das™: Der Mensch ist, wie
auf anderer Stufe der Engel (und wieder auf anderer Stufe der Erzen-
gel), nur tiber sein durch intellektuelle Anschauung fassbares Sein ein
Ebenbild Gottes. Die Welt entfaltet sich aus Gott durch die primor-
diales causae — aber eben nicht im Wege eines simplen Emanations-
modells, wie einen der Genesis-Bericht vermuten lassen konnte,
sondern derart, dass stets das ranghShere Wesen etwas von seiner
Wesenheit in das thm zunichst rangniedere entlisst: die Bindung ist
und bleibt damit eine kausale. Das Ganze hat tibrigens sein strikt phi-
losophisches Pendant in der platonisch-idealistischen Polarisicrung
von Y€veoic und ovoia, insofern die eine das Werden, die andere
das Sein bezeichnet, hier als unverinderliches Wesen begriffen,
gleichsam als transzendiertes Dasein.

Hochste Wesenheit ist die Hypostase der gottlichen Trinitit; zu
ihr streben wir hin im Wege der Wiederauflésung. Zur Bezeichnung
dieser hochsten Wesenheit dienen eben hilfsweise lateinische Wort-
bildungen wie superessentia. Ganz konkret findet man die Wendung
superessentia diuinitatis bei Fulbert von Chartres (T 1028)*', dem ver-

* Jesaja VL6ft. betr. Besuch des Seraph beim Propheten. Die Vision hebt an mit
dem Datierungshinweis auf das Todesjahr des Kénigs Ozias, den — eine hiibsche
Adnote — die meisten Vulgata-Handschniften wie spiter auch -drucke als Usia
fiihren.

«Manifestationen des Seins»: im griechischen Original 00O {a; vgl. die Erliute-
rungen von Heil (wie Anm. 47) im Apparat, S. 91.

Vgl. insges. Maurice de Gandillac, Anges et hommes dans le Commentaire de Jean
Scot sur la «Hierarchie céleste», in: Jean Scot Erigéne (wie Anm. 41), S. 393-403.
Epist. 2, PL 141, Sp. 190 C; vgl. Edouardjcauncau, Le renouveau érigénien, in:
Eriugena redivivus (wie Anm. 15), S. 2646, hier S. 40.



28 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

ehrten Lehrer Hartwigs, jenes Monches — und wahrscheinlich auch
spiteren Abtes (1028/29) — von St. Emmeram in Regensburg, in
dem man mit guten Griinden einen der Garanten von Heinrichs II.
Hofkultur erblicken darf**. Und noch einmal se1 kurz erinnert an die
exponierten Belege superna usia (Sternenmantel) beziehungsweise
suprema usia (Cambridger Lieder), simtlich Wortschépfungen der
damit bekennerhaft im Fahrwasser des Eriugena segelnden europii-
schen Denker um 1000*. Fiir die zeitgendssischen arabischen
Gelehrten galt das aber ebensowenig wie fiir deren Kollegen in
Byzanz**.

Zusammengefasst: Zeitgleich mit der damals unter Fulbert all-
mihlich aufblithenden Schule von Chartres herrschte im unmittel-
baren Umfeld Kaiser Heinrichs II. ein theologisch-philosophischer
Diskurs, an dem der Herrscher selbst offenbar heftigen Anteil nahm.
Einige seiner imposantesten Stiftungen und Herrschaftszeichen
legen noch heute davon beredtes Zeugnis ab. Zieht man die Quint-
essenz aus den dominanten scholastischen wusia-Bestimmungsversu-

22 Niheres bei Huth (wie Anm. 11), Anm. 55.

% Donald F. Duclow, Isiah meets the Seraph: Breaking Ranks in Dionysius and Eri-
ugena ?, in: Eriugena: East and West. Papers of the Eighth International Collo-
quium of the Society for the Promotion of Eriugenian Studies (Chicago and
Notre Dame, 18-20 October 1991), edited by Bernard M¢ Ginn and Willemien
Otten, Notre Dame — London 1994 (Notre Dame Conferences in Medieval Stu-
dies V), S. 233-252, bes. S. 247. Zu beachten ebd. Duclows Hinweis auf die exe-
getische Modellfunktion des Evangelisten Johannes, «who, soaring like an eagle
above Paul, «passes beyond every created heaven and every created paradise, that
is, every human and angelic nature» — und zwar im Blick auf die konkrete
Behandlung dieses Evangelisten in den reprdsentativen Herrscherbildern Hein-
richs I1.: im Evangeliar von Montecassino ersetzt das Herrscherbild Heinrichs II.
fol. 193v das an dieser Stelle kompositorisch zu erwartende Bild des Johannes!
Und noch gar nicht gewiirdigt sind die frappierenden Analogien des Titulus zum
Vollbild des Johannes fol. 194v im Evangeliar des Bamberger Domschatzes, Clm
4454 (wie Anm. 16), zu Versen des Johannes Scottus Eriugena. Vgl. insbesondere
Nr. 6, v. 1 und Nr. 21, v. 15, in: Iohannis Scotti Erivgenae Carmina, ed. Herren
(wie Anm. 32), S. 80 bzw. 5. 110.

Dort wusste man recht genau um die aristotelische Abkehr von dieser Konzep-
tion; vgl. Hans Daiber, Neuplatonische Pythagorica in arabischem Gewande. Der
Kommentar des Iamblichus zu den Carmina aurea. Ein verlorener Text in arabi-
scher Uberlieferung, Amsterdam — New York — Oxford — Tokyo 1995 (Konink-
lijke Nederlandse Akademie van Wetenschappen. Verhandelingen, Afdeling Let-
terkunde, Nieuwe Reeks, Deel 161). ebd., S. 31: «In der Bezeichnung Gottes als
Substanz mag lamblichus an Aristoteles (Metaph. X1 8.1074b) angekniipft haben
und vom platonisch-neuplatonischen Wege abgewichen sein, wonach das Héch-
ste émékewa T ovoiag isty.

54



Eine iltere Beobachtung zur Basler «Goldenen Altartafel in neuem Licht 29

chen, so versteht sich nun und ganz folgerichtig, weshalb man zur
gottlichen Wesenheit allein tiber den mediator gelangen kann, der
sich unserer dazu erbarmen muss: Prospice terrigenas clemens mediator
usias, so bittet die Inschrift auf der Basler Tafel. Hans Haefele iiber-
setzte™: «Sei gnidig zu den Erdgeborenen, barmherziger Mittler der
gottlichen Kraft», was zwar das Richtige meint, aber lexikalisch
unangemessen daherkommt. Besser erschiene schon: «Sei gnidig zu
den Erdgeborenen, barmherziger Mittler der Wesenheit». Dem
ontologischen Motivzusammenhang entspriche aber am besten: «Sei
gnidig zu den Erdgeborenen, barmherziger Mittler des Seins»®®.

PD Dr. Volkhard Huth
Historisches Seminar der
Albert- Ludwigs-Universitit
Werthmannplatz, KG IV
D-79085 Freiburg im Br.

* Haefele (wie Anm. 20).

* Vgl. auch Jean Trouillard, Erigéne et naissance du sens, in: Platonismus und Chri-
stentum (wie Anm. 45), S. 267-276, hier S. 268: «Comme souvent chez les pla-
toniciens, le terme ovoia, rendu par «essentia, signifie €tre> au sens pleiny.



	"Barmherziger Mittler des Seins" : eine ältere Beobachtung zur Basler "Goldenen Altartafel" in neuem Licht

