
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 103 (2003)

Artikel: "Barmherziger Mittler des Seins" : eine ältere Beobachtung zur Basler
"Goldenen Altartafel" in neuem Licht

Autor: Huth, Volkhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Barmherziger Mittler des Seins».
Eine ältere Beobachtung zur Basler <Goldenen

Altartafel) in neuem Licht

von

Volkhard Huth

Dem Andenken an Hans F. Haefele (1925-1991)

Nicht lange ist es her, dass eine zunächst in New York gezeigte,
daraufhin an ihren historischen Bezugsort weiterwandernde, schliesslich

in München anlangende Ausstellung den einstigen Kirchenschatz
des Basler Münsters wieder zusammenführte (2001/2). Dieses Ereignis

lenkte jenseits aller Sensationsjagd postmoderner Event-Kultur
den Blick auf ein fremd gewordenes Erbe, auf Gegenstände der
Devotion und des Gedenkens, deren Aura sich heute überwiegend
ihrem Preziosenglanz verdankt. Sie sind längst zu exponierten, ihrem
ursprünglichen Bedeutungszusammenhang entrissenen Schaustücken

geworden, zu bestaunten Relikten eines untergegangenen religiösen
Erfahrungszeitraums. Doch ehedem fanden sie ihren Platz und ihre
Funktion in der Münsterliturgie, bildeten ein in allen Teilen
aufeinander bezogenes, in jahrhundertelanger Kultpraxis zusammengefügtes

Ensemble. Hier, in der Sakristei des Basler Münsters, entzog man
seinen Kernbestand auch dem Zerstörungsfuror, dem in anderen

Wirkungszentren der Reformation vielfach die alten Kirchenschätze
zum Opfer fallen sollten.

Vor allem im Bereich der Reliquiare und Skulpturen über das

ganze Mittelalter hinweg angewachsen, reichen einige der ältesten
und nach (nicht nur) lokaler Tradition herausragenden Kultobjekte
des Basler Münsterschatzes bekanntlich sogar noch in die
Regierungszeit König beziehungsweise Kaiser Heinrichs II. (1002/1014—
1024) zurück, darunter insbesondere fünf längst verlorengegangene
Stücke1. Und ausser Frage steht, dass sie, dank einer seit dem hohen

1

Jüngster Überblick bei Guda Suckale—Redlefsen, Goldener Schmuck für Kirche
und Kaiser, in: Kaiser Heinnch IL 1002-1024. Katalog zur Bayenschen
Landesausstellung 2002, hg. v.Josef Kirmeier, Bernd Schneidmüller, Stefan Weinfurter
und Evamaria Brockhoff, Augsburg 2002 (Veröffentlichungen zur bayerischen
Geschichte und Kultur 44), S. 78-92, hier S. 85f.



12 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

Mittelalter vielfältigen Verehrung des Kaiserpaares Heinrich II. und
Kunigunde, auch in der Selbstwahrnehmung und Repräsentation
der Stadtkommunc Basel eine bedeutsame Rolle spielten und politische

Vorstellungshorizonte abstecken halfen2.
Das grösste und sicher erlesenste Stück, im liturgischen

Ursprungssinn gleichsam das Zentrum dieses Ensembles, bildet das

einzigartige Antependium, die «Goldene Basler Altartafel» [Abb. 1]\
Die Einzigartigkeit gilt freilich nur für den puren Erhaltungsbefund,
nicht im Hinblick auf die künstlerische Faktur und Ausstattung.
Weiss man doch von einer ganzen Anzahl goldener Altarvorsätzc,
die Heinrich und Kundigunde vor einem runden Jahrtausend grossen

Reichskirchen geschenkt haben sollen, so in den Bischofsstädten
Bamberg, Trier, Verdun (Saint-Vanne) und Merseburg. Auch
Kunigundes Klostergründung Kaufungen wurde mit einem goldenen

Antependium bedacht4.
Des weiteren konnte neueste kunsthistorische Forschung

hinsichtlich der kostbaren Materialien, die zur Herstellung der Altartafel
verwandt wurden, wie nicht zuletzt für die künstlerische Gestaltung
Vergleichbarkeiten entdecken, die zumindest auf vernetzte
Fertigungsprozesse, gelegentlich auch auf gemeinsame Werkstattproduktion

schliessen lassen5.

Der vorliegende Beitrag möchte zeigen, dass sich auch das Bild-
und Textprogramm des goldenen Antependiums' keineswegs allein
in seinem Bezug auf den Vcncrationsort erschöpft. Diese Program-

' Dies beleuchtet der Essay von Achatz von Müller. Der Kirchenschatz als politisches

Zeichensystem, in: Historisches Museum Basel (Hg.). Der Basler Münsterschatz,

Basel 2001, S. 217-229; eine ausgiebige Musterung der Memoria und
Verehrung des Kaiserpaares in der Geschichte Basels seit dem 13. Jahrhundert bietet

jetzt Stefan Hess, Zwischen Verehrung und Versenkung. Zum Nachleben
Kaiser Heinrichs II. in Basel, in: BZGA 102 (2002), S. 83-143.

' Paris, Musée National du Moyen Age - Thermes de Cluny, Inv.-Nr. Gl. 2350.
Vgl. die genaue Objektbescbreibung im Bestandskatalog von Jean-Pierre Caillct.
L'antiquité classique, le haut moyen âge et Byzance au musée de Cluny, Pans
1985, Nr. 163 S. 229ff.

4 Vgl. Suckale-Redlefsen (wie Anm. 1).
s Dies., Die goldene Altartafel und ihre kunsthistorische Einordnung, in: Der

Basler Münsterschatz (wie Anm. 2), S. 293-303, bes. S. 297ff Vgl. auch unten
bei Anm. 17.

" Denn nur als solches wurde es eingesetzt, und auch dies nur an den sieben
höchsten Festtagen des Kirchenjahres, wenn die immerhin 1,20 m hohe und 1,77 m
breite Tafel in feierlicher Prozession vor den Hauptaltar des Münsters gebracht
wurde; ebd., S. 294. Zur Tradition kostbarer Verkleidung des Altarstipes vgl.
Adolf Reinle, Die Ausstattung deutscher Kirchen im Mittelalter. Eine
Einführung, Darmstadt 1988, S. 12ff.



Eine ältere Beobachtung zur Basler «Goldenen Altartafeh in neuem Licht 1 3

matik verweist in bislang unerkannter Deutlichkeit auf die
eigentümliche geistige Wissenskultur im Umfeld Kaiser Heinrichs II.
und damit auf spezifische Wege des Wissenstransfers im lateinischen
Europa der Zeit um die erste christliche Jahrtausendwende. Solche
Anzeichen stehen für einen Prozess neuer Rationalitätssuche, der
damals das geoffenbarte Heilswissen dialektisch zu durchdringen
begann. Auf den ersten, vielleicht handbuchgetrübten Blick schwer
nachvollziehbar, erscheinen solche Rückkoppelungen bei näherem
Zusehen womöglich sogar plausibler im Falle eines hochgelehrten,
von der modernen Forschung mit bisweilen suggestiver Überbetonung

präsentierten <Mönchskönigs.>7
Gängige Übersichtswerke zur Geschichtswissenschaft und

Kunstgeschichte zeigen indes nach wie vor kaum Neigung, die Parameter
einer um 1000 in Europa neu hervortretenden europäischen Kultur
der Intellektualität anzulegen. Und sollte man das gar im Fall eines

Altarheiligtums tun, einer fromme Stiftung? Gleichwohl: Repräsentative

Zeugnisse aus dem Umfeld beziehungsweise der gezielten
Stiftungspraxis Heinrichs II. legen zumindest über die Diktion ihrer
Inschriften Zeugnis von einem regen Intellektuellendiskurs ab. Er
entwickelte sich konzentrisch um Person und Ambitionen des
Herrschers.

Wie anders wäre zu erklären, dass ein seltenes Schlüsselwort der
Basler Altartafel gleich in und auf mehreren Sakralgegenständen und
Dedikationstexten wiederkehrt, die ausschliesslich dem <Hof> Heinrichs

II. entstammen oder auf diesen Bezug nehmen8? Die für seine

Krönungskirche, das Aachener Münster, gestiftete und wie die Basler

Altartafel prächtig vergoldete Kanzel trägt gleichfalls eine Vers-

; Hartmut Hoffmann, Mönchskönig und rex idiota. Studien zur Kirchenpolitik
Heinrichs IL, Hannover 1993 (MGH Studien und Texte 8). Dieses an Kirchenpolitik

und heiligmässigem Habitus Heinrichs sich bemessende Urteil erscheint
zumindest im Licht der unmittelbar zeitgenössischen Herrscherbildcr zu einseitig,
worauf Stefan Weinfurter nachdrücklich hingewiesen hat. Vgl. Ders., Sakralkönigtum

und Herrschaftsbegründung um die Jahrtausendwende. Die Kaiser Otto III.
und Heinrich IL in ihren Bildern, in: Helmut Altrichter (Hg.), Bilder erzählen
Geschichte, Freiburg i. Br. 1995 (Rombach Wissenschaft: Reihe Historiae 6),
S. 47-103, bes. S. 98. Ders., Kaiser Heinnch II. - Bayerische Traditionen und
europäischer Glanz, in: Kaiser Heinrich IL (wie Anm. 1), S. 15-29, hier S. 25,
spneht übrigens mit vollem Recht von einem für Generationen nchtungsweisen-
den «Bildungs- und Wissenschaftsschub», der von Bemühungen Heinrichs IL
ausgegangen und an dessen Bamberger Bibliothek ablesbar sei; in diesen
Zusammenhang reiht sich auch vorliegende Studie ein.

8 Der Begriff <Hof> bezeichnet hier natürlich keine personell stabile oder ortsfeste

Grösse, also nicht die ämterbesetzte curtis (curia regis), sondern einen geistigen
Resonanzraum. Meine Überlegungen zielen also in eine Richtung, die fur die



14 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

inschrift. Ihr allerletztes, recht prätentiös anmutendes Wort ist das

gleiche (hier nur im Casus rectus) wie dasjenige des Basler Pendants9:

Hoc opus ambonis auro gemmisque micantis
Rex pius Heinricus, caelestis honoris anhelus,

Dapsilis ex proprio tibi dat, sanctissima virgo,
Quo prece summa tua sibi merces fiat u s i a

In merkwürdiger, den Superlativ bemühender Verstärkung findet
sich das seltsame griechische Wort auch auf dem wohl prominentesten

<Überrest> der Herrschaft Heinrichs IL: dem sogenannten
Sternenmantel, seit dem Spätmittelalter als Heinrichsreliquie verehrt und
noch immer im Bamberger Domschatz bewahrt10. Den zentralen
Inschriftenbefund auf dieser kostbaren Saumstickerei wird man um
so höher veranschlagen dürfen, als er, im Verbund mit weiteren dort
abgerufenen Vorstellungen", bevorzugt für das herrscherliche Selbst-

<höfische Kultur» des hohen Mittelalters überwiegend (erst) etwa ab dem früheren
12. Jahrhundert zugestanden wird; vgl. beispielsweise Peter Ganz, Fnednch
Barbarossa: Hof und Kultur, in: Alfred Haverkamp (Hg.), Friednch Barbarossa.

Handlungsspiclräume des staufischen Kaisers, Sigmaringen 1992 (Vorträge und
Forschungen 40), S. 623—650, und Peter Johanek, Kultur und Bildung im
Umkreis Friednch Barbarossas, ebd., S. 651-677. Für das frühe Mittelalter vgl.
aber die grundlegende Arbeit von Nikolaus Staubach, Rex christianus. Hofkultur

und Herrschaftspropaganda im Reich Karls des Kahlen, Köln - Weimar -
Wien 1993 (Pictura et poesis 2), auch Ders., Graecae Glonae. Die Rezeption des

Griechischen als Element spätkarolingisch-frühottomscher Hofkultur, in: Kaiserin

Theophanu. Begegnung des Ostens und Westens um die Wende des ersten
Jahrtausends. Gedenkschrift des Kölner Schnütgen-Museum zum 1000. Todesjahr

der Kaisenn, hg. v. Anton von Euw und Peter Schreiner, Bd. 1, Köln 1991,
S. 343-367, bes. S. 346 im hier noch weiter anzusprechenden Sachkontext.

' Text nach MGH Poetae Latini Medii Aevi. 5. Die Ottonenzeit. Teil 1-2, hg. v.
Karl Strecker unter Mitarbeit v. Norbert Fickermann, Berlin 1937-39/Ndr.
1978, S. 357 (Hervorhebung im Text hier wie auch im weiteren jeweils von mir).
Die in Streckers Edition nachfolgenden, eine zweite Einheit formenden Verse auf
dem Ambo rufen die Evangelisten an und umgeben inschnftlich deren - bis auf
das des Matthäus - verlorene Bilder auf den Kassetten.

' Jetzt Diözcsanmuscum Bamberg (2728/3—6); jüngste Beschreibung mit allen
weiteren Hinweisen in dem Katalogisat von Renate Baumgärtel-Fleischmann, in:
Kaiser Heinnch IL (wie Anm. 1), Nr. 203 S. 382f.
Auf diese, insbesondere die astronomisch-astrologischen Details, bin ich andernorts

eingegangen: Innerweltlicher Fortschritt - kulturelle Grenzüberschreitung?
Wissenstransfer und Wissensformen im Umfeld Kaiser Heinrichs. IL, in:
Aufbruch ins zweite Jahrtausend. Beiträge des interdisziplinären Kolloquiums des

Zentrums fur Mittelalterstudien der Universität Bamberg in Zusammenarbeit mit
dem Haus der Bayerischen Geschichte Augsburg (Bamberg, 25.-27. September
2002), hg. v. Achim Hubel und Bernd Schneidmüller (im Druck).



Eine ältere Beobachtung zur Basler (Goldenen Altartafeb in neuem Licht 15

Verständnis Heinrichs II. und seine repräsentative Bedeutung für das

christliche Europa des frühen 11. Jahrhunderts in Anspruch genommen
wird12.

Man liest, unterhalb eines in der Mantelmitte angebrachten
quadratischen Feldes mit darin abgebildetem Christus in der Mandorla,
den Wunsch, «der höchsten Wesenheit» (superna usia) möge dieses
Geschenk des Kaisers wohlgefällig sein": SVP[ER]NE YSIE SIT
GRATV\M] HOC CESARIS DONVM.

Damit nicht genug. Ein wohlbekannter, heute in Cambridge
liegender Miszellancodex enthält ungeachtet seiner angelsächsischen
Überlieferungsgeschichte ein zentrales Gedichtcorpus mit insgesamt
49 Liedern, niedergeschrieben in einer «schöne(n) kontinentale(n)
Minuskel des 11. Jhs.» und mit exklusivem Bezug auf die deutschen
Könige und Kaiser des Zeitraums von etwa 950 bis 105014. Eines der
ersten setzt ein: Grates u s i a e /solvimus suprem ç und in einer
weiteren Strophe dieses Liedes fallt der Ausdruck simplex usia,
was mit der Wendung superna usia aufdem Bamberger Sternenmantel
korrespondieren mag15.

12 Vgl. zuletzt die Skizze von Weinfurter, Kaiser Heinrich IL - Bayerische Traditionen

und europäischer Glanz (wie Anm. 7), S. 26f.
° Unter Konjektureneinschluss; vgl. etwa MGH Poet. Lat. 5 (wie Anm. 9), S. 362.
14 Hs. Cambridge, University Library, Gg 5. 35 (früher: 1567); Die Cambridger

Lieder (Carmina Cantabrigensia), hg. v. Karl Strecker, Berlin 1926 (MGH SS rer.
Germ, in us. schob [40]), Zitate aus der Einleitung des Herausgebers, S. IX, bzw.
aus Nr. 4 S. 5f.

15 Zugrunde liegen, wenn ich recht sehe, Glossen zu den pseudo-augustinischen,
ihrem Gehalt nach aber aristotelischen (Categoriae decern». Die wohl doch früheste

Glossenhandschrift dieses Typs, der Mailänder Codex Ambrosianus B 71 sup.
(saec. IXV4; Provenienz: Auxerre präzisiert: Prima oda est simplex ierarchiuum
omonimum. Seeunda, ut homo, deduetiuum omonimum a primo ierachiuo... usw., um
dann auch die OCYA generalissima zu bestimmen; vgl. John Marenbon, From the
Circle ofAlcuin to the School ofAuxerre. Logic, theology and philosophy in the
early middle ages, Cambridge - London - New York etc. 1981, Appendix 3
S. 188; zuletzt Ders., Glosses and Commentanes on the Categories and De inter-
pretatione before Abelard, in: Dialektik und Rhetorik im früheren und hohen
Mittelalter. Rezeption, Überlieferung und gesellschaftliche Wirkung antiker
Gelehrsamkeit vornehmlich im 9. und 12. Jahrhundert, hg. v. Johannes Fried,
München 1997 (Schriften des Historischen Kollegs. Kolloquien 27), S. 21—49,
S. 25f. Als Urheber der sich zu einem regelrechten Kommentar auswachsenden
Glossen wird Heiric von Auxerre favorisiert, ein Schüler des Enugena und Lehrer
des seinerseits als Autor nachhaltigen Einfluss ausübenden Remigius von
Auxerre; vgl. Giulio D'Onofrio, Die Überlieferung der dialektischen Lehre
Eriugenas in den hochmittelalterlichen Schulen, in: Eriugena redivivus. Zur
Wirkungsgeschichte seines Denkens im Mittelalter und im Übergang zur
Neuzeit. Vorträge des V. Intern. Enugena-Colloquiums Bad Homburg, 26.—30.

August 1985, hg. v. Werner Beierwaltes, Heidelberg 1987 (Abh. d. Heidelberger
Akad. d. Wiss. Philosoph.-histor. Kl., Jgg. 1987, 1), S. 47-76, S.56f.



16 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

Dass man sich hier in einem Bedeutungsfeld bewusster Intertex-
tualität bewegt, belegen terminologisch auffällige Analogien und
sinnverwandte, zuweilen gar komplementäre Aussagen. Man hat
diese poetischen Zeugnisse bislang eher isoliert betrachtet und daher
vorzugsweise textimmanent interpretiert"'. Stattdessen muss man zu
ihrer Deutung, wie das etwa die kunsthistorische Forschung über das

Verfolgen von Bearbeitungsmethoden und Stilkonventionen längst
tut17, Schriftquellen intertextuell auf Wissenstraditionen und geistige
Orientierungsmuster befragen. Leider geschieht das in den historischen

Wissenschaften noch immer viel zu wenig, und die
herkömmlichen Versuche brechen meist dort ab, wo die Textgattung
jenseits der zünftig betreuten Geschichtsschreibung angesiedelt ist
oder ausserhalb der Sphäre pragmatisch-dispositiven Schriftguts
bleibt.

Demgegenüber verbürgen etwa die auffälligen Bezüglichkeiten
auf den repräsentativen Monumenten von Basel, Aachen oder Bamberg,

dass sich in ihnen ein historisch fixierbarer, im geistigen
Umfeld Kaiser Heinrichs II. geförderter Diskurs spiegelt. Und die
Exklusivität wie auch die exponierte Öffcntlichkeitszugewandtheit
(cum grano salis) dieser repräsentativen Zeugnisse garantieren, dass

es sich um keine Beiläufigkeiten oder schlichtweg um gelehrte
Spiegelfechtereien handelt. Es ist gerade die Diskursivität der zitierten —

und noch weitaus mehr ungenannter — Texte, die uns von der
bequemen Annahme von Zufälligkeiten absehen lassen kann.
Vielmehr ist der Blick auf die Wissenschafts- und Rationalitätskultur der
Zeit um 1000 zu richten, mit allen denkbaren Konsequenzen auch
für die weitere historische Deutung von Handlungen und
Kommunikationsvorgängen.

Die Basler Altartafcl kann sich dafür als ein Paradigma erweisen.
Genau genommen ist es deren Beschriftung. In den Focus geraten

Zwecks weiterer Illustration wäre etwa auf das prachtvolle Evangeliar aus dem

Bamberger Domschatz abzustellen, heute in München (Bayerische Staatsbibliothek,

Clm 4454). In der Schriftleiste oberhalb des Evangelistenporträts des
Matthäus fol. 25v steht der Vers PRODIT IMAGO MINOR I QUID SIT
SUBSTANTIA MA IOR, der jenseits seiner formalen Binnenstruktur
gedanklich sicher auf den hier umnssenen wsia-Diskurs verweist.
Neuerdings ganz konkret im Falle der Basler Altartafel anhand der Spuren, die in
die gleiche (Bamberger Regensburgcr Werkstatt führen, in der auch der Ein-
bandrückdeckel des Pcrikopenbuches in Pommersfelden (Schlossbibliothek der
Grafen von Schönborn, Ms. 340) und der (Watterbacher Tragaltan (München,
Bayerisches Nationalmuscum, MA 198) gefertigt wurden; vgl. Suckale-Redlef-
sen (wie Anm. 1), S. 87 sowie im Katalogteil des gleichen Bandes: Dies., Nr. 167
S. 334f.



Eine altere Beobachtung zur Basler (Goldenen Altartafeh in neuem Licht 17

also jene zwei Verse in leoninischen Hexametern, die in rot emaillierter

Capitalis in das kupfervergoldete Schriftband der Fries-
beziehungsweise Sockclleiste eingetragen worden sind: «Allein schon
durch die Auswahl so grossformatiger, gut lesbarer roter Buchstaben
ohne Kürzungen auf farblich abweichenden Mctallstreifen wird ihre
Wichtigkeit zum Ausdruck gebracht», hat die Kunsthistorikern
Guda Suckale-Redlefsen unlängst noch einmal unterstrichen1".
Doch aufweiche Wichtigkeit wird hier überhaupt abgestellt? Was

besagen die Verse eigentlich?

S^JËB^^X^V-.\l»t (: - ;:(- 1 fffîifàfSJt :

•i :. -
/ :-.ftéÌ-'! -' " '• '' / ¦ 'V-.' '/>¦¦)'¦'/J ,.¦

i. 2 JE) i*k&X k
fl

¦M
1 ¦:,$*S8*:isöä&* ¦¦¦Jim 05^*'-te-teteT ¦

Ei k^^m\(^^m ¥ ¦' ¦*¦ w*n*lyi if* Ì "^V$ J*rji*"iffll fi" \ w ,'" le "'¦¦i•Ml *m afis'^tSŒThB Mr ¦ i'âpi;? Ly .M' j ; v >i§ *i»ifLJ fv.«te>lli ¦1 1
Hb f ¦ IB m P^iJPJJ 1 FÉv IV?^IIWH1 m II 1 ^

i 1il Jmw J 'il 1 »*M
-sEi Jttf Bn J ¦¦
fi Ilfcil

VF -itif Jjjj»1

.r „ s,

1P !| tefl

Hf'K.O S'il
• .¦* .-,-¦

ne

' 1 ¦:T3 fK-'-:> y* '. ¦ $SÈl

/Itó. i. Das goldene Basler Antependium Kaiser Heinrichs IL (Paris,
Musée National du Moyen Age— Thermes de Cluny, Inv.-Nr. Cl. 2350).
Repro: Bildarchiv Foto Marburg (Archivnr. 30122)

Zur Vergegenwärtigung: Inmitten der goldenen Arkadenwand
steht der Erlöser, zwei Finger seiner rechten Hand zur Segensgeste
erhoben, in der linken Hand eine goldene Weltkugel mit
Christusmonogramm tragend, als Zeichen seiner Allherrschaft. Diese

'" Suckale-Redlefsen (wie Anm. 5), S. 295.



18 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

Bezeichnung des Wcltenherrschers bringt auch die getriebene
Bogeninschrift über seinem Haupt zum Ausdruck: REX REGUM
ET D[OMI\N[U]S DOMINANTIU[M\. Christus zur Seite gestellt
sind die drei obersten Erzengel, in der privilegierten Position zur
Rechten Christi der Führer der himmlischen Heerscharen, Michael,
mit Flügellanze und kreuzverziertem Globus. Neben ihm, also aussen

auf der rechten Bildseite, blickt der Ordensgründer Benedikt in
Richtung des Erlösers zur Bildmitte hin, ikonographisch durch
Kutte und Tonsur, mit Krummstab und erhobenem (Regel-) Buch
unmissverständlich gekennzeichnet, aber, wie auch die übrigen
stehenden Figuren, durch Beschriftung im Arkadenbogen namentlich
benannt. Der pure Umstand seiner Placierung in dieser Reihe hat
seit jeher alle Deutungsversuche geleitet und in Verbindung mit der
Hervorhebung des Erzengels Michael auch zur historischen Verortung

der (Goldenen Altartafeb, ihres Entstehungszusammcnhanges
wie ihrer ersten beabsichtigten Verwendung geführt: Das Kaiserpaar,
auf der Tafel in rigider Verkleinerung abgebildet, wie es in
Devotionshaltung zu Füssen des Heilands niedersinkt, musste die kostbare
Tafel einem Benediktskloster gestiftet haben, dessen Patron der
Erzengel Michael war. Natürlich deutet somit alles auf Heinrichs II.
Klostergründung aufdem Bamberger Michelsberg".

Der oberhalb des Bildes angebrachte leoninische Hexameter (Vers
1) lautet:

Quis sicut Hei Fortis Médiats Soter Bencdictus?

(«Wer ist wie Gott ein starker Arzt, ein gesegneter Heiland?»).

Er verlässt schon formal die Normstruktur, wodurch eine
Verbannung des Erlösers aus dem Verszentrum zu entstehen scheint. Das
irritiert zunächst und stellt eine Asymmetrie gegenüber der ikono-

Das kann, trotz eines zwischenzeitlichen Plaidoyers für Monte Cassino, hier
festgehalten werden. Der Alternatiworschlag wurde in dieser Zeitschnft
unterbreitet von Julia Gauss, Zur Bestimmung und Herkunft der Basler Goldenen
Altartafel. Eine Hypothese, in: BZGA 82 (1981), S 5-32, hält aber der historisch
dichteren Argumentation in der fast gleichzeitig erschienenen Arbeit von
Joachim Wollasch nicht stand; Ders., Bemerkungen zur Goldenen Altartafel von
Basel, in: Text und Bild. Aspekte des Zusammenwirkens zweier Künste in
Mittelalter und früher Neuzeit, hg. v. Chnstel Meier und Uwe Ruberg, Wiesbaden
1980, S. 383-405, dort auch S. 394f. bzw. S. 400 zur Erläuterung des mediciua-

Bedcutungsfeldes (MEDICVS als Bezeichnung des Erzengels Raphael). Vgl. jetzt
im übrigen die zusammenfassende Auswertung von Suckale-Redlefsen, Die
goldene Altartafel (wie Anm. 5), S. 296ff., in die zusätzlich neu erhobene kunst-
histonsche Indizien eingingen.



Eine ältere Beobachtung zur Basier (Goldenen Altartafel) in neuem Licht 19

graphischen Reihung dar. Allein, der Binnenreim Medicus — Benedictus

wurde vom Dichter um einen Takt verschoben, «weil eben das Wort
(fortis) vorangeht, vorangehen muß Dem theologischen Sinn der
Zeile jedoch entspricht das Wort (medicus> auf das beste. Es stellt —

wie vorhin (fortis> — ein göttliches Attribut dar. Mit ihm wird
insbesondere Christus, der Heilende, der Heiland ausgezeichnet Medicus

soter: Die beiden Begriffe gehören zusammen. Sic bilden ein
Paar genau wie <hel> und (fortis>. Und beide Paare durften und sollten

nicht getrennt werden, wiewohl dadurch das leoninische Maß in
Unordnung geriet», so lautet die Bilanz einer umsichtigen
Deutung2". Das Durchbrechen des metrischen Programmschemas setzte
demnach bewusst einen inhaltlichen Akzent, der den exzeptionellen
Charakter des Aussagewertes unterstreicht. Auch der Materialcharakter

der Schrifttäfelchen verneint, dass an dieser Stelle eine
Sekundärverschiebung stattgefunden haben kann21.

Somit dürfen wir die epigraphische Reihenfolge MEDICVS
SOTER BENEDICTVS als Programm nehmen, und dass man sie

vor tausend Jahren auch ins Bild übersetzen konnte, hat insbesondere

Joachim Wollasch herausgestellt: «ging der Blick diagonal von
rechts oben nach links unten auf die Goldene Tafel, dann fiel er auf
die mit Michael rechts von Christus stehende Gestalt Benedikts von
Nursia. So wirken der epigraphische und der ikonographische
Befund zusammen, um den hl. Benedikt aufs Erstaunlichste
hervorzuheben.»22 Man muss die Bildelemente also sukzessive wie einen
Schrifttext lesen, wie beim selbstverständlichen Zellensprung des

gewöhnlichen Lesevorgangs. Wollasch konnte zeigen, dass der so

staunenerregenden Exposition des Benedikt als gedankliche Folie
eine rezente Benediktspredigt Odos von Cluny zugrunde lag. Dieser

konkreten, textgestützten Argumentation wird man sich um so

weniger versagen können, als in jener Predigt der Charismatiker
Benedikt selbst als Engel identifiziert wird21!

«Wer ist wie Gott ein starker Arzt, ein gesegneter Heiland?» — so

fragt also in gelehrt - etymologisierendem Wortspiel, das die Namen
der Erzengel Michael, Gabriel und Raphael erläutert, der erste der
Doppclvcrse. Deren zweiter antwortet mit flehendem Anruf:

Hans F. Haefele, Die metrische Inschnft auf der Altartafel Heinrichs IL,
BZGA 56 (1957), S. 25-34, Zitat S. 28.
Wollasch (wie Anm. 19), S. 389.
Ebd.
Ebd., bes. S. 399f.



20 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

Prospice terrigenas deinem mediator usias2'.

T-> ^Rfl3*S?V!V<*y.<i

iSlriL¦ "¦.A. ji^m?i.-•..-« ._>

Abb. 2. (Detailaufnahme zu Abb. 1) Unteres Schriftband des Antependi-
ums mit Vers 2: Prospice terrigenas clemens mediator usias («Sei gnädig zu
den Erdgeborenen, barmherziger Mittler des Seins»). Oberhalb der Inschrift
das Stifterpaar Heinrich und Kunigunde zu Füssen des Erlösers im Feld der

Mittelarkade. Repro: Bildarchiv Foto Marburg (Archivnr. 1001514)

Dieser zweite Vers wird bis heute und wurde leider auch noch
jüngst im Bamberger Ausstellungskatalog vom Sommer 2002 trivial,
ja — schlimmer noch — falsch übersetzt, etwa derart: «Sorge, gütiger
Mittler, für die erdgeborenen [irdischen] Wesen». Gegen diese seines

Erachtens unhaltbare Übersetzung hat der Latinist Hans Haefele
in seiner Zürcher Habilitationsredc schon vor über viereinhalb
Jahrzehnten mit guten Gründen Stellung bezogen21. In der Forschung ist
sein Beitrag zwar registriert, meist aber in der sachlichen Aussage
übergangen oder ausdrücklich abgelehnt worden2^.

Haefeles Einwände rühren an den Zentralnerv der Deutung.
Schliesst man sich der herkömmlichen Übersetzung an, so soll eben
Christus, der barmherzige «Mittler» (mediator), sich in vorausschauender

Sorge der Menschen annehmen. Das wäre eine schlichte Bitte,
deren Kernerwartung man erst noch mit dem vorbereitenden ersten
Vers gedanklich abzustimmen hätte — aber übrigens keine Fürbitte,

MGH Poetae Lat. 5 (wie Anm. 9), S. 365. - Ah hier bis unten bei Anm. 46
überschneidet sich der Darstcllungstext weitgehend mit dem sachlich korrespondierenden

Abschnitt meiner oben in Anm. 11 zitierten Studie.
Haefele (wie Anm. 20)
Dazu mag auch Karl Streckers herrisches Verdikt, «dass usias der Acc. Plural ist»,

nicht unerheblich beigetragen haben (wie Anm. 24; Apparat) - um so mehr, als

sich ihm Percy Ernst Schramm in seinem weit verbreiteten Standardwerk vorbehaltlos

anschloss: Die deutschen Kaiser und Könige in Bildern ihrer Zeit.
Neuauflage unter Mitarbeit v. Peter Berghaus, Nikolaus Gussone, Florentine Müthe-
rich, hg. v. Florentine Mütherich, München 1983, Nr. 128 S. 217-219.



Eine ältere Beobachtung zur Basler (Goldenen Altartafeh in neuem Licht 21

als was sie auch schon angesprochen worden ist27: denn wer Christus
als Interzessor in Anspruch nehmen möchte, stürzt implizite das Tri-
nitätsdogma; das lag wohl kaum in der Absicht Kaiser Heinrichs und
seiner Berater. Und ausserdem: Als wessen mediator soll Christus
dann wirken? Anders gefragt: Was soll denn überhaupt durch ihn
vermittelt werden?

Schon diese grundsätzlichen Erwägungen wecken arge Irritationen,

was den oder die Schöpfer des Verses zu derart ausgefallenen
Unklarheiten animiert haben und weshalb derlei den kritisch-prü-
fenden Blicken sensibler Intellektueller im Umfeld des Herrschers

entgangen sein soll. Nahm niemand vor Anbringung des Schriftbandes

auf der kostbaren Tafel den Text ab? Schwer vorstellbar, und
dank der harten philologischen Argumente Hans Haefeles muss man
darüber auch gar keine heiklen Phantasien erblühen lassen.

Haefele erinnerte daran, dass terrigena, jedenfalls im klassischen

Latein, nur als Substantiv vorkommt28. Es lassen sich lediglich fur die
Spätantike ein paar seltene Ausnahmefalle nachweisen, im Mittelalter
wurde das Wort dann aber so gut wie nie adjektivisch gebraucht.
Hinzu kommt, dass der Versakzent bei usias metrisch auf der vorletzten

Silbe liegen muss, das Wort also griechisch und nicht lateinisch
auszusprechen ist. Folglich musste usias hier als griechischer Genetiv
Singular verstanden werden, die Übersetzung also ungefähr so ausfallen:

«Sei gnädig zu den Erdgeborenen, barmherziger Mittler der usia».

So ergibt der Vers, wie noch zu sehen, einen ernstzunehmenden
Sinn, auch wenn er sich dem modernen Leser nicht sofort erschliesst.
Haefele kannte die direkten Textreferenzen nicht, die seinen
Beobachtungen auch théologie- wie philosophiegeschichtlich Strin-
genz verleihen. Sie wurzeln in neuplatonischem Denken, wie es

Johannes Scottus Eriugena im dritten Viertel des 9. Jahrhunderts in
selbstbewusster Umprägung und in Auseinandersetzung mit der
Theologie des Dionysius Areopagita entwarf. Die Textgrundlagen
wären sämtlich dank der Handschriften beizubringen, mit denen
Heinrich II. seine geliebte Neugründung Bamberg versehen hat2'.

-' Zuletzt durch Weinfurter, Kaiser Heinrich IL - Bayerische Traditionen und
europäischer Glanz (wie Anm. 7), S. 22.

!" Vgl. insges. Haefele (wie Anm. 20), S. 29ff.
-'" Über die darin erkennbar werdenden Strategien der Wissensvermitdung ist kaum

jemals angemessen diskutiert worden; vgl. die Bemerkung von Weinfurter, Kaiser

Heinrich IL — Bayerische Traditionen (wie Anm. 7), zur Frage der «Hein-
nchsbibliothek» Bernhard Schemmel, Heinrich IL und Bambergs Bücherschätze,
in: Bericht des Historischen Vereins Bamberg 133 (1997), S. 127-146. Die
entscheidende Matenalgrundlage steht bereit dank der eindringlichen Forschungen
von Hartmut Hoffmann, Bamberger Handschriften des 10. und 11. Jahrhunderts,
Hannover 1995 (Schnften der MGH 39).



22 Volkhard Huth «Bannherziger Mittler des Seins».

Die frappierend engen Bezüge, die zwischen dem Thronbild im
Sakramentar Heinrichs II. (Clm 4456) und der herrscherlichen
Selbstdarstellung Karls des Kahlen bestehen, haben seit jeher die
Aufmerksamkeit der Forschung gefunden und letzthin zu der
Schlussfolgerung geführt, dass mit der gezielten Anlehnung ein herr-
schaftslegitimierendes Programm verbunden gewesen sein müsse,
«und dieses kann nur lauten: Erneuerung der karolingisch-fränki-
schcn Königsgcwalt»3". Kronzeuge ist der unter Abt Ramwold von
St. Emmeram (975-1001) in Regensburg aufwendig und eigenwillig

restaurierte (Codex Aureus) (Clm 14000), dessen Bildausstattung
der imitatio Karls des Kahlen durch Heinrich II. auf realhistorischer
Ebene zuarbeitete". Und in Überwindung einer älteren These Ernst
Dümmlers ist zweifelsfrei herausgestellt worden, dass die
programmatischen Tituli des (Codex Aureus> — mindestens aus dem Umkreis

- von Johannes Scottus Eriugcna stammen12, nach Stil und Inhalt also
dem originellsten Denker der okzidental-lateinischen Welt in der
Epoche zwischen Spätantike und 12. Jahrhundert geschuldet sind.

Die Wissenskultur im unmittelbaren Umfeld Heinrichs II.
vermittelt den Eindruck einer bewussten und eben gesuchten Anknüpfung

an die Hofkultur Karls des Kahlen. Doch zielte es über eine rein
habituelle imitatio hinaus, wenn Heinrich II. seiner Gründung Bamberg

Schriften des Eriugena und eriugenistischer Textexegese sowie
die massgeblichen Werke neuplatonischer Überlieferung besorgte".
Wer auch immer dabei die Auswahl des Kaisers lenkte oder ihm die

Weinfurter, Sakralkönigtum (wie Anm. 7), S. 94; vgl. insges. ebd., S. 84ff.
Vgl. Susanne Künzel, Denkmale der Herrschaftstheologie Kaiser Heinrichs IL,
München 1989 (Schriften aus dem Institut für Kunstgeschichte der Universität
München 43), bes. S. 30ff; zur direkten Verortung: Bernhard Bischoff, Literan-
sches und künstlerisches Leben m St. Emmeram (Regensburg) während des frühen
und hohen Mittelalters, jetzt in: Ders., Mittelalterliche Studien. Ausgewählte
Aufsätze zur Schnftkunde und Literaturgeschichte 2, Stuttgart 1967, S. 77-115, S. 79ff.
Paul Edward Dutton / Edouard Jeauneau, The Verses of the «Codex Aureus» of
Saint-Emmeram, in: Studi Medievali, 3. Serie 24 (1983), S. 75-120; hierzu wie
zum Folgenden insbesondere Staubach, Rex christianus (wie Anm. 8), S. 41 ff.
und S. 26 Iff - Text und Kommentar jetzt: Iohanms Scotti Envgenac Carmina,
ed. by Michael W. Herren, Dublin 1993 (Scnptores Latini Hiberniae XII), App.
10-16 S. 128-133, dazu S. 24, S. 40f. und S. 159ff.
Hierzu zählt auch der vermutlich italienische Chalcidius-Codex in Bamberg,
Staatsbibliothek, Class. 18, den man nicht mehr ins 11., sondern nach dem Urteil
Bernhard Bischoffs noch ins 10. Jh. setzen sollte; vgl. Ders., Zu Plautus und
Festus, jetzt in: Ders., Mittelalterliche Studien (wie Anni. 31), Bd. 1, Stuttgart
1966, S. 141-144, hier S. 143.



Eine ältere Beobachtung zur Basler (Goldenen Altartafcl» in neuem Licht 23

Codices verschaffte, tat es mit sorgsamem Bedachte Die Bamberger
Eriugena-Manuskripte stellen keine beliebigen Abschriften dar,
ebensowenig bestechen sie durch irgendwelche gehobene
Ausführung oder Ausstattung. Vielmehr ermöglichen sie den direkten
Blick in die (Werkstatt) des Eriugcna, in den lebhaften philosophischen

Diskurs, wie er sich erst unter der Protektion Karls des Kahlen

voll entfalten und über das westfränkische Netzwerk der Irenko-
lonien auswirken konnte. Der Bamberger Cod. Philos. 2/1 (olim:
HJ. IV. 5), geschrieben im dritten Viertel des 9. Jahrhunderts
wahrscheinlich in Soissons und neben dem Reimser Codex 875 die
Leithandschrift von Eriugenas chef d'oeuvre, des (Periphyseon» (später
auch: De divisione naturae), enthält zahlreiche Zusätze, Glossen und
sogar Titulaturen von einer der beiden mittlerweile berühmtesten
irischen Schreiberhände des frühen Mittelalters, der seitens paläogra-
phischer Forschung so getauften Hand «I2». Nach übereinstimmender

Meinung von Bernhard Bischoff, Terence A. M. Bishop und
Edouard Jeauncau fassen wir in ihr nichts anderes als — das Autograph
Eriugenas". Die Handschrift befand sich nachweislich schon
1122/23 im Kloster aufdem Bamberger Michelsberg, also in genau
jenem Kloster, das als ursprünglicher Bestimmungsort der Basler
(Goldenen Altartafel) angenommen wird"'.

Die gleiche Hand «I2» findet sich weiterhin im zweiten, gleichfalls
in Soissons entstandenen Teil des Bamberger Codex Patristicus 46

(olim: Q. VI. 32). Dessen erster, ungefähr gleichzeitig in Reims
niedergeschriebener Teil hält seinerseits einen wichtigen Anhaltspunkt
zur Deutung der Basler Altartafcl bereit. Mit ihm erhält man den
Schlüssel zum Verständnis jenes rätselhaft erscheinenden zweiten
Verses der Inschrift.

Der erste, bis fol. 21 reichende Teil des Codex Patr. 46 umfasst,
nach einem kurzen Auszug aus Alkuins (De fide> (fol. Ir), ansonsten
ausschliesslich die (Opuscula Sacra) des Boethius, und zwar mit aus-

Huth (wie Anm. 11).

Beschreibung der beiden Handschriften (samt Faksimilierungen) zuletzt bei
Edouard Jeauneau / Paul Edward Dutton, The Autograph ofEnugena, Turnhout
1996 (CC Autographa Medii Aevi III), S. 42f.
Vgl. oben Anm. 19 bzw. Lesley Smith, Yet more on the autograph ofJohn the
Scot: MS Bamberg Ph. 2/2 and its place in the Periphyseon tradition, in: From
Athens to Chartres. Neoplatonism and Medieval Thought. Studies in honour of
EdouardJeauneau, edited by Hajo Westra, Leiden - New York - Köln 1992, S. 47-70,
hier S. 58, zur Diversifizierung der Codexpartien 2/1 (Bücher 1-3) und 2/2
(Bücher 4-5), beide etwa gleicher Zeitstellung, s. ebd., S. 49 und S. 57.



24 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

giebigen Glossen. Sie wurden früher Eriugena selbst zugeschrieben37,
werden inzwischen aber eher als ein Werk des Remigius von
Auxerre angesehen: gleichsam eines (Enkelschülers> des Eriugena
und jedenfalls dessen eifrigster Adept um die Wende vom 9. zum 10.

Jahrhundert38.
Im Zuge seiner Erläuterungen zum (Liber contra Eutychen et

Nestorium) hatte sich der Kommentator auch mit ontologischen
Begrifflichkeiten des Boethius auseinanderzusetzen. Angelangt bei
einer Bestimmung des in der Trinitätsdebatte notorisch umkämpften
lateinischen Terminus persona, den die boethianische Textvorlage an
der betreffenden Stelle im Genetiv Singular anführt, heisst es im
Codex Bambergensis (fol. 15r): Person e id est oyciacv'. Der
Definition hat eine (meines Erachtens noch
mit der Anlage zeitgenössische) Hand im Bambergensis über dem
griechischen Wort interlinear ein weiteres Glossenelement hinzugefügt:

die sogar passend deklinierte Bezeichnung genetiuil
So las und verstand man ousias also zu Zeiten Heinrichs II. in

Bamberg, und man darf den Befund getrost als Bestätigung von Hans
Haefeles Übersetzungsvorschlag zur Basler Inschrift verbuchen.
Bliebe noch zu zeigen, dass und wie sich dieses Verständnis in der
Konzeption der Basler Altartafel niederschlug, wie es sich also im
Sinngefüge von Bild- und Textelementen schlüssig ausdrückt. Dank
des Schlüssels, den der Bamberger Befund an die Hand gibt, wird der
Blick freigegeben aufdie Grundkonzeption eriugenistischer Anthropologie;

sie verbindet sich — und damit kommen die Erzengel samt
erstem Vers der Basler Altartafel wieder à l'ordre du jour — mit dem
Hierarchienmodell des Pseudo-Dionysius. Dessen Wcrkcorpus hat
Eriugena im Auftrag Karls des Kahlen übersetzt und damit der
abendländischen Gelehrtenwelt einen ihrer mittelalterlichen Kerntexte

erschlossen. Den Reigen der jahrhundertelangen Auslegungs-

So noch nach Überzeugung des Herausgebers Edward Kenneth Rand, Johannes
Scottus, München 1906 (Quellen und Untersuchungen zur lateinischen Philologie

des Mittelalters 1), S. 28-80; Rand hatte den Codex Bambergensis nicht
eingesehen (ebd S. 28). Zum Codex vgl. neben voriger Anm. auch Hoffmann (wie
Anm. 29), S. 156 und ebd., S. 23 bzw. S. 28.

Vgl. oben Anm. 15 sowie Giulio D'Onofrio, Giovanni Scoto e Remigio di
Auxerre: a proposito di alcuni commenti altomedievah a Boezio, in: Studi
Medievali, 3. Ser. 22 (1981), S. 587-693.
In den übrigen von Rand kollationierten Handschriten lautet die Stelle: Personae

• id est essentiae quae est in natura. OYCIACgenitivus; für keines der Parallelzeugnisse

ist also wie im Bambergensis zusätzlich noch die demonstrativ deklinierte
Form gewählt worden. Text der Glossen zu den Opuscula Sacra des Boethius, ed.
Rand (wie Anm. 37), S. 67.



Eine ältere Beobachtung zur Basler (Goldenen Altartafel» in neuem Licht 25

geschichte der Dionysiaca eröffnete Eriugena selbst mit einem
Kommentar zu (De cadesti hierarchia>, der sich dann schon gelegentlich
auf das im (Periphyseon) Dargelegte bezieht40.

Im ersten Buch des (Periphyseon> untersucht Eriugena mittels der
aristotelischen Kategorien die zehn Gattungen der geschaffenen
Wirklichkeit41. Die erste der Kategorien ist danach die usia, der daher
schon das besondere Interesse des Augustinus gegolten hatte42.

Augustinus übersetzte owCa schlichtweg mit essentia, also
sinngemäss als «Substanz». Von der Auffassung des Augustinus, wonach
usia schlichtweg mit Gott zu identifizieren sei, setzte sich Johannes
Scottus Eriugena indes ganz nüchtern ab mit der Begründung, eine
Prädikation Gott usia sei unmöglich; keine Kategorie könne Gott
bezeichnen41. Kurz und bündig, Gott i s t keine Wesenheit, sondern
eine (Überwesenheit>: Non est igitur OYCIA, quia plus est quam
OYCIA; et tarnen dicitur OYCIA, quia omnium OYCIfìN (id est essen-

tiarum) creatrix est ((Periphyseon> lib. I, S. 34 bzw. S. 206f.)44.

411 Alle Nachweise samt Werkchronologie in dem konzisen Überblicksartikel von
Gangolf Schnmpf, Johannes Scottus Eriugena, in: Theologische Realenzyklopä-
die 8, Berlin - New York 1988, S. 156-172.

41 Vgl. Dens., Die Sinnmitte von «Periphyseon», in: Jean Scot Éngène et l'histoire
de la philosophie, Paris 1977 (Colloques internationaux du Centre National de la

Recherche Scientifique 561), S. 289-305, S. 298f. - Die folgenden Textzitate
sämtlich nach der neuen, erst kürzlich abgeschlossenen Edition von Edouard
Jeauneau (Hg.), Iohannis Scotti seu Erivgena Periphyseon, Bücher I-V (CC CM
161-165), Turnhout 1996-2003.

43 Dazu die Hinweise oben in Anm. 15.
43 Nam si aliqua kategoriarum de deo proprie praedicaretur, necessario genus esse deus seque-

retur. Deus autem nec genus nec specie nec accidens est. Nulla igitur kategoria proprie deum

significare potest; Periphyseon hb. I, S. 33 bzw. S. 204f. Zur frühmittelalterlichen
Theoriegeschichte des Arguments vgl. Marenbon, From the Circle of Alcuni
(wie Anm. 15), S. 14f. und S. 72f.

44 Vgl. Karl Eswein, Die Wesenheit bei Johannes Scottus Eriugena. Begriff, Bedeutung

und Charakter der «essentia» oder oùrta bei demselben, in: Philosophisches
Jahrbuch der Görres-Gesellschaft 43, 1930, S. 189-206, hier S. 192, von dessen

Schlussfolgcrungen sich jetzt jedoch Marenbon zu distanzieren sucht; vgl. bes.

Ders., John Scottus and the (Categoriae Decern», in: Eriugena. Studien zu seinen
Quellen. Vorträge des III. Internationalen Eriugena-Colloquiums Freiburg im
Breisgau, 27.-30 August 1979, Heidelberg 1980 (Abh. d. Heidelberger Akad. d.
Wiss. Phüosoph.-histor. Kl., Jg. 1980, 3), S. 117-134, hier S. 123fF. Einen «radikalen

Realismus» Enugenas leitet aus seinem Ousia-Begriff jetzt ab: Chnstophe
Erismann, Generalis essentia. La théone érigénienne de Yousia et le problème des

universaux, in: Archives d'Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age 69,
2002, S. 7-37.



26 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

Zugrunde liegt freilich ein uralter Gedanke. Wenn hier ein
«Über-Sein» Gottes formuliert wird, so beruht das letzthin auf der
Vorstellung, mit der Piaton in der (Politeia> (509b) den Begriff des

Guten als der höchsten Idee zu bestimmen gesucht hatte: wiewohl
durch den Verstand erkannt, rage sie über das Sein hinaus, sei

«überwesentlich» (ÛTTepcnxrioç), «jenseits der Wesenheit» (éiTéKetva Tf\c,
oùcrCaç)45.

Dieser Gedanke war Eriugena durch sein Studium des Ps.-Diony¬
sius wohlvertraut, wie er selbst bekräftig: Ipse nanque omnium essentia

est, qui solus uere est, ut ait Dyonisius Areopagita. «Esse enim», inquit,
«omnium est super esse diuinitas» ((Periphyseon) lib. I, S.5 bzw.
S.120f.). Wenn man im Blick aufdie oifcrCo. von Gott spricht, so kann
man ihn ganz pragmatisch nur als 'ÙTrepowLOç charakterisieren46 — ein
Schluss, den noch Augustinus als missbräuchlich verworfen hatte.

Man braucht insofern Eriugenas Übersetzung und Kommentar
des Pseudo-Dionysius Areopagita nur noch am Befund von Bild und
Text auf der Basier Altartafcl abzugleichen. Zur Lösung der Basler

Sinnfigur gibt Buch XIII der (Himmlischen Hierarchie» die
entscheidende Auskunft, zu dessen Grundverständnis vorweg noch der
letzte Satz von Buch XI mitzubedenken ist: «Die höherstehenden
Gliederungen haben im Übcrmass auch die geheiligten Eigenschaften

der untergeordneten, die letzten aber haben nicht die
uneingeschränkte Fülle des Ranghöheren, da die zuerst hervortretenden
Erleuchtungen ihnen vermittels der ersten Ränge (nur) teilweise und
ihrer Stellung im Ganzen entsprechend zugeleitet werden»4\

Vgl. Werner Beierwaltes, Marginalien zu Eriugenas «Piatonismus», in: Platoms-
mus und Christentum. Festschnft für Heinrich Dörrie, hg. v. Horst-Dieter Blume
und Friedhelm Mann, Münster 1983 (Jahrbuch für Antike und Christentum 10),
S. 64-74; Ders., EÜEKEINA. Eine Anmerkung zu Heideggers Platon-Rezep-
tion, in: Ludger Honnefelder / Werner Schüssler (Hg.), Transzendenz. Zu einem
Grundwort der klassischen Metaphysik, Paderborn - München - Wien - Zünch
1992, S. 39-55, bes. S. 45.
Auch wenn Gott menschliche Wesenheit angenommen hat - eine Aporie, der
Ps.-Dionysius dadurch entging, dass er Gott die menschliche Wesenheit auf
«übermenschliche Weise» annehmen liess ÛTTèp OtXTLClV OWICÓOt); vgl. jetzt
Theresia Hamthaler, Bemerkungen zur Christologie des Ps.-Dionys und ihrer
Nachwirkung im 6. Jahrhundert, in: Denys l'Aréopagite et sa postériorité en
Orient et en Occident. Actes du Colloque International Pans, 21-24 septembre
1994, édites par Ysabel de Andia, Paris 1997 (Collection des Etudes Augusti-
niennes. Série Antiquité 151), S. 267-191, hier S. 272f. und bes. S. 278.

Pseudo-Dionysius Areopagita. Über die himmlische Hierarchie. Über die kirchliche

Hierarchie. Eingeleitet, übersetzt und mit Anmerkungen versehen von
Günter Heil, Stuttgart 1986 (Bibliothek der griechischen Literatur 22), S. 56.



Eine ältere Beobachtung zur Basler (Goldenen Altartafel» in neuem Licht 27

Das Prinzip der himmlischen Hierarchien wird sodann in Buch
XIII gemäss alttestamentarischer Referenz erläutert48. Pseudo-
Dionysius legt dar, weshalb «nicht von den untergeordneten Engeln
einer, sondern er, der zu den ehrwürdigsten Wesen zählt, den
Propheten reinigt». Dazu geht der Autor sämtliche ihm möglich erscheinenden

Deutungen durch, um gegen Ende natürlich die festzuhalten,

die ihm als die wahre und deshalb unbedingt mitteilensbedürf-
tige erscheint: «Dies also lernte der Gotteskundige [der Prophet
Jesaja; V. H.] von dem Engel, der ihn zum Licht führte, dass die
Reinigung und alle Formen der Wirksamkeit des Gottesprinzips, durch
die ersten Manifestationen des Seins49 zum Aufleuchten gebracht,
sich über alle die übrigen verbreiten gemäss den Abstufungen, in der
eine jede an den Wirksamkeiten des Gottesprinzips teilhaben kann».

In der Folgerung des Eriugena bedeutet das5": Der Mensch ist, wie
auf anderer Stufe der Engel (und wieder auf anderer Stufe der Erzengel),

nur über sein durch intellektuelle Anschauung fassbares Sein ein
Ebenbild Gottes. Die Welt entfaltet sich aus Gott durch die primordiales

causae - aber eben nicht im Wege eines simplen Emanationsmodells,

wie einen der Genesis-Bericht vermuten lassen könnte,
sondern derart, dass stets das ranghöhere Wesen etwas von seiner
Wesenheit in das ihm zunächst rangniedere entlässt: die Bindung ist
und bleibt damit eine kausale. Das Ganze hat übrigens sein strikt
philosophisches Pendant in der platonisch-idealistischen Polarisierung
von yévecjic; und oakxCa, insofern die eine das Werden, die andere
das Sein bezeichnet, hier als unveränderliches Wesen begriffen,
gleichsam als transzendiertes Dasein.

Höchste Wesenheit ist die Hypostase der göttlichen Trinität; zu
ihr streben wir hin im Wege der Wiederauflösung. Zur Bezeichnung
dieser höchsten Wesenheit dienen eben hilfswcisc lateinische
Wortbildungen wie superessentia. Ganz konkret findet man die Wendung
superessentia diuinitatis bei Fulbert von Chartres (f 1028)51, dem ver-

" Jesaja VI,6ff. betr. Besuch des Seraph beim Propheten. Die Vision hebt an mit
dem Datierungshinweis auf das Todesjahr des Königs Ozias, den - eine hübsche
Adnote - die meisten Vulgata-Handschnften wie später auch -drucke als Usia
führen.

" «Manifestationen des Seins»: im griechischen Original Overtoil; vgl. die Erläuterungen

von Heil (wie Anm. 47) im Apparat, S. 91.
" Vgl. insges. Maurice de Gandillac, Anges et hommes dans le Commentaire de Jean

Scot sur la «Hierarchie céleste», in: Jean Scot Érigène (wie Anm. 41), S. 393-403.
': Epist. 2, PL 141, Sp. 190 C; vgl. Edouard Jeauneau, Le renouveau érigénien, in:

Eriugena redivivus (wie Anm. 15), S. 26—46, hier S. 40.



28 Volkhard Huth «Barmherziger Mittler des Seins».

ehrten Lehrer Hartwigs, jenes Mönches — und wahrscheinlich auch

späteren Abtes (1028/29) - von St. Emmeram in Regensburg, in
dem man mit guten Gründen einen der Garanten von Heinrichs II.
Hofkultur erblicken darf52. Und noch einmal sei kurz erinnert an die

exponierten Belege superna usia (Sternenmantel) beziehungsweise
suprema usia (Cambridger Lieder), sämtlich Wortschöpfungen der
damit bekennerhaft im Fahrwasser des Eriugena segelnden europäischen

Denker um 100053. Für die zeitgenössischen arabischen
Gelehrten galt das aber ebensowenig wie für deren Kollegen in
Byzanz54.

Zusammengefasst: Zeitgleich mit der damals unter Fulbert
allmählich aufblühenden Schule von Chartres herrschte im unmittelbaren

Umfeld Kaiser Heinrichs II. ein theologisch-philosophischer
Diskurs, an dem der Herrscher selbst offenbar heftigen Anteil nahm.

Einige seiner imposantesten Stiftungen und Herrschaftszeichen
legen noch heute davon beredtes Zeugnis ab. Zieht man die Quintessenz

aus den dominanten scholastischen U5i'fl-Bestimmungsversu-

Nähercs bei Huth (wie Anm. 11), Anm. 55.

Donald F. Duclow, Isiah meets the Seraph: Breaking Ranks in Dionysius and En-
ugena in: Enugena: East and West. Papers of the Eighth International
Colloquium of the Society for the Promotion of Eriugenian Studies (Chicago and

Notre Dame, 18-20 October 1991), edited by Bernard Me Ginn and Willcmicn
Otten, Notre Dame — London 1994 (Notre Dame Conferences in Medieval Studies

V), S. 233-252, bes. S. 247. Zu beachten ebd. Duclows Hinweis auf die
exegetische Modellfunktion des Evangelisten Johannes, «who, soaring like an eagle
above Paul, (passes beyond every created heaven and every created paradise, that
is, every human and angelic nature»» — und zwar im Blick auf die konkrete
Behandlung dieses Evangelisten in den repräsentativen Herrscherbildern Heinrichs

IL: im Evangeliar von Montecassino ersetzt das Herrscherbild Heinrichs II.
fol. 193v das an dieser Stelle kompositonsch zu erwartende Bild des Johannes!
Und noch gar nicht gewürdigt sind die frappierenden Analogien des Titulus zum
Vollbild des Johannes fol. 194v im Evangeliar des Bamberger Domschatzes, Clm
4454 (wie Anm. 16), zu Versen des Johannes Scottus Eriugena. Vgl. insbesondere

Nr. 6, v. 1 und Nr. 21, v. 15, in: Iohanms Scotti Erivgenae Carmina, ed. Herren
(wie Anm. 32), S. 80 bzw. S. 110.

Dort wusste man recht genau um die aristotelische Abkehr von dieser Konzeption;

vgl. Hans Daiber, Neuplatonische Pythagonca in arabischem Gewände. Der
Kommentar des lamblichus zu den Carmina aurea. Ein verlorener Text in arabischer

Überlieferung, Amsterdam - New York - Oxford - Tokyo 1995 (Konink-
lijke Nederlandse Akademie van Wetenschappen. Verhandelingen, Afdeling
Letterkunde, Nieuwe Reeks, Deel 161). ebd., S. 31: «In der Bezeichnung Gottes als

Substanz mag lamblichus an Aristoteles (Metaph. XI 8.1074b) angeknüpft haben
und vom platonisch-neuplatonischen Wege abgewichen sein, wonach das Höchste

èrréKeivct T-rfc oròcrùxc, ist».



Eine ältere Beobachtung zur Basier (Goldenen Altartafel» in neuem Licht 29

chen, so versteht sich nun und ganz folgerichtig, weshalb man zur
göttlichen Wesenheit allein über den mediator gelangen kann, der
sich unserer dazu erbarmen muss: Prospice terrigenas démens mediator
usias, so bittet die Inschrift auf der Basler Tafel. Hans Haefele
übersetzte55: «Sei gnädig zu den Erdgeborenen, barmherziger Mittler der
göttlichen Kraft», was zwar das Richtige meint, aber lexikalisch
unangemessen daherkommt. Besser erschiene schon: «Sei gnädig zu
den Erdgeborenen, barmherziger Mittler der Wesenheit». Dem
ontologischen Motivzusammenhang entspräche aber am besten: «Sei

gnädig zu den Erdgeborenen, barmherziger Mittler des Seins»5''.

PDDr. Volkhard Huth
Historisches Seminar der

Albert-Ludwigs- Universität
Werthmannplatz, KG IV
D-79085 Freiburg im Br.

Haefele (wie Anm. 20).
Vgl. auch Jean Trouillard, Erigène et naissance du sens, in: Piatonismus und
Christentum (wie Anm. 45), S. 267-276, hier S. 268: «Comme souvent chez les
platoniciens, le terme oOcrlct, rendu par (essentia», signifie (être» au sens plein».


	"Barmherziger Mittler des Seins" : eine ältere Beobachtung zur Basler "Goldenen Altartafel" in neuem Licht

