
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 101 (2001)

Artikel: Missionsbräute : Pietistinnen des 19. Jahrhunderts in der Basler
Mission

Autor: Konrad, Dagmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Missionsbräute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts
in der Basler Mission

von

Dagmar Konrad

Aus der Ferne - Aus der Nähe: Vorbemerkungen

Neugier und Begegnung

«Da stiegen dann immer zweierlei Gefühle in mir auf: Auf der
einen Seite, das Heimweh nach der alten Heimat — und auf der
anderen Seite, die Sehnsucht nach Afrika zu dem nie gesehenen,
aber dennoch geliebten Bräutigam.»'

Diese Worte notiert Christiane Burckhardt aus Möttlingen im
Jahre 1867 in ihr Tagebuch, während sie sich, fern der Heimat, auf
dem Schiff, das sie dem Bräutigam immer näherbringt, befindet.

Ferne und Nähe, Fremdes und Vertrautes: das waren
lebensbestimmende Motive der «Missionsbräute». Und eben dies bestimmte
auch mein Interesse an ihnen.

Weder im Protestantismus beheimatet, noch mit spezifischen
Formen pietistischer Religiosität vertraut, begab ich mich auf ein mir
unbekanntes Terrain. Aus der historischen sowie gedanklichen Ferne
— der Fremde in gewissem Sinne — versuchte ich eine Annäherung.
In einem langsamen Prozess des Verstehens erkundete ich die mir
anfänglich fremde Vorstellungs- und Gedankenwelt der historischen
Personen. Der fremde, gleichsam ethnologische Blick, den ich auf
die Missionsbräute warf, ermöglichte es mir, das Fremde im Eigenen
und das Eigene im Fremden zu entdecken.

Die Spuren, die die Frauen hinterliessen, waren Briefe und
Tagebücher, die mir einen Einblick in ihr Leben vermittelten. Durch die
Lektüre dieser Briefe und Tagebücher kamen sie mir nahe, wurden
zu meinen (Wcgbegleiterinnen>, wie ich umgekehrt ihre Wege aus
der historischen Retrospektive verfolgte. Ihre Spuren führten mich
im übertragenen Sinne ins (württembergische nahe Dorf) und in die
aussereuropäischc Ferne, nach Indien, Afrika und China - das erstere
ein Forschungsfeld der Volkskunde, das letztere Arbeitsfeld der
Ethnologie. Die Antithesen Nähe und Ferne zwangen somit zu einer
Synthese von volkskundlichem Blick auf das Ferne und ethnologi-

' Archiv der Basler Mission (im folgenden ABM): TB Chnstiane Burckhardt, S.

35.



176 Dagmar Konrad

schem Blick auf das Nahe. Das Ferne kam mir näher, das Nahe
rückte ein wenig in die Ferne. Nicht die Nähe, sondern die Distanz
zum Thema weckte meine Neugier.

Durch die Lektüre der (Gerlinger Heimatblätter) in denen
Biographien pietistischer Handwerker- und Bauernsöhne aus Gerungen
geschildert wurden, die in Basel in der 1815 gegründeten Basler Mission

eine Ausbildung zum Missionar absolviert hatten und daraufhin
nach Übersee gereist waren, wurde ich auf das Phänomen der
sogenannten «Missionsbräute» aufmerksam.

Dreh- und Angelpunkt war die Heiratsordnung der Basler
Mission, die das Heiraten von Missionaren und auch die Brautsuche bis
ins kleinste regelte. Das Procedere — von der Heiratserlaubnis, die die
Missionare von Übersee aus bei dem obersten Leitungsgremium der
Basler Mission einholen mussten, bis hin zur Suche nach einer
passenden Braut, sowie die nachfolgende Überprüfung derselben durch
die Mission — lief immer nach einem gewissen Schema ab. Die Reise
der Bräute ins Missionsgebiet unterlag ebenfalls gewissen Konstanten,

auch das neue Leben im fremden Land gestaltete sich ähnlich,
unabhängig davon, ob sich die Frauen in Afrika, China oder Indien
befanden.

Bilder: Vorher — Nachher

«Wir alle haben und brauchen Bilder - das sind unsere jeweils
eigenen (falschen) und (wahrem Bilder. In jedem Falle aber sind es je
historisch geprägte, vermittelte Bilder.»2

Als die Missionsbräute in mein Blickfeld rückten, hatte auch ich
vermeintlich eindeutige und klare Bilder, zusammengesetzt aus
Versatzstücken verschiedenster Quellen, vor Augen. Dem Bild des
rastlosen Missionars, des (Seelenfangers im Auftrag des Herrn>, der - die
Bibel in der Hand, das Wort Gottes auf den Lippen - durch die
Wildnis streift, um die (heidnischen Seelen) vor der Verdammnis zu
retten, stellte ich ein weibliches Pendant zur Seite: eine Mischung
aus religiöser Fanatikerin und glühender Verfechterin moralisch
einwandfreier Lebensweise. Literatur, die das einseitige Bild der
Missionarsfrau als bornierter Eurozentrikerin zeichnet, die aussereuro-
päischen Frauen ein westliches Frauenideal aufzuzwingen versucht
und dadurch zu deren Unterdrückerin wird, verstärkte und bestätigte

die bereits vorhandenen Vorstellungen. Mein Bild der Frauen

2Christel Köhle-Hezinger: Dorfbilder, Dorfmythen, Dorfrealitäten. In: Pro
Regio. Zeitschnft für Provinzarbeit und eigenständige Regionalentwicklung.
10/1992, S. 30.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 177

wie Männer gleichermassen war ein Konstrukt — entstanden aus
Klischees, Vorurteilen und mcdienvermittelten Stereotypen.

Gleichzeitig stellte sich bei mir auch eine gewisse Faszination ein,
da es sich um Frauen handelte, die einen Teil ihres Lebens in fernen
Ländern verbracht und Grenzen überschritten hatten, in einer Zeit,
in der der Grenzstein des Heimatdorfes gewöhnlich die Linie
markierte, die den Erfahrungshorizont darstellte. In Kontrast zu diesem

positiv besetzten Bild der Missionarsfrau als (grenzenloser Pionierin>
stand die empörende und betroffenmachende Vorstellung, dass sie

verheiratet worden war — gegen ihren Willen3.
Das Bild eines religiös motivierten und von der Missionsgesellschaft

organisierten Frauenhandels drängte sich mir auf.
Diese Bilder hielten einer genaueren Überprüfung nicht stand;

beispielsweise ist die Hypothese eines organisierten Frauenhandels
eine Interpretation aus heutiger Sicht, die auf den spezifischen
historischen Kontext nicht übertragbar ist.

So glich das Hinterfragen der Klischees durch die Auswertung
von Primärquellen wie Tagebüchern, Briefen und Reiseberichten
der Missionsbräute, sowie offiziellen Dokumenten aus dem Archiv
der Basler Mission, einer archäologischen Grabung, bei der Schicht
um Schicht freigelegt werden konnte, wobei allmählich ein
vielschichtiges Bild zu Tage trat. Es bestand aus vielen einzelnen, sich
aufeinander beziehenden und zusammengehörenden Mosaiksteinen.
Diese Bildelemente in ihrer Vielfalt und Komplexität, in ihren
Brechungen und Spiegelungen unter verschiedenen Blickwinkeln zu
betrachten, sollte zu einem Leitprinzip der Untersuchung werden.

Das Leitunngsgremium und die Missionare — Männersache

«Missionsbräute»4 waren diejenigen Frauen, die seit den 50er Jahren

des 19. Jahrhunderts von der Basler Mission ausgesucht oder von
Missionaren vorgeschlagen wurden, um in den sogenannten «Hei-

'Dies war meine Vermutung. Vorannahmen dieser Art lassen sich übngens auch
bei den heutigen Mitarbeiterinnen der Basler Mission finden, wie sich anlässlich
eines Workshops in der Basler Mission herausstellte.

'Begriffe wie Missionsbraut, Heidenländer, Gehilfin, Missionsfamilie, Bruder,
Schwester, Geschwister, Missionskind sind missionsinterne, teilweise ideologisch
geprägte Begriffe, gehören zum Idiolekt der Mission, die eigentlich stets in irgendeiner

Form aus dem Fliesstext abgehoben werden mussten. Bedingt durch die
Häufigkeit des Auftretens der Begriffe wird aus Gründen der Lesbarkeit aber auf eine
ständige, typographische Hervorhebung verzichtet. Eine Ausnahme hierbei bildet
allerdings das Wortfeld «Heiden». Ebenso sind religiös geprägte Formulierungen,
wie «Weinberg des Herrn», «Reich Gottes», «Ruf Gottes» etc. von dieser Regelung
ausgenommen. Zitate aus Primärquellen sind im Text eingerückt.



178 Dagmar Konrad

denländer» Indien, Afrika und China einen Missionar zu heiraten
und danach ihre Pflicht als «Gehilfin» des Mannes zu erfüllen. Sie

stammten vorwiegend aus dem Württemberger und Schweizer
Raum.

Christliche, im Falle der Basler Mission pietistische3 Gesinnung
wurde vorausgesetzt. In der Regel schlugen die Missionare mehrere
in Frage kommende Frauen vor. Die Engmaschigkeit des pietistischen

Netzwerkes war für die Missionare hier von Vorteil. Man
wusste, welche Tochter der «Brüder» zu Hause im heiratsfähigen
Alter sein musste. Man hörte durch «Missionsfreunde» von ledigen
Frauen, manchmal gaben auch die Eltern in Briefen Tips oder wiesen

aufbestimmte Frauen hin6. Oft hatten die Missionare auch schon
vor ihrer Ausreise inoffiziell die (Augen offen gehalten). Gewöhnlich
kannten die Frauen den Mann, den sie heiraten sollten, nicht
persönlich, hatten ausser einer Fotografie, nebst einigen wenigen Briefen,

keine genauere Vorstellung von ihrem (Zukünftigen). Unter der
Obhut mitreisender Missionsleute oder zusammen mit anderen
Missionsbräuten traten sie eine wochenlange, oft beschwerliche und
abenteuerliche Reise an, um an der Seite eines fremden Mannes am
«Ort ihrer Bestimmung» in einem fremden Land ein neues Leben zu
beginnen und das «Werk des Herrn» voranzutreiben. Diese Art des

(Verheiratetwerdens) fusste aut dem sogenannten Verlobungsparagraphen

der Basler Mission, einer Verordnung, die die «persönli-

" Der Autorin ist klar, dass der Ausdruck <pietistisch> eine relativ unscharfe und
weitgreifende Begrifflichkeit darstellt, zumal er im historischen Kontext nicht selbs-
treferentiell ist, da sich die <Pietisten> in den Primärquellen so gut wie nie als solche
bezeichnen. Ich verwende diesen Begnff als Umschreibung für die spezifische
soziale und kulturelle Prägung und alltagsstrukturierende Denk- und Weltsicht der
historischen Personen. Er stellt somit einen Oberbegriff ohne im Detail zu
unterscheiden dar, der fur eine bestimmte Denkung^art, Weltsicht und Einstellung steht.

'Vgl. dagegen Simone Prodolliet: Wider die Schamlosigkeit und das Elend der
heidnischen Weiber. Die Basler Frauenmission und der Export des europäischen
Frauenideals in die Kolonien. Zünch 1987, S. 30 f. Für die Behauptung, dass die
Basler Mission in einschlägigen Missionszeitschnften Inserate aufgegeben habe, in
denen fur Missionsbräute geworben wurde, fanden sich m dem von mir gesichteten

Material keinerlei Hinweise. Ein derartiges Handeln würde im übngen auch
dem Selbstversrändms der Basler Mission widersprochen haben, die sich nicht als

Heiratsvermittlung sehen konnte und wollte. Es finden sich auch keinerlei Dokumente,

in denen sich Frauen auf diese angeblichen Inserate meldeten und sich der
Mission als Bräute für die Missionare anboten.

Die Heiratsordnung wurde als Verlobungsparagraph bezeichnet, weil die
Verlobung quasi mit der Heirat gleichzusetzen war, indem beide Teile eine bindende
Verpflichtung eingingen. Die Bedeutung der Verlobung ist hier eng mit der
Vorstellung der Eheschliessung nach altem deutschen Recht verknüpft. «Bis zur
Einführung der obligatorischen Zivilehe 1875 galt in Württemberg die Bestimmung
aus dem Religionsedikt von 1806, wonach zur Rechtsgültigkeit einer jeden Ehe die



Missionsbräute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 179

chen Belange», worunter die Heiratswünsche der Missionare
verstanden wurden, bis ins kleinste regelte und reglementierte.

So durften die Missionare erst, nachdem sie bereits zwei Jahre in
ihrem jeweiligen Missionsgebiet gelebt und gearbeitet, sich also

(bewährt) hatten, an die Basler Mission eine «Bitte um Heiratserlaubnis»

richten. Wurde diese von der obersten Leitung - dem
sogenannten Komitee — gewährt, konnten sie von sich aus eine Frau
vorschlagen. War dies nicht möglich, weil sie aufgrund ihres
(Abgeschnittenseins von der Heimat) keinerlei Kontakte zu Frauen hatten,
trat die Mission in ihre eher ungeliebte Rolle als Heiratsvermittlerin
ein und suchte in geeigneten, das heisst christlichen Familien nach

heiratsfähigen, nicht immer heiratswilligen Töchtern.
Bis zu diesem Zeitpunkt wussten die Frauen von nichts, weder

davon, dass sie (überprüft) worden waren, noch, wer sie sich zur
zukünftigen Ehefrau auserkoren hatte. Über alle Frauen wurden
zuerst Erkundigungen eingezogen". Fielen diese Beurteilungen günstig

aus, das heisst, erfüllten sie die von der Basler Mission aufgestellten

Kriterien für eine zukünftige Missionarsfrau, wurde den Missionaren

die Bitte um Heiratserlaubnis gewährt und an die betreffende
Familie, beziehungsweise den Vater der jeweiligen Frau, entweder
durch den Missionar selbst, dessen Eltern oder im Namen der
Mission, eine Heiratsanfrage gerichtet. Dennoch ahnten manche Frauen

etwas, vor allem dann, wenn die Familie engeren Kontakt zur Bas-

Einsegnung durch den Geistlichen gehörte. Ursprünglich war die
Eheschließung im alten deutschen Recht ein weltlicher Akt, für dessen rechtliche
Gültigkeit gleichgültig war, ob ihm eine kirchliche Handlung folgte oder nicht. Diese
alte Form der Eheschließung bestand aus zwei (zeitlich auseinanderhegenden)
Akten, der Verlobung und der Trauung. Verlobung war der Vertrag, in dem sich
der Bräutigam verpflichtete, die Braut heinizufuhren, sie als Ehefrau anzunehmen
und einen vereinbarten Brautpreis zu zahlen. Im Gegenzug verpflichtete sich der
Vater oder Vormund der Braut, die Braut und die Gewalt über die Braut dem Bräutigam

zu übertragen. Dieser Vertrag, das ist die «Verlobung», wurde vollzogen durch
die symbolische Zahlung des Kaufpreises einerseits, und durch die Übergabe der
Braut, die Trauung andererseits. Die Trauung wurde durch den Vater der Braut
vollzogen, ist ursprünglich kein kirchlicher, sondern weltlicher Begriff, im Sinne

von anvertrauen, auf Treue übergeben [...].» Zit. nach: Werner Unseld: Verliebt,
verlobt, verheiratet. Liebe, Hochzeit, Ehe und Sexualität in ländlichen Verhältnissen.

Freilichtmuseum Neuhausen ob Eck. Kleine Schriften 7. Tuttlingen 1991, S.

8. Ders. «Die Weiber seien unterthon ihren Männern». 1997, S. 37-45.
"Die (Informanten), das heisst diejenigen, die der Basler Mission Auskunft über

die vorgeschlagenen Frauen erteilten, waren meist Personen, die sich im näheren
Umfeld der Frauen bewegten und auch die familiären Verhältnisse kannten. Denn
nicht nur die Frauen selbst wurden beurteilt, sondern auch ihre Herkunft. Waren
die Familien im pietistischen (inner circle) verwurzelt, war es für die Mission ein
leichtes, Auskunftswillige zu finden. Das konnten, ebenso wie der Ortspfarrer oder
ehemalige Lehrer der Frauen, auch «Stundenleute» sein.



180 Dagmar Konrad

1er Mission hatte, zu den sogenannten Missionsfreunden/Unterstützern

gehörte oder die Frauen selbst die Privatversammlungcn
besuchten, in denen unter anderem die neuesten Nachrichten aus
der Mission vorgetragen und diskutiert wurden. Dann lag es nahe,
dass irgendwann solche Anfragen an sie gerichtet werden würden.
Trotzdem (traf es die meisten überraschend und unvorbereitet.

Entschieden sie sich dafür abzulehnen, war für sie die (Sache fürs
erste erledigt). Weitere Anfragen konnten dennoch erfolgen. Ent-
schloss sich eine Frau (ja> zu sagen, hatte sie einen Lebenslauf
einzureichen und einen Hcbammenkurs zu absolvieren9. Oft lagen
zwischen einer Anfrage und dem Zeitpunkt der endgültigen Ausreise

nur wenige Wochen oder Monate, so dass die praktischen Vorbereitungen,

von der Anschaffung der vorgeschriebenen «Ausrüstung für
eine Missionarsfrau» bis hin zur Erledigung sämtlicher Formalitäten,
nur wenig Zeit in Anspruch nehmen durften. Hinzu kamen in der
Regel zahlreiche Abschiedsbesuche, die gemacht werden mussten.
Viele ihrer Verwandten, Freunde und Bekannten sollten die Frauen
nie wiedersehen, da Angestellte im Dienst der Basier Mission (wo
runter die Frauen ab dem Zeitpunkt ihrer Zusage auch fielen) oft erst
nach zehn Jahren den ersten Heimaturlaub erhielten.

Dieses (Sich in den Dienst der Mission Stellen) signalisiert auch
der Begriff der «Missionsbraut» - im Gegensatz dazu, was der Begriff
der «Missionarsbraut» implizieren würde. Sie heiratet also in erster
Linie nicht den Missionar, sondern «in die Mission».

Erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts wurden die Frauen vor ihrer
Abreise in ihrer Heimatgemeinde eingesegnet, das heisst im Rahmen
eines Gottesdienstes offiziell in den Dienst der Basler Mission
aufgenommen und von dieser für die «Arbeit im Weinberg des Herrn»
ausgesandt. Während die Missionsbräute ihrem (neuen Lcbcn>

entgegenreisten — die Reise dauerte mehrere Wochen und war auch

'In den Anfangsjahren der Basler Mission waren diese Lebensläufe eher unüblich.

Ab 1890 häufen sie sich, obwohl sie erst ab 1928 offiziell eingereicht werden
mussten. Hier wurde vor allem auf die Darstellung des «inneren Werdegangs» Wert
gelegt. - Den Hebammenkurs sollten nach Inspektor Oehler alle Bräute absolvieren,

damit sie notfalls einer anderen Missionarsfrau zur Seite stehen konnten.
Ausserdem wurde die Möglichkeit der Hilfe bei einheimischen Frauen ins Auge gefasst.
Auf diese Art und Weise sollten Missionarsfrauen den Kontakt zu «Heidenfrauen»
aufbauen, um von der (praktischen Liebestätigkeit» zur <seelisch-geistlichen> übergehen

zu können. Frauen sollten Frauen missionieren. Fraglich ist, ob einheimische
Frauen überhaupt europäische Hebammen benötigten, da sie wohl ihre eigenen
Geburtshelferinnen hatten.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 181

nicht ungefährlich — trafen ihre ihnen unbekannten zukünftigen
Ehemänner die Vorbereitungen für die Hochzeit.

Diese sollte in der Regel zwei Wochen nach Ankunft der Braut
stattfinden. Die kurze Zeitspanne zwischen Ankunft und Hochzeit
sollte dem gegenseitigen Kennenlernen dienen. Sie war auch die
Frist für einen eventuellen Rückzug des gegebenen Ja-Worts, was
allerdings sehr selten vorkam. Im allgemeinen waren mit der
Ankunft der Braut (die Weichen gestellt). Es musste schon etwas sehr

Schwerwiegendes vorgefallen sein und erforderte darüber hinaus

von den Frauen sehr viel Mut, eine einmal getroffene Entscheidung
wieder rückgängig zu machen. Die Hochzeit selbst fand meist im
Kreis anderer Missionsleute, die von nahegelegenen Missionsstationen

kamen, statt1".

Von einer Hochzeitsreise oder einer (Verschnaufpause) konnte
meist keine Rede sein. Am nächsten Tag ging für den Missionar das

Leben seinen gewohnten Gang und die frischgebackene Missionarsfrau

passte sich diesem an, denn Ziel und Zweck der neuen Verbindung

war das gemeinsame Streben nach Höherem, war die «Bekehrung

der Heiden» und der Aufbau einer christlichen Gemeinschaft.

«Die Comitee» — Basel vom Feinsten

Wenn wir uns die personelle und soziale Struktur der
Zusammensetzung des Komitees im 19. Jahrhundert genauer betrachten,
fällt auf, dass die Mehrheit der Mitglieder zum Basler «Patriziat»

gehörte. Sic stammte aus den ältesten Basler Familien, ihre Spuren
lassen sich teilweise bis ins 16. Jahrhundert zurückverfolgen. Namen
wie Bernouilli, Preiswerk, La Roche sind auch heute noch ein
Begriff. Diese Kaufmanns-, Bankiers- und Unternehmerfamilien
hatten über Generationen wirtschaftlichen und politischen Einfluss
in der Stadt Basel. Hier liefen die Fäden der Macht zusammen - also
einerseits Reichtum und damit verbundener Einfluss und Macht,
andererseits aber eine wohl auch ernst gemeinte pietistische
Frömmigkeit. Philipp Sarasin" geht davon aus, dass diese Frömmigkeit,

'"Vormittags wurde der eigentliche Hochzeitsgottesdienst abgehalten, abends

war eine einfache kleine Feier angesagt. Das Brautpaar erhielt einfache Geschenke,
es gab ein einfaches Essen, anschliessend betete die Hochzeitsgesellschaft und sang
religiöse Lieder. Dies war die Idealvorstellung einer pietistischen Hochzeitsfeier.
Nicht selten wurde der bescheidene Rahmen aber gesprengt, zumindest was das

(einfache Essern anbelangte.
"Philipp Sarasin: Stadt der Bürger. Struktureller Wandel und bürgerliche

Lebenswelt Basel 1870-1900. Basel und Frankfurt a. M. 1990, S. 138 f.



182 Dagmar Konrad

ausgedrückt im karitativen Engagement, nicht nur, aber auch dazu

diente, das schlechte Gewissen angesichts der verarmten Masse der
Arbeiter und Emigranten zu beruhigen, und dadurch ein gewisser
kathartischer Effekt angestrebt wurde. Dennoch sollte die Ernsthaftigkeit

des Engagements nicht einfach in Abrede gestellt werden. Es

ist durchaus plausibel, dass dem auch ein echtes Anliegen zugrunde
lag, zumal die Tätigkeit im Komitee ehrenamtlich war, ja einige
Mitglieder unterstützten die Basler Mission auch finanziell, und alle

opferten einen Gutteil ihrer Freizeit12.

Oft hatten engere Familienmitglieder verschiedenartigste Ämter
innerhalb der Mission inne. Die Ehefrauen der Komiteemitglieder
beschäftigten sich beispielsweise im sogenannten Haushaltungsverein,

der sich mit den häuslichen Angelegenheiten innerhalb des
Missionshauses befasste. Überhaupt war Engagement in karitativen
Bereichen für Frauen des gehobenen Bürgertums durchaus
angemessen und üblich, es wurde geradezu erwartet. Während die Männer

also eher in Entscheidungsgremien vertreten waren, fanden ihre
Frauen (die Erfüllung) in der praktischen Caritas13. Die Töchter
unterrichteten teilweise im Mädchen- oder Knabenhaus. Die Söhne
oder Neffen waren Lehrer im Missionsseminar, im Knabenhaus,
Mitglied in der Kindererziehungskommission oder im Komitee
tätig. Dies könnte einerseits als Ämtcrhäufung und Nepotismus
angesehen werden, andererseits als Beweis für die Autorität des

Vaters in seiner Rolle als Familienoberhaupt, und sein Bemühen,
auch die restliche Familie ernsthaft in den Prozess der «praxis pieta-
tis» miteinzubeziehen. Innerhalb des Komitees bestanden daher
ebenfalls vielfach verwandschaftliche Bindungen. Familiennamen
wie Preiswerk-Burckhardt, Preiswerk-Lindner, Preiswerk-Imhoff
oder La Roche-Bernoulli, Le Grand-La Roche, Lachenal- La
Roche oder Ryhiner-Chnst, Zellweger-Ryhiner, Chnst-Socin
sprechen Bände. Im ganzen 19. Jahrhundert tauchen immer wieder
die altbekannten Namen in neuer Kombination auf. Die Aufnahme
neuer Mitglieder, die sich in aller Regel wiederum aus diesem
Umfeld rekrutierten, basierte auf dem einstimmigen Beschluss des

12 Natürlich könnte man auch hier darüber spekulieren, ob eine auf diese Art und
Weise demonstrierte Frömmigkeit nicht vielleicht in anderen Bereichen wiederum
Vorteile brachte, da die Mitglieder in vielen wirtschaftlichen und politischen
Positionen Funktionen ausübten.

"Vgl. hierzu Christel Köhle-Hezinger: «Weibliche Wohlthätigkeit» im 19.
Jahrhundert. In: Merkel, Helga (Hg.): Zwischen Ärgernis und Anerkennung. Mathilde
Weber 1829-1901. (Tübinger Kataloge Nr. 39). Tübingen 1993, S. 43-52.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 183

Komitees. Unter diesen Aspekten erscheinen die Komiteetreffen als

(Familientreffen) des Basler Grossbürgertums. Es handelte sich um
eine (geschlossene Gesellschaft)14.

Zwischen Gott und den Missionaren
Das Selbstbild des Komitees

Inspektor Josenhans, eine der schillernsten Figuren in der
Personengeschichte des Komitees, prägte den Spruch:

«Du erkennst den Willen Gottes am Willen des Komitees.»15

Dies ist gewissermassen der Schlüsselsatz, der sämtliche Beziehungen,

die das Komitee unterhielt, strukturierte. Die Stufenelemente
der Machtstruktur - Komitee, Missionare, Missionsbräute - waren
in einer höheren Macht verwurzelt und leiteten sich von dieser ab.

HDie Gründungsmitglieder der Basler Mission, die das erste Leitungsgreimum
bildeten, setzten sich folgendermassen zusammen: Nikolaus von Brunn
(1766-1861), Pfarrer zu St. Martin in Basel, erster Präsident der Basler Mission (bis

1838), aus dem Basler «Patriziat». Carl Friedrich Spittler (1782-1867), ursprünglich
Kaufmann, Sekretär der Christentumsgesellschaft, stammte aus Württemberg, aber
1816 in Basel eingebürgert. Gründete verschiedene Werke, u.a. Pilgermission St.

Chnschona. Simon Emanuel LaRoche-Bernoulli (1786-1861); Pfarrer zu St. Peter

in Basel, aus dem Basler «Patriziat». Samuel Menan-Kuder (1770-1824), Kaufmann
aus dem Basler Bürgertum. Kassier bis zu seinem Tode. Friedrich Lachenal-LaRo-
che (1772-1854), Professor der Philosophie und Mathematik, altes Basler Bürgertum.

Er verlicss 1824 unter dem Einfluss der Frau von Krüdcner die Basler Mission
und wurde Mitglied der Kirche der Nazarener. Lukas Wenk-Zäslin (1786-1859),
Gemeindehelfer, später Pfarrer in Riehen, altes Basler Bürgertum (Vater war
Ratsherr). Erster Aktuar und Freund Spittlers, der jedoch 1816 bereits ausschied, sich
Frau von Krüdcner anschloss und mit ihr nach Russland reiste, wo er starb. W. Haas:

Erlitten und erstritten, S. 195-196. J. Miller bezeichnet das Komitee des 19.
Jahrhunderts als «endogames Netzwerk». Familie ist für ihn das Schlüsselwort, es handelt

sich bei der jeweiligen Zusammensetzung um eine Selbstrekrutierung. Seiner
Studie zufolge hatten 33 der insgesamt 40 Männer, die während des 19. Jahrhunderts

als Komiteemitglieder fungierten, Verwandte an der Spitze der Basler Mission,
während nur sieben über keine derartigen Verbindungen verfügten. Vgl. John Miller:

The Social Control of Religious Zeal. A Study of Organisational Contradictions.

University of Southern California, Rose Monograph Series of the American
Sociological Association. New Brunswick, New Jersey Rutgers Univenty
Press. 1994, S. 38. Die Anzahl der Mitglieder lag in der Regel bei 15, wovon die
Hälfte aus Theologen bestand, die teilweise auch im Missionshaus unterrichteten.

''Josenhans gab diesen Satz beim öffentlichen Examen der Missionsschüler am
Jahresfest 1865 als Antwort auf die Frage, woran ein Missionar den Willen Gottes
erkennen könne. Joseph Josenhans: Ausgewählte Reden bei verschiedenen Anlässen

gehalten. 1886. Josenhans war von 1850 bis 1879 Inspektor der Basler Mission.
Während seiner fast dreissigjährigen Amtszeit entstand der grösste Teil der zahlreichen

Verordnungen. Die Mission erhielt durch ihn die Struktur und Gestalt, die sie,



184 Dagmar Konrad

Die Hierarchie war gottgewollt. Die höhere Macht, nämlich
Gott/Christus ist eine dem Menschen im Sinne von rationalem
Verstehen nicht zugängliche. Das Komitee war in diesem Sinne die irdische

Exekutive des Willen Gottes und somit unanfechtbar. Die
Hierarchie der Basler Mission baute also auf einer hinlänglich
bekannten Art ,Unfehlbarkeitsdoktrin) auf. Gleichzeitig sah sich das

Komitee selbst aber auch nur als «Werkzeug Gottes», als nicht
selbstverantwortlich, sondern als Gott verantwortlich.

Die Vorstellung der Führung Gottes und das «Werkzeug - Gottes
— Sein» ist in der pietistischen Lebenswirklichkeit fest verankert. Der
Absolutheitsanspruch des Komitees wurde nicht grundsätzlich in
Frage gestellt.

«Das Regiment, welches das Komitee handhabte, war patriarchalisch.

Eine geregelte Mitregierung einer organisierten Missionsgemeinde

und der Hilfsvereine gab es nicht. Sie hätte in dem
aristokratischen Kreise, welchem die Komitee-Mitglieder naturgemäss
hauptsächlich entnommen waren und der auch an den erforderlichen

Persönlichkeiten in unabhängiger Lebensstellung reich genug
war, keinen günstigen Boden zu ihrer Entwicklung gefunden, und
es zeigte sich öfter, dass es für die Missionsleitung von Wert war,
wenn sie [...] in ihrer Handlungsfreiheit an kein Statut gebunden
war.»16

Das (unter einer höheren Macht stehen) einerseits und (für etwas
Höheres kämpfen» andererseits, verbindet alle Glieder dieser Hierarchie,

wobei die Frauen das letzte Glied in der Kette sind. Das Komitee

war nicht nur institutionell, sondern auch im Hinblick auf die
personelle Zusammensetzung höherrangig.

Unter Gott und dem Komitee — Die Missionare
Interne Kritik am Vcrlobungsparagraphen?

Der Machtanspruch des Komitees wurde von Seiten der Missionare

nicht hinterfragt. Sie stammten fast ausnahmslos aus dem handleicht

modfiziert, zumindest während des 19. Jahrhunderts beibehalten sollte.
Trotzdem war «die Comitee» auch eine (veränderliche Grosso und kein starres
Gebilde, das heisst, dass die verschiedenen Führungsstile derjeweihgen Inspektoren,
was beispielsweise die Handhabung der Heiratsordnung betrifft, an Kleinigkeiten
sichtbar werden, etwa ob auch Frauen von einer Heirat mit bestimmten Missionaren

abgeraten wurde oder die Haltung des jeweiligen Inspektors bei sogenannten
Verfehlungen. Doch sind diese Unterschiede, was die (grosse Linie> betrifft, m.E.
eher marginal.

"Wilhelm Schlatter: Geschichte der Basler Mission 1815-1915, Bd.l. Basel

1916, S. 133.



Missionsbräute — Pieristinnen des 19. Jahrhunderts 185

werklich-bäuerlichen Dorfmilieu, Strukturen traditioneller Autorität

beherrschten ihren Alltagr. Der Eintritt ins Missionshaus war
für die meisten von ihnen mit sozialem Aufstieg verbunden, hier
erhielten sie eine weit höhere Bildung, als es jemals zu Hause möglich

gewesen wäre. Dazu kam am Ende der Ausbildung die Ordination,

ein anderweitig nicht zu erreichender Abschluss, da ein
akademischer Zugang zum etablierten Klerus nicht möglich war. Diese

gesellschaftlichen Vorteile, verbunden mit einer fest verankerten
religiösen Identifikation mit dem Werk der Mission, führten sicher
zu einer gewissen Dankbarkeit gegenüber denjenigen, die ihnen das

ermöglichten. Hinzu kam der unumstössliche, tief verinnerlichte,
von Kindheit an eingetrichterte Glaubenssatz des Gehorsams und der
Disziplin. Der Schlüsselbegriff ist Gehorsam. Gehorsam gegenüber
Gott, gleichzusetzen mit dem Komitee, Gehorsam im Grunde

genommen jeglicher Autorität gegenüber1". Auf der Basis des

Gehorsams — eines freiwilligen im Gegensatz zum erzwungenen —

konnten die Säulen errichtet werden, die dieses hierarchische System
der Abhängigkeiten stützten.

Pro und Contra: «Die Wahl der Frau»

Über Jahre gab es eine immer wiederkehrende Diskussion darüber,

ob eine Heirat für einen Missionar von Nach- oder von Vorteil
sei. Führende Köpfe machten sich lautstark Gedanken darüber. Für
beide Standpunkte wurden ökonomische und ideologische
Argumente ins Feld geführt. Diejenigen, die in der Missionarsehe einen
Nachteil sahen, befürchteten, dass der Unterhalt einer Familie für die
Mission zu teuer sei, darüberhinaus würde die Mobilität des Missionars

eingeschränkt. Die zukünftige Frau wurde als «Klotz am Bein»
bezeichnet, die der persönlichen Heiligung des Missionars
entgegenwirken und der Mission im allgemeinen schaden könnte.

Die Befürworter führten ähnliche Argumente an, allerdings mit
umgekehrtem Vorzeichen. Sie hielten einen Missionshaushalt, dem
eine Frau vorstand, für billiger, da die Frauen schon von Kindheit an
darauf trainiert seien, einen Haushalt ökonomisch zu führen. Aus-

l7Zu hierarchischen Strukturen in der dörflichen Gesellschaft vgl. Utz Jeggle:
Kiebingen - Eine Heimatgeschichte. Zum Prozess der Zivilisation in einem
schwäbischen Dorf. (Untersuchungen des Ludwig-Uhland-Instituts, Bd. 44). Tübingen
1977.

'"Dies gilt für die Missionare als Gruppe. Natürlich gab es immer auch individuelle

Ausnahmen, Abweichler, die eine ambivalente Haltung gegenüber dem
Gehorsamkeitsprinzip zeigten.



186 Dagmar Konrad

serdem vertraten sie die Theorie, dass die Missionarsfrauen der Mission

nutzen konnten, da sie zu einheimischen Frauen, die ja auch
missioniert werden sollten, leichteren Zugang hätten als Männer.
Etliche dieser sehr pragmatischen Motive kamen in den Leitsätzen
zur «Wahl der Frau» deutlich zum Ausdruck.

«Wenn du dich unpassend gebunden hast, so hast du dich zugleich
an der Missionsgemeinde versündigt, einen Raub begangen, denn
das auf dich verwandte Geld ist ja dann verloren.»
«Von mancher Missionsfrau geht mehr Einfluß aus als von ihrem
Mann.»
«Die Frau muß a) gesund sein, b) begabt, c) gebildet, d)
hauswirtschaftlich. Die Hauptsache ist: geistliches Leben.»
«Die Frau muß demütig, sanftmütig, geduldig, nicht ehrsüchtig
sein.»
«Der Missionsdienst erfordert nicht nur volle körperliche und
seelische Gesundheit der Frau, sondern auch lebendigen und
bewährten Glauben und die rechte Dienstbereitschaft zur
Missionsarbeit. Das Komitee erachtet es als seine Pflicht darüber zu
wachen, daß Mädchen, denen solche Fähigkeiten abgehen, nicht
in die Mission kommen.»
«Mindestens werden wir uns der hygienischen Tauglichkeit der
Braut vergewissern, ebenso werden wir uns die Bürgschaft einer
inneren Tauglichkeit verschaffen.»19

Der Heiratswunsch der Missionare wurde häufig mit den
Missständen im Haushalt begründet, vor allem, wenn sich zwei ledige
Missionare auf einer Missionsstation befanden und keine (Hausfrau)
vorhanden war. Missionar Bächle, seit 1896 in Indien, klagt in einem
Brief an das Komitee:

«So ist diese Männerwirtschaft doppelt drückend. Der Haushaltskram

will oft nicht mehr vorwärts gehen»

und bittet daraufhin um Heiratserlaubnis. Und Missionar Heck, der
sich im Jahr 1860 an der afrikanischen Goldküste befindet, hebt bei

"ABM: 40/15. Vermischtes, ungeordnet. Pfarrer G Weissmann: Die künftige
Gattin des Missionars. Es handelt sich hierbei entweder um eine Ansprache oder ein
Protokoll anlässlich einer Missionslehrerkonferenz im Sommer 1930. Obwohl diese

Quelle von 1930 stammt, kommen hier explizit Gedanken und Haltungen zum
Ausdruck, die Spiegelbild und Ergebnis der geistigen Einstellung des Komitees des

19. Jahrhunderts sind. Auch die autoritäre Diktion korrespondiert mit dem Absolu-
theitsanspruch des Komitees des 19. Jahrhunderts.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 187

der Beurteilung seiner Braut besonders hervor, dass sie «bekehrt und
in häuslichen Geschäften bewandert» ist.

Die Formulierung in (häuslichen Geschäften bewandert) war
allerdings eine Art Euphemismus, denn sie bedeutete zugleich, dass

man nicht nur eine Haushälterin, sondern auch eine Gefährtin als

Gesprächspartnerin (Seelenfreundin> und Sexualpartnerin suchte.
Doch konnte man das gegenüber dem Komitee natürlich nicht als

Grund angeben.

Die (Gläserne Braut> — Frauensache?

Soziale und familiäre Herkunft der Missionsbräute

Wie bereits mehrfach erwähnt, war für die Handwerker- und
Bauernsöhne die Ausbildung in Basel mit sozialem Aufstieg verbunden.

Dementsprechend achtete die Basler Mission darauf, dass ihre
Zöglinge (nach oben> heirateten. Das bedeutete, dass die Bräute
nicht aus (einfachen Kreisen) kommen sollten, wobei vor allem der
Bildungsaspekt, der in der Regel mit der sozialen Herkunft korrelierte,

eine Rolle spielte.
Bei der Durchsicht des Familienregisters im Archiv der Mission

ergab sich folgendes Bild:
Von insgesamt 415 Frauen waren ein Viertel Pfarrerstöchter20, ein

weiteres Viertel Missionarstöchter, die Hälfte stammte also aus
(Pfarrhäusern)21, darauf folgten nach Häufigkeit an dritter Stelle
Lehrerstöchter, an vierter Stelle liess sich als Beruf des Vaters Kaufmann

211 Zur gesellschaftlichen Funktion des Pfarrers und Lehrers als Sittenrichter innerhalb

der Dorfgemeinschaft, vgl. Christel Köhle-Hezinger: Lokale Honoratioren.
Zur Rolle von Pfarrer und Lehrer im Dorf. In: Wehling, Hans-Georg (Hg.):
Dorfpolitik: fachwissenschafthche Analysen und didaktische Hilfen. Opladen 1978, S.

61-63.
21 Über die soziale Herkunft der Pfarrfrauen, also der Mütter von etlichen Mis-

sionsbräuten lässt sich wenig aussagen. S. Borman-Heischkeil widmet den
Ehefrauen von Pfarrern in ihrem Aufsatz über deren soziale Herkunft lediglich einen
Satz: «Pfarrfrauen stammten seltener aus Pfarrhäusern und trotzdem aus höheren
Schichten als Pfarrer.» Zit. nach Sigrid Borman-Heischkeil: Die soziale Herkunft
der Pfarrer und ihrer Ehefrauen. In: Greiffenhagen, Martin (Hg.): Das evangelische
Pfarrhaus. Eine Kultur- und Sozialgeschichte. Stuttgart 1984, S. 167.



188 Dagmar Konrad

oder Handwerker ausmachen. Unter den Missionsbräuten befanden
sich nur zwölf Fabrikantentöchter und zwei Taglöhnertöchter22.

Die oberste und die unterste gesellschaftliche Schicht waren also

am schwächsten vertreten. Vermutlich handelte es sich bei den
Fabrikantentöchtern um Frauen, die mit dem Komitee in irgendeiner

Weise verwandtschaftlich verbunden waren, das Komitee rekrutierte

sich ja aus eben diesen Kreisen. Es lag nahe, dass Töchter oder
Nichten von Komiteemitgliedern manchmal als Missionsbräute in
Frage kamen. Bei den Taglöhnerstöchtcrn könnte vermutet werden,
dass hier unter anderem ökonomische Gründe eine Rolle gespielt
haben, die Aussteuer wurde bei ärmeren Leuten von der Mission
übernommen. Ob das der ausschlaggebende Grund für die Heirat
mit einem Missionar war, ist fraglich. Deutlich wird an diesem Punkt
eher die grundsätzliche Haltung der Basler Mission, keine Frauen aus

unteren Kreisen aufzunehmen23.
Dieser Überblick bestätigt die Aussage, dass viele der Frauen aus

dem handwerklich-bürgerlichen Milieu stammten und, indem sie

einen Missionar zum Mann nahmen - soziologisch betrachtet -
eigentlich nach ainten heirateten). Die Mehrzahl der Frauen kam aus

pietistischen Familien, die Erziehung war streng, vermutlich um
einiges rigider als dies ohnehin bei den Söhnen der Fall war. Dem
Vater als religiösem Führer und Patriarchen hatten sie unbedingt zu

gehorchen. Hausandachten, gemeinsame Gebetsstunden waren an
der Tagesordnung. Die Frauen genossen ausser der religiösen Erziehung

meist eine dem bürgerlichen Mädchenbildungsideal entsprechende

Ausbildung, das heisst eine Schulbildung, bei der einerseits
auf das Erlernen von Fremdsprachen und eines Musikinstrumentes
Wert gelegt wurde, und andererseits typisch hausfrauliche Fähigkeiten

wie Kochen, Nähen und ähnliches trainiert wurden. Diese

Fähigkeiten wurden im Hinblick auf den späteren Status der Hausfrau

und Mutter erlernt.

"Dieses Ergebnis basiert auf einfachem Addieren dcrjeweils aufgelisteten Berufe
der Väter. Das Ergebnis sagt hingegen nichts darüber aus, ob während eines
bestimmten Zeitraums etwa vermehrt Missionarstöchter (in die Missiom heirateten.
J. Miller hat fiir Ghana eine statistische Auswertung vorgelegt. Hier zeigt sich, dass

die Töchter der ersten Missionarsfrauengeneration vermehrt (bis zu 48 %) wieder
einen Missionar heirateten und auch die Söhne relativ häufig Missionar wurden.
Dagegen ändert sich dies in der zweiten Generation dahingehend, dass nun
vermindert Missionarstöchter wieder einen Missionar heiraten und Missionarssöhne
vermindert selbst Missionar werden. Die Tendenz ist sogar die, dass Kinder der Mis-
sionsangehörigen sich eher von der Mission abwenden. Vgl. John Miller (wie Anm.
14), S. 59-63.

21 Für Württemberg ist allerdings sehr verwunderlich, dass Weingärtnertöchter so

gut wie ganz fehlen.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 189

Ein typisches Beispiel für eine derartige Mädchenerziehung ist die
Missionarstochter Deborah Pfleiderer, die nach einem mehrjährigen
Aufenthalt im Basler Mädchenhaus, der Ausbildungsanstalt der Basier

Mission, als 16jährige nach Württemberg zu Verwandten kam.

«Im Frühjahr 1875 eröffnete mir Tante Scholz, daß ich auf
Wunsch meiner Eltern zu Onkel Villingers kommen solle. Onkel
war Pfarrer in Hopfau und mir von früheren Ferienzeiten
bekannt, so freute ich mich dorthin. Bei Tante Villinger, die einzige

Schwester meines Vaters, eine sehr tüchtige Hausfrau, hätte
ich viel lernen können, aber die Zeit meines Aufenthaltes dort
war nur kurz. Im Winter 1875/76 sind Onkel V>s nach Schorn-
bach bei Schorndorf umgezogen. Von dort aus durfte ich
Großmutter Werner an ihrem Geburtstag Ol. März besuchen. Ich
reiste über Stuttgart und besuchte Onkel Neefs, um mit ihnen
zusammen nach Ludwigsburg zu reisen. Kaum war ich dort, sagte
Onkel Neef: Du kommst uns wie gerufen, unser Babeli ist krank
und wir brauchen notwendig Hilfe, nun bleibst du bei uns. Nach
Rücksprache mit Onkel Villingers, die nichts dagegen hatten,
blieb ich in Stuttgart und wurde mir das liebe Haus in den nächsten

vier Jahren zur 2. Heimat. Die l.[iebe] Tante war leidend,
Onkel abends viel fort in Jünglingsvereinen und da waren sie froh
jemand Eigenes zu haben. In ruhigeren Zeiten durfte ich zu meiner

weiteren Ausbildung Kurse besuchen, so z.B. einen im Kat-
harinenstift, wo ich Englisch, Französich, Geschichte und
Geographie nehmen durfte. Dann Kurse wie Weiss- und
Maschinennähen, auch Kleidernähen und schließlich auch noch einen
Kochkurs.»24

Deborah Pfleiderer besuchte also Kurse im 1818 gegründeten
Katharinenstift.

«Im (Königlichen Katharinenstift), auf das man in Württemberg
sehr stolz war, wurde ausdrücklich von (gelehrter Bildung) Abstand

genommen — diese sollte weiterhin den Männern vorbehalten sein.
Das Katharinenstift diente als Vorbild für zahlreiche Töchterschulen,
die in den 30er Jahren durch die Initiativen von Privatleuten und
Elternvereinen gegründet wurden. [...] Die privaten Töchterschulen
wurden innerhalb des württembergischen Schulsystems als Alternative

zur Volksschule anerkannt und setzten sich als gängige Bil-

24ABM: Q- 10.15,9. Erinnerungen aus meinem Leben. Deborah Hoch-Pfleide-
rer, S. 3.



190 Dagmar Konrad

dungsinstitutionen für Mädchen der mittleren und höheren Stände
durch.»2"

Deborahs Hauptaufgabe bestand allerdings in der Mithilfe im
Haushalt und der Beaufsichtigung der Kinder. Doch die Erlaubnis,
Kurse im Katharinenstift besuchen zu dürfen, belegt die Annahme,
dass ihr die Verwandten eine (höhere Töchter- Erziehung) zukommen
lassen wollten. Für Missionarstöchter, die während ihrer Jugendzeit
oft bei verschiedenen Verwandten unterkommen mussten und finanziell

nicht besonders abgesichert waren, war dies vermutlich bedeutsamer

als etwa für Pfarrerstöchter. Bei ersteren hing die Finanzierung
derartiger Kurse vom Wohlwollen dieser entfernten Verwandten ab,
bei letzteren übernahmen vermutlich die Eltern die Kosten.

Aus den Quellen wird ersichtlich, dass es in Württemberg offenbar,

wie im vorliegenden Beispiel, üblich war, hin und wieder an
bestimmten (Fortbildungsveranstaltungen> teilzunehmen, ansonsten
aber im (Haushalt etwas dazuzulcrnen.) Für (höhere Töchter) in der
Schweiz war es — wie es scheint - hingegen üblicher, ein Jahr oder
länger in einem Mädchenpensionat in Neuchätel2'' oder Dombresson
zu verbringen. Elisabeth Beutinger, die 1886 in Heilbronn geboren
wurde, dann aber einen Teil der Jugendzeit in Basel verbrachte,
schildert ihre Weiterbildungszeit folgendermassen:

«Nach der Schulzeit folgte die damals übliche Ausbildung in der
Frauenarbeitsschule, der sich wieder ein Jahr wissenschaftlicher
Arbeit anschloß in der französischen Schweiz und zwar in
Dombresson und Neuchätel. Nicht nur sprachlich habe ich dort viel
gewonnen. Das Wertvollste gab mir unsere verehrte Pensionsmutter,

Madame Marchand, mit, die eine kluge fromme Frau war.
Jeden Tag begann sie mit den ihr anvertrauten Töchtern, wir
waren durchschnittlich 12 Pensionärinnen mit einer lebendigen
Morgenandacht.»2"
"Andrea Kittel: «sondern auch Döchterlin zur Schul geschickt...». Zur

Geschichte der Mädchensehulbildung seit der Reformation. In: Herd und Himmel.
Frauen im evangelischen Württemberg. Kataloge und Schriften des Landeskirchlichen

Museums Bd. 6. Ludwigsburg 1997, S. 31-35. Kittel beschreibt die
Erziehungsvorstellungen des 19. Jahrhunderts und verweist auf weitere Institute, so etwa
auf die Korntaler Erziehungsanstalten, die besonders von Mädchen und Jungen
pietistischer Herkunft frequentiert wurden.

Zur Mädchenerziehung vgl. u.a Heidi Staib: Mädchenkindheiten-Frauenleitbil-
der: Wohltätigkeit statt «geschäftigem Müssiggang». In: Merkel, Helga (Hg.):
Zwischen Ärgernis und Anerkennung. Mathilde Weber 1829—1901. (Tübinger Kataloge

Nr. 39). Tübingen 1993, S. 31-43.
2"Vgl. Ueli Gyr: Lektion furs Leben. Welschlandaufenthalte als traditionelle Bil-

dungs-Erziehungs- und Übergangsmuster. Zürich 1987, S. 141-150.
2 Privatnachlass (im folgenden PN): Elisabeth Beutinger-Schmid. Erinnerungen

aus meinem Leben.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 191

Ob es sich nun um Schweizerinnen oder Württembergennnen
handelte, die meisten dieser Frauen waren in der Familie fest verankert,

diese war ihr einziger Bezugsrahmen. Manche von ihnen gingen

für einige Zeit in fremde Haushalte, manche besuchten auch
weiterführende Schulen in traditionellen Frauenarbeitsbereichen.
Dennoch waren sie im allgemeinen, ob von der eigenen Familie
oder fremden Bezugspersonen, streng bewacht und unter Kontrolle.
Vergleichen wir das mit Frauen aus nicht — christlichen Elternhäusern,

so ist, was Kontrolle und Gehorsam betrifft, kein grosser
Unterschied sichtbar. Eine junge Frau des 19. Jahrhunderts hatte sich
immer den Vorschriften des Vaters unterzuordnen, also im Extremfall

auch den Mann zu heiraten, den er ihr vorschlug. Die Eltern
konnten auch eine Ehe verbieten. Lange Zeit standen die Frauen
unter der Vormundschaft ihres Vaters, die dann bei der Heirat auf
den Ehemann überging. Ebenso waren Heiratsvermittlungen, auch

sogenannte Kuppeleien an der Tagesordnung, gesellschaftlich
etabliert und allgemein üblich. Die Frau wurde hier, wenn überhaupt,
zuletzt gefragt. Trotzdem dürfte das (Korsett) für die jungen Frauen
und Mädchen im pietistischen Umfeld noch um einiges enger
geschnürt gewesen sein als in (weltlichen) Familien.

Persönliche Motive für eine Zusage

In jedem Motivbündel steckt im Kern ein persönliches, ein privates

Motiv, das so nicht ausgesprochen werden konnte, oft vielleicht
nicht einmal als solches erkannt wurde, da es nicht in den pietistischen

Rahmen passte. Der Anspruch, der aus der religiösen Erziehung

resultierte, überlagerte sämtliche Motive. Dennoch ist es möglich

- durch (das Lesen zwischen den Zeilen) — die Gründe, die zu
einer bestimmten Entscheidung führten, herauszufiltern.

Wichtig ist, dass die von den Frauen offiziell angegebenen Gründe
und Motive immer in historischer Relation und im zeitgenössischen,
kulturellen und sozialen Kontext gesehen werden müssen, gleichsam
in der historischen Introspektive. Die angegebenen Motive, besonders

im Hinblick auf die — aus heutiger Sicht — zum Teil befremdliche

religiöse Schwärmerei, müssen nicht immer nur pietistische
Sprachklischees gewesen, sondern können wahren und echten
Gefühlen entsprungen sein. Die Motive für die Heiratszusage waren,
neben der religiösen Überzeugung, recht vielfältiger Natur. Neugier
aufExotik und auch Abenteuerlust können die Entscheidung beein-
flusst haben. Das Gefühl, der heimatlichen dörflichen Enge entgehen
zu müssen, scheint manches Mal auch der Grund dafür gewesen zu



192 Dagmar Konrad

sein, das (Weite zu suchen). Ausserdem wurden die Missionsbräute
in den pietistischen Kreisen, denen sie häufig entstammten, als

(Auserwählte), als etwas Besonderes angesehen. Für die Freundinnen
etwa waren sie keine normalen Bräute, sondern fast mit heutigen
(VIPs> vergleichbar. Sophie Feller bringt es auf den Punkt, als sie
ihrer Herzensfreundin Elise Hauff zum Abschied schreibt:

«Und schließlich komme ich mir auch so erbärmlich vor, so
kindisch und unerfahren gegenüber den Schritten und Aufgaben, die
Deiner warten.»

Aus den Quellen wird ersichtlich, dass es eine bestimmte Bandbreite

von Handlungsspielräumen fiir die Frauen gab. Verlobungen
konnten gelöst, Zusagen zurückgezogen werden, aber eben immer
nur innerhalb der Grenzen, die das Komitee bestimmte. Der Spielraum,

den die einzelne Frau zur Verfügung hatte, konnte je nach den
Umständen variieren, aber er konnte nie den vorgegebenen Rahmen

sprengen.

Abschied und Trennung

Brautzeit ohne Bräutigam

«Hätts einen Pfarrer genommen — im lieben Schwabenland
hätts etwas Rechtes Du bekommen — wie Dir ja wohl bekannt
doch weil nach Indien Du begehrst
damit Du Hindu dort bekehrst
mußt selber Du Dir wählen — was dorten Dir mag fehlen.»2"

Dieses Gedicht erhielt die Missionsbraut Deborah Pfleiderer von
der befreundeten Familie Winterlin im August 1881 als Erinnerung;-

und Abschiedsgeschenk.
Der herzlich-ironische Ton des Gedichtes täuscht dennoch nicht

über die tieferliegende Botschaft hinweg - dem Gefühl eines Verlustes

— als «Fehlen» umschrieben, der die scheidenden Missionsbräute
ebenso wie die Zurückbleibenden gleichermassen betraf und
berührte.

Das Ja-Wort zum (Bund für ein unbekanntes Leben mit einem in
aller Regel unbekannten Mann> bedeutete zugleich Trennung und
Abschied - den Verlust und den äusseren Bruch mit der Herkunfts-

2"Staatsarchiv Basel-Stadt (im folgenden StABS): PA 771 11.05.01. Gedicht von
Familie Winterlin. 28. August 1881.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 193

familie und die Trennung und den Abschied vom bisherigen Leben.
Eine Zeit des Übergangs, der Transformation und Transgression
brach an, an deren Ende der Wechsel von einer Identität in die
andere, von einem Ort zu einem anderen und von verwandten und
bekannten Menschen zu einem unbekannten Mann und fremden
Menschen stand. Diese Zwischenzeit war gekennzeichnet von
widersprüchlichsten emotionalen Befindlichkeiten.

Der Übergang vollzog sich etappenweise, nicht abrupt. Die
Vorbereitungen für die Reise, das Zusammenstellen der Aussteuer -
vom Kauf fehlender Haushaltsgegenstände über die Anfertigung
von Reisegarderobe und tropentauglicher Kleidung bis hin zum
Vepacken und Absenden der Kisten — wurden nach und nach erledigt.

Abschiedsbesuche bei den näherstehenden Verwandten und
Freundinnen wurden unternommen, die sich über Tage und
Wochen hinziehen konnten. Manch eine Braut begab sich auf eine
regelrechte (Abschiedstournee). Verlobungsanzeigen wurden
versandt, Abschiedsbriefe geschrieben und empfangen.

Die (Brautzeit ohne Bräutigam) konnte mehrere Wochen oder
auch Monate dauern, da die Basler Mission die Reise so zu organisieren

versuchte, dass entweder mehrere Bräute zusammen reisen
konnten oder wenigstens ein Missionspaar als Reisebegleitung
vorhanden war. Den endgültigen Termin der Abreise erhielt man somit
meist recht kurzfristig. Äussere Fixpunkte waren zum einen das

private Verlobungsfest in der Heimat, bei welchem meist der
Schwiegervater als Stellvertreter des Bräutigams fungierte, und das offenbar
gleichzeitig auch Abschiedsfeier für die Anverwandten war — zum
anderen die offizielle Verabschiedung der Missionsbräute im Basler
Missionshaus durch das Komitee. Das wiederum korrespondierte
mit bestimmten Fixpunkten der darauffolgenden Reise nach Übersee,

die sich ebenso etappenweise wie der Abschied vollzog.
In den vorliegenden Quellen, den Reisebeschreibungen und

Reisebriefen, werden fast immer das Überschreiten der heimatlichen
Grenze, das Verlassen des (deutschen Bodens>, vor allem des
deutschen Sprachgebietes und das Verlassen des (europäischen Bodens),
das mit der Schiffsreise einsetzt, als markante Einschnitte thematisiert.

Die solcherart ins Blickfeld gerückten Konstanten des Übergangs

und der Umgang mit denselben ist konstitutiv für die «liminale
Phase», in der sich die Bräute befinden29.

"'Zum Konzept der Liminalität: vgl. Victor Turner: Das Ritual. Struktur und
Antistruktur. Frankfurt/New York 1989. Die Reise der Missionsbräute kann in
Anlehnung an V. Turner als liminale Phase, als Schwellenzustand zwischen dem
<alten> und dem <neuen> Leben, zwischen dem (Nicht Mehn und (Noch nicht)
interpretiert werden.



194 Dagmar Konrad

Die Interimsphase bis zur endgültigen Abreise und darüber hinaus
hatte also ihre äusseren Konstanten, ansonsten aber war es — wie
bereits erwähnt — eine Zeit voll komplexer, auch widersprüchlicher
emotionaler Befindlichkeiten, die heterogene Verhaltensmuster
nach sich zogen. Die Frauen versuchten auf unterschiedliche Art
und Weise, die Anforderungen zu bewältigen.

Vor dem eigentlichen Abschied, der sogenannten «Abschiedsstunde»,

begann das langsame innerliche Sich-Einstellen aufden Verlust

— auf das (Fehlen des Vertrauten und Bekannten) — der Versuch
einer emotionalen Loslösung. Bei manchen mündete dieser Versuch
teilweise aber wiederum in das Gegenteil, in die Bekräftigung und
Betonung der familiären Verbindung. Bei anderen fand eine Art
Verdrängung statt, eine Strategie, die gerade durch die rege äussere

Betriebsamkeit, die die Vorbereitungen für die Reise mit sich brachten,

sehr gut, funktionierte).
Deborah Pfleiderer schreibt in einem Brief an ihren Bräutigam,

nachdem sie mehrere Wochen Abschiedsbesuche bei den Verwandten

gemacht hatte:

«Die drei Wochen sind mir so lang vorgekommen und ich habe
mich recht darauf gefreut wieder heimzukommen. Und wie
schnell werden die wenigen Wochen hinter uns sein. Doch ich
will jetzt nicht an das denken.»3"

Auch Elise Hauff, die nach Indien reist, versucht die baldige Trennung

von ihrer Familie zu verdrängen:

«An das darf ich noch gar nicht denken — daß ich für so lange von
ihnen scheide.»31

Elisabeth Heimerdinger, Braut des Chinamissionars Wilhelm Oeh-
ler, beschreibt ihre Gefühlslage am eindrückhehsten. Der Wunsch,
sich nicht mit der Situation auseinandersetzen zu wollen, wird durch
die folgenden Sätze transparent:

«Könnte ich doch eines Abends hier einschlafen und am anderen
Morgen in China erwachen, hinüberschlafen in die neue Heimat.
Mir ist manchmal bange vor den nächsten Wochen.»32

Das (Alle-Brücken-hinter-sich-Abbrechen> und das Bewusstsein von
der möglichen Endgültigkeit ängstigte viele Frauen. Sie fürchteten,

"PN: Bnef v. Deborah Pfleiderer, Basel, an Mark Hoch, Mangalore/Indien. 25.
Oktober 1881.

31 PN: Brief v. Elise Hauff. Basel, an Friedrich Eisfelder, Hubh/Indien. 1885.
"PN: Bnef v. Elisabeth Heimerdinger, Cannstatt, an Wilhelm Oehler, Hoschu-

wan/China. 15. Januar 1909.



Missionsbräute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 195

ihre Eltern nie wiederzusehen oder selbst vorzeitig auf dem
Missionsfeld zu sterben.

So war der Abschied immer direkt oder indirekt mit Gedanken an
den Tod verbunden — er war das wiederkehrende Thema bei den
Abschiedsbesuchen und in den Abschiedsbriefen. Und er war ebenfalls

Thema in manchen Briefen, die die zukünftigen Ehemänner
den Eltern der Braut oder ihr selbst schrieben.

Was aber als Kompensation und Hoffnung all denjenigen blieb,
die in diesen Prozess miteinbezogen wurden, den Scheidenden und
den Zurückbleibenden, war die Hoffnung auf ein Wiedersehen —

wenn nicht (hieniedem, so doch im Jenseits. Der momentane Verlust

der (irdischen Heimat) erhöhte die Option des Gewinns der
(ewigen Heimat) — sie erschien unter diesen Voraussetzungen umso
verlockender, da sie eben ein Wiedersehen mit denen garantierte,
die es zu verlassen galt.

Pauline Ecklin, die im Herbst 1851 nach Indien reiste, schrieb in
einem Abschiedsbrief an ihre Eltern:

«Im Himmel, herrlich und ohne Sünde, sehen wir uns, wills Gott,
wieder.»33

Symbole der Zweisamkeit

Drei Dinge, die als Bedeutungsträger einen überaus hohen
Konnotationsgehalt aufweisen, waren es, für die die Bräute immer von
der Heimat aus zu sorgen hatten, und deren Besorgung oder
Herstellung in ihren Händen lag: Die goldenen Eheringe, die Rosshaarmatratzen

für das Ehebett und das Harmonium, eines der begehrtesten

Gegenstände überhaupt, können innerhalb des spezifischen
Kontextes als die Symbole der Zweisamkeit schlechthin interpretiert
werden.

Die Eheringe als wichtigstes Zeichen der Verbindung waren in
den Brautbriefen bereits frühzeitiger Gesprächsgegenstand. Obwohl
es beispielsweise in Indien ebenfalls Goldschmuck gab — die Missionare

also auch die Möglichkeit gehabt hätten, Eheringe herstellen zu
lassen -, scheint es doch üblich gewesen zu sein, dass die Bräute diese

Ringe in der Heimat besorgten. Möglicherweise wurde das (heidnische

Gold) als ehrenrührig betrachtet, wahrscheinlicher ist aber, dass

die Besorgung der Ringe Frauensache war34, weil ihnen anlässlich

"StABS: PA 770. 5.02.05. Ohne Datum.
^Traditionell war dies Männersache. Vgl. Ingeborg Weber-Kellermann: Saure

Wochen, frohe Feste. Fest und Alltag in der Sprache der Bräuche. München und
Luzern 1985, S. 143.



196 Dagmar Konrad

der Verlobung, die in der Heimat der Braut gefeiert wurde, diese
über den Finger gestreift wurden35. Die Masse für den Ehering teilten

die Missionare der Braut oder deren Eltern brieflich mit. Häufig
geschah das in ähnlicher Weise wie im vorliegenden Fall:

«Wenn Sie dann die Ringe besorgen wollen, so wäre es mir sehr
lieb, da ich es von hier aus nicht gut tun kann. Ich lege die Weite
meines Fingers bei, indem ich in einen Karton ein rundes Loch
ausschneide, so daß der Karton gerade in meinen Finger geht.»'''

Der Umfang des Ringfingers wird für die Bräute somit zur ersten
handgreiflichen Information über einen Teil des unbekannten Körpers

des Mannes, dem sie die (Hand zum Bund fürs Leben) reichen
sollten.

Einen hohen Symbolwert wiesen nicht nur die Eheringe an sich
auf. Ein fast noch höherer Stellenwert wurde der eingravierten
Inschrift als religiösem Motto für die gemeinsame Zukunft
beigemessen. Die Auswahl dieses (Mottos) in Form eines bestimmten
Bibelverses wurde entweder den Bräuten überlassen — oder es wurde
brieflich beratschlagt, welcher Vers in Betracht gezogen werden
sollte.

Ausser den Eheringen war die Ausstattung des zukünftigen
Ehebettes in Form von Rosshaarmatratzen ebenfalls pränuptiales Thema.
Anhand dieser Thematik wird die (verkehrte Welt> des Brautpaares
evident. Die Rosshaarmatratzen könnten als Art Symbol für diese
(verkehrte Welt) gedeutet werden. (Verkehrt) beziehungsweise
umgekehrt deshalb, weil die Annäherung der Paare aneinander in
umgekehrter Form — in (verkehrter Reihenfolge) — stattfand. Die
indirekte Beziehung des Brautpaares, die nur aufdem Papier
beziehungsweise aus Briefen besteht, die immer mit (indirekten Küssen
im Namen Gottes) enden, mündet in die (direkte Rede> über die
gemeinsamen Betten, dem Ort der zukünftigen sexuellen Begegnung.

Assoziationen, dieses Thema betreffend, sollten vermutlich
vermieden werden. Es ist auffällig und bezeichnend, mit welcher
Beiläufigkeit es zur Sprache gebracht wurde.

'"Die Verlobung in der Heimat wird nicht in allen Quellen, die die Abschiedsund

Trennungszeit thematisieren, erwähnt. Dennoch können wir davon ausgehen,
dass, wenn überhaupt ein Verlobungsfest gefeiert wurde, dieses im Elternhaus der
Braut stattfand und nicht etwa im Elternhaus des abwesenden Bräutigams. Es war
ein rein pragmatischer Grund, dass die Braut die Ringe besorgte und in ihrem Besitz
hatte, da sie ihr anlässlich der Verlobung vom Schwiegervater über den Finger
gestreift wurden.

"PN: Bnefv. Eugen Bommer, Mercara/Indien, an die Eltern seiner Braut Lydia
Schrcmpf, Besigheim. 14. Januar 1907.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 197

In einem Briefan die Eltern seiner Braut erwähnt Eugen Bommer
die Matratzen nebenbei:

«Für Betten wären gewiß zwei dünne Roßhaarmatratzen gut, die
in Ballast geschickt werden könnten und zwei Steppdecken. Es

hat freilich noch Zeit darüber zu berichten, aber es ist vielleicht
doch gut, wenn Lydia dieses bald erfährt.[...].»"

Interessant ist hierbei, dass Eugen Bommer nicht von (unseren Betten),

sondern von den gleichsam neutralen Betten schreibt.
Sehr viel unbefangener und auch direkter geht dagegen Deborah

Pfleiderer mit dem Thema der Matratzen um:

«Gleich nach dem Frühstück ging Mama mit mir in die Stadt um
allerlei zu besorgen - unter anderem bestellten wir unsere Kissen,
d.h. zwei Roßhaarmatratzen, die jetzt in Arbeit sind. Zu Matratzen

werde ich nur den Stoff und das Roßhaar mitbringen, um sie

dann in Mangalore selbst erst machen zu lassen. Denk nur—jetzt
soll oder darf ich vielmehr noch Matratzen machen lernen.»3"

Ganz nebenbei wird auch der soziale Status von Deborah Pfleiderer
sichtbar, die als höhere Tochter erzogen wurde. Sic lässt die Matratzen

anfertigen.
Ihre Unbefangenheit oder Naivität kommt auch an einer anderen

Textstelle zum Ausdruck — als sie ihren Bräutigam davon unterrichtet,

welchen Platz seine Photographie, die er ihr zugesandt hatte,
nun in ihrem Zimmer einnimmt.

«Es ist mir immer eine große Freude dasselbe anzusehen und bei
mir haben zu dürfen. Ich habe Dich jetzt über meinem Bett hängen

und bin Dir also bei Nacht am nächsten. [...] Deshalb bist Du
am genannten Ort am sichersten und da kann ich Dich auch zu

jeder Zeit besuchen.»39

Ob Deborah Pfleiderer sich bewusst war, wie doppeldeutig diese

Zeilen wirken können, ist fraglich. Vermutlich hätte sie andere
Formulierungen gebraucht, wenn sie sich darüber im klaren gewesen
wäre. Anzunehmen ist, dass die angesprochene Thematik bei den

Beteiligten sicher bestimmte Assoziationen hervorrief, diese jedoch
in Briefen niemals artikuliert werden konnten.

PN: Brief v. Eugen Bommer, Mercara/Indien, an die Eltern seiner Braut Lydia
Schrempf. 21.Januar 1907.

"StABS: PA 771.11.05.01. Bnef von Deborah Pfleiderer, Basel, an Mark Hoch,
Mangalore/Indien. 23. August 1881.

"StABS: PA 771 11.05.01. Brief v. Deborah Pfleiderer, Basel, an Mark Hoch,
Mangalore/Indien. 25.Oktober 1881.



198 Dagmar Konrad

Das Harmonium war ein Gegenstand, der weniger mit sexuellen
Assoziationen als vielmehr mit Vorstellungen von harmonischer
Zweisamkeit verbunden wurde. Offenbar war es ein Gegenstand des

Begehrens - denn nur wenige der finanziell nicht eben gut gestellten

Missionsleute konnten sich solch ein Musikinstrument
überhaupt leisten. In den vorliegenden Quellen taucht die Sehnsucht
nach diesem Instrument oder die Freude darüber, ein solches zu
besitzen, immer wieder auf.

So konstatiert ein Chinamissionar im Hinblick auf die harmonische

Zukunft mit seiner Braut:

«Sehr dankbar bin ich auch, daß sie musikalisch ist, schon einmal
wegen der chinesischen Sprache. Und dann freue ich mich sehr,
bis wir morgens und abends bei der Andacht ein Lied miteinander

singen können mit Harmoniumbegleitung.»4"
Seine Ehefrau erklärt in einem Brief an die Eltern später:
«Unser Harmonium ist sehr schön und hat einen prächtigen Ton.
Ich bin so froh, daß es da ist.»41

Die Sehnsucht nach diesem Instrument scheint in einer weiteren
Quelle indirekt auf:

«Ein Harmonium habe ich auch nicht, Lydia wird jedenfalls gerne
eines haben.»42

Elisabeth Heimerdinger, Missionsbraut für China, beschreibt ihre
Zukunftsvision im Hinblick auf die spätere Zweisamkeit so:

«Wenn dann Feierabend ist und wir beieinander sind, wirst Du
vielleicht etwas Schönes vorlesen und ich setze mich dann zu Dir
mit einer Arbeit. Oder wir werden miteinander musizieren. Viel
schöne Lieder habe ich eingepackt und auch Noten, auch einige
vierhändige, die man aufdem Harmonium spielen kann, es ist ein
recht gutes Instrument und nicht zu klein. Wir hoffen, daß es Dir
gefallen wird.»43

"PN: Bnef v. Wilhelm Maisch. Hoschuwan/China. an seine Schwiegermutter,
Welzheim. 3. August 1907.

' PN: Briefv. Luise Maisch. Hoschuwan/China. an Wilhelms Eltern. Gerungen.
18. April 1908.

';PN: Bnef v. Eugen Bommer. Mercara/Indien. an Eltern Schrempf. Besigheim.
21. März 1907.

4'PN: Brief v. Elisabeth Heimerdinger, Cannstatt. an Wilhelm Oehler, Tschon-
hangkang/Chma. 15. Januar 190?.



Missionsbräutc - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 199

Hier kommen einerseits Versatzstücke bürgerlicher Pfarrhauskultur
des 19. Jahrhunderts44 zum Tragen, andererseits stilisierte und

standardisierte Idealbilder der fortwährend tätigen Frau, die auch am
Feierabend ihre Hände nicht müssig in den Schoss legt43, und des

geistig tätigen Mannes, der am Feierabend immer noch für das Geistige

zuständig ist — indem er vorliest. Doch diese in der Zeit
vorherrschenden und vom Zeitgeist geprägten Idealvorstellungen
verweisen darüber hinaus auch auf den persönlichen und individuellen
Wunsch nach Eintracht, Einklang und Harmonie innerhalb der
späteren Partnerschaft. Das «Einpacken der vierhändigen Noten» signalisiert

diesen Wunsch geradezu beispielhaft. Allerdings ist nicht nur das

gemeinsame Musizieren von Bedeutung, sondern auch der gemeinsame

Gesang. Dieser bezieht sich vor allem auf das Absingen religiösen

Liedgutes, das wiederum dazu dient, (dem Herrn gemeinsam zu
loben und zu huldigen), durch dessen (Fügung) die Beziehung des

Paares ja überhaupt erst entstehen konnte und aufdessen Führung sie

gegründet ist. So fügt sich wiederum eins ins andere, die harmonische
Zweisamkeit mündet im Einssein mit der göttlichen Harmonie.

Auf der Reise vom alten zum neuen Leben

Zwischenstation Basel

Am Ende aller Vorbereitungen und des privaten Abschiednehmens

stand der Aufbruch ins neue Leben, das heisst der Beginn der

"Zur Bedeutung von Musik speziell im evangelischen Pfarrhaus vgl. Oskar
Söhngen: Die Musik im evangelischen Pfarrhaus. In: Greiffenhagen, Martin (Hg.):
Das evangelische Pfarrhaus. Eine Kultur- und Sozialgeschichte. Stuttgart 1984, S.

295-311. Das Harmonium ist im übrigen die «Orgeh der Pietisten. Eine
Forschungslücke stellt die noch nicht geschriebene Kulturgeschichte des Harmoniums
dar. Ein anderes wichtiges Instrument der Erweckungsbewegung war die Posaune.
Posaunenchöre entstanden zur <Untermalung> der Erbauungsstunden. Vgl. Roland
Gießelmann; Regine Krull: Posaunenchöre in der Erweckungsbewegung. Tradi-
tionsbildung zwischen musikalischer Religion und religiöser Musik. In: Mooser,
Josef; Krull, Regine; Hey, Bernd; Gießelmann, Roland (Hg): Frommes Volk und
Patnoten. Erweckungsbewegung und soziale Frage im östlichen Westfalen
1800-1900. Bielefeld 1989, S. 288-338. Eugen Schwarz, der im ersten Drittel des

20. Jahrhunderts Missionar in Kamerun war, gründete in Fumban einen Jünglings-
verein und einen Posaunenchor. Eine Photographie, auf welcher er mit den Posaunisten

zusammen abgebildet ist, belegt dies auch visuell. Die Bildunterschrift lautet:
«Posaunenchor des christlichen Jünglingsverein, Fumban, Bamum.» In: Der ferne
Nächste. Bilder der Mission - Mission der Bilder. 1860-1920. Kataloge und Schriften

des Landeskirchlichen Museums Bd. 4. Ludwigsburg 1996, S. 105.
<s Innerhalb des religiösen Kontextes drängt sich hier geradezu das Bild der

Missionarsfrau als «emsiger Martha» auf.



200 Dagmar Konrad

Reise. Ein Abschnitt des Überganges, der aus mehreren (Passagen)
besteht und den die Missionsbräute vom Zeitpunkt ihrer Heiratszusage

bis zur endgültigen Ankunft im jeweiligen Missionsland und der
darauffolgenden Hochzeit vollziehen, ist damit beendet. Die Reise
ist ein weiterer wichtiger und bedeutsamer Teil des Übergangsprozesses.

Sie stellt für sich genommen einen (eigenen Übergang) dar,
der sich wieder in einzelne Phasen unterteilen lässt.

Die erste Etappe dieser Reise war in aller Regel die Stadt Basel
und die Institution der Basler Mission, von welcher die Bräute offiziell

verabschiedet werden. Basel ist somit die Schnittstelle und die
Verbindung zwischen dem Abschied und der Trennung vom
heimatlichen Dorf und dem endgültigen Aufbruch ins Missionsland.
Der Aufenthalt in Basel bildet so die (Vorphase> der eigentlichen
Reise der Missionsbräute.

Oftmals ist es fiir die Frauen die erste direkte Konfrontation mit
dem Ursprungsort, an dem die Weichen für ihr zukünftiges Leben
gestellt worden sind. Von hier aus wurde der Heiratsantrag
weitergeleitet, hier ist die Zentrale der Mächte, die dafür verantwortlich
sind, dass sie sich nun in der Rolle einer Missionsbraut wiederfinden.

Die Aufenthaltszeit in Basel variierte von Fall zu Fall. Manche
Missionsbraut nahm an den ab 1886 stattfindenen Hebammenkursen
teil, die sich über mehrere Wochen hinzogen, andere verbrachten
nur wenige Tage im Missionshaus. Manche Bräute reisten in Begleitung

ihrer Eltern nach Basel, manche Frauen wurden von näheren
Verwandten begleitet, wieder andere reisten allein.

Dennoch hatte Basel beziehungsweise die Institution Basler Mission

für die Missionsbräute die gleiche Bedeutung. An diesem Ort
traten sie gleichsam aus der Anonymität ihrer heimatlichen Privatheit

hinaus, um (im Rampenlicht zu stehen>, hier fand die offizielle
Verabschiedung im Kreise des Komitees oder zumindest im
Missionsfrauenverein statt. Basel war somit auch der Ort, an welchem
das Private mit dem Öffentlichen — natürlich nur im Sinne der
(Missionsöffentlichkeit) - verzahnt wurde. Basel war die Klammer, die
das württembergische oder Schweizer Dorf, aus welchem die Mis-
sionsbräute in der Mehrheit stammten, und die ferne überseeische
Welt zusammenhielt. Basel ist so auch die Schnittstelle zwischen
einer vertrauten engen, vergangenen und einer unbekannten weiten,

zukünftigen Welt.
Dies wird durch den Begriff des «draussen» symbolisiert, mit

welchem immer die überseeische Welt gemeint ist. In diesem Sinne
waren die Missionsbräute im Begriff, nach «draussen» zu gehen. So
kann die Basler Mission auch als die Verbindungstür oder als der
Durchgang zwischen dem (drinnen) und «draussen» gedeutet werden.



Missionsbräutc — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 201

Der Aufenthalt in Basel war geprägt von der offiziellen Aufnahme
in die Missionsgemeinschaft, in deren Dienst sich die Missionsbräute
durch ihre Heirat stellten, und von der Aufnahme in die Missionsfamilie,

der alle Missionsmitarbeiter angehörten und der sie sich in
Zukunft verbunden fühlen sollten. Die Funktion der Ehefrauen der
Komiteemitglieder als vorübergehende Ersatzmütter für die Bräute
wird hierbei besonders deutlich.

«Ein Zögling, der mich vor der Pforte empfing, führte mich
sogleich zu Frau Pfarrer Hager, die mir und uns allen recht herzlich

und freundlich entgegenkam. Wie eine Mutter sorgte sie für
uns. Mit allen unseren großen und kleinen Anliegen flüchteten
wir uns zu ihr und wurden immer aufs beste beraten.»46

So beschreibt Adelheid Faul, die 1877 nach Indien reiste, diese
Aufnahme.

Auch die Bekanntschaft mit denjenigen, die im (selben Boot
sitzen), das Kennenlernen anderer Missionsbräute, die vorübergehend
die verlassenen Freundinnen in der Heimat ersetzen, ist signifikant.

«Mit der lieben Julie bewohnte ich im Missionshaus ein Zimmer,
daher wir bald miteinander vertraut wurden. Den anderen sind
wir durch 11/2 tägige und nächtliche gemeinschaftliche Leiden
und Freuden auch so nahe gekommen, daß wir auch mit Nanele
Ziegler und Frau Müller Schwesternschaft geschlossen.»47

So fand der Abschied vom Vertrauten in der Heimat seine
Entsprechung in der Verbindung mit Neuem in Basel. Hier traf die
Reisegesellschaft zusammen, die in dieser Zusammensetzung den grössten

Teil der Reise zusammen machen sollte. In den vorliegenden
Reisebriefen fehlt selten die genaue Beschreibung der eigenen
Reisegruppe.

«So bilden wir eine eigene Familie für uns und hatten schon
vergnügte Stunden miteinander»48,

schreibt Deborah Pfleiderer etwa in einem Brief an ihren Bräutigam,
als sie sich bereits an Bord des Schiffes (Singapore) befindet.

Die Reisegesellschaft fungierte für die Bräute oftmals als

schützender Kokon, als Übergangsfamilie, mit der eine Übergangszeit
und eine Übergangsheimat — in Form der verschiedenen Reisemit-

"ABM: C-10,42-0. TB Adelheid Faul, S. 2.

"Ebd.
"StABS: PA 771.11.05.01. Brief v. Deborah Pfleiderer, an Bord des Schiffes

(Singapore» an Mark Hoch, Mangalore/Indien. 2. Dezember 1881.



202 Dagmar Konrad

tel wie Postkutsche, Eisenbahn und vor allem dem Schiff als

(schwimmendem Zuhause) - geteilt wurde. Auch die Funktion der
Reisegefährten als Ersatzfamilie wird in den Quellen oftmals thematisiert.

Das pietistische Netzwerk in Basel bot den reisenden Frauen
Schutz und Sicherheit. Hier begegnete man ihnen mit Wohlwollen
und Aufmerksamkeit. Die Bräute waren für diese Form der
Aufmerksamkeit und Sorge dankbar und fühlten sich in gewisser Weise
auch geehrt. In fast keinem Bericht fehlt beispielsweise die Schilderung

der Begegnung mit dem jeweiligen Inspektor, der zumeist
während der offiziellen Verabschiedung zugegen war. Diese Begegnung

machte einen entsprechenden Eindruck auf die Frauen. Der
Inhalt der Abschiedsreden wurde minutiös in Briefen an die
Verwandten in der Heimat wiederholt. Erst jetzt wurde vielen
Missionsbräuten offensichtlich die Entscheidung, die sie getroffen hatten,

vollends bewusst.
Der (Ernst des Lebens) wurde ihnen in eben diesen Abschiedsreden

vor Augen gehalten. Dabei wurde ein bestimmtes Muster
angewandt. Christiane Burckhardt, die als Missionsbraut 1867 nach
Afrika reist, verweist in ihrer Schilderung der Abschiedsstunden auf
die beiden Pole der angewandten (pietistischen Dialektik>:

«Ernst und bedenklich waren die Reden, daß uns (wie überhaupt
in Basel) der Muth hätte sinken können; aber wunderbar: wir
wurden alle dennoch statt entmutigt, immer mehr ermutigt, alles
für den Herrn und sein Reich, so wie für unsere Lieben welche
draussen unserer harren, einzusetzen und zu wagen. Doch ich
muß auch beifügen, daß es die lieben werten Herren auch nicht
an Trost fehlen ließen. Aber Hebich nahm uns vollends hart mit
nachher im Speisezimmer. Er las all unsere Fehler aus unseren
Gesichtern ab und posaunte sie dann in den stärksten Ausdrücken
vor der ganzen Tafel voll Leuten aus! Doch das genierte uns gar
nicht, sondern im Gegenteil — wir hatten mit den anderen auch
unsere helle Freude daran — wußten wir doch, dass es nicht böse,
vielmehr herzlich gut gemeint war. [...] Er hieß uns auch - neben
dem starken Klopfen an unsere eingeschüchterten Herzen —

immer wieder seine lieben Kinder.»49

An diesem Beispiel werden bestimmte Rollen aller Beteiligten
evident. Die Herren des Komitee, hier durch Hebich vertreten — der
eigentlich Missionar ist, aber bereits altgedient und daher innerhalb
der Rangfolge etwas höher gestuft — in der Rolle des strengen, aber

4'ABM: Ohne Sign. TB Christiane Burckhardt, S. 10.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 203

liebevollen Vaters, ganz den Regeln pietistischen Erziehungsstiles
entsprechend; die Bräute in der Rolle der gehorsamen und dankbaren

Töchter - dies ganz den Regeln pietistischer Verhaltensanforderungen

dem Vater gegenüber entsprechend. Denn die Bräute sind

von der Missionsfamilie im übertragenen Sinne als Töchter (adoptiert)

worden, ebenso wie die Missionare im übertragenen Sinne als

Söhne gelten können. Dass Töchter dennoch etwas weniger zählen
als Söhne, also die Missionarszöglinge, wird an einem bestimmten
Detail augenscheinlich. Bräute und Missionare werden getrennt
verabschiedet in jeweils verschiedenen Räumlichkeiten:

«Dienstag mittags 1/2 3 Uhr begann die Verabschiedung im
Frauenverein, d.h. nur die Frauen und Bräute werden verabschiedet
und beiwohnen dürfen nur diejenigen Frauen, die durch Beiträge
oder auf andere Weise der Mission entsprechende Dienste geleistet

haben, und wer extra eingeladen ist, weil nämlich dieser Akt
nicht im Großen Saal, sondern im Committeezimmer vor sich

ging, wo der Raum für eine große Menge zu beschränkt ist. Wir
vier saßen an der Seite des Tisches, Herr Inspektor und Herr Pfarrer

Schott oben, die Damen unten. [...] Dienstag abend 7 Uhr war
dann die Verabschiedung der Männer im Saal, der wir auch
beiwohnten. Nachdem Herr Inspektor gesprochen, sprach auch

jeder der drei Herren noch ein Abschiedswort.»"1

Interessant ist, dass vier Frauen — zwei Missionsbräute und zwei
wiederausreisende Ehefrauen — im engen Komiteezimmer
verabschiedet wurden, während für drei Missionare der Grosse Saal

benötigt wurde!
Zum Konzept der (Einschüchterung) einerseits und dem (Mutmachen)

andererseits — wie es Christiane Burkhardt beschreibt —

gehörte die (Aufklärung) über das zukünftige Leben, auch im
Hinblick auf die Ehe. Fanny Würth, die 1853 nach Indien reist, werden
eventuelle Illusionen, die sie in Zusammenhang mit diesem Thema
haben könnte, genommen:

«Hierauf wandte sich Pfarrer Ostertag an jedes einzelne. Er
berührte unter anderem, daß ich nicht nur den Beruf als Hausfrau,
sondern den zugleich im Auge haben soll, Missionarsfrau zu sein.
Er gab mir wichtige Ermahnungen, besonders auch mich vor
einer idealen Vorstellung von einem Missionar zu hüten und nicht

"ABM: C-10,42-0. TB Adelheid Faul, S. 2, 3.



204 Dagmar Konrad

zu glauben, daß die Missionare Heilige seien, sondern auch sie

ihre großen Mängel und Schwächen haben.»5'

Interessant ist hierbei, dass explizit auf sie als Ehefrau des Missionars

Bezug genommen wird, was die Formulierung «Missionarsfrau»
im Gegensatz zu «Missionsfrau» verdeutlicht. Sie wird gerade nicht
auf die ihr ansonsten von Seiten des Komitees zugedachte Rolle als

Missionsfrau, als zukünftige Gehilfin des Missionars angesprochen,
sondern der Schwerpunkt liegt hier auf der persönlichen Beziehung
zu ihrem Ehemann, der «nicht frei von Schwächen ist». Es ist also

nicht nur von den (hausfraulichen Pflichten), sondern — wenn auch
in verschleierter Form> — von den (ehelichen Pflichten) die Rede.

Adelheid Faul wird ebenfalls auf bestimmte Tatsachen hingewiesen:

«Man sprach uns Mut zu zum Glauben und Vertrauen, warnte
aber auch vor Illusionen. Man mache sich in der Regel allerlei
Missionsideale, die dann aber von der rauhen, nackten Wirklichkeit

bald zerstört würden. Das sei aber auch gut und notwendig
für den inneren Menschen, denn vom Phantasieren und Träumen
werde man nicht reif für das Reich Gottes.»'2

Sie wird im Gegensatz zu Fanny Würth auf ihre Rolle als zukünftige
Missionsfrau angesprochen, auf ihre Funktion als Gehilfin in der
Missionsarbeit. Auch sie wird bereits im Vorfeld darauf vorbereitet,
nicht zuviel zu erwarten.

Diese beiden Beispiele verdeutlichen die Strategie des Komitees,
die Frauen, wenn auch gewissermassen in (letzter Minute>, mit den
(wahren Verhältnissen) zu konfrontieren. Sie sollten sich weder von
dem Leben mit einem Missionar, noch von dem Leben in der Mission

eine Idealvorstellung machen. Inwieweit dies mit einer moralischen

Absicherung des Komitees im Hinblick auf ein mögliches
Scheitern der (eingefädelten Beziehungen) zu tun haben mochte
oder ob es mit dem Selbstbild des Komitees als ein (fürsorglicher
Vaten, der die Frauen nicht völlig (unaufgeklärt) in ein unbekanntes
Leben entlassen möchte, zusammenhing, ist schwer zu sagen.
Vermutlich basierten die Beweggründe fiir dieses Verhalten den Bräuten

gegenüber auf einer Mischung aus beidem.
Nicht nur das Komitee, auch die anwesenden Missionsschüler

wurden bei der Verabschiedung der Bräute in die (Fürsorgepflicht>

51 ABM: C 10.42,7b. TB Fanny Würth, S.l. Neu überarbeitet und interpretiert
von Jennifer Jenkins: Travelling to India in the 1850s. 1998.

ä2ABM: C-10,42-0. TB Adelheid Faul, S. 2.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 205

genommen. Ihre Aufgabe bestand darin, dieselben unter lautem
Absingen von (Missionsliedern> zur wartenden Postkutsche oder, in
späteren Zeiten, zum Bahnhof in Basel zu begleiten. Sinn und
Zweck war es, den Frauen einen Segen mit auf den Weg zu geben.
Dieses Ritual wird in den Quellen, die die Reise zum Thema haben,
gewöhnlich besonders erwähnt.

Als Abschiedslied schlechthin galt offenbar: «Zieht fröhlich hinaus
zum heiligen Krieg! Durch Nacht und Graus erglänzet der Sieg. Ob
Wetter auch toben, erschrecket nur nicht, blickt immer nach oben!
Bei Jesus ist Licht.»33 In den vorliegenden Quellen wird explizit dieses

Lied als Abschiedslied erwähnt, und zwar von den ausreisenden
Frauen und Männern gleichermassen. Es gab also innerhalb des

Gesangsrituals keinen geschlechtsspezifischen Unterschied. Der
Ritus des Singens hob die Geschlechterunterschiede somit
kurzfristig auf.

Das Missionshaus in Basel hatte also als Aufenthaltsort und
Durchgangsstation auf dem Weg in die überseeische Welt fiir die
Bräute eine wichtige Funktion im Hinblick auf die weitere Reise
beziehungsweise auf den Beginn der eigentlichen Reise. Obwohl
Basel die erste Etappe dieser Reise darstellte, die mit dem Abschied
vom Heimatort ihren Anfang genommen hatte, waren die Bräute bis
dahin nicht eigentlich Reisende — nicht eigentlich unterwegs. Manche

wurden von den Eltern begleitet, sie befanden sich also teilweise
in vertrauter Obhut, die «Brücken waren noch nicht vollständig
abgebrochen»"4. Erst die Abschiedsgesänge, die die Bräute beim
Verlassen Basels begleiteten, markierten den Beginn des Unterwegsseins.

Die Bedeutung des < Unterwegsseins>

Mit der äusseren Reise ging eine innere Reise einher: äussere
Grenzen wurden überschritten, innere Grenzen erfahren. Die Zeit
der Transition hatte nur eine Konstante — Gott, der führte und
beschützte. So war die religiöse Identität, die spirituelle Verortung
im Gegensatz zur physischen Verortung gleichsam das einzige, das

unverändert blieb und damit auch sinnstiftende Instanz des Geschehens

war.

"Zit. nach Gesangbuch fur die evangelische Kirche in Württemberg, 1912.
,4«Alle Brücken sind hinter mir abgebrochen», dieses Zitat findet sich häufig in

den Briefen in Zusammenhang mit dem Beginn der Reise nach Übersee.



206 Dagmar Konrad

Der Übergang als der Prozess der Veränderung lässt sich anhand
des Quellenmaterials gliedern in drei Phasen, die durchschritten und
durchlebt wurden - wobei diese wiederum fliessende Übergänge
darstellen und nicht starr und schematisch verlaufen".

In der ersten Phase überwiegt das (Beharren und Festhalten) am
Vergangenen. Die zweite Phase ist angefüllt mit der Anstrengung,
sich mit den (Gegebenheiten zu arrangieren). In der dritten Phase

beginnt das allmähliche (Akzeptieren und Loslassen).

Die erste Phase betont die Angst vor dem Kommenden, die
Haltung mancher Missionsbraut ist der eines verwaisten Kindes
vergleichbar. Die Nähe zur Heimat und der Vergangenheit spielt eine

grosse Rolle.
Die zweite Phase beginnt meist aufdem Schiff, aufdem die längste

Zeit der Reise verbracht wird. Hier kommt es zu einer (Normalisierung

des Aussergewöhnlichen>, zu einem (geregelten Alltag).
Man arrangiert sich mit den Gegebenheiten.

Die dritte Phase ist die zeitlich kürzeste, die unmittelbare Zeit vor
der Ankunft. Jetzt steht der Bräutigam im Zentrum des Interesses,
Gefühle wie Aufregung, Neugier, Vorfreude überwiegen. Die
Zukunft hat die grösste Bedeutung. Damit verbunden ist aber oft ein
zeitweiliges Zurückfallen in den Zustand der ersten Phase, der von
Ängsten und Zweifeln, Trauer und Sehnsucht nach dem Vergangenen

gekennzeichnet ist.
Die drei Phasen sind nicht starr voneinander abgegrenzt, sie werden

auch nicht eigens durch etwaige Rituale markiert - wie es

beispielsweise bei der Verabschiedung in Basel in Form von Abschiedsreden

und Gesängen der Fall war. Innerhalb der Phasen finden sich

allerdings ritualisierte Verhaltensweisen, wenn man beispielsweise
das gemeinsame Beten und Singen der Reisegesellschaft oder das

"Die vorliegenden Quellen bestehen aus Reisebeschreibungen, Tagebuchnotizen
und Briefen. Manches ist im Rückblick verfasst, manches während der Reise

notiert worden.
Obwohl das zur Verfugung stehende Quellenmaterial einen Zeitraum von ca. 50

Jahren umfasst, die älteste Reisebeschreibung stammt aus dem Jahr 1846, die jüngste

aus demjahre 1909, und sich natürlich auch die Art des Reisens veränderte, lassen

sich dennoch Konstanten und Kontinuitäten im Denken und Empfinden der
Frauen herausfiltern - unabhängig davon in welches Land sie reisten — die m. E. auf
die grundlegend gleiche Situation, in der sie sich befanden, auf die «gleichen
Verhältnisse), zurückzuführen sind.



Missionsbräutc - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 207

Tagebuchschreiben der Missionsbräute oder Gottesdienste, die auf
dem Schiff organisiert werden, in diesem Sinne begreift"''.

Exkurs: Stichwort Liebe

«Das Geschenk Gottes»

Die Vereinigung des Paares, die durch die Hochzeit besiegelt
wird, hat innerhalb des religiösen Glaubenskontextes ihren
Ursprung weniger in der Liebe zwischen Frau und Mann, als vielmehr
in der Liebe Gottes zu Frau und Mann. Die Briefe, die die Paare
einander schreiben, zeigen, dass die Partnerin und auch der Partner als

«Geschenk Gottes» interpretiert wird, das (aus den Händen Gottes)
dankbar angenommen wird. Das sinnstiftende Element der Beziehung

wird also in eine höhere Sphäre verwiesen, jenseits menschlichen

Denkens und Fühlens. Das wiederum verleiht dieser eine
besondere Qualität im Gegensatz zu Beziehungen, die (nun auf der
Liebe zwischen Mann und Frau basieren'7.

Der (pietistische Code>, mittels dessen vieles umschrieben werden
konnte, spielt zu Beginn der Beziehung eine wichtige Rolle. Die
Bezeichnung «Geschenk Gottes» für den zukünftigen Partner und
die zukünftige Partnerin etwa, ist ein feststehender Begriff, der in
vielen (ersten Briefen) verwendet wird, um mit einer aussergewöhn-
lichen Situation umgehen zu können: einen Brief an einen
Menschen zu schreiben, den man nicht kennt und mit dem man in aller
Regel den Rest seines Lebens verbringen wird. Der pietistische
Code, der sich in der (Rede vom Geschenk Gottes> offenbart, bildet
das Hilfs- und Handwerkszeug dafür, sich überhaupt artikulieren zu
können.

Ähnlich verhält es sich mit dem Thema Liebe, das zuvorderst in
Zusammenhang mit Gott gedacht wird. Die Liebe zu Gott, der sich
beide verschrieben haben, bildet ein zentrales wiederkehrendes

5"Es sei daraufhingewiesen, dass es sich hierbei um eine theoretische Überlegung
handelt und das Modell der drei Phasen ein Konstrukt ist, dessen sich die Bräute
sicher nicht bewusst waren. Dennoch lassen sich in den Quellen etliche Belege
dafür finden, dass dieses Modell der (historischen Realität», wie sie sich im Material
präsentiert, weitgehend entspricht.

Die Reisen der Amerikaauswandernden des 19. Jahrhunderts weisen ebenfalls
immer wiederkehrende Markierungspunkte auf. Vgl. Peter Assion: Abschied -
Überfahrt und Ankunft, zur brauchtümlichen Bewältigung des Auswanderervcr-
laufs. In: Hess. Blätter für Volks- und Kulturforschung. NF 17 1985, S. 125-150.

"Die (Gottesliebe» adelt die (Menschenliebe», deshalb wird eine Beziehung, die
durch Gottes Führung zustandekommt, qualitativ höher bewertet.



208 Dagmar Konrad

Motiv. Diese Liebe kann durchaus schwärmerische Züge annehmen,
hier ist viel von Hingabe, Inbrunst und Verlangen die Rede. So

mutet die Liebe zu Gott schon fast erotisch an'", die wiederholte
(Rede über diese Gottesliebe) könnte als eine Art Übertragung angesehen

werden: auf Gott wurden alle Sehnsüchte und Bedürfnisse
projiziert und durften dann auch verbalisiert werden — wohingegen
die sinnliche Liebe zwischen Frau und Mann zumindest offiziell kein
Thema sein durfte. Die gemeinsame Hingabe, nicht aneinander,
sondern an ein höheres Ziel, das über allem steht, sollte die Verbindung

begründen, und Gott sollte die grösste Liebe vorbehalten
bleiben59.

Vor diesem Hintergrund lässt sich fragen, welchen Stellenwert
dann eine mögliche (irdische) Liebe zwischen den Partnern haben
kann? Theologisch-dogmatisch bereits beantwortet, indem dieser
Liebe der zweite Platz zugewiesen werden sollte, löste diese Frage
auf der subjektiven Ebene jedoch manchen Konflikt aus, wie im
Quellenmaterial hin und wieder aufscheint. Der Konflikt, in den
manch ein Paar geriet, entstand offenbar dann, wenn sich (Licbesge-
fühle> und (romantische Empfindungen) einstellten, die von der
Liebe zu Gott ablenken konnten. Bereits in der Verlobungsphase, in
der eher eine romantisierte Vorstellung von Verliebtsein''", denn
(echte> Verliebtheit vorhanden sein konnte — da man sich noch nicht
kannte —, zeigt sich manchesmal dieses Dilemma.

'"Auf sinnliche Spielarten und Varianten, die Verehrung Gottes betreffend, vor
allem im separatistischen Pietismus weist Martin Scharfe hin. Vgl. Martin Scharfe:
Die Religion des Volkes. Kleine Kultur- und Sozialgeschichte des Pietismus.
Gütersloh 1980, S. 67-74. Zur komplexen Thematik Eros und Religion, Christusmystik

und Liebesmystik vgl. Stefanie Schäfer-Bossert: Weibliche Bilder des Geistlichen

und Göttlichen. In: «Weib und Seele». Frömmigkeit und Spiritualität
evangelischer Frauen in Württemberg. Kataloge und Schriften des Landeskirchlichen
Museums Bd. 8. Ludwigsburg 1998, S. 113-125. Schäfer-Bossert setzt der These
einer «spezifisch weiblichen» Erotisierung Gottes als <Mann-Ersatz> die These entgegen,

dass auch Männer mit diesem Aspekt der «Gottesbeziehung» umgingen und,
dass vor allem verheiratete Frauen diese spirituelle Form der Gottesbeziehung lebten,

wobei ihrer Meinung nach dabei mehr die Suche nach der «zärtlichen Seite» des

Mannes, die Vorstellung eines anderen Männcrbildes, das als Ausgleich zum real
existierenden genutzt werden konnte, ausgedrückt wurde; S. 120.

"Levin Schücking weist für die Ehe im Puritanismus, der im Kern pietistische
Züge aufweist, daraufhin, dass auch hier dem Verhältnis zu Gott die grösste Bedeutung

zukomme, dem «alle rein menschlichen Bande untergeordnet» werden sollten.
Vgl. Levin Schücking: Die puritanische Familie in literarisch-soziologischer Sicht.
Bern-München 1964 (origin. 1929), S. 56. Allgemein zum Thema Ehe im Pietismus,

allerdings aus theologischer Sicht, vgl. Fritz Tanner: Die Ehe im Pietismus.
Zürich 1952.

""Pointiert ausgedrückt: man ist nicht verlobt, weil man verliebt ist, sondern man
ist verliebt, weil man verlobt ist.



Missionsbräute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 209

Mark Hoch gibt zwischen den Zeilen in einem Brief, den er an
seine Braut Deborah Pfleiderer schreibt, einen Hinweis für einen
solchen Konflikt. Er erläutert Deborah seine Auffassung von der
ersten Liebe, die während des ganzen weiteren Lebens immer die
erste Liebe eines Menschen sein und bleiben sollte, nämlich die
Liebe zu Gott. Die Vehemenz, mit welcher er diesen Sachverhalt
seiner Braut auseinandersetzt, zeigt deutlich den Konflikt, in dem er
sich befindet. Er hat eigentlich Angst davor, dass Deborah, die zu
einer wichtigen Person in seinem Leben geworden ist, an diese erste
Stelle treten könnte, womit Gott auf die zweite Stelle verwiesen
würde.

«Ja, Er mache mich treu — in meinem ganzen Hause und demütig
besonders in gegenwärtiger Zeit, wo ich von Liebesbeweisen so
überhäuft wurde — auch Du mußt das für mich erbitten, nicht
wahr, liebe Deborah? Denn in der Arbeit für den Herrn ist Treue
so unerläßlich, [...] nicht nur Pünktlichkeit und Gewissenhaftigkeit

in den äußeren Geschäften, sondern vor allem darin, daß man
die Arbeit vor dem Herrn um seinetwillen, im Geist der «ersten
Liebe» verquicket, wo man sich ihm täglich aufs Neue mit Leib
und Seele ganz zum Opfer hingibt.»61

Doch seine Braut zerstreut seine Befürchtungen, indem sie betont,
dass auch ihre (erste Liebe> Gott gehört:

«Die Hauptsache spürst Du mir doch ab, daß ich Dich meinen
lieben Mark von Herzen lieb habe und mich freue, nächst dem
lieben Heiland ganz Dir angehören zu dürfen.»62

Der Konflikt, der sich zu einem (Loyalitätskonflikt gegenüber
Gott) ausdifferenziert, hat zur Folge, dass umso mehr auf die Priorität

der Bindung zu Gott verwiesen wird. Dieses Verhaltensmuster
findet sich bei Frauen wie bei Männern.

«Meine Liebe soll an keiner Kreatur hängen, nur an Ihm allein.»63

Dieser Satz von Emma Handmann, während der Reise
niedergeschrieben, lässt die Folgerung zu, dass ihr Bräutigam Richard, als

(menschliche Kreatur) ebenfalls keinen Anspruch auf ihre Liebe
haben kann.

"'StABS: PA 770.11.01.05. Brief v. Mark Hoch, Mangalore/Indien an Deborah
Pfleiderer, Basel. 9. August 1881.

"2StABS: PA 770.11.01.05. Brief v. Deborah Pûeiderer, Kupferzeil, an Mark
Hoch, Mangalore/Indien. 19. Oktober 1881.

MABM: C-10.42,1. TB Emma Handmann, S. 6.



210 Dagmar Konrad

Traugott Reusch, Missionar in Indien, fasste 1897 Martha Ensin-
ger, die Tochter des Verwaltungsleiters der Basler Mission, als potentielle

Braut ins Auge, weil sie überhaupt nicht an ihm interessiert
war. Noch während seiner Ausbildungszeit im Basler Missionshaus
lernte er Martha kennen, die Lehrerin werden wollte und der er, da
seine Schwester Lehrerin war, hin und wieder Ratschläge erteilte.
An Inspektor Oehler schreibt er in seinem Heiratsgesuch folgendes:

«Allein sie wurde mit jedem Jahr reservierter, zurückgezogener,
gesetzter und stiller und gegen mich war sie einsilbig und kurz,
kühl und uninteressiert. [...]. Ich darf Sie versichern, daß ich von
Liebe oder dergleichen nie mit ihr redete, schon wegen ihres
Berufs nicht und ebenso wegen meiner Stellung als Missionszögling

nicht, aber auch aus dem Grunde nicht, weil sie nie besondere

Sympathie und Interesse für mich zeigte. Wenn ich mit ihr
redete, so tat ich das offen und gemessen, denn ich hatte ein gutes
Gewissen und war mir von jeher streng was Liebe anbelangt.»'"1

Die versteckte Absicht des Autors wird deutlich, wenn wir
bedenken, dass den Missionszöglingen während ihrer Ausbildungszeit

in Basel engere Kontakte zu Frauen streng untersagt waren. So
liesse sich dieses Schreiben zum einen als Plädoyer für die beiderseitige

Unschuld lesen. Martha hat ihm nie Anlass gegeben zu glauben,
dass sie an ihm interessiert sein könnte. Zum anderen aber könnte
die wohl zumindest im Ansatz tatsächlich vorhandene Reserviertheit
der Martha Ensinger für den Missionar Reusch persönlich die
Bedeutung gehabt haben, dass er keine Gefahr lief—, wie beispielsweise

Mark Hoch befürchtete — von Gott und seiner Arbeit für Gott
abgelenkt zu werden.

Ein sehr deutliches Beispiel für die These eines entstehenden
inneren Konfliktes in Zusammenhang mit der Liebe zu Gott und der
Liebe zu einem Mann bieten Auszüge aus dem Tagebuch der Valerie

Ziegler, Missionsschwester in China, die sich aufdem Missionsfeld

in den Missionar Hermann Maurer verliebt. Nach Basler
Verordnung durften die wenigen Frauen, die um die Jahrhundertwende
als Lehrerinnen und Krankenschwestern in den Dienst der Basler
Mission getreten waren, nicht vor Ablaufvon drei Jahren, die sie aut
dem Missionsgebiet verbracht hatten, heiraten63. Für sie galten die-

"PN: Brief v. Traugott Reusch, Dharwar/Indien, an Inspektor Oehler, Basel.
15. Februar 1897.

"ABM: Q9, 24. Verordnungen. 27. Apnl 1888: «An die lieben Brüder in Indien.
Liebe Brüder, die Comittee kommt mehr und mehr zu der Überzeugung, daß ein
Gedeihen solcher Schulen, an denen eine Jungfrau steht unmöglich ist, wenn die
Vorsteherin nicht wenigstens einige Jahre auf ihrem Posten bleibt. Die Comittee



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 211

selben Regeln wie für die Missionare. Hatte das Komitee nicht offiziell

die Heiratserlaubnis erteilt, war es nicht erlaubt, sich mit der
betreffenden Person zu treffen oder miteinander zu korrespondieren.

In dieser Situation befindet sich Valerie Ziegler imjahre 1911.
Zusammen mit ihrem heimlichen Verlobten Hermann hat sie

beschlossen, sich an die Verordnung zu halten und auf die Erlaubnis
des Komitees zu warten. Doch ihre Gedanken sind bei Hermann,
und das stürzt sie in einen Konflikt:

«Und ich möchte nun Gottes Willen tun und auch dann ganz klar
seinen Willen sehen, aber es kämpft in mir zwischen Liebe und
Aufgabe, es ist ja nur ein irdisches Liebesband und wird mich
nicht trennen von meinem Herrn, in dessen Dienst ich doch mein
ganzes Leben stellen will. [...] Es ist so leicht gesagt: ja der Mensch
ist zum Lieben geschaffen und es ist dies doch der natürlichste
Berufeiner Frau und es ist so herrlich zusammen zu arbeiten, man
kann noch mehr leisten, als allein. Ja wohl, aber wenn man sich so

ganz dem Herrn hingibt und ihm als Schwester dienen will, sollte
man da nicht hart gegen sich sein und sollte da nicht die Liebe
zum Herrn alle irdische Liebe ersetzen?»66

Hier kommt der quasi zölibatäre Anspruch67 deutlich zum
Vorschein, der eigentlich dem Gedanken einer Heirat, die eben diese
Gefahr in sich birgt, dass «die Liebe zum Herrn von einer irdischen
Liebe ersetzt wird», entgegengesetzt ist. Diese Einstellung deckt sich
im übrigen mit der ursprünglichen Idealvorstellung der Basler
Missionsgesellschaft, die es ebenfalls am liebsten gesehen hätte, wenn die
Missionare ledig geblieben wären und ihre Energie ohne Ablenkung
ganz auf das «Werk des Herrn» konzentriert hätten.

sieht sich daher genötigt zu erklären, daß künftig einem Bruder die Genehmigung
zur Verlobung mit einer im Missionsdienst an einer Schule stehenden Jungfrau nicht
erteilt wird, ehe die letztere wenigstens drei Dienstjahre hinter sich hat. Inspektor
Oehler.» Diese Verordnung betraf explizit die Missionare in Indien, doch fand sie

auch in den anderen Missionsländern Anwendung und bezog sich ebenfalls auf die
Missionsschwestern.

"ABM: C-10.42, 7b. TB Valerie Maurer Ziegler. Begonnen Juni 1911. 22. Juni
1911.

"Als Ideal auch biblisch formuliert in 1. Kor. 7, 28: «Wenn Du aber doch heiratest,

sündigst Du nicht, und wenn eine Jungfrau heiratet, sündigt sie nicht; doch
werden solche in äußere Bedrängnis kommen.» Diese Bedrängnis wird in 1. Kor. 7,
33,34 genauer ausgeführt: «Wer aber verheiratet ist, der sorgt sich um die Dinge der
Welt, wie er der Frau gefalle, und so ist er geteilten Herzens. Und die Frau, die keinen

Mann hat, und die Jungfrau sorgen sich um die Sache des Herrn, daß sie heilig
seien am Leib und auch am Geist; aber die verheiratete Frau sorgt sich um die Dinge
der Welt, wie sie dem Mann gefalle.»



212 Dagmar Konrad

Als Valerie Zieglers Verlobter Hermann an seinem Geburtstag
auf die Missionsstation kommt, auf der sie arbeitet, bricht es aus ihr
heraus. Sie schreibt:

«Morgen kommt er zum Mittagessen und Kaffee. Was soll ich ihm
denn mehr geben an seinem Geburtstag als mein Alles, mein
Ganzes, soweit ich es einem Menschen geben kann, denn Gott ist
und bleibt der Erste, dem ich gehöre.»68

Wenige Tage nach der Trennung von Hermann gerät sie erneut ins
Wanken und Zweifeln:

«Oh, ich muß immer an ihn denken, er begleitet mich bei allem
Tun. Ich muß nun aber doch versuchen, es weniger zu tun. Gott
sollte doch diesen ersten Platz haben.»

Und wieder bekräftigt sie für sich selbst ihre Verbundenheit mit Gott,
die ihr zu guter Letzt auch eine Lösung für den Konflikt bietet:

«Und doch bringt mich der Gedanke an meinen lieben Hermann
nicht von Ihm weg, Er ist verbunden und eingeschlossen darin.»'9

(Menage à trois> — <der Dritte im Bunde>

Einen scheinbaren Ausweg aus dem Dilemma bietet Valerie Zieglers

Weg, den auch die anderen Missionspaare beschreiten. Ihre
Liebe zu Gott und ihre Liebe zu Hermann ist nichts voneinander
Getrenntes, das miteinander konkurriert, sondern bedingt sich

gegenseitig. Die Verbindung mit Gott ist gleichzeitig die Verbindung

mit Hermann. Gott steht nicht dazwischen, sondern in der
Mitte. Er ist der (Dritte im Bunde», der diesen Bund zusammenhält.

Ebendies wünscht sich auch die Missionsbraut Rosina Binder an
ihrem Hochzeitstag:

«Aber es drängt sich mir heute noch wie vor anderthalb Jahren,
durch die mir der Große Gott bereits so herrlich hindurchgeholfen,

der Wunsch auf, daß doch dieser Tag ein Anfang des Segens
und der Freude fiir Zeit und Ewigkeit für uns beide werden möge
und daß der liebe Heiland der Dritte in unserem Bunde mit bei

uns sein und bleiben wolle, damit wir einander Gehilfen zur eigenen

Seelen Seligkeit seien und Gehilfen zur Seligkeit vieler armer
Neger werden mögen.»""

""ABM: C-10.42,7b. TB Valerie Ziegler. 11. Juli 1911.
""ABM: C-10.42,7b. TB Valerie Ziegler. Undatiert. «Sonntagabend».
"ABM: D.10.4,9a. TB Rosina Binder-Widmann, S. 55.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 213

Gott als der Dritte im Bunde, der den Zweierbund zu einem
Dreierbund erweitert und ihn dadurch erst vervollständigt, diese Vorstellung

kommt hier deutlich zum Ausdruck.
Johannes Wahl, Missionar in Kamerun, der 1905 Marie Ackermann

aus Cannstatt heiratet, greift in einem Brief, den er ihr
schreibt, ebenfalls das Thema des Dreierbundes auf:

«So behält dieser Schritt und diese Verbindung, vor der wir nun
stehen, insbesondere, da wir uns unserem Gott für die Mission mit
Leib und Leben ergeben wollen, stets etwas Wichtiges und Ernstes.

Darum sollen diese Tage stillen Gebeten geweiht sein, damit
wir nicht in eigenem natürlichen Sinne liebestrunken uns die
Hand zum Leben reichen, sondern mit unserem Gott in unseren
Brautstand treten, wohl mit reinem Herzen gegenseitiger reiner,
zarter, heiliger von Gott geadelten und geläuterten Liebe, wo uns
aber stets bewußt bleibt, weß Geistes Kind wir sind, welche
Lebensaufgabe uns bevorsteht und welches Lebensziel uns gesetzt
ist.»71

Nicht «liebestrunken» soll die Ehe beginnen, denn das würde
bedeuten, dass Gott (im Rausch der Gefühle) vergessen werden
könnte und kein Platz mehr für ihn vorhanden wäre, wenn das Paar

zu nahe zusammenrückte. Im Gegensatz dazu steht die reine, zarte,
heilige Liebe, die genug Raum auch für den (Dritten im Bunde> lässt,

der durch seine Anwesenheit diese Liebe adelt und läutert und ihr so
alles (Schmutzige) und (Selbstvergessene) nimmt72.

Doch der Widerspruch zwischen pietistischem Ideal und der
emotionalen Wirklichkeit scheint manchesmal durch das Dreiermodell

eben nicht vollständig gelöst worden zu sein. Als Beleg für diese
These könnten folgende Zitate gelten. So schreibt Missionar Eisen-
schmid in einem Nachruf auf seine Frau:

«Es konnte ihr Tränen auspressen, daß sie nicht wisse, wen, den
Heiland oder mich sie lieber habe.»73

Mit dem Tod eines der Partner endet im Prinzip der Dreierbund,
so dass die Liebe, die vorher durch zwei geteilt wurde, sich nun wieder

ganz auf Gott konzentrieren kann. So sieht Missionar Kies im
Tod seiner Frau, die 1865 in Afrika an Typhus stirbt, einen letzten

"PN: Brief v.Johannes Wahl, Helpertshofen, an Marie Ackermann, Bad Cannstatt.

27. März 1905.
72Zu Sexualität im Pietismus vgl. Gottfried Beyreuther: Sexualtheonen im

Pietismus. München 1963. Kulturhistorisch-soziologisch nur bedingt hilfreich, da der

Schwerpunkt aufdem medizinischen Ansatz liegt.
73ABM: HB, September 1867, S. 116.



214 Dagmar Konrad

Liebesbeweis. Sie macht quasi Platz, damit er sich enger an Gott binden

kann.

«Denn der Geist Gottes machte es mir klar, daß mich mein himmlischer

Erzieher durch diese schwere Heimsuchung in eine neue
Schule führen will, um vor meinem eigenen Lebensende noch
wegzuschmelzen und auszuwirken, was Er beim Fortdauern unseres

bisherigen ungetrübten ehelichen Glücks hätte vielleicht nicht
an mir erreichen können.»74

Der gemeinsame Lebensweg als (Weg insjenseits>

Die gegenseitige Liebe, die sich in der gemeinsamen Liebe zu
Gott definiert, hatte innerhalb dieses Kontextes eine bestimmte
Aufgabe. Gegenseitige Hilfe im Leben beziehungsweise im Glaubensleben,

gemeinsames Beten, das (geistige Sich-Ausziehen vor dem
anderen), gegenseitige Schuld- und Sündenbekenntnisse: all das

hatte ein Ziel, nämlich mit Hilfe des Partners (geläutert ins Jenseits
gelangeiDzu können. Da der Blick im Leben zumeist auf das Jenseits
gerichtet sein sollte, in dem die Erfüllung wartet, ist auch die gegenseitige

Vorbereitung für einen würdigen Empfang dieser Erfüllung
ein zentrales Moment in der Partnerschaft. Doch auch hierbei klaffte
Anspruch und Wirklichkeit oft auseinander: dann, wenn beispielsweise

einer der beiden Partner (frömmer)7" als der andere war und
diesen Aspekt der Beziehung in den Vordergrund rückte. Frieda

Bürgi etwa, seit 1899 Missionarsfrau in Afrika, scheint sich um das

Seelenheil ihres Ehemannes Ernst gesorgt zu haben, da er ihrer
Meinung nach offenbar zu wenig betete. In ihr Tagebuch notierte sie:

«Heute, als ich noch nicht fertig war, kniete Ernst allein nieder,
betete für sich und ging nicht wie früher ohne Gebet herunter.
Der Herr hat mein Gebet erhört, laß mich Dir weiter vertrauen.»76

Ihre (Liebesaufgabe im Dienst des Herrn> hat sie erfüllt, sie interpretiert
das Beten ihres Ehemannes als Erhörung ihrer Gebete.

"4ABM: HB, November 1865, S.145.
71 Zum Begriff «fromm» in Verbindung mit dem Topos der «frommen Frau» vgl.

Christel Köhle-Hezinger: Fromme Frauen, fromme Bilder. In: Weib und Seele.

Kataloge und Schriften des Landeskirchlichen Museums Bd. 8. Ludwigsburg 1998,
S. 9-22. «Der Kanon der frommen, starken, wohltätigen pietistischen Frauen wurde
und wird repetiert, die Bilder werden retuschiert, je nach Zeit und Erwartung.»»,
S. 17-18.

"ABM: D-10.20. TB Frieda Bürgi, S.68.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 215

Auch Indienmissionar Mark Hoch hat die (Erziehung fürs Jenseits)
in der diesseitigen Beziehung im Auge, wenn er seiner Braut
schreibt:

«Es gibt auch für uns kein höheres Ziel der Liebe, als daß wir so
einander gegenseitig zu bewahren suchen — und einander helfen
und die Hand reichen auf unsere Reise zum himmlischen
Vaterland.»77

Dass «Liebe und Tod nicht unbedingt Gegensätze sein müssen»78,

dafür wird ein Satz in einem Nachruf auf Missionarsfrau Elisabeth
Krayl, die in China starb, zur ausdrucksstarken Metapher:

«Und sie lag in ihrem Brautkleide gleich einem Bild des Friedens
da.»79

«In vielen Gegenden ist das Hochzeitskleid identisch mit dem
Totenkleid»8", wie Utz Jeggle für das traditionale Dorf beschreibt,
was vor allem ökonomisch-praktische Gründe hatte, weil das
Hochzeitskleid das einzig (gute Kleidungsstück) im Besitz der Frauen war
und das Tragen dieses Kleidungsstückes den wichtigen Ereignissen
im Leben vorbehalten blieb, wozu letztendlich auch der Tod
gehörte.

Die Verstorbene in ihrem Brautkleid: dennoch sind die Assoziationen,

die dieses Bild hervorruft, vielschichtig. Das Brautkleid als

Totenkleid gerät gewissermassen zum symbolischen Zeichen der
Verbindung vom Diesseits zum Jenseits. Die Heirat einer Missionsbraut

konnte zugleich ein (Todesurteil) sein, manch Frau starb bereits
nach wenigen Monaten aufdem Missionsfeld. Und um im Bild des

Dreierbundes zu bleiben: Die Braut des Missionars ist immer
zugleich auch die (Braut Christi). Im selben Gewand, in dem sie an
der Seite ihres Bräutigams vor dem Altar stand, auf die Erfüllung
irdischen Glücks hoffend, liegt sie nun «im Frieden», bereit für die
Erfüllung (himmlischen Glücks> und in Erwartung des (himmlischen
Bräutigams). Das Brautkleid, das zum Totenkleid wird — das Totenkleid,

das einst Brautkleid war, ist ein Symbol für den Übergang. Im
Brautkleid vollzieht sich so der Übergang von der alten in die neue
Heimat und der Übergang von der neuen in die (ewige> Heimat.

77 StABS: PA 770.11.05.01. Brief v. Mark Hoch, Mangalore/Indien, an Deborah
Pfleiderer, Basel. 13. Juli 1881.

"Utz Jeggle: Die Angst vor dem Sterben. Besuch in einem imaginären Museum.
In: Göckenjan, Gerd; Kondratowitz, Hans-Joachim (Hg.): Alter und Alltag. Frankfurt

a.M. 1988, S. 164.
"ABM: HB, Dezember 1916, S. 193.
*"Utz Jeggle (wie Anm. 78) S. 164.



216 Dagmar Konrad

Deborah Pfleiderer und Mark Hoch
(Indien — Basel und retour>

Kindheit

Am 23. September 1860 kommt Deborah als erste Tochter der
Missionsleute Pfleiderer auf der Missionsstation Mangalore in Ostindien

zur Welt. Über ihre Kindheit in Indien wissen wir nichts, wir
könnten sie uns aber ähnlich vorstellen wie die einer Missionar-
stochter, die auf der gleichen Station gelebt hat8'. Diese berichtet:

«Die luftige Veranda war tagsüber unser Aufenthaltsort. Hier
spielten wir, hier stand auch der Esstisch, an dem wir unsere Mahlzeiten

einnahmen. Mittags gab es immer Reis und eine gute Sauce
mit Gemüsen dazu, die Erwachsenen zogen den scharfen Curry
vor. Um den großen Tisch auf der Veranda versammelte Mama
auch ab und zu ihre braunen Schülerinnen, die gerne nähen und
stricken lernen wollten, dabei aber auch biblische Geschichten zu
hören bekamen. Papa hatte ein Zimmer, ganz für sich, sein
Studierzimmer. Wir durften ihn dort nicht stören.»

Im Alter von sechs Jahren wird Deborah zusammen mit ihrer
dreizehn Monate jüngeren Schwester Friederike in der Obhut fremder

Missionsleute nach Europa geschickt. Die Eltern haben die Koffer

der beiden Mädchen vermutlich nach Basier Anweisung gepackt.
Die «Ausrüstung der Kinder, die aus Missionsgebieten heimgesandt
werden» sah folgendes vor:

«8 Taghemden, 12 Sacktücher, 4 Paar baumwollene Strümpfe, 4
Paar wollene Strümpfe, 12 Paar weiße Hosen, 6 Hosenleibchen,
4 Nachtkittel, 3 Flanelleibchen, 2 Flanellunterröcke, 1 Leibbinde,
1 Mantel, 1 Jäckchen, 1 wollenes Kleid, 2 baumwollenene Kleider,

1 wollener Unterrock, 2 Paar Unterärmcl, 1 Shawl, 1 Hut, 2
Paar Schuhe, 1 Paar Pantoffeln, 2 Kämme, 1 Schwamm.»

Ihren Abschied von den Eltern könnten wir uns ebenfalls analog
zur Beschreibung der anderen Missionarstochter vorstellen.

«Eines Tages stand ein Blechkoffer auf der Veranda. Er wurde mit
meinen Habseligkeiten vollbepackt. Man erzählte mir viel von
dem großen Schiff, aufdem ich über das weite Meer fahren sollte,
in ein Land, wo andere Bäume wüchsen, mit anderen Blüten und

"Das verwendete Quellenmatenal stammt aus dem Archiv der Basler Mission.
Es handelt sich dabei um ein Briefkonvolut, das der Mission aus Familienbesitz
überlassen wurde. Noch nicht archiviert.



Missionsbräute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 217

Früchten, wo es nicht so heiß sei. Als es endlich soweit war,
bestieg ich an der Hand meines Vaters den riesigen Dampfer. Wir
Kinder vertieften uns sogleich in ein Spiel. Als ich später wieder
nach meinem Vater Ausschau hielt, war er nicht mehr da. Das war
ein bitterer Augenblick, alle Freude war jäh ausgelöscht, die Tränen

flössen reichlich.»

Die beiden Schwestern kommen ins grosselterliche Haus nach
Ludwigsburg, wo sie von 1867 bis 1870 leben. Als die Eltern 1870
auf Heimaturlaub nach Hause kommen, zieht die Familie nach
Basel, zuerst in die Missionsstrasse und dann in das neu erbaute Haus
der Missionshandlungsgesellschaft. Deborah und Friederike besuchen

die Stadtschule. 1872 kehren die Eltern wieder nach Indien
zurück und bringen die Töchter ins Missionsmädchenhaus, in dem
Strenge und Drill vorherrschen. Damit beginnt für Deborah der
wohl unglücklichste Teil ihrer Kindheit.

Deborah hat insgesamt 14 Geschwister, die nach und nach von
den Eltern nach Europa geschickt werden. So ist über die Jahre ein
Teil der Geschwister in Indien, die sie noch nie gesehen hat, ein Teil
bei den Grosseltern oder anderen Verwandten in Württemberg und
ein Teil im Knaben- oder Mädchenhaus in Basel. Deborah schildert
häufig die Besuche, die sie reihum bei den Verwandten in Ludwigsburg

oder Stuttgart — vermutlich in den Ferien — macht, und bei
denen sie dann jeweils eine Schwester oder einen Bruder für ein paar
Tage sieht. Es sind für sie immer «sehr vergnügte Tage». (Vergnügt)
ist im pietistischen Jargon schlicht der Superlativ für positive
Gemütsbewegungen.

An diesen Tagen werden Ausflüge gemacht, wird gesungen -
religiöse Lieder — und gespielt. Hier hat sie wohl für kurze Dauer die
Illusion von Familienleben. 1875 schlägt sie beispielsweise der Mutter

vor:

«Da wir Geschwister nun so auseinander sind, könnte es dir
l.[iebe] Mama vielleicht zu viel werden, überall hin besonders zu
schreiben. Nun hab ich gedacht, du könntest vielleicht an
Hermann und mich zusammen schreiben, da wir ja doch nicht so sehr
weit voneinander sind.»82

Vielleicht hat sie Angst, dass die Mutter sonst womöglich nur
noch selten dazu käme, ihr zu schreiben. Überhaupt vermisst Deborah

ihre Geschwister schmerzlich, auch diejenigen, die sie noch gar
nicht kennt. Vor allem ihre kleinen Geschwister Martha und Ima-
nuel, die beide noch bei den Eltern in Indien sind. Sie schreibt:

"2Mit 1., Abkürzung für dieb», wird jede etwas näherstehende Person bezeichnet.



218 Dagmar Konrad

«Gelt Marthale und Imanuele, das wäre nett, wenn ihr geschwind
hierher fliegen könntet, um einige Körble voll Erdbeeren zu
suchen. Diese könntet ihr dann wieder mit nach Indien nehmen
und auch der l.[ieben] Mama und dem l.fieben] Papa davon
geben. Die wären wahrscheinlich auch so gut, wie eure indischen
Früchte.»

Die Briefe, die sie von Basel aus an die Eltern nach Indien
schreibt, lassen nur ahnen, wie sie sich gefühlt haben muss.
Höchstwahrscheinlich wurden die Briefe der Kinder zensiert, es war
vermutlich nicht möglich, den Eltern zu schreiben, dass es einem
schlecht geht, dass man einsam ist, und im übrigen hätten die Kinder

das auch gar nicht gewagt, da bei ihnen der pietistische
Erziehungsstil sicher seine Früchte trug. Klagen oder gar Jammern war
verpönt, die Eltern taten im «fernen Heidenlande» ihren
aufopferungsvollen Dienst für das «Reich Gottes», und unter diesem Aspekt
mussten kindliche Erwartungen und Hoffnungen zurückgestellt
werden. So wurde vermutlich argumentiert.

Deborahs Briefe sind dennoch einerseits ein Zeugnis für ihre
Sehnsucht nach den Eltern, Sehnsucht nach Geborgenheit, für ihr
Gefühl der Verlassenheit, und andererseits Ausdruck einer gewissen
kindlichen Stärke, eines Versuchs des (Unbekümmertseins>. Der
Wille, mit dieser Situation fertigzuwerden und sich in die (gottgewollte

Ordung) zu finden, schimmert in ihren Briefen hindurch.
Sie hält die Eltern über ihre schulischen Leistungen aufdem

laufenden, die Zeugnisse werden fein säuberlich abgeschrieben, viel
Raum nehmen die Schilderungen von Besuchen ein. An ihren
Geburtstagen und an Weihnachten schickt sie den Eltern eine detaillierte

Aufzählung aller erhaltenen Geschenke. Diese akribischen
Beschreibungen könnten vielleicht als Kompensation für (fehlende
elterliche Liebe> gesehen werden. Das muss nicht bedeuten, dass sie

von ihren Eltern nicht geliebt wird, nur ist für sie diese Liebe nicht
(greifbar). Weihnachten ist für sie nicht nur wegen der Geschenke
immer besonders wichtig, auch die Vorbereitungen und das Fest an
sich beeindrucken sie sehr. Bei der Beschreibung des Heiligen
Abends in der Basler Mission gerät sie ins Schwärmen.

Der Ton ihrer Briefe verändert sich, je näher die Konfirmation
rückt. Unvermittelt tauchen Selbstanklagen auf, in einem der Briefe
bittet sie die Eltern, ihr ihre Unarten zu verzeihen. Deborah, die
jeden Brief mit der Anrede «Innig geliebte Eltern» oder «Geliebte
Eltern» beginnt und mit «Eure Euch liebende Tochter» beendet,
sollte Grund haben, ihre Eltern um Verzeihung zu bitten? Die
Erklärung hierfür liegt wohl in dem Umstand, dass vor der Konfir-



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 219

mation die religiöse Schulung am intensivsten ist und Deborah lernt,
dass die (pietistische Nabelschau>, das Erkennen der eigenen
Sündhaftigkeit, die Voraussetzung für die geistige Wiedergeburt ist. Die
an den Haaren herbeigezogenen Selbstvorwürfe des jungen
Mädchens haben etwas Tragisches und Rührendes zugleich.

Als sie mit 14 Jahren das Missionshaus verlassen soll, weil ihre
Ausbildung beendet ist, bittet sie die Eltern flehentlich, sie noch ein
weiteres Jahr in Basel zu lassen. Obwohl sie hier nicht glücklich war
— sie spricht sogar noch im Alter mit einer gewissen Bitterkeit über
diese Zeit — möchte sie auch nicht weg, vielleicht aus einer diffusen
Angst heraus vor dem Kommenden, vor dem (Herumgeschoben-
werden> als (elternloses Mädchen). Die Eltern willigen ein.

Die meisten Briefe erhält Deborah von der Mutter, der Vater
schreibt viel seltener. Die Briefe der Mutter zeigen deutlich die
Sehnsucht nach der Tochter, ihre Angst, die Verbindung zu ihr zu
verlieren und ihr Bemühen, diese zu stärken, etwa indem sie ihr eine

Zeichnung des Hauses in Mangalore beilegt und sie fragt, ob sie sich
noch daran erinnern könne. Oder, wenn sie ihr Briefe und
Nachrichten der ehemaligen indischen Spielkameradinnen zuschickt, wie
wir aus Antwortbriefen Deborahs wissen.

Mit 15 ist es allerdings dann doch soweit. Deborah verlässt das

Basler Mädchenhaus und wird bei den verschiedenen Verwandten in
Württemberg jeweils für ein gewisse Zeit — wie lange, geht aus den
Briefen nicht eindeutig hervor — auch in Familien, bei denen ihre
Geschwister leben, untergebracht, bei denen sie im Haushalt hilft,
Kinder betreut und dergleichen. Lassen wir sie einen typischen Tag
ihres neuen Lebens selbst beschreiben.

«Morgens nach dem Frühstück räume ich die Wohnstube und
unser Stübchen auf, worauf es dann auch hie und da etwas in der
Küche zu tun gibt. Dann übe ich mich auch aufdem Klavier und
treibe ein wenig Englisch, Französisch, Geschichte oder sonst
etwas. Nachmittags setze ich mich auch mit Elise in den Garten
oder zu der l.[ieben] Tante mit meiner Handarbeit.»

Wie wir sehen, geniesst Deborah eine Bildung, die ganz vom
bürgerlichen Mädchenerziehungsideal geprägt ist.

Wiedersehensfreude

1879 wird für die 19jährige Deborah ein langgehegter Wunsch
endlich Wirklichkeit. Die Eltern wollen für immer heimkehren.
Beide sind nach über 20jähriger Arbeit in Indien ausgelaugt, vor
allem Deborahs Mutter, die 15 Kinder geboren hat und sich von die-



220 Dagmar Konrad

sen Strapazen auch nicht mehr erholen wird. Deborah ist
überglücklich. Briefe gehen hin und her, in denen die Vorbereitunger
für die Ankunft der Eltern besprochen werden. Die Eltern Schlager

vor, eines der Kinder solle ihnen bis Genua entgegenreisen. In einen
Brief von Friederike an die Eltern heisst es:

«Ich wäre entweder unterwegs im schönen Tyrol steckengeblieben,

oder hätte ich mir unterwegs nicht zu helfen gewußt bei der
fremden Leuten. [...] Nun Deborah hat also Muth und ich laß' ihi
recht gern ihr Vorrecht als Älteste.»

Doch diese Idee wird wieder verworfen, denn:

«Bis Genua allein zu reisen, das würde nicht gut gehen, so gen
ichs gethan hätte.»

Immer wieder wünscht Deborah ihnen Glück für die Reise, dit
mehrere Wochen dauern soll und bei dem angegriffenen
Gesundheitszustand der Mutter nicht ungefährlich ist.

«Ja das Jahr 1880 bringt viele Sorgen und Veränderungen, abe:

auch viel Freude mit sich. Gebe Gott, daß, nachdem wir un:
schon so lange darauf freuen, wir ein fröhliches, ungetrübtes
Wiedersehen erleben dürfen. Er, der treue Helfer und Heiland wölk
Euch mit Kraft und Gesundheit ausrüsten, die große Reise mi
ihren Schwierigkeiten zurück zu legen.»

Und in einem anderen Brief aus demjahre 1880 heisst es:

«Bald sollen die lang gehegten Wünsche und Hoffnungen erfüll
werden und wir dürfen ein frohes Wiedersehen feiern. Muß vie
an Euch denken, wie Ihr Euch jetzt mit Zurüstungen auf di<

Reise abplagt, wenn ich könnte, ich würde zu Euch fliegen, un
auch ein wenig beizusteuern.»

Am 20. April ist es dann endlich soweit. Deborah reist ihrer
Eltern entgegen, um sie in München, worauf man sich geeinigt hat
zu treffen. Wie das Wiedersehen ausfiel, wissen wir nicht, es wa
wohl «recht vergnügt und fröhlich). Deborah hat nun das wieder
was ihr während ihrer Kindheit und Jugend versagt blieb — eine

(richtige Familio.
Es wäre nun natürlich sehr interessant zu erfahren, ob diese

Vermutung wirklich zutrifft. Vielleicht hatten die Eltern Schwierigkeiten,
sich in Europa wieder einzuleben, vielleicht war es auch zu eine

gewissen Entfremdung zwischen den Eltern und den mittlerweili
erwachsenen Kindern gekommen. Diese Fragen bleiben offen
hierüber liegen uns keine Aufzeichnungen vor.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 221

Die Familie zieht nun nach Basel in den Nonnenweg, wo Deborahs

Vater als Geschäftsführer der Basler Missionshandlungsgesell-
schaft arbeitet. Deborah und Friederike kümmern sich um die
zahlreichen Geschwister im elterlichen Haushalt, was für die Mutter eine

grosse Erleichterung ist, da sie fast dauernd kränkelt. So fliesst das

Leben recht ruhig dahin, unterbrochen von mehrtägigen oder
mehrwöchigen Aufenthalten bei den Verwandten, die Deborah besucht
und bei denen sie auch weiterhin im Haushalt hilft.

Am 30. Januar 1881 erhalten Deborahs Eltern einen Briefvon ihr
aus Stuttgart.

«Theuerste Eltern. O! wie habe ich heute schon gewünscht bei
Euch Lieben zu sein, um mündlich meine Gedanken mit Euch
auszutauschen über diese neue Angelegenheit, die nun über mich
kommt, nachdem ich das erste kaum überstanden und überwunden

zu haben glaubte. O, liebe Eltern, ich weiß nicht, was ich
schreiben soll, ich will mich zwar bemühen offen und gerade heraus

Euch zu sagen, wie mirs ums Herz ist. Eure lieben Briefe, für
die ich herzlich danke, erhielt ich heute Mittag, als wir noch am
Mittagessen saßen. Ich hatte zum Glück gerade den letzten Löffel
gereicht, als ihn Kathi herein brachte. Sogleich machte ich ihn
auf, nichts ahnend, merkte aber bald, um was es sich handelte, so
schob ich die Eurigen samt dem Eingeschlossenen wieder ein. [...]
Ich saß, wie Ihr Euch wohl denken könnt, wie auf Nadeln und
sehnte mich danach, mich in die Stille zurückziehen zu können.
[...] So schwer mirs auch diesmal wieder ist, schon wieder eine
solche Anfrage zu bekommen, so konnte ich sie doch ruhiger an
mich herantreten lassen, ist es mir doch leider kein fremder
Gegenstand mehr. Erschrocken bin ich sehr und mußte ich mich
gleich fragen (Warum schickt der liebe Gott diese harte Prüfung
jetzt schon wieder über mich!?>, denn auch diesmal kann ich
unmöglich «ja> sagen. Der Grund, der mich zu dem bestimmt, ist,
abgesehen von allem, was andere Leute sagen, der: Ich kann mich
mit dem Gedanken nicht vertraut machen, jetzt, wo wir Euch
liebe Eltern kaum haben und genießen dürfen, schon wieder zu
verlassen und zwar so weit fort, daß man wieder so wenig von
einander hat wie bisher. — Ich weiß ja wohl, daß wenns einmal ans
Heiraten geht, das ja aufjeden Fall sein muß, daß man Eltern und
Geschwister verläßt und seinem Mann anhängt, aber ich denke
mirs eben noch viel netter, wenn keine so große Kluft zwischen
einem ist und man auch noch die Aussicht hat auf einen l.[ieben]
Besuch und dgl. O, lacht mich nur nicht aus, aber das sind so meine
Gedanken, die ich habe und aus denen ich nicht hinauskomme



222 Dagmar Konrad

ohne, daß der l.[iebe] Gott noch etwas ganz Besonderes mit mir
vornimmt. Tante Martha merkte mirs bald an und durfte ich ihrs
dann auch rückhaltlos sagen, worauf sie mich ihre mütterliche
Teilnahme recht fühlen ließ. — Vom allgemeinen Spaziergang bat
ich die l.[iebe] Tante mich zu disgoutieren, was sie wohl begreifen

konnte. Und so benützte ich dann das stille Stündchen, um
meinem l.[ieben] Heiland die Sache und mich selbst ans Herz zu
legen und bat ihn auch weiter, daß er mir die Freudigkeit dazu
schenken möge. Möchte er mir doch zur rechten Zeit die
Gewißheit schenken, was ich thun soll. Dem l.[ieben] Onkel
hatte die l.[iebej Tante unterwegs gesagt, und so war dann der
l.[iebe] Onkel so freundlich, mir auch noch einige liebevolle
Worte zu sagen. Er sagte mir zwar gleich zum Voraus, daß er, von
dem Standpunkt aus, den er nun einmal dieser Sache gegenüber
einnehme, mir keinen Rath geben könne, aber wenn ich ihm
irgendetwas gern sage, so möchte ich mich doch nicht
abschrecken lassen. Nun hat mich das schon beunruhigt, ob dies
nicht selbstsüchtig und eigenliebig bei mir ist, daß ich an das

Hinausgehen selbst so schwer hinsehe? Allein Onkel beruhigte mich
in dieser Hinsicht und sagte, daß dies durchaus nicht der Fall sei,
da ich es in Gedanken, wenn es bestimmt von mir gefordert
würde, wohl über mich bringen könnte. Auch das billigte er, als

ich ihm noch sagte, daß ichs von dem abhängig machen möchte,
ob mir der l.[iebe] Gott die Freudigkeit schenkt oder nicht. Weit
abgesehen davon, daß ich dem l.[ieben] Gott da etwas vorschreiben

wollte, als ich ein Zeichen von ihm forderte, nein gewiß
nicht, sondern nur die natürliche Freudigkeit. So habe ich mich
dann vor der Hand zu dem entschlossen: dem l.fieben] Gott es

anheimzustellen und Ihn zu bitten, daß Er es mache wie Er es will.
Sein Wille geschehe!
[...] Ich erklärte Ihnen, daß, obgleich ichs vermisse, nicht mit
Euch darüber reden zu können, ich bis jetzt es nicht einmal
möchte, nur um des Aufsehens willen. [...]»

Dieser Brief enthüllt eine Deborah, die uns in den vorangegangenen
Briefen nie begegnete. Hier tritt sie gewissermassen aus dem

vorgegebenen Rahmen heraus, sie tritt als eigene Persönlichkeit auf,
sie wagt es, in aller Entschiedenheit «nein> zu sagen. Diese
Entschlossenheit, mit der sie die Anfrage ablehnt — «ich kann unmöglich
ja sagen» (wobei im Originalbrief das Wort «unmöglich»
unterstrichen ist) — zeigt deutlich ihr verzweifeltes Bemühen, sich die
Lebenssituation, in der sie glücklich ist, das Leben mit den Eltern -
der eigenen Familie — zu erhalten.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 223

Bis auf einen kurzen Absatz in einem Brief vom 6. Februar 1881,
ebenfalls aus Stuttgart, erwähnt sie die Anfrage nicht mehr.

«[...] aber, wie Ihr sehet, l.hebe] Eltern, habe ich mich noch nicht
entschließen können mich anders zur Sache zu stellen. Im
Gegentheil, bin ich Dir l.[ieber] Vater dankbar für den Schritt, den
Du gethan. Obgleich es mir für. Br. Krapf leid thut, nun diese
Antwort zu bekommen, anstatt der von ihm schon fest erwarteten

Zusage, so kann ichs eben nicht ändern. Ich glaubs ja gern, daß

er ein rechter Mann ist — aber, wenn nun nicht das Hinausgehen
nach Indien dabei wäre! Es ist mir auch wieder viel wohler,
seitdem ich weiß, daß ichs beiseite legen darf, überdies entnehme ich
Euren Zeilen, daß Ihr mir diesmal auch nicht mit beiden Händen
zurathen könnt, was mich vollends ruhig und gewiß macht.»

Offensichtlich ist das nicht die erste Anfrage, die Deborah erhalten

hat. Es gab wohl vorher bereits Bewerber, denen sie ebenfalls
eine Absage erteilt hat, obwohl die Eltern offenbar nicht jedesmal
damit einverstanden waren. Auch der Onkel, den Deborah erwähnt,
scheint für ihr (Hinausziehen) zu sein, obwohl er sie zumindest nicht
offen unter Druck setzt. Deborah hat keinen leichten Weg vor sich,
wenn sie sich gegen den (subtilen Widerstand) der Eltern und anderer

Verwandten (weigern) will, den ihr (vorbestimmten Weg) zu
gehen. Dass Deborah auf gar keinen Fall die Frau eines Missionars
werden will, ja, dass sie auch ans Heiraten an sich, zumindest bis jetzt
noch nicht denken will, zeigen die beiden Briefe recht deutlich.

Fünf Monate später ist Deborah mit Mark Hoch, Missionar in
Indien — Mangalore - verlobt.

Mark Hoch

Mark wird 1854 als Sohn der Missionsleute Johanna Pauline und
Georg Wilhelm Hoch in Mangalore geboren. Die Familie bleibt bis
1862 in Indien und kehrt dann mit den Kindern nach Basel zurück.
Marks Vater wird eine Stelle als Reiseprediger in Frankfurt angeboten,

die Eltern ziehen mit den drei jüngsten Kindern nach Frankfurt,
Mark und zwei seiner Brüder werden im Basler Knabenhaus
zurückgelassen. Nur in den Ferien sehen sie die Eltern.

Mark und Deborah haben manches gemeinsam. Beide sind
Missionarskinder, beide werden in den Missionskinderhäusern erzogen,
sind mit der Mission bereits von Kindheit an verbunden; ein
Umstand, der ihre weitere Entwicklung entscheidend prägt.



224 Dagmar Konrad

1865, als Mark elfJahre alt ist, stirbt sein Vater. Die Mutter kehrt
wieder nach Basel zurück, wo sie sich vor allem karitativen Aufgaben

widmet. Mark bleibt weiter im Knabenhaus. Nach dem Matu-
ritätsexamen meldet er sich zum Dienst in die Basler Mission.
Inspektor Josenhans bestimmt, dass er Theologie in Basel und
Tübingen studieren solle. Bewerbern mit Abitur liess man oft eine
höhere Bildung angedeihen, wohingegen die (normalen Bewerben,
Handwerker- und Bauernsöhne, die reguläre Ausbildung im
Missionsseminar durchliefen.

Nach seinem Theologiestudium (und vermutlich einer zusätzlichen

Ausbildung im Missionshaus) reist Mark 1876 im Alter von 22
Jahren als Missionar nach Mangalore in Indien aus. Hier lernt er mit
grosser Sicherheit Deborahs Eltern kennen, die bis 1880 ebenfalls in
Mangalore sind. Im selben Jahr stirbt Marks Mutter in Basel. Er ist
im Alter von 26 Jahren Vollwaise.

Verlobung

Am 15. Dezember 1880, zwei Wochen vor dem Tod von Marks
Mutter, schreibt Wilhelm Ecklin, stadtbekannter Basler Pfarrer und
Komiteemitglied, einen Brief an seinen Neffen Mark.

«[...] Dieses Mal schreibe ich Dir im Namen Deiner lieben Mama,
die dazu ganz unfähig ist. [...] Sie hat mich gebeten, es für sie zu
tun in der wichtigen Angelegenheit, die Dich und Deine Mama
so sehr beschäftigt. [...] Ich billige, daß Du Dich ernstlich mit Deiner

Heirat beschäftigst und soll Dir im Namen Deiner lieben
Mama sagen, daß sie denkt, es sei das Beste, wenn Du sofort den
Inspektor Schott bittest, Dein Gesuch um Heiratserlaubnis dem
Komitee empfehlend vorzulegen.»

Offensichtlich hat Mark seinem Onkel bereits eine bestimmte
Frau, auf die seine Wahl gefallen ist, genannt. Ihr Name wird mit
L.St. abgekürzt. Wilhelm rät seinem Neffen, dem Komitee noch
keinen bestimmten Namen zu nennen, er selbst werde die Angelegenheit

übernehmen und mit Einverständnis des Komitees, ohne
diesem den Namen der Betreffenden zu nennen, bei L.St. anfragen.

«Die Comitee wird mir gewiss Zutrauen schenken, recht zu handeln

[...] ohne, daß ein Name genannt wird. [...] Ich halte es für
wichtig, daß die Comiteemitglieder keine stadtbekannten Namen
vor der Zeit hören, einmal, weil doch leider aus Versehen etwas



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 225

durchsickern könnte und sodann, weil es für den Fall eines
ablehnenden Entscheids seine missliche Seite hat. [...] Deine Mama
meint, man solle vielleicht sondieren, ob ein Ja zu erhoffen, aber
das geht nicht. Es ist gegen unsere Grundsätze, und wenn es auch
hie und da von Brüdern getan wird, kommt es fast immer an den

Tag, macht auf die Comitee einen fatalen Eindruck und zieht
denen, die es tun, eine nachhaltige Rüge zu. Nein, man tut nichts
und fällt zu seiner Zeit mit der Tür ins Haus und läßt es darauf
ankommen, obs ein Ja oder Nein gibt.»

Über die Auserwählte äussert er sich so:

«Ich halte L.St. für eine Christin, die Missionssinn hat und für eine
nach Herz und Geist gut ausgerüstete Tochter, zudem von guter
Gesundheit und frischer, jugendlicher Munterkeit.»

Drei Monate später, am 21. März 1881, Marks Mutter ist vor drei
Monaten gestorben, schreibt Wilhelm Ecklin wieder nach Indien.

«[...] mit L.St. ist es nichts, sie hat abgelehnt. Sie lehnt ab, weil ihr
Herz noch verwundet sei von einer Neigung, der keine weitere
Folge habe gegeben werden können. Unter diesen Umständen
könne sie sich nicht aufs Neue binden, besonders nicht, ohne
vorhergegangene Bekanntschaft. [...] Am liebsten wäre ich nun
gleich an die zweite Werbung gegangen (D.P.) und bedauerte,
daß Dein Brief mir dieselbe untersagt. Jetzt wird die Sache

hinausgeschoben und es gewinnt den Anschein, es habe, wer weiß
wieviele Abschläge gegeben, während, wenn ich gleich zu
Inspektor S. hätte gehen dürfen, die erste verfehlte Werbung gar
nicht bemerkt worden wäre. [...] Ich glaube sogar, daß [...] Du
wahrscheinlich der D. vor der L. den Vorzug gegeben hättest. L.

war nur die Erste der Zeit nach, D. scheint Dir im Grunde besser

eingeleuchtet zu haben. [..] Pfr. Künzler, den ich wagte ins
Vetrauen zu ziehen, sagte von D.P., sie sei innen und aussen ein
liebenswürdiges Mädchen und frommen Sinnes. Sie weilt gegenwärtig

in Ludwigsburg, sehnt sich aber sehr zu ihren Eltern
zurück - es ist wohl möglich, daß ihr ein Heiratsantrag nicht eben
recht kommt.»

Zwei Monate später ist zwischen Mark und seinem Onkel bereits
olles geregelt) und Wilhelm Ecklin ist zu Deborahs Eltern gegangen,
um die Anfrage persönlich zu überbringen. Er kommt allerdings zu
einem schlechten Zeitpunkt, Deborahs Mutter wurde an diesem Tag



226 Dagmar Konrad

von einem toten Kind entbunden. Die Sorge und Aufregung ist

gross und Deborahs Vater sieht sich ausserstande, Wilhelm Ecklin
gleich eine Antwort zu geben. So vergeht ein weiterer Monat bis

Mark am 16. Juni 1881 den (erlösenden Brief) seines Onkels erhält.

«Lieber Mark, nun sind wir denn Gott sei Dank vorläufig am Ziel.
Gestern brachte uns Pfr. Pfleiderer das Ja-Wort seiner Deborah.
[...] Da abends fünf Uhr Comitee-Sitzung war [...] so ging ich
direkt ins Missionshaus, ohne zu wissen, daß Pfr. Pfleiderer unterdessen

mit meiner Frau geredet hatte. Während der Sitzung
bekam ich dann ein Billet meiner Frau und konnte dem mir
gegenübersitzenden Pfr. Pfleiderer meinen Dank still und in Eile
aussprechen [...] Das nächste Geschäft war, die Comitee selbst in
Kenntnis zu setzen und sie um die Bestätigung dieser Verbindung
zu bitten. Es war dann eine große Freude. [...]»

Im Januar 1881 lehnt Deborah noch strikt die Anfrage Missionar
Krapfs ab, fünf Monate später gibt sie Mark Hoch ihre Zusage. Was
ist in dieser Zeit mit ihr passiert?

Über die Gründe, die sie dazu bewogen, nun doch die Frau eines
Missionars zu werden und in das ferne Indien zu ziehen, alles das zu

tun, was sie eigentlich nicht wollte, wissen wir wenig. Leider liegen
auch keine Briefe Deborahs vor, die über ihren Entschluss nähere
Auskunft geben könnten, ausser, dass sie daraufhinweist, durch ein
Gespräch mit ihrer Mutter in dem Entschluss bestärkt worden zu
sein, die Frau eines Missionars werden zu wollen. Wir können nur
versuchen, ausgehend von den vorhandenen (Fakten», Spekulationen

anzustellen.
Wir wissen, dass Deborah bereits mehrere Anfragen abgelehnt

hat, bei dieser Anfrage liegen die Dinge allerdings ein wenig anders.
Marks Onkel, Wilhelm Ecklin, der die Anfrage überbringt, ist, wie
bereits erwähnt, stadtbekannter Basier Pfarrer, ein Mann der Öffentlichkeit

und Komiteemitglied. Diese beiden Punkte dürften einen
nicht zu unterschätzenden Einfluss auf Deborahs Eltern gehabt
haben. Ausserdem kennen die Eltern Mark persönlich. Möglicherweise

wird ihr die ganze Sache (schmackhaft) gemacht, sicher wird
sie nicht gewaltsam, sondern eher sehr subtil unter Druck gesetzt,
wird dazu überredet, Marks Anfrage zuzustimmen. Versetzen wir
uns in Deborahs Eltern, so können wir uns vorstellen, dass auch für
sie die Lage nicht ganz einfach ist.

Deborah schreibt in einem Brief «abgesehen von allem, was
andere Leute sagen. [...]». Wir können also davon ausgehen, dass es

innerhalb der Missionskreise schon Gerede darüber gegeben haben



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 227

muss, dass (Pfleiderers Tochter) nicht bereit ist, ein Opfer für das

«Reich Gottes zu bringen». Das ist umso schlimmer, als Deborahs
Vater selbst sehr enge Beziehungen zum Komitee unterhält, er
nimmt an einer Sitzung des Komitees teil, als Wilhelm Ecklin Deborahs

Zusage überbracht wird. Aus dem BriefWilhelm Ecklins an
seinen Neffen Mark geht nicht klar hervor, ob Pfleiderer zu diesem

Zeitpunkt schon Komiteemitglied war oder nicht. Einer offiziellen
Liste der Basler Mission zufolge, ist Deborahs Vater ab 1884
vollwertiges Komiteemitglied, das heisst, er hat in einem der höchsten
Gremien der Mission eine Position inne. Bei einer wiederholten
Absage würden Deborahs Eltern endgültig an Ansehen verlieren.
Ausserdem handeln sie vermutlich gegen ihre innerste Überzeugung,

wenn sie Deborah von einer Heirat mit einem Missionar abraten,

denn sie betrachten es als Pflicht, sich den Führungen Gottes zu
überlassen. Das «Werk» ist allem übergeordnet, dafür müssen Opfer
gebracht werden, auch wenn es die eigene Tochter ist. Zwar muss
die Tochter nicht dem (Erstbesten) ihr Ja-Wort geben, sich aber

grundsätzlich der (Herausforderung) eines Dienstes im
«Heidenlande» zu entziehen, ist in Deborahs Fall wohl schlichtweg
unmöglich. Diesen gesellschaftlichen, in unserem Fall religiös
befrachteten Zwängen wird Deborah zum Opfer gebracht.

Dies alles mag zu ihrem Entschluss beigetragen haben, vielleicht
ist aber auch das eingetreten, was Deborah sich wünschte und worauf

sie wartete: dass «Gott ihr die Freudigkeit schenken möge, diesen

Schritt zu tun». Deborah wurde ihr ganzes Leben von pietistischen

Wertvorstellungen und Massstäben bestimmt und hat diese
sicher auch verinnerlicht. Wir könnten uns ihre Entscheidung,
sofern es ihre eigene war, als ein Bündel von Motiven denken.
Gehorsam gegenüber Gott, das Ganze als Zeichen Gottes interpretieren,

Gehorsam gegenüber den Eltern, respektive gegenüber dem
Vater, vielleicht auch das bewusste oder unbewusste Einsehen der
eigenen Schwäche, das Akzeptieren des Unabänderlichen. Sie tut
eigentlich das, was sie seit ihrer Kindheit tut, was sie gelernt hat — sie

arrangiert sich mit dem Gegebenem.

Die Situation des 28jährigen Mark Hoch

Wir wissen, dass Mark sich seit Anfang Dezember 1880 mit dem
Gedanken trägt, zu heiraten. Vermutlich hat der bevorstehende Tod
der Mutter etwas mit seinen Heiratswünschen zu tun, denn es war
ihr sehnlichster Wunsch, dass ihr Sohn heiratet, vielleicht um ihn
nach ihrem Tod (versorgt) zu wissen.



228 Dagmar Konrad

Am 14. Juli 1881 erhalten Deborahs Eltern einen Brief von ihm,
aus dem hervorgeht, dass seine Mutter ursprünglich eine andere Frau
für ihn «im Sinn» hatte, weshalb er sich «genötigt sah, erst in diese

Richtung vorzugehen». Vermutlich L.St. Deren Absage sei für ihn
ein «Fingerzeig Gottes» gewesen, sich weiter um Deborah zu
bemühen. Deborah ist eigentlich (zweite Wahl). Dennoch bezeichnet

er das Ja-Wort Deborahs als «Freudenbotschaft». Er bedankt sich
für Verlobungsanzeigen, die Deborahs Eltern bereits an alle
Verwandten und Bekannten in der Heimat geschickt haben und nun
ihm zusenden, damit er sie seinerseits an die verschiedenen Stationen
in Indien schicken kann. Er schliesst mit den Worten:

«[...] und nun möchte ich Euch meinen herzlichen Dank aussprechen

für die Liebe mit der Ihr mich als Sohn aufgenommen und
Eure liebe älteste Tochter Deborah mir als Braut zugeführt habt.
Besonders danke ich für den warmen, väterlichen Brief [...] und
ich darfs ja wohl hier nochmals sagen, daß ich Eure l.fiebe] Tochter
nicht anders entgegennehme, denn als eine vom Herrn selbst mir
gegebene Gabe und daß meines Herzens Sinn der ist, ihr mit des

Herrn Gnade das zu sein, was nach den Worten Gottes ein
Ehemann seiner Lebensgefährtin sein soll.»

Bereits acht Tage später schreibt Mark den zweiten Brief an
Deborahs Eltern. Dieser Brief und die weiteren, die nun in
regelmässigen Abständen folgen, sind durchdrungen von Lobeshymnen
aufden Herrn, der «nie nimmt ohne etwas zu geben», da er ihm zwar
die Mutter genommen, aber in Deborah eine Lebensgefährtin, die

an seiner Seite durch «dies Leben wandern will», gegeben habe.
Seine Briefe sind ebenfalls durchdrungen von Lobeshymnen auf
Deborah. Er ist voller Begeisterung über den ersten Brief, den er von
ihr erhält, es erfüllt ihn mit Bewunderung, dass «sie überhaupt den
Muth gefunden hat» an ihn zu schreiben - und sie sind durchdrungen

von Lobeshymnen aufdie Eltern Pfleiderer, die ihn als Sohn
aufnehmen. In seinen Briefen ist heute noch spürbar, wie erleichtert
Mark war — dass er sich in Hochstimmung befand.

Wenn wir versuchen, uns in Mark hineinzuversetzen, ist seine

Stimmung vielleicht zum Teil verständlich. Seine Mutter, an der er
offenbar sehr hing, die zumindest einen grossen Einfluss auf ihn
ausübte, ist gestorben, während er in Indien ist. Von ihrem Tod erfährt
er erst einen Monat später. Nun erlebt sie also die Heirat ihres Sohnes,

an der ihr soviel lag, nicht mehr. Mark muss in dieser Zeit recht
unglücklich gewesen sein, dazu kommen noch seine häufigen
Kopfschmerzen, wahrscheinlich eine Art Migräne, die ihn sein Leben
lang begleiten sollte. Dass Deborah ihm eine Zusage gibt, dass also



Missionsbräutc - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 229

der (letzte Wunsch) seiner Mutter in Erfüllung geht, muss für ihn ein
Zeichen dafür sein, dass es wieder aufwärts geht, dass seine
bevorstehende Heirat unter Gottes besonderer Führung steht. Für Mark ist
die Tatsache, dass er Deborah nicht kennt und er darüber hinaus
nicht weiss, ob sie gern ihr Ja-Wort gab oder nicht, offenbar kein
Problem. Er hat sich an die bestehenden Regeln gehalten, ist den
vorgeschriebenen Weg gegangen — und hat Erfolg gehabt. Ihn
plagen, im Gegensatz zu Deborah, keine Zweifel. Er hadert nicht mit
sich selbst, für ihn ist Gottes Wille geschehen. In einem Briefvom 4.

August 1882 bezeichnet er sich stolz als «glücklichen Bräutigam» und
wünscht sich, «der Herr gebe, dass wir einander recht zur Freude
und zum Segen werden».

Er fiebert Deborahs Abreise von Basel entgegen. Immer wieder
betont er, wie vorgerückt die Zeit schon sei und freut sich, als er
erfährt, dass Deborah so abreisen wird, dass sie um Weihnachten
herum in Indien ankommen wird. Er bezeichnet sie als «willkommenes

Christkindle». Andererseits spricht er immer wieder den
Eltern, die ihre «Tochter hergeben», sein Mitgefühl aus:

«Besonders oft denke ich an Euch liebe Eltern im Blick auf die
Zeit, wo die l.[iebe] Deborah nun auch wird Abschied nehmen
müssen.»

Am 30. August erwähnt er ein Bild von Deborah, das er bald
erhalten soll. Bis jetzt kennt er ihr Aussehen nur von einem Familienbild,

das bei einer befreundeten Missionarsfamilie stand und das

ihm überlassen worden war. Aber nun soll er sein eigenes erhalten.

«Doch freue ich mich recht darauf, bald ein eigenes Bild von der
l.fieben] Deborah besitzen zu dürfen. Thut mir leid, daß ich kein
eigenes schicken kann, aber es ja sehr zweifelhaft ist, ob es besser
ausfallen würde, als das, welches die l.fiebe] Deborah besitzt.»

Deborahs Abreise rückt immer näher. Zu ihrem Geburtstag, Ende
September, schreibt er an die Eltern :

«Freilich denke ich auch daran, daß es der letzte Geburtstag ist,
den die l.fiebe] Deborah in Europa, im Elternhause mitfeiern darf
und da bitte ich den l.[ieben] Heiland, daß Er Dir und der
l.[ieben] Mama alle Liebe vergelten möge, die Ihr mir erwiesen
habt und dann Euch auch nahe sein, wenn es an den Abschied von
der erstgeborenen Tochter geht.»

Trotz allem Mitgefühl für die Eltern Deborahs wird er immer
wieder von seinem «eigenen Glück» überwältigt. Immer wieder
betont er seine Freude darüber, wieder Eltern zu haben.



230 Dagmar Konrad

«Es ist mir ganz wunderbar, wenn ich daran denke, wie ich auch
nun an Eltern schreiben darf, und doch, als ihr in Mangalur wart,
hatte ich noch keine Idee davon; aber zu herzlichem Dank fühle
ich mich verpflichtet für die Liebe, die ihr mir gegeben habt und
mich als Sohn aufgenommen habt.»

Vorbereitung und Abschied

Von Deborah hören wir erst wieder im Oktober 1881, es sind nur
noch ein paar Wochen bis zu ihrer Abreise. Letzte Vorbereitungen
müssen getroffen werden, in den «Bedingungen für die in dem
Dienst der Missionsgesellschaft auszusendenden Bräute» ist alles bis
ins kleinste geregelt.

«3a) Die Frauen stellen sich wie die Männer der Gesellschaft zur
Verfügung. Die Comittee beachtet aber die besonderen Gaben
und Kräfte der Frau.
b) Die Passage der Braut und ebenso die Fracht für ihre Effekten
(bis höchstens 30 Kubikfuß oder 400 kg) bezahlt die Missionskasse.

Beides besorgt unsere Verwaltung, die auch Anleitung gibt,
wie es mit der Verpackung und Versendung der Effekten soll
gehalten werden.
c) Mobiliar erhalten die Geschwister von der Missionsgesellschaft
draußen auf dem Missionsgebiete. Die Ausrüstung der Braut an
Weißzeug, Kleidern usw., bestreitet die Braut, wenn sie Vermögen

besitzt selbst, reicht ihr Vermögen nicht, so tritt die Missionskasse

ein.
Die staatsrechtliche Seite der Ehe betreffend, ist folgendes zu
beachten:
4a) Ein Deutscher kann seme Trauung im Ausland entweder vom
deutschen Reichsgesetz in der vorgesehenen Weise durch ein
dazu ermächtigtes deutsches Konsulat vollziehen lassen oder aber
steht seine Eheschließung unter dem Grundsatz «locus regit
actum», d.h, die im Ausland nach der dort geltenden Gesetzgebung

abgeschlossene Ehe wird auch vor dem heimatlichen
Gesetze als rechtsgültige Ehe anerkannt. [...] Sofort nach der
Trauung soll der Trauschein nach Basel an das Sekretariat
geschickt werden, auf welchem bezeugt ist, daß die
Eheschließung in der vom betreffenden Ehegesetzbuch beschriebenen

Form durch die dazu ermächtigte Behörde, bzw. durch einen
dazu staatlich bevollmächtigten Geistlichen vollzogen worden
ist.»



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 231

Ebenso vorgeschrieben sind die «persönlichen Effekten», die eine
Missionsbraut mitzunehmen hat:

«Ausrüstungsnorm für eine Missionarsfrau auf Basler Stationen an
Weißzeug:
30 Hemden, baumwollene, 6 Unterleibchen von feinem Flanell,
2 Paar Beinkleider von feinem Flanell, 6 Paar Beinkleider von
baumwollenem Zeug, 12 weiße Handtücher, 24 Taschentücher,
12 baumwollene Leintücher, 6 Tischtücher, 12 Servietten, 12

Küchentücher, 12 Kissenüberzüge, 24 Paar baumwollene
Strümpfe, 12 Paar feine wollene Strümpfe, 2 wollene Bettdecken.
An Kleidern: 1 schwarzes Kleid, 5 Zitz Kleider, 2 geringe
baumwollene Kleider, 2 wollene Kleider, 2 leichtere wollene Kleider, 2

wollene Unterröcke, 4 baumwollene Unterröcke, 6 Bettkittel
oder Nachthemden, 12 Schlafhauben, 12 Chemisetten, 6 Schürzen,

12 Hausschürzen, 1 großes Halstuch für die Reise, 1 Hut, 1

leichter Mantel, 4 Paar Handschuhe, 1 Paar Galoschen, 6 Paar

Schuhe, teils Zeug, teils Leder, Zeug zu einer Matratze und Kissen.
Allerlei: 1 Sonnenschirm, 1 Regenschirm, 1 Klystierspritze, 1

Bettschüssel, 1 Bettflasche, 1 Wärmemaschine, 1 Glätteisen von
Messing, 1 Bürste, 1 Taschenmesser, 1 Nähzeug, 1 Reisetasche

zum Schließen, 1 Koffer aus Blech für Kabine, 1 Hutschachtel, 1

Schatulle mit Spiegel, 1 Reisesack oder Handkoffer, Vorrat an
Faden, Wolle, Seide, Waschschwamm, Schwammbeutel,
Kämme.»83

Deborah macht den ganzen Oktober hindurch Abschiedsbesuche
bei den Verwandten in Württemberg, viele wird sie nie wiedersehen.

Von Schornbach schreibt sie an die Eltern in Basel:

«Ich bin Gott Lob jetzt mit den ferner stehenden Besuchen fertig.»

Es folgt eine ausführliche Beschreibung eines Reisekoffers, den sie

zu kaufen beabsichtigt. Sie schliesst mit den Worten:

«Die Zeit, seitdem ich von Basel fort bin, kommt mir schon
schrecklich lang vor.»

Noch ist sie nur in Württemberg. In einem weiteren Brief erwähnt
sie - für uns das erste Mal — Mark.

3ABM: Q-9.21,19.



232 Dagmar Konrad

«Herzlichen Dank für Euren 1. heben] Brief l.fiebe] Mama, sowie
die Zusendung meines lieben Marks Brief. Ich wartete mit Sehnsucht

darauf, als endlich Mose ihn mir Mittwoch Abend brachte.»

Ob Deborah das Adjektiv l.fieb] auch nur als zeitübliche und in
diesen Kreisen gängige Höflichkeitsformel gemeint hat oder ob
darin eine tiefere Bedeutung lag, wissen wir nicht. Auffallend ist,
dass das Wort an dieser Stelle ausgeschrieben und nicht, wie allgemein

üblich abgekürzt wurde.

Reise

Ende Oktober reist Deborah zusammen mit vier anderen Bräuten
und in Begleitung weiterer Missionsleute, die nach Indien zurückkehren,

von Basel ab. Sie wird die gleiche Reise, die sie bereits als

6jährige gemacht hat, nun in entgegengesetzter Richtung wiederholen.

In gewissem Sinn kehrt sie gleichzeitig an die Stätte ihrer
Kindheit zurück, wieder allein, und wieder muss sie die Trennung
von den Eltern, mit denen sie nur anderthalb Jahre zusammen war,
verkraften. Ihre Mutter wird sie nicht wiedersehen, sie stirbt sieben
Wochen nach Deborahs Ankunft in Indien.

Mit Deborahs Abreise geht ein «reger Dreiecksbriefwechsel> einher,

in den verschiedensten Häfen warten Begleitbriefe von Mark
aufsie. Während sie ihm entgegenfährt, schreibt Mark auch mehrere
Briefe an ihre Eltern. Die Eltern wiederum schreiben an Mark und
an Deborah.

Ihre Reise führt sie von Basel über Genf und Lausanne nach
Genua, wo sie am 22. November 1881 ankommt, um das Schiff
«Singapore» zu besteigen, das sie über den zu diesem Zeitpunkt
bereits eröffneten Suez-Kanal nach Indien bringen wird. Während
der Reise schreibt sie an die Eltern. Diese Briefe sind ein einmaliges
Zeitdokument, auch im Hinblick auf die damalige — beschwerliche
und abenteuerliche - Art des Reisens, wie wir es uns heute kaum
mehr vorstellen können.

Darüber hinaus erfahren wir auch ein wenig von Deborahs
Hoffnungen, Ängsten und Erwartungen. Zu Beginn der Reise strahlen
ihre Briefe noch eine verhaltene Sehnsucht nach den Eltern, den
Geschwistern, der Heimat aus. Sie hat Heimweh und fühlt sich
vermutlich, trotz der Menschen um sie herum, recht einsam und verloren.

Deborah ist gerade 20 Jahre alt, für damalige Verhältnisse zwar
eine (erwachsene Frau im heiratsfähigen Alten, in Wirklichkeit aber
eben doch noch eine sehr junge Frau.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 233

Besonders auffallend ist, dass sie den ersten Brief an die Eltern
mit «Euer euch liebendes Kind» unterschreibt. Die Briefe, die sie als

Kind an die Eltern schrieb, waren mit «Eure dankbare Tochter»,
«Eure gehorsame Tochter» unterzeichnet. Nun als Braut, die
einem ungewissen Schicksal entgegenfährt, wird sie wieder zum
(Kind).

«Nachdem der Zug in Basel abgefahren war, wurde es bei uns
stille, jedes dachte seinem Schicksal nach.»

Ihre Schilderungen der Reise werden aber bald farbiger, sie
beobachtet genau. Die neuen, aufregenden Eindrücke nehmen sie gefangen,

oft schildert sie durchaus humorvoll kleine alltägliche Begebenheiten.

Beispielsweise die Durchsuchung sämtlicher Koffer am Zoll
in Modena, worüber sie sich ärgert und amüsiert:

«Vergebens stierte er lange darin herum, ohne etwas zu
entdecken.»

Auf den Bahnhöfen in Turin und zuvor in Modena wundert sie sich
jedesmal über die «Masse Italiener».

Von Mark hat sie einen Brief in Genua erhalten. Sie schliesst den
ersten Brief von Genua an die Eltern mit den Worten:

«Und nun nehmt auch Ihr theuerste Eltern nochmals auf
europäischen Boden tausend Grüße und seid nochmals umarmt von
Eurem Euch liebenden Kind Deborah.»

In Genua muss die Reisegesellschaft zwei Tage aufdie Abfahrt der
«Singapore» warten. Herr Schmolk, ein mitreisender Missionar, und
dessen Frau, sowie Herr Molo, der sie in Genua erwartet, nehmen
sich der Frauen an. Eine Stadtführung wird organisiert. Deborah
wundert sich dauernd über die vielen Ochsen- und Eselskarren, die
vielen Menschen beeindrucken sie ungemein. Auf diesem Gang
durch die Stadt kauft jede der Bräute einen Briefbeschwerer als

Geschenk für den Zukünftigen.
Immer wieder gibt es Ärger mit dem Gepäck. Die Koffer und

Kisten einer der mitreisenden Bräute sind nicht rechtzeitig in Genua
angekommen, sie muss, nur mit dem Nötigsten versehen, die
Schiffsreise antreten. Als sie an Bord gehen, treffen sie auf Missionar
Deuble mit einer Reisegesellschaft, die ebenfalls aufdem Weg nach
Indien ist. Endlich am 5. November, mittags 12 Uhr, legt die
«Singapore» ab. Über ihre Mitreisenden schreibt Deborah:



234 Dagmar Konrad

«Herr Missionar Deuble hat sechs Fräulein bei sich, zwei eigene
Töchter, dann Frl. Hopfner, von welcher M. Pfleiderer einmal
schrieb, auch ein freundliches Geschöpf, Frl. Stählin aus Schorndorf

und noch zwei andere Frl., zwei Schwestern, die wieder zu
ihren Eltern zurückkehren.»

Den Schiffsalltag beschreibt sie so:

«Wir sind soviel als möglich aufdem Verdeck und sehen uns das

Schiffsleben an. [...] heute abend haben die Deublischen mit uns
verschiedene Lieder aus dem Dölker gesungen, es war mir eine

ganze Erquickung so mitten aufdem Meer Loblieder zu singen.
[...] Neben uns stand gestern ein Auswandererschiff, darin eine
Masse Leute, Kopf an Kopf. Wie die Platz zum Schlafen finden,
weiß ich nicht.»

In Neapel haben sie kurzen Aufenthalt und gehen an Land.

«Abends 8 Uhr kamen wir dort an. Schon lang vorher sahen wir
große Streifen Lichter, die uns die Nähe der Stadt meldeten. Die
Luft war kalt, weshalb wir im Mantel und Schal eingehüllt auf
dem Verdeck uns an dem schönen Anblick der Umgebung Neapels

ergötzten. [...] Wir machten uns bald auf den Weg ans Land
zu gehen, dort angekommen, wurden wir umringt von den
Kutschern und angeschrien von denselben. Wir gehen weiter, sie von
uns abweisend, diese aber fahren uns nach, beständig uns anschreiend,

wir sollten einsteigen.»

Die Stadt Messina beschreibt sie folgendermassen:

«Eine Masse Italiener in zerlumpten Kleidern standen in den
Sraßen, fast noch mehr als in Genua, auch ist der Schmutz in den
Straßen womöglich noch in größerem Maßstab zu finden, als in
Genua. Da und dort sah man einzelne Kirchgänger, was einem
wohlthat.»

Als die See rauher wird und das Schiff zu schwanken beginnt, stellt
sich die (Seekrankheit» bei allen ein.

«Heute den 29. November sahen wir gar kein Land mehr, den

ganzen Tag bedeckten Himmel. [...] in den Speisesaal konnte ich
mich gar nicht wagen, oben auf dem Verdeck konnte ich eher
durch eigenen Zwang etwas genießen.»



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 235

Weiter geht die Fahrt Richtung Port Said.

«Jetzt den 2. Dezember liegen wir im Suez-Kanal. Die Gegend
hier interessiert mich sehr, es ist so etwas ganz anderes als bisher.

[...] Wir sind Euch in der Zeit bereits um zweieinviertel Stunden
voraus. Ich lasse meine Uhr absichtlich auf Schweizer Zeit, den
Zeit-Unterschied zu beobachten.»

Die Fahrt durch den Suez-Kanal dauert mehrere Tage.

«Da man nur bei Tag im Canal fahren darf, mußten wir schon an
der zweiten Station halten und dort übernachten. Diese Stationen
bestehen nur aus einzelnen Häusern, wo jedesmal ein Beamter
wohnt, der den vorüberfahrenden Schiffen meldet, ob sie weiter
dürfen und nicht etwa wegen Begegnung eines anderen Schiffes

warten müssen.»

Auf dieser Fahrt ärgert sich Deborah über die lebenslustigen
mitreisenden Engländer.

«Abends nach dem Dinner wird oben auf das Verdeck das Pianino
hinaufgetragen und nun fing eine Tanzmusik an und die Engländer

wußten sich einen rechten Tanzabend daraus zu machen. Die
zwei Fräulein Hannak wollten sie auch dazu, aber als es Missionar
Deuble bestimmt ablehnte, wagten sie nicht mehr weiter zu
fragen. Wir konnten nirgends anders hin aus dem Weg gehen, als

hinunter in den Salon, wo wir aber das beständige Hüpfen über
uns hatten.»

Die Abende der Missionsgesellschaft sehen so aus:

«Abends vor dem Schlafengehen sangen wir nochmals
gemeinschaftlich einige Lieder und lasen noch eine Predigt. [...] Mit der
Gesellschaft des H. Deuble befreunden wir uns sehr, wir gehören
ganz zueinander, sind wie eine Familie miteinander.»

Indem sich die Missionsgeseüschaft sozusagen (von der Welt abwendet

und Frieden im (religiösen Beisammensein) sucht, demonstriert
sie das pietistische Abgrenzungsbestreben.

Unterdessen steht Mark weiter in Briefkontakt mit Deborahs
Eltern. Das Hauptthema ist natürlich Deborah, die sie in Gedanken
auf ihrer Reise begleiten.

«Wie oft werden sich in diesen Tagen unsere Gedanken und
Gebete auf der Singapore begegnen.»



236 Dagmar Konrad

Die anderen Gedanken gelten der bevorstehenden Hochzeit, die am
3. Januar 1882 stattfinden soll. Mark denkt schon an die Vorbereitungen

für die Feier. Sie soll, ganz nach (pietistischen Massstäben>,
sehr einfach gehalten werden.

«Was Du schreibst über mögliche Einfachheit bei der Hochzeit,
so ist das auch mein Wunsch, und ich will tun, was ich kann,
damit es einfach hergehe. Ich habe Bruder Gräter gebeten die
Hochzeitsrede zu halten.»

Der letzte Teil der Reise beginnt. Am 13. Dezember erreicht
Deborah Aden. Von hier geht es weiter nach Bombay, wieder eine
sehr stürmische Überfahrt.

«Vier bis fünf Tage haben wir nun das Vergnügen beständig auf
und ab geschaukelt zu werden und zwar der Länge nach, daß also
einmal der Kopf und einmal der Schwanz des Schiffes in der
Höhe war. [...] Ich fühlte mich einige Tage gar nicht wohl, mußte
jedoch nur einmal Tribut bezahlen!»

In Bombay steigen sie auf die «Madura» um, ein Schiff, das sie nach

Mangalore bringen wird.

«Da sind wir nun auf dem Küsten-Steamer, der uns an den Ort
unserer Bestimmung bringen soll, der letzte Theil unserer Reise
ist vor uns und bald dürfen wir, so Gott will, mit Loben und Danken

auch auf diese zurücksehen, wie wir es jetzt tun, auch im
Hinblick auf die viereinhalb Wochen, die hinter uns liegen. 26
Tage haben wir nun aufdem Wasser zugebracht und freuen uns,
daß es nur noch drei bis vier solche sind.»

Über Bombay schreibt sie:

«Ich bin nun so verwundert über das Vielerlei, das sich einem hier
in dieser Stadt entwirft. Schöne breite, bequeme Straßen, die
schönsten Häuser und Läden, kurz alles, was man will, von den
feinsten english ladies and gentlemen bis zu den einfachsten und
ärmsten Hindus, Pferdeeisenbahnen, Droschken, Ochsenwagen
und was man noch alles will. Wenn ich diese Hindu - Männer
und — Frauen ansehe, so ist mirs fast, als sehe ich alte Bekannte, es

will mir gar nichts Neues sein. Wie wirds nur vollends in Mangalore

sein?»



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 237

Am Ziel

Mark hat über ein Telegramm aus Bombay die ungefähre
Ankunftszeit Deborahs erfahren. Seine Gefühle beschreibt er in
einem Brief an ihre Eltern so:

«Nun darf es ja allerdings nur noch um Stunden gehen, so sind wir
beieinander. [...] O, wie schnell wirds jetzt noch gehen, ich kann
nicht aussprechen, wie ich mich auf die Begrüßungsstunde freue.»

Am 24. Dezember 1881 kommt Deborah wohlbehalten nach
einer zweimonatigen Reise in Mangalore an und begegnet zum
ersten Mal ihrem zukünftigen Ehemann Mark.

«Und nun war auch die Stunde gekommen, in der mein lieber
Mark und ich einander sehen und begegnen durften. Also hats

gerade noch auf den Weihnachtsabend gereicht, und denkt, zu
unserer Freude sind Eure l.[ieben] Briefe vom 1. Dezember
gerade noch an jenem Abend eingetroffen. Habt vielen Dank für
diesen lieben Gruß zum Empfang im neuen Heimatland. Ach,
wenn Ihr nur hättet sehen und miterleben können, liebe Eltern,
wie wir so vergnügt, fröhlich und dankbar unter dem strahlenden
Weihnachtsbaum gestanden sind.»

Marks Beschreibung der ersten Begegnung fällt etwas enthusiastischer

aus:

«[...] bis endlich das Vadi die Balmattha heraufkam und Carl Pflei-
der mich in meiner Stube abholte in ihr Haus, wo die 1. Deborah
aufmich wartete. Wie mirs ums Herz war, als der sehnlich erwartete

Augenblick der Begrüßung endlich gekommen war, kann ich
nicht sagen, genug, mein Herz war voll Freude und Dank gegen
unseren Herrn und Heiland, der uns so freundlich geführt hat und
alles so wohl gemacht, ja lobe den Herrn, meine Seele! Am
gleichen Abend standen wir dann gemeinsam Hand in Hand unter
dem Christbaum, es war so schön!»



238 Dagmar Konrad

^^^a -

P
.,V-<

mÊ

Deborah und Mark Hoch mit ihren Kindern
Dorle (r.), Else (m.), Tliilde (r. u.) und Hedwig /1. u.). (undatiert)

Jf\*VJÀ i*»;

¦*.¦$<&<
•¦döuv ¦*.,"- ';,

1H55. EE sitae W Ä
Ihre Hochzeitskirche in Indien. Die Hauptkirche der Basler Mision
in Balmattha, Mangalore.



Missionsbräute - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 239

Hochzeit

Deborah schreibt am 6. Januar 1882 den ersten Brief nach ihrer
Hochzeit an die Eltern:

«Und als dann um 9 Uhr das Kirchenglöcklein das Zeichen gab,
da fuhren wir miteinander in Eurem Ochsenwagen zur Kirche,
um uns den Segen Gottes zu unserem Bunde zu erflehen. Zum
Anfang des Gottesdienstes sangen wir Nr. 23 im Basler Gesangbuch.

«Meinem Jesum laß ich nicht, ach was wollt ich Besseres
haben etc.» [...] Bruder Maurer sprach nun über den von uns
gewählten Text [...] Ach -wie schön wäre es gewesen, wenn Ihr
auch hättet dabei sein können [..] Bis wir aus der Kirche heimkamen,

hatten die Seminaristen den Eingang im vorderen Gärtchen
decoriert, sowie drüben meines lieben Marks Zimmer. Hier
wurde die Veranda schon den Tag vorher bekränzt mit
Palmzweigen. Nach dem Frühstück liefen noch einige Geschenke von
den hiesigen Geschwistern ein. Nach einem stillen, ruhigen
Stündchen wurden wir ins Seminar gerufen. Sie haben nämlich auch
etwas extra auf diesen Tag bekommen und luden uns ein, davon
zu versuchen. Nach Beendigung ihrer Mahlzeit sangen sie: «Lobe
den Herrn» und nachdem mein l.fieber] Mark eine kurze Ansprache

an sie gehalten, stimmten sie den 121. Psalm an. - Den Mittag

konnten wir in der Stille für uns sein, was uns beiden lieb war.
Um so netter wars dann abends den gesamten Geschwisterkreis
hier zu haben. So waren wir im Ganzen 22 Personen. Am Ende
des Tages sangen wir noch gemeinschaftlich «Lobe den Herrn»,
und nachdem Bruder Ritter noch Andacht gehalten, entfernten
sich unsere lieben Gäste. Wie schnell ist so ein Tag, den man lange
m Aussicht hat, auch hinter uns, der l.fiebe] Heiland lasse ihn uns
zu einem Segenstag werden und bleiben.»

Mark fügt dieser ausführlichen Schilderung des Hochzeitstages
noch einige Zeilen hinzu:

«O, wenn Ihr nur auch in unser Stübchen, in unser Glück
hineinsehen könntet. [...] Und es ist wahr, wir dürfen alle Tage aufs

Neue erfahren und haben alle Tage bis jetzt erfahren, daß Er bei
uns ist und sind miteinander recht glücklich und selig darüber, daß

Er uns zusammengeführt hat.»

Hier endet für uns Deborahs und Marks Geschichte. Ob dieser
(Zustand) anhielt oder nicht, können wir nicht beurteilen. Deborah
und Mark Hoch verbrachten zusammen 19 Jahre in Indien. Sie
bekamen sieben Kinder. 1899 kehrten sie nach Basel zurück.



240 Dagmar Konrad

Nachstehendes Gedicht wurde dem Brautpaar von einem
anwesenden Freund, vermutlich Missionar Digel, zur Hochzeit gewidmet.

«Zur Hochzeit in Indien, Mangalore
Den lieben Neuvermählten
Markus Hoch, ausserordentlicher Lehrer an der hohen Schule in
Mangalore, Sohn des Weiland Wilhelm Hoch, Missionar und
Lehrer an der englischen Schule dahier und seiner lieben Braut
Deborah Pfleiderer, Tochter des dahier gewesenen General- und
anderen Agenten Gottlob Pfleiderer gegenwärtig in Basel.

Zum 3. Januar 1882
Deborah saß einst unter Palmen, in Israel als Richterin
Sie sangjehova ihre Psalmen, war ja zugleich auch Sängerin.
Deborah sitzt auch unter Palmen, bei uns heut in dem Hochzeitkleid,

auch sie singt fröhlich ihre Psalmen, Deborah hat heut Hohe Zeit.
Und Markus unser Schulinspektor, Hoch schlägt sein Herz, hell
glänzt sein Stern,
Ein Ehmann will er heute werden, nach altem Brauch, wir glau-
bens gern.
Wie das so kam will ich Euch sagen,
doch müßt Geduld Ihr mit mir haben.
Gspässig, sagt er, so allein, will ich jetzt nicht länger sein,
schau ich mich in meinem Zimmer um, s hat keine Art, steht alles

krumm,
man siehts, fehlt eine Frauenhand, die ailles sauber ordnen kann.
Wenns draußen abends dunkel wird, sitz ich allein bei meinem
Licht,
geht niemand bei mir ein und aus, als Munda, Knecht vom
Nachbarhaus.

Kommt dann das Kopfweh noch dazu, und lässt mir Tag und
Nacht nicht Ruh,
so sollt ich wieder jemand haben, der mir die Last könnt helfen
tragen.
Das alles hab ich überlegt, so ganz im Stillen ausgeheckt,
und gspässig wärs, wenn sich für mich nicht auch ein Bräutlein
fände sich.
Geboren bin ich hier im Land, drum mit den Sitten wohl
bekannt.
Leicht hat mans in der Mission, ein Brief genügt in der Regel
schon.
Das hat vor mehr als 30 Jahren, mein Vater selig schon erfahren.



Missionsbräutc - Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 241

Darüber hab ich nachgedacht und es ihm schließlich nachgemacht,

hab es auch wirklich gut getroffen, ich hätt es nicht gewagt zu
hoffen,
denn schon in jungen Jahren, ist meine Braut mir nachgefahren.
Zuerst von hier ins Schweizerland und jetzt von dort ins Heidenland.

So sind wir wieder wo wir waren, vor 20, 25 Jahren
und dienen der Mission, als zweite Generation.
Du liebe Braut hast viel voraus vor vielen, denn die Eltern zhaus,
sie gehen in Gedanken mit, begleiten Euch auf Schritt und Tritt,
sie sehen Euch knien als Ehepaar zusammen vor dem Traualtar.
Der Ort, an dem ihr heut getraut, hat ja Dein Vater selbst erbaut.
Zieht Ihr in Eure Wohnung ein, sie kehren sicher bei Euch ein,
begleiten Euch mit ihrem Segen, auch fernerhin auf allen Wegen.
Wo Eure Eltern einst getragen des Tages Last und seine Plagen,
wo sie in Freude, wie im Leid für ihren Herrn gekämpft im Streit,
da wo sie reichlich guten Samen gesät in Ihres Heilands Namen,
da tretet Ihr im Herrn vereint, nun heut in ihre Arbeit ein.
Auch haben heute wir gehört, daß Jesus selber mit Euch geht,
daß er bei Euch bleib alle Tage, Euch leit und führe bis zum Grabe.
Und haben wir alle Welt überwunden, im Glauben die selige
Ruhe
gefunden,
dann stimmen wir auch in das neue Lied ein, wie herrlich wirds
klingen, wie schön wirds dort sein.
Ein Freund des Bräutigams und der Braut, Th. Digel.»

*Dem Aufsatz liegt die gleichnamige Dissertation «Missionsbräute - Pietistinnen
des 19. Jahrhunderts in der Basler Mission» (Waxmann, Münster 2001) zu Grunde.

Dr. Dagmar Konrad
Hagellocherweg 63
D-72070 Tübingen

Abbildungsnachweis

Privatbesitz Schwäble, Esslingen


	Missionsbräute : Pietistinnen des 19. Jahrhunderts in der Basler Mission

