Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 101 (2001)

Artikel: Missionsbraute : Pietistinnen des 19. Jahrhunderts in der Basler
Mission

Autor: Konrad, Dagmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118441

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts
in der Basler Mission

von

Dagmar Konrad

Aus der Ferne — Aus der Nihe: Vorbemerkungen

Neugier und Begegnung

«Da stiegen dann immer zweierlei Gefiithle in mir auf: Auf der
einen Seite, das Heimweh nach der alten Heimat — und auf der
anderen Seite, die Sehnsucht nach Afrika zu dem nie gesehenen,
aber dennoch geliebten Briutigam.»'

Diese Worte notiert Christiane Burckhardt aus Méttlingen 1m
Jahre 1867 in ihr Tagebuch, wihrend sie sich, fern der Heimat, auf
dem Schiff, das sie dem Briutigam immer niherbringt, befindet.

Ferne und Nihe, Fremdes und Vertrautes: das waren lebensbe-
stimmende Motive der «Missionsbriute». Und eben dies bestimmte
auch mein Interesse an ithnen.

Weder im Protestantismus beheimatet, noch mit spezifischen For-
men pietistischer Religiositit vertraut, begab ich mich auf ein mir
unbekanntes Terrain. Aus der historischen sowie gedanklichen Ferne
— der Fremde in gewissem Sinne — versuchte ich eine Anniherung.
In einem langsamen Prozess des Verstehens erkundete ich die mur
anfinglich fremde Vorstellungs- und Gedankenwelt der historischen
Personen. Der fremde, gleichsam ethnologische Blick, den ich auf
die Missionsbriute warf, ermoglichte es mir, das Fremde 1im Eigenen
und das Eigene im Fremden zu entdecken.

Die Spuren, die die Frauen hinterliessen, waren Briefe und Tage-
biicher, die mir einen Einblick in ithr Leben vermittelten. Durch die
Lektiire dieser Briefe und Tagebiicher kamen sie mir nahe, wurden
zu meinen (Wegbegleiterinner», wie ich umgekehrt ithre Wege aus
der historischen Retrospektive verfolgte. Thre Spuren fithrten mich
im tibertragenen Sinne ins (wiirttembergische nahe Dorf> und in die
aussereuropiische Ferne, nach Indien, Afrika und China — das erstere
ein Forschungsfeld der Volkskunde, das letztere Arbeitsfeld der Eth-
nologie. Die Antithesen Nihe und Ferne zwangen somit zu einer
Synthese von volkskundlichem Blick auf das Ferne und ethnologi-

'Archiv der Basler Mission (im folgenden ABM): TB Christiane Burckhardt, S.
35.



176 Dagmar Konrad

schem Blick auf das Nahe. Das Ferne kam mir niher, das Nahe
riickte ein wenig in die Ferne. Nicht die Nihe, sondern die Distanz
zum Thema weckte meine Neugier.

Durch die Lektiire der «Gerlinger Heimatblitter in denen Bio-
graphien pietistischer Handwerker- und Bauernséhne aus Gerlingen
geschildert wurden, die in Basel in der 1815 gegriindeten Basler Mis-
sion eine Ausbildung zum Missionar absolviert hatten und daraufhin
nach Ubersee gereist waren, wurde ich auf das Phinomen der soge-
nannten «Missionsbriute» aufmerksam.

Dreh- und Angelpunkt war die Heiratsordnung der Basler Mis-
sion, die das Heiraten von Missionaren und auch die Brautsuche bis
ins kleinste regelte. Das Procedere — von der Heiratserlaubnis, die die
Missionare von Ubersee aus bei dem obersten Leitungsgremium der
Basler Mission einholen mussten, bis hin zur Suche nach einer pas-
senden Braut, sowie die nachfolgende Uberpriifung derselben durch
die Mission — lief immer nach einem gewissen Schema ab. Die Reise
der Briute ins Missionsgebiet unterlag ebenfalls gewissen Konstan-
ten, auch das neue Leben im fremden Land gestaltete sich dhnlich,
unabhingig davon, ob sich die Frauen in Afrika, China oder Indien

befanden.

Bilder: Vorher — Nachher

«Wir alle haben und brauchen Bilder — das sind unsere jeweils
eigenen alschen> und «wahren> Bilder. In jedem Falle aber sind es je
historisch geprigte, vermittelte Bilder.»’

Als die Missionsbriute in mein Blickfeld riickten, hatte auch ich
vermeintlich eindeutige und klare Bilder, zusammengesetzt aus Ver-
satzstiicken verschiedenster Quellen, vor Augen. Dem Bild des rast-
losen Missionars, des Seelenfingers im Auftrag des Herrno, der — die
Bibel in der Hand, das Wort Gottes auf den Lippen — durch die
Wildnis streift, um die <heidnischen Seelen» vor der Verdammnis zu
retten, stellte ich ein weibliches Pendant zur Seite: eine Mischung
aus religioser Fanatikerin und glithender Vertechterin moralisch ein-
wandfreier Lebensweise. Literatur, dic das einseitige Bild der Mis-
sionarsfrau als bornierter Eurozentrikerin zeichnet, die aussereuro-
pdischen Frauen ein westliches Frauenideal aufzuzwingen versucht
und dadurch zu deren Unterdriickerin wird, verstirkte und besti-
tigte die bereits vorhandenen Vorstellungen. Mein Bild der Frauen

*Christel Kohle-Hezinger: Dortbilder, Dorfmythen, Dorfrealititen. In: Pro

Regio. Zeitschrift fiir Provinzarbeit und eigenstindige Regionalentwicklung.
1071992, 8. 30.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 177

wie Minner gleichermassen war ein Konstrukt — entstanden aus Kli-
schees, Vorurteilen und medienvermittelten Stereotypen.

Gleichzeitig stellte sich bei mir auch eine gewisse Faszination ein,
da es sich um Frauen handelte, die einen Teil ihres Lebens in fernen
Lindern verbracht und Grenzen tiberschritten hatten, in einer Zeit,
in der der Grenzstein des Heimatdorfes gewéhnlich die Linie mar-
kierte, die den Erfahrungshorizont darstellte. In Kontrast zu diesem
positiv besetzten Bild der Missionarsfrau als «grenzenloser Pionierin
stand die empo6rende und betroffenmachende Vorstellung, dass sie
verheiratet worden war — gegen thren Willen’.

Das Bild eines religios motivierten und von der Missionsgesell-
schaft organisierten Frauenhandels dringte sich mir auf.

Diese Bilder hielten einer genaueren Uberpriifung nicht stand;
beispielsweise ist die Hypothese eines organisierten Frauenhandels
eine Interpretation aus heutiger Sicht, die auf den spezifischen histo-
rischen Kontext nicht tibertragbar ist.

So glich das Hinterfragen der Klischees durch die Auswertung
von Primirquellen wie Tagebiichern, Briefen und Reiseberichten
der Missionsbriute, sowie offiziellen Dokumenten aus dem Archiv
der Basler Mission, einer archiologischen Grabung, bei der Schicht
um Schicht freigelegt werden konnte, wobei allmihlich ein viel-
schichtiges Bild zu Tage trat. Es bestand aus vielen einzelnen, sich
aufeinander beziehenden und zusammengeh&renden Mosaiksteinen.,
Diese Bildelemente in ihrer Vielfalt und Komplexitit, in ihren Bre-
chungen und Spiegelungen unter verschiedenen Blickwinkeln zu
betrachten, sollte zu einem Leitprinzip der Untersuchung werden.

Das Leitunngsgremium und die Missionare — Mannersache

«Missionsbriute»* waren diejenigen Frauen, die seit den 50er Jah-
ren des 19. Jahrhunderts von der Basler Mission ausgesucht oder von
Missionaren vorgeschlagen wurden, um in den sogenannten «Hei-

‘Dies war meine Vermutung. Vorannahmen dieser Art lassen sich tibngens auch
beil den heutigen Mitarbeiterinnen der Basler Mission finden, wie sich anlisslich
eines Workshops in der Basler Mission herausstellte.

‘Begrifte wie Missionsbraut, Heidenlinder, Gehilfin, Missionsfamilie, Bruder,
Schwester, Geschwister, Missionskind sind missionsinterne, teilweise ideologisch
geprigte Begriffe, gehoren zum Idiolekt der Mission, die eigentlich stets in irgend-
einer Form aus dem Fliesstext abgehoben werden miissten. Bedingt durch die Hiu-
figkeit des Auftretens der Begriffe wird aus Griinden der Lesbarkeit aber auf eine
standige, typographische Hervorhebung verzichtet. Eine Ausnahme hierbei bildet
allerdings das Wortfeld «Heiden». Ebenso sind religiés geprigte Formulierungen,
wie «Weinberg des Herrn», «Reich Gottes», «<Ruf Gottes» etc. von dieser Regelung
ausgenommen. Zitate aus Pnmirquellen sind im Text eingertickt.



178 Dagmar Konrad

denlinder» Indien, Afrika und China einen Missionar zu heiraten
und danach ihre Pflicht als «Gehilfin» des Mannes zu erfiillen. Sie
stammten vorwiegend aus dem Woiirttemberger und Schweizer
Raum.

Christliche, im Falle der Basler Mission pietistische’ Gesinnung
wurde vorausgesetzt. In der Regel schlugen die Missionare mehrere
in Frage kommende Frauen vor. Die Engmaschigkeit des pietisti-
schen Netzwerkes war fiir die Missionare hier von Vorteil. Man
wusste, welche Tochter der «Briider» zu Hause 1m heiratsfihigen
Alter sein miisste. Man horte durch «Missionsfreunde» von ledigen
Frauen, manchmal gaben auch die Eltern in Briefen Tips oder wie-
sen auf bestimmte Frauen hin®. Oft hatten die Missionare auch schon
vor threr Ausreise inoffiziell die <Augen offen gehalten. Gewdhnlich
kannten die Frauen den Mann, den sie heiraten sollten, nicht per-
sonlich, hatten ausser einer Fotografie, nebst einigen wenigen Brie-
fen, keine genauere Vorstellung von threm <Zukiinftigen>. Unter der
Obhut mitreisender Missionsleute oder zusammen mit anderen Mis-
sionsbriuten traten sie eine wochenlange, oft beschwerliche und
abenteuerliche Reise an, um an der Seite eines fremden Mannes am
«Ort ihrer Bestimmungy in einem fremden Land ein neues Leben zu
beginnen und das «Werk des Herrn» voranzutreiben. Diese Art des
«Verheiratetwerdens fusste aut dem sogenannten Verlobungspara-
graphen’ der Basler Mission, einer Verordnung, die die «persénli-

*Der Autorin ist klar, dass der Ausdruck «pietistisch> eine relativ unscharfe und
weitgreifende Begrifflichkeit darstellt, zumal er im historischen Kontext nicht selbs-
treferentiell ist, da sich die Pietisteny in den Primirquellen so gut wie nie als solche
bezeichnen. Ich verwende diesen Begnft als Umschreibung fiir die spezifische
soziale und kulturelle Prigung und alltagsstrukeurierende Denk- und Weltsiche der
historischen Personen. Er stellt somit einen Oberbegnift ohne im Detail zu unter-
scheiden dar, der fiir eine bestimmte Denkungsart, Weltsicht und Einstellung steht.

"Vgl. dagegen Simone Prodolhet: Wider die Schamlosigkeit und das Elend der
heidnischen Weiber. Die Basler Frauenmission und der Export des curopiischen
Frauenideals in die Kolonien. Ziirich 1987, S. 30 f. Fiir die Behauptung, dass die
Basler Mission 1n einschligigen Missionszeitschriften Inserate aufgegeben habe, in
denen fiir Missionsbriute geworben wurde, fanden sich in dem von mir gesichte-
ten Material keinerlei Hinweise. Ein derartiges Handeln wiirde im tbrigen auch
dem Selbstverstindnis der Basler Mission widersprochen haben, die sich niche als
Heiratsvermittlung sehen konnte und wollte. Es finden sich auch keinerler Doku-
mente, 1n denen sich Frauen auf diese angeblichen Inserate meldeten und sich der
Mission als Briute fiir die Missionare anboten.

"Die Heiratsordnung wurde als Verlobungsparagraph bezeichnet, weil die Ver-
lobung quasi mit der Heirat gleichzusetzen war, indem beide Teile eine bindende
Verpflichtung eingingen. Die Bedeutung der Verlobung ist hier eng mit der Vor-
stellung der Eheschliessung nach altem deutschen Recht verkntipft. «Bis zur Ein-
fiihrung der obligatorischen Zivilehe 1875 galt in Wiirttemberg die Bestimmung
aus dem Religionsedikt von 1806, wonach zur Rechtsgiiltigkeit einer jeden Ehe die



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 179

chen Belange», worunter die Heiratswiinsche der Missionare ver-
standen wurden, bis ins kleinste regelte und reglementierte.

So durften die Missionare erst, nachdem sie bereits zwei Jahre in
threm jeweiligen Missionsgebiet gelebt und gearbeitet, sich also
bewihrt hatten, an die Basler Mission eine «Bitte um Heiratser-
laubnis» richten. Wurde diese von der obersten Leitung — dem soge-
nannten Komitee — gewihrt, konnten sie von sich aus eine Frau vor-
schlagen. War dies nicht méglich, weil sie aufgrund ihres Abge-
schnittenseins von der Heimav keinerlei Kontakte zu Frauen hatten,
trat die Mission in ihre eher ungeliebte Rolle als Heiratsvermittlerin
ein und suchte in geeigneten, das heisst christlichen Familien nach
heiratstihigen, nicht immer heiratswilligen T6chtern.

Bis zu diesem Zeitpunkt wussten die Frauen von nichts, weder
davon, dass sie diberpriift worden waren, noch, wer sie sich zur
zukiinftigen Ehefrau auserkoren hatte. Uber alle Frauen wurden
zuerst Erkundigungen eingezogen®. Fielen diese Beurteilungen giin-
stig aus, das heisst, erfiillten sie die von der Basler Mission aufgestell-
ten Kriterien fiir eine zukiinftige Missionarsfrau, wurde den Missio-
naren die Bitte um Heiratserlaubnis gewihrt und an die betreftende
Familie, beziehungsweise den Vater der jeweiligen Frau, entweder
durch den Missionar selbst, dessen Eltern oder im Namen der Mis-
sion, eine Heiratsanfrage gerichtet. Dennoch ahnten manche Frauen
etwas, vor allem dann, wenn die Familie engeren Kontakt zur Bas-

Einsegnung durch den Geistlichen gehorte. [...] Urspriinglich war die Ehe-
schlieBung im alten deutschen Recht ein weltlicher Akt, fiir dessen rechtliche Giil-
tigkeit gleichgiiltig war, ob ithm eine kirchliche Handlung folgte oder nicht. Diese
alte Form der EheschlieBung bestand aus zwei (zeitlich auseinanderliegenden)
Akten, der Verlobung und der Trauung. Verlobung war der Vertrag, in dem sich
der Briutigam verpflichtete, die Braut heimzufiihren, sie als Ehefrau anzunehmen
und einen vereinbarten Brautpreis zu zahlen. Im Gegenzug verpflichtete sich der
Vater oder Vormund der Braut, die Braut und die Gewalt {iber die Braut dem Briu-
tigam zu {ibertragen. Dieser Vertrag, das ist die «Verlobung», wurde vollzogen durch
die symbolische Zahlung des Kaufpreises einerseits, und durch die Ubergabe der
Braut, die Trauung andererseits. Die Trauung wurde durch den Vater der Braut
vollzogen, ist urspriinglich kein kirchlicher, sondern weltlicher Begriff, im Sinne
von anvertrauen, auf Treue iibergeben [...].» Zit. nach: Werner Unseld: Verliebt,
verlobt, verheiratet. Liebe, Hochzeit, Ehe und Sexualitit in lindlichen Verhiltnis-
sen. Freilichtmuseum Neuhausen ob Eck. Kleine Schriften 7. Tuttlingen 1991, S.
8. Ders. «Die Weiber seien unterthon ihren Minnern». 1997, S. 37-45.

*Die dnformanten>, das heisst diejenigen, die der Basler Mission Auskunft iiber
die vorgeschlagenen Frauen erteilten, waren meist Personen, die sich im niheren
Umfeld der Frauen bewegten und auch die familidren Verhiltnisse kannten. Denn
nicht nur die Frauen selbst wurden beurteilt, sondern auch ihre Herkunft. Waren
die Familien im pietistischen dnner circle> verwurzelt, war es fiir die Mission ein
leichtes, Auskunftswillige zu finden. Das konnten, ebenso wie der Ortspfarrer oder
ehemalige Lehrer der Frauen, auch «Stundenleute» sein.



180 Dagmar Konrad

ler Mission hatte, zu den sogenannten Missionsfreunden/Unterstiit-
zern gehorte oder die Frauen selbst die Prvatversammlungen
besuchten, in denen unter anderem die neuesten Nachrichten aus
der Mission vorgetragen und diskutiert wurden. Dann lag es nahe,
dass irgendwann solche Anfragen an sie gerichtet werden wiirden.
Trotzdem «rab es die meisten {iberraschend und unvorbereitet.

Entschieden sie sich dafiir abzulehnen, war fiir sie die Sache fiirs
erste erledigb. Weitere Anfragen konnten dennoch erfolgen. Ent-
schloss sich eine Frau qga» zu sagen, hatte sie einen Lebenslauf einzu-
reichen und einen Hebammenkurs zu absolvieren’. Oft lagen zwi-
schen einer Anfrage und dem Zeitpunkt der endgiiltigen Ausreise
nur wenige Wochen oder Monate, so dass die praktischen Vorberei-
tungen, von der Anschaffung der vorgeschriebenen «Ausriistung fiir
eine Missionarsfrau» bis hin zur Erledigung simtlicher Formalititen,
nur wenig Zeit in Anspruch nehmen durften. Hinzu kamen in der
Regel zahlreiche Abschiedsbesuche, die gemacht werden mussten.
Viele ihrer Verwandten, Freunde und Bekannten sollten die Frauen
nie wiedersehen, da Angestellte 1m Dienst der Basler Mission (wo
runter die Frauen ab dem Zeitpunkt ihrer Zusage auch fielen) oft erst
nach zehn Jahren den ersten Heimaturlaub erhielten.

Dieses Sich in den Dienst der Mission Stellen» signalisiert auch
der Begnift der «Missionsbraut» — 1m Gegensatz dazu, was der Begrift
der «Missionarsbraut» 1implizieren wiirde. Sie heiratet also 1n erster
Linie nicht den Missionar, sondern «in die Mission».

Erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts wurden die Frauen vor threr
Abreise in threr Heimatgemeinde eingesegnet, das heisst im Rahmen
eines Gottesdienstes offiziell in den Dienst der Basler Mission aufge-
nommen und von dieser fiir die «Arbeit im Weinberg des Herrn»
ausgesandt. Wihrend die Missionsbriute ithrem meuen Leben ent-
gegenreisten — die Reise dauerte mehrere Wochen und war auch

"In den Anfangsjahren der Basler Mission waren diese Lebensliufe cher uniib-
lich. Ab 1890 hiufen sic sich, obwohl sie erst ab 1928 offiziell eingereicht werden
mussten. Hier wurde vor allem auf die Darstellung des «inneren Werdegangs» Wert
gelegt. — Den Hebammenkurs sollten nach Inspektor Ochler alle Briute absolvie-
ren, damit sie notfalls einer anderen Missionarsfrau zur Seite stehen konnten. Aus-
serdem wurde die Méglichkeit der Hilfe bei einheimischen Frauen ins Auge gefasst.
Auf diese Art und Weise sollten Missionarsfrauen den Kontakt zu «Heidenfrauen»
aufbauen, um von der ¢praktischen Liebestitigkeiv zur seelisch-geistlichen» tiberge-
hen zu kénnen. Frauen sollten Frauen missionieren. Fraglich ist, ob einheimische
Frauen iiberhaupt europiische Hebammen benétigten, da sie wohl ihre eigenen
Geburtshelferinnen hatten.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 181

nicht ungefihrlich — traten ihre ithnen unbekannten zukiinftigen
Eheminner die Vorbereitungen fiir die Hochzeit.

Diese sollte in der Regel zwei Wochen nach Ankunft der Braut
stattfinden. Die kurze Zeitspanne zwischen Ankunft und Hochzeit
sollte dem gegenseitigen Kennenlernen dienen. Sie war auch die
Frist fiir einen eventuellen Riickzug des gegebenen Ja-Worts, was
allerdings sehr selten vorkam. Im allgemeinen waren mit der
Ankunft der Braut «die Weichen gestellb. Es musste schon etwas sehr
Schwerwiegendes vorgefallen sein und erforderte dariiber hinaus
von den Frauen sehr viel Mut, eine einmal getroffene Entscheidung
wieder riickgingig zu machen. Die Hochzeit selbst fand meist im
Kreis anderer Missionsleute, die von nahegelegenen Missionsstatio-
nen kamen, statt'.

Von einer Hochzeitsreise oder einer «Verschnaufpauser konnte
meist keine Rede sein. Am nichsten Tag ging fiir den Missionar das
Leben seinen gewohnten Gang und die frischgebackene Missionars-
frau passte sich diesem an, denn Ziel und Zweck der neuen Verbin-
dung war das gemeinsame Streben nach Hoherem, war die «Bekeh-
rung der Heiden» und der Aufbau einer christlichen Gemeinschatft.

«Die Comitee» — Basel vom Feinsten

Wenn wir uns die personelle und soziale Struktur der Zusam-
mensetzung des Komitees im 19. Jahrhundert genauer betrachten,
fillt auf, dass die Mehrheit der Mitglieder zum Basler «Patriziat»
gehorte. Sie stammte aus den idltesten Basler Familien, ithre Spuren
lassen sich teilweise bis ins 16. Jahrhundert zuritickverfolgen. Namen
wie Bernouilli, Preiswerk, La Roche sind auch heute noch ein
Begnft. Diese Kaufmanns-, Bankiers- und Unternehmerfamilien
hatten tiber Generationen wirtschaftlichen und politischen Einfluss
in der Stadt Basel. Hier liefen die Fiden der Macht zusammen — also
einerseits Reichtum und damit verbundener Einfluss und Macht,
andererseits aber eine wohl auch ernst gemeinte pietistische From-
migkeit. Philipp Sarasin'' geht davon aus, dass diese Frommugkeit,

“Vormuttags wurde der eigentliche Hochzeitsgottesdienst abgehalten, abends
war eine einfache kleine Feier angesagt. Das Brautpaar erhielt einfache Geschenke,
es gab ein einfaches Essen, anschliessend betete die Hochzeitsgesellschaft und sang
religivse Lieder. Dies war die Idealvorstellung einer pietistischen Hochzeitsfeier.
Nicht selten wurde der bescheidene Rahmen aber gesprengt, zumindest was das
«cinfache Essen» anbelangte.

"Philipp Sarasin: Stadt der Biirger. Struktureller Wandel und biirgerliche
Lebenswelt Basel 1870-1900. Basel und Frankfurt a. M. 1990, S. 138 f.



182 Dagmar Konrad

ausgedriickt 1im kantativen Engagement, nicht nur, aber auch dazu
diente, das schlechte Gewissen angesichts der verarmten Masse der
Arbeiter und Emigranten zu beruhigen, und dadurch ein gewisser
kathartischer Effekt angestrebt wurde. Dennoch sollte die Ernsthaf-
tigkeit des Engagements nicht einfach in Abrede gestellt werden. Es
ist durchaus plausibel, dass dem auch ein echtes Anliegen zugrunde
lag, zumal die Titigkeit im Komitee ehrenamtlich war, ja einige
Mitglieder unterstiitzten die Basler Mission auch finanziell, und alle
opferten einen Gutteil ihrer Freizeit'.

Oft hatten engere Familienmitglieder verschiedenartigste Amter
innerhalb der Mission inne. Die Ehefrauen der Komiteemitglieder
beschiftigten sich beispielsweise im sogenannten Haushaltungsver-
ein, der sich mit den hiuslichen Angelegenheiten innerhalb des Mis-
sionshauses befasste. Uberhaupt war Engagement in karitativen
Bereichen fiir Frauen des gehobenen Biirgertums durchaus ange-
messen und {iblich, es wurde geradezu erwartet. Wihrend die Min-
ner also eher in Entscheidungsgremien vertreten waren, fanden ihre
Frauen «die Erfiilllung in der praktischen Cartas"”. Die To&chter
unterrichteten teilweise im Midchen- oder Knabenhaus. Die S6hne
oder Neften waren Lehrer im Missionsseminar, im Knabenhaus,
Mitglied in der Kindererzichungskommission oder im Komitee
titig. Dies konnte einerseits als Amterhiufung und Nepotismus
angeschen werden, andererseits als Beweis fiir die Autontit des
Vaters 1n seiner Rolle als Familienoberhaupt, und sein Bemiihen,
auch die restliche Familie ernsthaft in den Prozess der «praxis pieta-
tis» miteinzubeziehen. Innerhalb des Komitees bestanden daher
ebenfalls vielfach verwandschaftliche Bindungen. Familiennamen
wie Preiswerk-Burckhardt, Preiswerk-Lindner, Preiswerk-Imhoft
oder La Roche-Bernoulli, Le Grand-La Roche, Lachenal- La
Roche oder Ryhiner-Chrst, Zellweger-Ryhiner, Christ-Socin
sprechen Binde. Im ganzen 19. Jahrhundert tauchen immer wieder
die altbekannten Namen in neuer Kombination auf. Die Aufnahme
neuer Mitglieder, die sich in aller Regel wiederum aus diesem
Umfeld rekrutierten, basierte aut dem einstimmigen Beschluss des

"*Natiirlich kénnte man auch hier dariiber spekulieren, ob eine auf diese Art und
Weise demonstrierte Frommigkeit nicht vielleicht in anderen Bereichen wiederum
Vorteile brachte, da die Mitglieder in vielen wirtschaftlichen und politischen Posi-
tionen Funktionen ausiibten.

“"Vgl. hierzu Christel Kéhle-Hezinger: « Weibliche Wohlthitigkeit» im 19. Jahr-
hundert. In: Merkel, Helga (Hg.): Zwischen Argernis und Anerkennung. Mathilde
Weber 1829-1901. (Tiibinger Kataloge Nr. 39). Tiibingen 1993, S. 43-52.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 183

Komitees. Unter diesen Aspekten erscheinen die Komiteetreffen als
Familientreffen> des Basler Grossbiirgertums. Es handelte sich um
eine «geschlossene Gesellschaft™.

Zwischen Gott und den Missionaren
Das Selbstbild des Komitees

Inspektor Josenhans, eine der schillernsten Figuren in der Perso-
nengeschichte des Komitees, prigte den Spruch:

«Du erkennst den Willen Gottes am Willen des Komitees.»"

Dies ist gewissermassen der Schliisselsatz, der simtliche Beziehun-
gen, die das Komitee unterhielt, strukturierte. Die Stufenelemente
der Machtstruktur — Komitee, Missionare, Missionsbriute — waren
in einer héheren Macht verwurzelt und leiteten sich von dieser ab.

“Die Griindungsmitglieder der Basler Mission, die das erste Leitungsgremium
bildeten, setzten sich folgendermassen zusammen: Nikolaus von Brunn
(1766—1861), Pfarrer zu St. Martin in Basel, erster Prisident der Basler Mission (bis
1838), aus dem Basler «Patriziat». Carl Friedrich Spittler (1782—1867), urspriinglich
Kaufmann, Sekretir der Christentumsgesellschaft, stammte aus Wiirttemberg, aber
1816 in Basel eingebiirgert. Griindete verschiedene Werke, u.a. Pilgermission St.
Chrischona. Simon Emanuel LaR oche-Bernoulli (1786—-1861); Pfarrer zu St. Peter
in Basel, aus dem Basler «Patriziat». Samuel Mernian-Kuder (1770-1824), Kaufmann
aus dem Basler Biirgertum. Kassier bis zu seinem Tode. Friedrich Lachenal-LaRo-
che (1772-1854), Professor der Philosophie und Mathematik, altes Basler Biirger-
tum. Er verliess 1824 unter dem Einfluss der Frau von Kriidener die Basler Mission
und wurde Mitglied der Kirche der Nazarener. Lukas Wenk-Zislhin (1786-1859),
Gemeindehelfer, spiter Pfarrer in Riehen, altes Basler Biirgertum (Vater war Rats-
herr). Erster Aktuar und Freund Spittlers, der jedoch 1816 bereits ausschied, sich
Frau von Kriidener anschloss und mit ihr nach Russland reiste, wo er starb. W. Haas:
Erlitten und erstritten, S. 195-196. J. Miller bezeichnet das Komitee des 19. Jahr-
hunderts als «endogames Netzwerk». Familie 1st fiir thn das Schliisselwort, es han-
delt sich bei der jeweiligen Zusammensetzung um eine Selbstrekrutierung. Seiner
Studie zufolge hatten 33 der insgesamt 40 Minner, die wihrend des 19. Jahrhun-
derts als Komiteemitglieder fungierten, Verwandte an der Spitze der Basler Mission,
wihrend nur sieben iiber keine derartigen Verbindungen verfiigten. Vgl. John Mil-
ler: The Social Control of Religious Zeal. A Study of Organisational Contradic-
tions. University of Southern California, Rose Monograph Series of the American
Sociological Association. New Brunswick, New Jersey Rutgers Univerity
Press. 1994, S. 38. Die Anzahl der Mitglieder lag in der Regel bei 15, wovon die
Hilfte aus Theologen bestand, die teilweise auch im Missionshaus unterrichteten.

"Josenhans gab diesen Satz beim o6ffentlichen Examen der Missionsschiiler am
Jahresfest 1865 als Antwort auf die Frage, woran ein Missionar den Willen Gottes
erkennen kénne. Joseph Josenhans: Ausgewihlte Reden bei verschiedenen Anlis-
sen gehalten. 1886. Josenhans war von 1850 bis 1879 Inspektor der Basler Mission.
Wihrend seiner fast dreissigjihrigen Amtszeit entstand der grosste Teil der zahlrei-
chen Verordnungen. Die Mission erhielt durch ithn die Struktur und Gestalt, die sie,



184 Dagmar Konrad

Die Hierarchie war gottgewollt. Die hoéhere Macht, nimlich
Gott/Christus ist eine dem Menschen im Sinne von rationalem Ver-
stechen nicht zugingliche. Das Komitee war in diesem Sinne die irdi-
sche Exekutive des Willen Gottes und somit unanfechtbar. Die
Hierarchie der Basler Mission baute also auf einer hinlinglich
bekannten Art ,Unfehlbarkeitsdoktriny auf. Gleichzeitig sah sich das
Komitee selbst aber auch nur als «Werkzeug Gottes», als nicht selbst-
verantwortlich, sondern als Gott verantwortlich.

Die Vorstellung der Fithrung Gottes und das « Werkzeug — Gottes
— Sein» ist in der pietistischen Lebenswirklichkeit fest verankert. Der
Absolutheitsanspruch des Komitees wurde nicht grundsitzlich in
Frage gestellt.

«Das Regiment, welches das Komitee handhabte, war patnarcha-
lisch. Eine geregelte Mitregierung einer organisierten Missionsge-
meinde und der Hilfsvereine gab es nicht. Sie hitte in dem aristo-
kratischen Kreise, welchem die Komitee-Mitglieder naturgemiiss
hauptsichlich entnommen waren und der auch an den erforder-
lichen Personlichkeiten in unabhingiger Lebensstellung reich genug
war, keinen giinstigen Boden zu ihrer Entwicklung gefunden, und
es zeigte sich ofter, dass es flir die Missionsleitung von Wert war,
wenn sie [...] in ihrer Handlungstreiheit an kein Statut gebunden
war.»'

Das «nter einer héheren Macht stehen einerseits und «tir etwas
Hoheres kimpfen> andererseits, verbindet alle Glieder dieser Hierar-
chie, wobe1 die Frauen das letzte Glied in der Kette sind. Das Komi-
tee war nicht nur institutionell, sondern auch im Hinblick auf die
personelle Zusammensetzung héherrangig.

Unter Gott und dem Komitee — Die Missionare
Interne Kritik am Verlobungsparagraphen?

Der Machtanspruch des Komitees wurde von seiten der Missio-
nare nicht hinterfragt. Sie stammten fast ausnahmslos aus dem hand-

leicht modfiziert, zumindest wihrend des 19. Jahrhunderts beibehalten sollte.
Trotzdem war «die Comitee» auch eine «erinderliche Grésse> und kein starres
Gebilde, das heisst, dass die verschiedenen Fiihrungsstile der jeweiligen Inspektoren,
was beispielsweise die Handhabung der Heiratsordnung betrifft, an Kleinigkeiten
sichtbar werden, etwa ob auch Frauen von einer Heirat mit bestimmten Missiona-
ren abgeraten wurde oder die Haltung des jeweiligen Inspektors bei sogenannten
Verfehlungen. Doch sind diese Unterschiede, was die «grosse Linie> betrifft, m.E.
eher marginal.

“Wilhelm Schlatter: Geschichte der Basler Mission 1815-1915, Bd.1. Basel
1916, S. 133.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 185

werklich-biuerlichen Dorfmilieu, Strukturen traditioneller Auto-
ritiit beherrschten ithren Alltag”. Der Eintritt ins Missionshaus war
fir die meisten von ithnen mit sozialem Aufstieg verbunden, hier
erhielten sie eine weit hdhere Bildung, als es jemals zu Hause mog-
lich gewesen wire. Dazu kam am Ende der Ausbildung die Ordina-
tion, ein anderweitig nicht zu erreichender Abschluss, da ein akade-
mischer Zugang zum etablierten Klerus nicht moglich war. Diese
gesellschaftlichen Vorteile, verbunden mit einer fest verankerten
religiosen Identifikation mit dem Werk der Mission, fiihrten sicher
zu einer gewissen Dankbarkeit gegeniiber denjenigen, die ihnen das
erméglichten. Hinzu kam der unumstéssliche, tief verinnerlichte,
von Kindheit an eingetrichterte Glaubenssatz des Gehorsams und der
Disziplin. Der Schliisselbegrniff ist Gehorsam. Gehorsam gegeniiber
Gott, gleichzusetzen mit dem Komitee, Gehorsam im Grunde
genommen jeglicher Autoritit gegentiber™. Auf der Basis des
Gehorsams — eines freiwilligen im Gegensatz zum erzwungenen —
konnten die Siulen errichtet werden, die dieses hierarchische System
der Abhingigkeiten stiitzten.

Pro und Contra: «Die Wahl der Frau»

Uber Jahre gab es eine immer wiederkehrende Diskussion darii-
ber, ob eine Heirat fiir einen Missionar von Nach- oder von Vorteil
sei. Fiihrende K6pfe machten sich lautstark Gedanken dariiber. Fiir
beide Standpunkte wurden 8konomische und ideologische Argu-
mente ins Feld gefiihrt. Diejenigen, die in der Missionarsehe einen
Nachteil sahen, beftirchteten, dass der Unterhalt einer Familie fiir die
Mission zu teuer sei, dariiberhinaus wiirde die Mobilitit des Missio-
nars eingeschrinkt. Die zukiinftige Frau wurde als «Klotz am Bein»
bezeichnet, die der personlichen Heiligung des Missionars entge-
genwirken und der Mission im allgemeinen schaden konnte.

Die Befiirworter fiihrten dhnliche Argumente an, allerdings mit
umgekehrtem Vorzeichen. Sie hielten einen Missionshaushalt, dem
eine Frau vorstand, fiir billiger, da die Frauen schon von Kindheit an
darauf trainiert seien, einen Haushalt 6konomisch zu fiithren. Aus-

7Zu hierarchischen Strukturen in der dorflichen Gesellschaft vgl. Utz Jeggle:
Kiebingen — Eine Heimatgeschichte. Zum Prozess der Zivilisation in einem schwii-
bischen Dorf. (Untersuchungen des Ludwig-Uhland-Instituts, Bd. 44). Tibingen
1977,

"*Dies gilt fiir die Missionare als Gruppe. Natiirlich gab es immer auch individu-
elle Ausnahmen, Abweichler, die eine ambivalente Haltung gegentiber dem Gehor-
samkeitsprinzip zeigten.



186 Dagmar Konrad

serdem vertraten sie die Theorie, dass die Missionarsfrauen der Mis-
sion nutzen konnten, da sie zu einheimischen Frauen, die ja auch
missioniert werden sollten, leichteren Zugang hitten als Minner.
Etliche dieser sehr pragmatischen Motive kamen in den Leitsitzen
zur «Wahl der Frau» deutlich zum Ausdruck.

«Wenn du dich unpassend gebunden hast, so hast du dich zugleich
an der Missionsgemeinde versiindigt, einen Raub begangen, denn
das auf dich verwandte Geld ist ja dann verloren.»

«Von mancher Missionsfrau geht mehr Einfluf} aus als von ithrem
Mann.»

«Die Frau muf} a) gesund sein, b) begabt, ¢) gebildet, d) hauswirt-
schaftlich. Die Hauptsache 1st: geistliches Leben.»

«Die Frau muf3 demiitig, sanftmiitig, geduldig, nicht ehrstichtig
sein.»

«Der Missionsdienst erfordert nicht nur volle kérperliche und see-
lische Gesundheit der Frau, sondern auch lebendigen und
bewihrten Glauben und die rechte Dienstbereitschaft zur Mis-
sionsarbeit. Das Komitee erachtet es als seine Pflicht dartiber zu
wachen, dall Midchen, denen solche Fihigkeiten abgehen, nicht
in die Mission kommen.»

«Mindestens werden wir uns der hygienischen Tauglichkeit der
Braut vergewissern, ebenso werden wir uns die Biirgschaft einer
inneren Tauglichkeit verschaften.»”

Der Heiratswunsch der Missionare wurde hiufig mit den Miss-
stinden 1m Haushalt begriindet, vor allem, wenn sich zwei ledige
Missionare auf einer Missionsstation befanden und keine Hausfraw
vorhanden war. Missionar Bichle, seit 1896 in Indien, klagt in einem
Brief an das Komitee:

«So 1st diese Minnerwirtschaft doppelt driickend. Der Haushalts-
kram will oft nicht mehr vorwirts gehen»

und bittet darauthin um Heiratserlaubnis. Und Missionar Heck, der
sich im Jahr 1860 an der afrikanischen Goldkiiste befindet, hebt bei

"ABM: 40/15. Vermischtes, ungeordnet. Pfarrer G. Weissmann: Die kiinftige
Gattin des Missionars. Es handelt sich hierbei entweder um eine Ansprache oder ein
Protokoll anlisslich einer Missionslehrerkonferenz im Sommer 1930. Obwohl diese
Quelle von 1930 stammt, kommen hier explizit Gedanken und Haltungen zum
Ausdruck, die Spiegelbild und Ergebnis der geistigen Einstellung des Komitees des
19. Jahrhunderts sind. Auch die autoritire Diktion korrespondiert mit dem Absolu-
theitsanspruch des Komitees des 19. Jahrhunderts.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 187

der Beurteilung seiner Braut besonders hervor, dass sie «bekehrt und
in hiuslichen Geschiften bewandert» ist.

Die Formulierung in <iuslichen Geschiften bewandert war
allerdings eine Art Euphemismus, denn sie bedeutete zugleich, dass
man nicht nur eine Haushilterin, sondern auch eine Gefihrtin als
Gesprichspartnerin Seelenfreundiny und Sexualpartnernin suchte.
Doch konnte man das gegeniiber dem Komitee natiirlich nicht als
Grund angeben.

Die «Gliserne Braut> — Frauensache?
Soziale und familidre Herkunft der Missionsbriute

Wie bereits mehrfach erwihnt, war fiir die Handwerker- und
Bauernsohne die Ausbildung in Basel mit sozialem Aufstieg verbun-
den. Dementsprechend achtete die Basler Mission darauf, dass ihre
Zdglinge mach oben» heirateten. Das bedeutete, dass die Briute
nicht aus «infachen Kreisen» kommen sollten, wobei1 vor allem der
Bildungsaspekt, der in der Regel mit der sozialen Herkunft korre-
lierte, eine Rolle spielte.

Bei der Durchsicht des Familienregisters im Archiv der Mission
ergab sich folgendes Bild:

Von insgesamt 415 Frauen waren ein Viertel Pfarrerstdchter”, ein
weiteres Viertel Missionarstéchter, die Hilfte stammte also aus
Pfarrhiuserny”’, daraut folgten nach Hiufigkeit an dritter Stelle Leh-
rerstdchter, an vierter Stelle liess sich als Beruf des Vaters Kaufmann

* Zur gesellschaftlichen Funktion des Pfarrers und Lehrers als Sittenrichter inner-
halb der Dorfgemeinschaft, vgl. Chnstel Kéhle-Hezinger: Lokale Honoratioren.
Zur Rolle von Pfarrer und Lehrer im Dorf. In: Wehling, Hans-Georg (Hg.): Dorf-
politik: fachwissenschaftliche Analysen und didaktische Hilfen. Opladen 1978, S.
61-63.

2Uber die soziale Herkunft der Pfarrfrauen, also der Miitter von etlichen Mis-
sionsbriuten lisst sich wenig aussagen. S. Borman-Heischkeil widmet den Ehe-
frauen von Pfarrern in ithrem Aufsatz @iber deren soziale Herkunft lediglich einen
Satz: «Pfarrfrauen stammten seltener aus Pfarrhiusern und trotzdem aus héheren
Schichten als Pfarrer.» Zit. nach Sigrid Borman-Heischkeil: Die soziale Herkunft
der Pfarrer und ihrer Ehefrauen. In: Greiffenhagen, Martin (Hg.): Das evangehische
Pfarrhaus. Eine Kultur- und Sozialgeschichte. Stuttgart 1984, S. 167.



188 Dagmar Konrad

oder Handwerker ausmachen. Unter den Missionsbriuten befanden
sich nur zwolf Fabrikantentdchter und zwei Taglohnertdchter™.

Die oberste und die unterste gesellschaftliche Schicht waren also
am schwichsten vertreten. Vermutlich handelte es sich bei den
Fabrikantentdchtern um Frauen, die mit dem Komitee in irgendei-
ner Weise verwandtschaftlich verbunden waren, das Komitee rekru-
tierte sich ja aus eben diesen Kreisen. Es lag nahe, dass Téchter oder
Nichten von Komiteemitgliedern manchmal als Missionsbriute in
Frage kamen. Bei den Taglohnerstochtern kénnte vermutet werden,
dass hier unter anderem Skonomische Griinde eine Rolle gespielt
haben, die Aussteuer wurde bel drmeren Leuten von der Mission
ibernommen. Ob das der ausschlaggebende Grund fiir die Heirat
mit einem Missionar war, ist fraglich. Deutlich wird an diesem Punkt
cher die grundsitzliche Haltung der Basler Mission, keine Frauen aus
unteren Kreisen aufzunehmen®.

Dieser Uberblick bestitigt die Aussage, dass viele der Frauen aus
dem handwerklich-biirgerlichen Milieu stammten und, indem sie
einen Missionar zum Mann nahmen - soziologisch betrachtet —
eigentlich nach winten heirateterv. Die Mehrzahl der Frauen kam aus
pietistischen Famulien, die Erzichung war streng, vermutlich um
einiges rigider als dies ohnehin bei den S6hnen der Fall war. Dem
Vater als religiosem Fithrer und Patriarchen hatten sie unbedingt zu
gchorchen. Hausandachten, gemeinsame Gebetsstunden waren an
der Tagesordnung. Die Frauen genossen ausser der religiosen Erzie-
hung meist eine dem biirgerlichen Midchenbildungsideal entspre-
chende Ausbildung, das heisst eine Schulbildung, bei der einerseits
auf das Erlernen von Fremdsprachen und eines Musikinstrumentes
Wert gelegt wurde, und andererseits typisch haustrauliche Fihigkei-
ten wie Kochen, Nihen und ihnliches trainiert wurden. Diese
Fihigkeiten wurden im Hinblick auf den spiteren Status der Haus-
frau und Mutter erlernt.

“Dieses Ergebnis basiert auf einfachem Addieren der jeweils aufgelisteten Berufe
der Viter. Das Ergebnis sagt hingegen nichts dariiber aus, ob wihrend cines
bestimmten Zeitraums etwa vermehrt Missionarstéchter an die Mission» heirateten.
J. Miller hat fiir Ghana eine statistische Auswertung vorgelegt. Hier zeigt sich, dass
die Tochter der ersten Missionarsfrauengeneration vermehrt (bis zu 48 %) wieder
einen Missionar heirateten und auch die S6hne relativ hiufig Missionar wurden.
Dagegen indert sich dies in der zweiten Generation dahingehend, dass nun ver-
mindert Missionarstéchter wieder einen Missionar heiraten und Missionarsséhne
vermindert selbst Missionar werden. Die Tendenz ist sogar die, dass Kinder der Mis-
sionsangehorigen sich eher von der Mission abwenden. Vgl. John Miller (wie Anm.
14}, 8. 59-63.

* Fiir Wiirttemberg ist allerdings sehr verwunderlich, dass Weingirtnertochter so
gut wie ganz fehlen.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 189

Ein typisches Beispiel fiir eine derartige Midchenerziehung ist die
Missionarstochter Deborah Pfleiderer, die nach einem mehrjihrigen
Aufenthalt im Basler Midchenhaus, der Ausbildungsanstalt der Bas-
ler Mission, als 16jihrige nach Wiirttemberg zu Verwandten kam.

«Im Frithjahr 1875 eroffnete mir Tante Scholz, daB3 ich auf
Wunsch meiner Eltern zu Onkel Villingers kommen solle. Onkel
war Pfarrer in Hopfau und mir von fritheren Ferienzeiten
bekannt, so freute ich mich dorthin. Ber Tante Villinger, die ein-
zige Schwester meines Vaters, eine sehr tiichtige Hausfrau, hitte
ich viel lernen kodnnen, aber die Zeit meines Aufenthaltes dort
war nur kurz. Im Winter 1875/76 sind Onkel Vs nach Schorn-
bach bei Schorndorf umgezogen. Von dort aus durfte ich
GroBmutter Werner an threm Geburtstag 01. Mirz besuchen. Ich
reiste {iber Stuttgart und besuchte Onkel Neefs, um mit ithnen
zusammen nach Ludwigsburg zu reisen. Kaum war ich dort, sagte
Onkel Neef: Du kommst uns wie gerufen, unser Bibeli st krank
und wir brauchen notwendig Hilfe, nun bleibst du bei uns. Nach
Riicksprache mit Onkel Villingers, die nichts dagegen hatten,
blieb ich in Stuttgart und wurde mir das liebe Haus in den nich-
sten vier Jahren zur 2. Heimat. Die l.[1ebe] Tante war leidend,
Onkel abends viel fort in Jiinglingsvereinen und da waren sie froh
jemand Eigenes zu haben. In ruhigeren Zeiten durfte ich zu mei-
ner weiteren Ausbildung Kurse besuchen, so z.B. einen im Kat-
harinenstift, wo ich Englisch, Franzésich, Geschichte und Geo-
graphiec nehmen durfte. Dann Kurse wie Weiss- und Maschi-
nennihen, auch Kleidernihen und schlieBlich auch noch einen
Kochkurs.»**

Deborah Pfleiderer besuchte also Kurse im 1818 gegriindeten
Katharinenstift.

«Im Koniglhichen Katharinenstifo, auf das man in Wiirttemberg
sehr stolz war, wurde ausdriicklich von «gelehrter Bildung» Abstand
genommen — diese sollte weiterhin den Minnern vorbehalten sein.
Das Katharinenstift diente als Vorbild fiir zahlreiche Téchterschulen,
die in den 30er Jahren durch die Initiativen von Privatleuten und
Elternvereinen gegriindet wurden. [...] Die privaten Téchterschulen
wurden innerhalb des wiirttembergischen Schulsystems als Alterna-
tive zur Volksschule anerkannt und setzten sich als gingige Bil-

*ABM: Q- 10.15,9. Erinnerungen aus meinem Leben. Deborah Hoch-Pfleide-
rer, S. 3.



190 Dagmar Konrad

dungsinstitutionen fiir Midchen der mittleren und héheren Stinde
durch.»®

Deborahs Hauptaufgabe bestand allerdings in der Mithilfe im
Haushalt und der Beaufsichtigung der Kinder. Doch die Erlaubnis,
Kurse im Katharinenstift besuchen zu diirfen, belegt die Annahme,
dass 1hr die Verwandten eine thohere Tochter- Erzichung zukommen
lassen wollten. Fiir Missionarstochter, die wihrend ihrer Jugendzeit
oft be1 verschiedenen Verwandten unterkommen mussten und finan-
ziell nicht besonders abgesichert waren, war dies vermutlich bedeut-
samer als etwa fiir Pfarrerstochter. Bei ersteren hing die Finanzierung
derartiger Kurse vom Wohlwollen dieser entfernten Verwandten ab,
bei letzteren ibernahmen vermutlich die Eltern die Kosten.

Aus den Quellen wird ersichtlich, dass es in Wiirttemberg offen-
bar, wie 1m vorliegenden Beispiel, tiblich war, hin und wieder an
bestimmten <Fortbildungsveranstaltungen> teillzunehmen, ansonsten
aber im (Haushalt etwas dazuzulernen.> Fiir <héhere Tochter in der
Schweiz war es — wie es scheint — hingegen tiblicher, ein Jahr oder
linger in einem Midchenpensionat in Neuchdtel™ oder Dombresson
zu verbringen. Elisabeth Beutinger, die 1886 in Heilbronn geboren
wurde, dann aber einen Teil der Jugendzeit in Basel verbrachte,
schildert ithre Weiterbildungszeit folgendermassen:

«Nach der Schulzeit folgte die damals tibliche Ausbildung in der
Frauenarbeitsschule, der sich wieder ein Jahr wissenschaftlicher
Arbeit anschlof3 in der franzésischen Schweiz und zwar in Dom-
bresson und Neuchatel. Nicht nur sprachlich habe ich dort viel
gewonnen. Das Wertvollste gab mir unsere verechrte Pensions-
mutter, Madame Marchand, mit, die eine kluge fromme Frau war.
Jeden Tag begann sie mit den ihr anvertrauten Tdchtern, wir
waren durchschnittlich 12 Pensionidrinnen mit einer lebendigen
Morgenandacht.»”

®Andrea Kittel: «ondern auch Déchterlin zur Schul  geschickt...». Zur
Geschichte der Midchenschulbildung seit der R eformation. In: Herd und Himmel.
Frauen im evangelischen Wiirttemberg. Kataloge und Schriften des Landeskirchli-
chen Museums Bd. 6. Ludwigsburg 1997, S. 31-35. Kittel beschreibt die Erzie-
hungsvorstellungen des 19. Jahrhunderts und verweist auf weitere Institute, so etwa
auf die Korntaler Erzichungsanstalten, die besonders von Midchen und Jungen pie-
tistischer Herkunft frequentiert wurden.

Zur Midchenerziehung vgl. u.a Heidi Staib: Midchenkindheiten-Frauenleitbil-
der: Wohltitigkeit statt «geschiftigem Miissiggangy. In: Merkel, Helga (Hg.): Zwi-
schen Argernis und Anerkennung. Mathilde Weber 1829-1901. (Tiibinger Kata-
loge Nr. 39). Tiibingen 1993, S. 31-43.

*Vgl. Ueli Gyr: Lektion fiirs Leben. Welschlandaufenthalte als traditionelle Bil-
dungs-Erziehungs- und Ubergangsmuster. Ziirich 1987, S. 141-150.

“ Privatnachlass (im folgenden PN): Elisabeth Beutinger-Schmid. Erinnerungen
aus meinem Leben.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 191

Ob es sich nun um Schweizerinnen oder Wiirttembergerinnen
handelte, die meisten dieser Frauen waren in der Familie fest veran-
kert, diese war ihr einziger Bezugsrahmen. Manche von ihnen gin-
gen fur einige Zeit in fremde Haushalte, manche besuchten auch
weiterfithrende Schulen in traditionellen Frauenarbeitsbereichen.
Dennoch waren sie im allgemeinen, ob von der eigenen Familie
oder fremden Bezugspersonen, streng bewacht und unter Kontrolle.
Vergleichen wir das mit Frauen aus nicht — christlichen Elternhiu-
sern, so ist, was Kontrolle und Gehorsam betrifft, kein grosser
Unterschied sichtbar. Eine junge Frau des 19. Jahrhunderts hatte sich
immer den Vorschriften des Vaters unterzuordnen, also im Extrem-
fall auch den Mann zu heiraten, den er ihr vorschlug. Die Eltern
konnten auch eine Ehe verbieten. Lange Zeit standen die Frauen
unter der Vormundschaft ihres Vaters, die dann bei der Heirat auf
den Ehemann {iberging. Ebenso waren Heiratsvermittlungen, auch
sogenannte Kuppeleien an der Tagesordnung, gesellschaftlich eta-
bliert und allgemein tiblich. Die Frau wurde hier, wenn {iberhaupt,
zuletzt gefragt. Trotzdem diirtte das Korsett fiir die jungen Frauen
und Midchen im pietistischen Umfeld noch um einiges enger
geschniirt gewesen sein als in «weltlichen» Familien.

Personliche Motive fiir eine Zusage

In jedem Motivbiindel steckt im Kern ein persénliches, ein priva-
tes Motiv, das so nicht ausgesprochen werden konnte, oft vielleicht
nicht einmal als solches erkannt wurde, da es nicht in den pietisti-
schen Rahmen passte. Der Anspruch, der aus der religiésen Erzie-
hung resultierte, tiberlagerte simtliche Motive. Dennoch ist es mog-
lich — durch «das Lesen zwischen den Zeilen» — die Griinde, die zu
einer bestimmten Entscheidung fiihrten, herauszufiltern.

Wichtig ist, dass die von den Frauen offiziell angegebenen Griinde
und Motive immer in historischer Relation und im zeitgenéssischen,
kulturellen und sozialen Kontext gesehen werden miissen, gleichsam
in der historischen Introspektive. Die angegebenen Motive, beson-
ders im Hinblick auf die — aus heutiger Sicht — zum Teil befremdli-
che religiose Schwirmerei, miissen nicht immer nur pietistische
Sprachklischees gewesen, sondern kénnen wahren und echten
Geftihlen entsprungen sein. Die Motive fiir die Heiratszusage waren,
neben der religiésen Uberzeugung, recht vielfiltiger Natur. Neugier
auf Exotik und auch Abenteuerlust kénnen die Entscheidung beein-
flusst haben. Das Gefiihl, der heimatlichen dérflichen Enge entgehen
zu miissen, scheint manches Mal auch der Grund dafiir gewesen zu



192 Dagmar Konrad

sein, das «Weite zu suchen. Ausserdem wurden die Missionsbriute
in den pietistischen Kreisen, denen sie hiufig entstammten, als (Aus-
erwihlte), als etwas Besonderes angesehen. Fiir die Freundinnen
etwa waren sie keine normalen Briute, sondern fast mit heutigen
«VIPs vergleichbar. Sophie Feller bringt es auf den Punkt, als sie
ithrer Herzensfreundin Elise Hauft zum Abschied schreibt:

«Und schlieBlich komme ich mir auch so erbirmlich vor, so kin-
disch und unerfahren gegeniiber den Schritten und Aufgaben, die
Deiner warten.»

Aus den Quellen wird ersichtlich, dass es eine bestimmte Band-
breite von Handlungsspielriumen fiir die Frauen gab. Verlobungen
konnten geldst, Zusagen zuriickgezogen werden, aber eben immer
nur innerhalb der Grenzen, die das Komitee bestimmte. Der Spiel-
raum, den die einzelne Frau zur Verfligung hatte, konnte je nach den
Umstinden variieren, aber er konnte nie den vorgegebenen Rah-
men sprengen.

Abschied und Trennung
Brautzeit ohne Brdutigam

«Hitts einen Pfarrer genommen — 1im lieben Schwabenland
hitts etwas Rechtes Du bekommen — wie Dir ja wohl bekannt
doch weil nach Indien Du begehrst

damit Du Hindu dort bekehrst

mubt selber Du Dir wihlen — was dorten Dir mag tehlen.»™

Dieses Gedicht erhielt die Missionsbraut Deborah Pfleiderer von
der befreundeten Familie Winterlin im August 1881 als Erinne-
rungs- und Abschiedsgeschenk.

Der herzlich-ironische Ton des Gedichtes tiuscht dennoch nicht
tiber die tieferliegende Botschaft hinweg — dem Gettihl eines Verlu-
stes — als «Fehlen» umschrieben, der die scheidenden Missionsbriute
ecbenso wie die Zuriickbleibenden gleichermassen betraf und
bertihrte.

Das Ja-Wort zum Bund fiir ein unbekanntes Leben mit einem in
aller Regel unbekannten Mann> bedeutete zugleich Trennung und
Abschied — den Verlust und den idusseren Bruch mit der Herkunfts-

*Staatsarchiv Basel-Stadt (im folgenden StABS): PA 771 11.05.01. Gedicht von
Familie Winterlin. 28. August 1881.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 193

familie und die Trennung und den Abschied vom bisherigen Leben.
Eine Zeit des Ubergangs, der Transformation und Transgression
brach an, an deren Ende der Wechsel von einer Identitit in die
andere, von einem Ort zu einem anderen und von verwandten und
bekannten Menschen zu einem unbekannten Mann und fremden
Menschen stand. Diese Zwischenzeit war gekennzeichnet von
widerspriichlichsten emotionalen Befindlichkeiten.

Der Ubergang vollzog sich etappenweise, nicht abrupt. Die Vor-
bereitungen fiir die Reise, das Zusammenstellen der Aussteuer —
vom Kauf fehlender Haushaltsgegenstinde tiber die Anfertigung
von Reisegarderobe und tropentauglicher Kleidung bis hin zum
Vepacken und Absenden der Kisten — wurden nach und nach erle-
digt. Abschiedsbesuche bei den niherstehenden Verwandten und
Freundinnen wurden unternommen, die sich iiber Tage und
Wochen hinziehen konnten. Manch eine Braut begab sich auf eine
regelrechte «Abschiedstournee). Verlobungsanzeigen wurden ver-
sandt, Abschiedsbriefe geschrieben und empfangen.

Die Brautzeit ohne Briutigam» konnte mehrere Wochen oder
auch Monate dauern, da die Basler Mission die Reise so zu organi-
sieren versuchte, dass entweder mehrere Briute zusammen reisen
konnten oder wenigstens ein Missionspaar als Reisebegleitung vor-
handen war. Den endgtiltigen Termin der Abreise erhielt man somit
meist recht kurzfristig. Aussere Fixpunkte waren zum einen das pri-
vate Verlobungsfest in der Heimat, bei welchem meist der Schwie-
gervater als Stellvertreter des Briutigams fungierte, und das offenbar
gleichzeitig auch Abschiedsfeier fiir die Anverwandten war — zum
anderen die offizielle Verabschiedung der Missionsbriute im Basler
Missionshaus durch das Komitee. Das wiederum korrespondierte
mit bestimmten Fixpunkten der darauffolgenden Reise nach Uber-
see, die sich ebenso etappenweise wie der Abschied vollzog.

In den vorliegenden Quellen, den Reisebeschreibungen und Rei-
sebriefen, werden fast immer das Uberschreiten der heimatlichen
Grenze, das Verlassen des «deutschen Bodens), vor allem des deut-
schen Sprachgebietes und das Verlassen des «europiischen Bodens,
das mit der Schiffsreise einsetzt, als markante Einschnitte themati-
siert. Die solcherart ins Blickfeld geriickten Konstanten des Uber-
gangs und der Umgang mit denselben ist konstitutiv fiir die «liminale
Phase», in der sich die Briute befinden®.

#Zum Konzept der Liminalitit: vgl. Victor Turner: Das Ritual. Struktur und
Antistruktur. Frankfurt/New York 1989. Die Reise der Missionsbriute kann in
Anlehnung an V. Turner als iminale Phase, als Schwellenzustand zwischen dem
altery und dem meuens Leben, zwischen dem (Nicht Mehp und (Noch nicht inter-
pretiert werden.



194 Dagmar Konrad

Die Interimsphase bis zur endgiiltigen Abreise und dariiber hinaus
hatte also ihre iusseren Konstanten, ansonsten aber war es — wie
bereits erwihnt — eine Zeit voll komplexer, auch widerspriichlicher
emotionaler Befindlichkeiten, die heterogene Verhaltensmuster
nach sich zogen. Die Frauen versuchten auf unterschiedliche Art
und Weise, die Anforderungen zu bewiltigen.

Vor dem eigentlichen Abschied, der sogenannten «Abschieds-
stunde», begann das langsame innerliche Sich-Einstellen auf den Ver-
lust — auf das <Fehlen des Vertrauten und Bekannten» — der Versuch
einer emotionalen Loslosung. Bei manchen miindete dieser Versuch
teilweise aber wiederum in das Gegenteil, in die Bekriftigung und
Betonung der familidren Verbindung. Bei anderen fand eine Art
Verdringung statt, eine Strategie, die gerade durch die rege dussere
Betriebsamkeit, die die Vorbereitungen fiir die R eise mit sich brach-
ten, sehr gut, funktionierte>.

Deborah Pfleiderer schreibt in einem Brief an ithren Briutigam,
nachdem sie mehrere Wochen Abschiedsbesuche bei den Verwand-
ten gemacht hatte:

«Die drei Wochen sind mir so lang vorgekommen und ich habe
mich recht darauf gefreut wieder heimzukommen. Und wie
schnell werden die wenigen Wochen hinter uns sein. Doch ich
will jetzt nicht an das denken.»”

Auch Elise Hauft, die nach Indien reist, versucht die baldige Tren-
nung von threr Familie zu verdringen:

«An das darf ich noch gar nicht denken — daf3 ich fiir so lange von
thnen scheide.»”

Elisabeth Heimerdinger, Braut des Chinamissionars Wilhelm Oeh-
ler, beschreibt thre Geftihlslage am eindriicklichsten. Der Wunsch,
sich nicht mit der Situation auseinandersetzen zu wollen, wird durch
die folgenden Sitze transparent:

«Konnte ich doch eines Abends hier einschlafen und am anderen
Morgen in China erwachen, hiniiberschlafen in die neue Heimat.
Mir i1st manchmal bange vor den niichsten Wochen.»”

Das «Alle-Briicken-hinter-sich-Abbrechen> und das Bewusstsein von
der mdglichen Endgiiltigkeit dngstigte viele Frauen. Sie fiirchteten,

*PN: Brief v. Deborah Pfleiderer, Basel, an Mark Hoch, Mangalore/Indien. 25.
Oktober 1881.

*'PN: Brief v. Elise Hauff, Basel, an Friedrich Eisfelder, Hubli/Indien. 1885.

*PN: Brief v. Elisabeth Heimerdinger, Cannstatt, an Wilhelm Oehler, Hoschu-
wan/China. 15. Januar 1909.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 195

thre Eltern nie wiederzusehen oder selbst vorzeitig auf dem Mis-
sionsfeld zu sterben.

So war der Abschied immer direkt oder indirekt mit Gedanken an
den Tod verbunden — er war das wiederkehrende Thema bei den
Abschiedsbesuchen und in den Abschiedsbriefen. Und er war eben-
falls Thema in manchen Briefen, die die zukiinftigen Eheminner
den Eltern der Braut oder ihr selbst schrieben.

Was aber als Kompensation und Hoffnung all denjenigen blieb,
die in diesen Prozess miteinbezogen wurden, den Scheidenden und
den Zuriickbleibenden, war die Hoffnung auf ein Wiedersehen —
wenn nicht <hienieden, so doch im Jenseits. Der momentane Ver-
lust der dardischen Heimat erhohte die Option des Gewinns der
«ewigen Heimat — sie erschien unter diesen Voraussetzungen umso
verlockender, da sie eben ein Wiedersehen mit denen garantierte,
die es zu verlassen galt.

Pauline Ecklin, die im Herbst 1851 nach Indien reiste, schrieb in
einem Abschiedsbrief an ihre Eltern:

«Im Himmel, herrlich und ohne Siinde, sehen wir uns, wills Gott,
wieder.»”

Symbole der Zweisamkeit

Dre1 Dinge, die als Bedeutungstriger einen tiberaus hohen Kon-
notationsgehalt aufweisen, waren es, fiir die die Briute immer von
der Heimat aus zu sorgen hatten, und deren Besorgung oder Her-
stellung in thren Hinden lag: Die goldenen Eheringe, die Rosshaar-
matratzen flir das Ehebett und das Harmonium, eines der begehr-
testen Gegenstinde tiberhaupt, kénnen innerhalb des spezifischen
Kontextes als die Symbole der Zweisamkeit schlechthin interpretiert
werden.

Die Eheringe als wichtigstes Zeichen der Verbindung waren in
den Brautbriefen bereits frithzeitiger Gesprichsgegenstand. Obwohl
es beispielsweise in Indien ebenfalls Goldschmuck gab — die Missio-
nare also auch die Moglichkeit gehabt hitten, Eheringe herstellen zu
lassen —, scheint es doch tiblich gewesen zu sein, dass die Briute diese
Ringe in der Heimat besorgten. Moglicherweise wurde das <heidni-
sche Gold als ehrenrtihrig betrachtet, wahrscheinlicher ist aber, dass
die Besorgung der Ringe Frauensache war™, weil thnen anlisslich

»StABS: PA 770. 5.02.05. Ohne Datum.

*Traditionell war dies Minnersache. Vgl. Ingeborg Weber-Kellermann: Saure
Wochen, frohe Feste. Fest und Alltag in der Sprache der Briuche. Miinchen und
Luzern 1985, S.143.



196 Dagmar Konrad

der Verlobung, die in der Heimat der Braut gefeiert wurde, diese
iber den Finger gestreift wurden®. Die Masse fiir den Ehering teil-
ten die Missionare der Braut oder deren Eltern brieflich mit. Hiufig
geschah das in dhnlicher Weise wie im vorliegenden Fall:

«Wenn Sie dann die Ringe besorgen wollen, so wire es mir sehr
lieb, da ich es von hier aus nicht gut tun kann. Ich lege die Weite
meines Fingers bei, indem ich in einen Karton ein rundes Loch
ausschneide, so dal3 der Karton gerade in meinen Finger geht.»*

Der Umfang des Ringfingers wird fiir die Briute somit zur ersten
handgreiflichen Information tiber einen Teil des unbekannten Kor-
pers des Mannes, dem sie die (Hand zum Bund ftirs Leben> reichen
sollten.

Einen hohen Symbolwert wiesen nicht nur die Eheringe an sich
auf. Ein fast noch hoherer Stellenwert wurde der eingravierten
Inschrift als religidsem Motto fiir die gemeinsame Zukunft beige-
messen. Die Auswahl dieses <Mottos» in Form eines bestimmten
Bibelverses wurde entweder den Briuten tiberlassen — oder es wurde
brieflich beratschlagt, welcher Vers in Betracht gezogen werden
sollte.

Ausser den Eheringen war die Ausstattung des zukiinftigen Ehe-
bettes in Form von R osshaarmatratzen ebenfalls prinuptiales Thema.
Anhand dieser Thematik wird die werkehrte Welt: des Brautpaares
evident. Die Rosshaarmatratzen kénnten als Art Symbol fiir diese
«werkehrte Welo gedeutet werden. Verkehrt beziehungsweise
umgekehrt deshalb, weil die Anniherung der Paare aneinander in
umgekehrter Form — in «werkehrter Reihenfolger — stattfand. Die
indirekte Beziehung des Brautpaares, die nur auf dem Papier bezie-
hungsweise aus Briefen besteht, die immer mit dandirekten Kiissen
im Namen Gottes» enden, miindet in die «direkte Rede> iiber die
gemeinsamen Betten, dem Ort der zukiintftigen sexuellen Begeg-
nung. Assoziationen, dieses Thema betreftend, sollten vermutlich
vermieden werden. Es ist auffillig und bezeichnend, mit welcher
Beildufigkeit es zur Sprache gebracht wurde.

*Die Verlobung in der Heimat wird nicht in allen Quellen, die die Abschieds-
und Trennungszeit thematisieren, erwihnt. Dennoch kénnen wir davon ausgehen,
dass, wenn tiberhaupt ein Verlobungsfest gefeiert wurde, dieses im Elternhaus der
Braut stattfand und nicht etwa 1im Elternhaus des abwesenden Briutigams. Es war
ein rein pragmatischer Grund, dass die Braut die Ringe besorgte und in ithrem Besitz
hatte, da sie ihr anlisslich der Verlobung vom Schwiegervater tiber den Finger
gestreift wurden.

*PN: Brief v. Eugen Bommer, Mercara/Indien, an die Eltern seiner Braut Lydia
Schrempf, Besigheim. 14. Januar 1907.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 197

In einem Bref an die Eltern seiner Braut erwihnt Eugen Bommer
die Matratzen nebenbei:

«Fiir Betten wiiren gewill zwei diinne RoBhaarmatratzen gut, die
in Ballast geschickt werden kénnten und zwei Steppdecken. Es
hat freilich noch Zeit dariiber zu berichten, aber es ist vielleicht
doch gut, wenn Lydia dieses bald erfihrt.[...].»"

Interessant ist hierbei, dass Eugen Bommer nicht von ainseren Bet-
ter, sondern von den gleichsam neutralen Betten schreibt.

Sehr viel unbefangener und auch direkter geht dagegen Deborah
Pfleiderer mit dem Thema der Matratzen um:

«Gleich nach dem Friihstiick ging Mama mit mir in die Stadt um
allerle1 zu besorgen — unter anderem bestellten wir unsere Kissen,
d.h. zwei RofBhaarmatratzen, die jetzt in Arbeit sind. Zu Matrat-
zen werde 1ch nur den Stoft und das RoBhaar mitbringen, um sie
dann in Mangalore selbst erst machen zu lassen. Denk nur — jetzt
soll oder darf ich vielmehr noch Matratzen machen lernen.»”

Ganz nebenbei wird auch der soziale Status von Deborah Pfleiderer
sichtbar, die als hohere Tochter erzogen wurde. Sie lisst die Matrat-
zen anfertigen.

Ihre Unbefangenheit oder Naivitit kommt auch an einer anderen
Textstelle zum Ausdruck — als sie ithren Briutigam davon unterrich-
tet, welchen Platz seine Photographie, die er ihr zugesandt hatte,
nun in threm Zimmer einnimmt.

«Es ist mir immer eine groBe Freude dasselbe anzusehen und bei
mir haben zu diirfen. Ich habe Dich jetzt iiber meinem Bett hin-
gen und bin Dir also bei Nacht am nichsten. [...] Deshalb bist Du
am genannten Ort am sichersten und da kann ich Dich auch zu
jeder Zeit besuchen.»”

Ob Deborah Pfleiderer sich bewusst war, wie doppeldeutig diese
Zeilen wirken kdnnen, ist fraglich. Vermutlich hitte sie andere For-
mulierungen gebraucht, wenn sie sich dartiber im klaren gewesen
wire. Anzunehmen ist, dass die angesprochene Thematik bei den
Beteiligten sicher bestimmte Assoziationen hervorrief, diese jedoch
in Briefen niemals artikuliert werden konnten.

7PN: Brief v. Eugen Bommer, Mercara/Indien, an die Eltern seiner Braut Lydia
Schrempf. 21 Januar 1907.

*StABS: PA 771.11.05.01. Brief von Deborah Pfleiderer, Basel, an Mark Hoch,
Mangalore/Indien. 23. August 1881.

¥StABS: PA 771 11.05.01. Brief v. Deborah Pfleiderer, Basel, an Mark Hoch,
Mangalore/Indien. 25.Oktober 1881.



198 Dagmar Konrad

Das Harmonium war ein Gegenstand, der weniger mit sexuellen
Assoziationen als vielmehr mit Vorstellungen von harmonischer
Zweisamkeit verbunden wurde. Offenbar war es ein Gegenstand des
Begehrens — denn nur wenige der finanziell nicht eben gut gestell-
ten Missionsleute konnten sich solch ein Musikinstrument {iber-
haupt leisten. In den vorliegenden Quellen taucht die Sehnsucht
nach diesem Instrument oder die Freude dariiber, ein solches zu
besitzen, immer wieder auf.

So konstatiert ein Chinamissionar im Hinblick auf die harmoni-
sche Zukunft mit seiner Braut:

«Sehr dankbar bin ich auch, daB3 sie musikalisch ist, schon einmal
wegen der chinesischen Sprache. Und dann freue ich mich sehr,
bis wir morgens und abends bei der Andacht ein Lied miteinan-
der singen kénnen mit Harmoniumbegleitung.»*

Seine Ehefrau erklirt in einem Brief an die Eltern spiter:

«Unser Harmonium 1st sehr schén und hat einen prichtigen Ton.
Ich bin so froh, daf3 es da 1st.»"

Die Sehnsucht nach diesem Instrument scheint in einer weiteren
Quelle indirekt auf:

«Ein Harmonium habe ich auch nicht, Lydia wird jedenfalls gerne
eines haben.»*

Elisabeth Heimerdinger, Missionsbraut fiir China, beschreibt ihre
Zukunttsvision im Hinblick auf die spitere Zweisamkeit so:

«Wenn dann Feierabend ist und wir beieinander sind, wirst Du
vielleicht etwas Schones vorlesen und ich setze mich dann zu Dir
mit einer Arbeit. Oder wir werden miteinander musizieren. Viel
schone Lieder habe ich eingepackt und auch Noten, auch einige
vierhindige, die man auf dem Harmonium spielen kann. es ist ein
recht gutes Instrument und nicht zu klein. Wir hotten, daB3 es Dir
gefallen wird.»*

“PN: Brief v. Wilhelm Maisch, Hoschuwan/China, an seine Schwiegermutter,
Welzheim. 3. August 1907.

“'PN: Brief v. Luise Maisch, Hoschuwan/China, an Wilhelms Eltern. Gerlingen.
18. April 1908.

“PN: Brief v. Eugen Bommer, Mercara/Indien, an Eltern Schrempf, Besigheim.
21. Mirz 1907.

“PN: Brief v. Elisabeth Heimerdinger, Cannstatt, an Wilhelm Oehler, Tschon-
hangkang/China. 15. Januar 190?.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 199

Hier kommen einerseits Versatzstiicke biirgerlicher Pfarrhauskul-
tur des 19. Jahrhunderts* zum Tragen, andererseits stilisierte und
standardisierte Idealbilder der fortwihrend tatigen Frau, die auch am
Feierabend ihre Hinde nicht miissig in den Schoss legt®, und des
geistig titigen Mannes, der am Feierabend immer noch fiir das Gei-
stige zustindig st — indem er vorliest. Doch diese in der Zeit vor-
herrschenden und vom Zeitgeist geprigten Idealvorstellungen ver-
weisen dartiber hinaus auch auf den persénlichen und individuellen
Wunsch nach Eintracht, Einklang und Harmonie innerhalb der spi-
teren Partnerschaft. Das «Einpacken der vierhindigen Noten» signa-
lisiert diesen Wunsch geradezu beispielhaft. Allerdings ist nicht nur das
gemeinsame Musizieren von Bedeutung, sondern auch der gemein-
same Gesang. Dieser bezieht sich vor allem auf das Absingen religio-
sen Liedgutes, das wiederum dazu dient, «dem Herrn gemeinsam zu
loben und zu huldigen>, durch dessen Fiigung die Beziehung des
Paares ja tiberhaupt erst entstehen konnte und auf dessen Fithrung sie
gegriindet ist. So fligt sich wiederum eins ins andere, die harmonische
Zweisamkeit miindet im Einssein mit der gottlichen Harmonie.

Auf der Reise vom alten zum neuen Leben

Zwischenstation Basel

Am Ende aller Vorbereitungen und des privaten Abschiedneh-
mens stand der Aufbruch ins neue Leben, das heisst der Beginn der

#Zur Bedeutung von Musik speziell im evangelischen Pfarrhaus vgl. Oskar
Séhngen: Die Musik im evangelischen Pfarrhaus. In: Greiffenhagen, Martin (Hg.):
Das evangelische Pfarrhaus. Eine Kultur- und Sozialgeschichte. Stuttgart 1984, S.
295-311. Das Harmonium ist im tibrigen die «Orgel der Pietisten. Eine For-
schungsliicke stellt die noch nicht geschriebene Kulturgeschichte des Harmoniums
dar. Ein anderes wichtiges Instrument der Erweckungsbewegung war die Posaune.
Posaunenchdre entstanden zur «Untermalung der Erbauungsstunden. Vgl. Roland
GieBelmann; Regine Krull: Posaunenchére in der Erweckungsbewegung. Tradi-
tionsbildung zwischen musikalischer Religion und religidser Musik. In: Mooser,
Josef; Krull, Regine; Hey, Bernd; GieBelmann, Roland (Hg): Frommes Volk und
Patrioten. Erweckungsbewegung und soziale Frage im &stlichen Westfalen
1800—-1900. Bielefeld 1989, S. 288-338. Eugen Schwarz, der im ersten Drittel des
20. Jahrhunderts Missionar in Kamerun war, griindete in Fumban einen Jiinglings-
verein und einen Posaunenchor. Eine Photographie, auf welcher er mit den Posau-
nisten zusammen abgebildet ist, belegt dies auch visuell. Die Bildunterschrift lautet:
«Posaunenchor des christlichen Jiinglingsverein, Fumban, Bamum.» In: Der ferne
Niichste. Bilder der Mission — Mission der Bilder. 1860-1920. Kataloge und Schnf-
ten des Landeskirchlichen Museums Bd. 4. Ludwigsburg 1996, S. 105.

“Innerhalb des religidsen Kontextes dringt sich hier geradezu das Bild der Mis-
sionarsfrau als «emsiger Martha> auf.



200 Dagmar Konrad

Reise. Ein Abschnitt des Uberganges, der aus mehreren Passagen
besteht und den die Missionsbriute vom Zeitpunkt ihrer Heiratszu-
sage bis zur endgiiltigen Ankunft im jeweiligen Missionsland und der
darauf folgenden Hochzeit vollziechen, ist damit beendet. Die Reise
ist ein weiterer wichtiger und bedeutsamer Teil des Ubergangspro-
zesses. Sie stellt fiir sich genommen einen <eigenen Ubergang dar,
der sich wieder in einzelne Phasen unterteilen lisst.

Die erste Etappe dieser Reise war in aller Regel die Stadt Basel
und die Institution der Basler Mission, von welcher die Briute offi-
ziell verabschiedet werden. Basel ist somit die Schnittstelle und die
Verbindung zwischen dem Abschied und der Trennung vom hei-
matlichen Dorf und dem endgiiltigen Autbruch ins Missionsland.
Der Aufenthalt in Basel bildet so die «Vorphase> der eigentlichen
Reise der Missionsbriute.

Oftmals 1st es fiir die Frauen die erste direkte Konfrontation mit
dem Ursprungsort, an dem die Weichen fiir ihr zukiinftiges Leben
gestellt worden sind. Von hier aus wurde der Heiratsantrag weiter-
geleitet, hier ist die Zentrale der Michte, die dafiir verantwortlich
sind, dass sie sich nun in der Rolle einer Missionsbraut wiederfinden.

Die Aufenthaltszeit in Basel variierte von Fall zu Fall. Manche
Missionsbraut nahm an den ab 1886 stattfindenen Hebammenkursen
teil, die sich tiber mehrere Wochen hinzogen, andere verbrachten
nur wenige Tage 1im Missionshaus. Manche Briute reisten in Beglei-
tung ihrer Eltern nach Basel, manche Frauen wurden von niheren
Verwandten begleitet, wieder andere reisten allein.

Dennoch hatte Basel beziechungsweise die Institution Basler Mis-
sion fiir die Missionsbriute die gleiche Bedeutung. An diesem Ort
traten sie gleichsam aus der Anonymitit ithrer heimatlichen Privat-
heit hinaus, um am Rampenlicht zu stehen, hier fand die othzielle
Verabschiedung im Kreise des Komitees oder zumindest im Mis-
sionsfrauenverein statt. Basel war somit auch der Ort, an welchem
das Private mit dem Offentlichen — natiirlich nur im Sinne der Mis-
sionsdffentlichkeiv — verzahnt wurde. Basel war die Klammer, die
das wiirttembergische oder Schweizer Dorf, aus welchem die Mis-
sionsbriute in der Mehrheit stammten, und die ferne iiberseeische
Welt zusammenhielt. Basel ist so auch die Schnittstelle zwischen
einer vertrauten engen, vergangenen und einer unbekannten wei-
ten, zukiinftigen Welt.

Dies wird durch den Begrift des «draussen» symbolisiert, mit wel-
chem immer die tiberseeische Welt gemeint ist. In diesem Sinne
waren die Missionsbriute im Begrift, nach «draussen» zu gehen. So
kann die Basler Mission auch als die Verbindungstiir oder als der
Durchgang zwischen dem «drinnen> und «draussen» gedeutet werden.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 201

Der Aufenthalt in Basel war geprigt von der offiziellen Aufnahme
in die Missionsgemeinschaft, in deren Dienst sich die Missionsbriute
durch 1hre Heirat stellten, und von der Aufnahme in die Missions-
tamilie, der alle Missionsmitarbeiter angehorten und der sie sich in
Zukunft verbunden fiihlen sollten. Die Funktion der Ehefrauen der
Komiteemitglieder als voriibergehende Ersatzmiitter flir die Briute
wird hierbei besonders deutlich.

«Ein Zogling, der mich vor der Pforte empfing, fiihrte mich
sogleich zu Frau Pfarrer Hager, die mir und uns allen recht herz-
lich und freundlich entgegenkam. Wie eine Mutter sorgte sie fuir
uns. Mit allen unseren grof8en und kleinen Anliegen fliichteten
wir uns zu ihr und wurden immer aufs beste beraten.»*

So beschreibt Adelheid Faul, die 1877 nach Indien reiste, diese Auf-
nahme.

Auch die Bekanntschaft mit denjenigen, die im selben Boot sit-
zer, das Kennenlernen anderer Missionsbriute, die voriibergehend
die verlassenen Freundinnen in der Heimat ersetzen, ist signifikant.

«Mit der lieben Julie bewohnte ich 1im Missionshaus ein Zimmer,
daher wir bald miteinander vertraut wurden. Den anderen sind
wir durch 11/2 tigige und nichtliche gemeinschaftliche Leiden
und Freuden auch so nahe gekommen, dal3 wir auch mit Nanele
Ziegler und Frau Miiller Schwesternschaft geschlossen.»”

So fand der Abschied vom Vertrauten in der Heimat seine Ent-
sprechung in der Verbindung mit Neuem 1in Basel. Hier traf die Rei-
segesellschaft zusammen, die in dieser Zusammensetzung den gross-
ten Teil der Reise zusammen machen sollte. In den vorliegenden
Reisebriefen fehlt selten die genaue Beschreibung der eigenen Rei-

segruppe.

«So bilden wir eine eigene Familie fiir uns und hatten schon verg-
niigte Stunden miteinandern®,

schreibt Deborah Pfleiderer etwa in einem Brief an ithren Briutigam,
als sie sich bereits an Bord des Schiffes Singapore» befindet.

Die Reisegesellschaft fungierte fiir die Briute oftmals als schiit-
zender Kokon, als Ubergangsfamilie, mit der eine Ubergangszeit
und eine Ubergangsheimat — in Form der verschiedenen Reisemit-

*ABM: C-10,42-0. TB Adelheid Faul, S. 2.

“Ebd.

“StABS: PA 771.11.05.01. Brief v. Deborah Pfleiderer, an Bord des Schiffes
Singapore> an Mark Hoch, Mangalore/Indien. 2. Dezember 1881.



202 Dagmar Konrad

tel wie Postkutsche, Eisenbahn und vor allem dem Schiff als
schwimmendem Zuhause> — geteilt wurde. Auch die Funktion der
Reisegefihrten als Ersatzfamilie wird in den Quellen oftmals thema-
tisiert.

Das pietistische Netzwerk in Basel bot den reisenden Frauen
Schutz und Sicherheit. Hier begegnete man thnen mit Wohlwollen
und Aufmerksamkeit. Die Briute waren flir diese Form der Auf-
merksamkeit und Sorge dankbar und ftihlten sich in gewisser Weise
auch gechrt. In fast keinem Bericht fehlt beispielsweise die Schilde-
rung der Begegnung mit dem jeweiligen Inspektor, der zumeist
wihrend der ofhziellen Verabschiedung zugegen war. Diese Begeg-
nung machte einen entsprechenden Eindruck auf die Frauen. Der
Inhalt der Abschiedsreden wurde minutids in Briefen an die Ver-
wandten in der Heimat wiederholt. Erst jetzt wurde vielen Mis-
sionsbriuten offensichtlich die Entscheidung, die sie getroften hat-
ten, vollends bewusst.

Der Ernst des Lebens» wurde ithnen in eben diesen Abschiedsre-
den vor Augen gehalten. Dabel wurde ein bestimmtes Muster ange-
wandt. Christiane Burckhardt, die als Missionsbraut 1867 nach
Afrika reist, verweist in ithrer Schilderung der Abschiedsstunden auf
die beiden Pole der angewandten «pietistischen Dialektiko:

«Ernst und bedenklich waren die Reden, dall uns (wie tiberhaupt
in Basel) der Muth hitte sinken k&énnen; aber wunderbar: wir
wurden alle dennoch statt entmutigt, immer mehr ermutigt, alles
fiir den Herrn und sein Reich, so wie fiir unsere Lieben welche
draussen unserer harren, einzusetzen und zu wagen. Doch ich
mulB auch beiftigen, dal} es die lieben werten Herren auch nicht
an Trost fehlen lieBen. Aber Hebich nahm uns vollends hart mit
nachher 1im Speisezimmer. Er las all unsere Fehler aus unseren
Gesichtern ab und posaunte sie dann in den stirksten Ausdriicken
vor der ganzen Tafel voll Leuten aus! Doch das genierte uns gar
nicht, sondern im Gegenteil — wir hatten mit den anderen auch
unsere helle Freude daran — wul3ten wir doch, dass es nicht bése,
vielmehr herzlich gut gemeint war. [...] Er hieB3 uns auch — neben
dem starken Klopfen an unsere eingeschiichterten Herzen —
immer wieder seine lieben Kinder.»"

An diesem Beispiel werden bestimmte Rollen aller Beteiligten
evident. Die Herren des Komitee, hier durch Hebich vertreten — der
eigentlich Missionar 1st, aber bereits altgedient und daher innerhalb
der Rangfolge etwas hoher gestuft — in der Rolle des strengen, aber

¥ ABM: Ohne Sign. TB Christiane Burckhardt, S. 10.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 203

liebevollen Vaters, ganz den Regeln pietistischen Erziehungsstiles
entsprechend; die Briute in der Rolle der gehorsamen und dankba-
ren Tdchter — dies ganz den Regeln pietistischer Verhaltensanforde-
rungen dem Vater gegeniiber entsprechend. Denn die Briute sind
von der Missionsfamilie im tibertragenen Sinne als Téchter adop-
tiert worden, ebenso wie die Missionare im iibertragenen Sinne als
Séhne gelten konnen. Dass Téchter dennoch etwas weniger zihlen
als Sohne, also die Missionarszéglinge, wird an einem bestimmten
Detail augenscheinlich. Briute und Missionare werden getrennt ver-
abschiedet in jeweils verschiedenen Riumlichkeiten:

«Dienstag mittags 1/2 3 Uhr begann die Verabschiedung im Frau-
enverein, d.h. nur die Frauen und Briute werden verabschiedet
und beiwohnen diirfen nur diejenigen Frauen, die durch Beitrige
oder auf andere Weise der Mission entsprechende Dienste gelei-
stet haben, und wer extra eingeladen ist, weil nimlich dieser Akt
nicht im Groflen Saal, sondern im Committeezimmer vor sich
ging, wo der Raum fiir eine groBe Menge zu beschrinkt ist. Wir
vier sallen an der Seite des Tisches, Herr Inspektor und Herr Pfar-
rer Schott oben, die Damen unten. [...] Dienstag abend 7 Uhr war
dann die Verabschiedung der Minner im Saal, der wir auch bei-
wohnten. Nachdem Herr Inspektor gesprochen, sprach auch
jeder der dre1 Herren noch ein Abschiedswort.»”

Interessant ist, dass vier Frauen — zwei Missionsbriute und zwei
wiederausreisende Ehefrauen — im engen Komiteezimmer verab-
schiedet wurden, wihrend fiir drei Missionare der Grosse Saal
benotigt wurde!

Zum Konzept der Einschiichterung einerseits und dem <Mutma-
chen» andererseits — wie es Christiane Burkhardt beschreibt —
gehorte die «Aufklirung tiber das zukitinftige Leben, auch im Hin-
blick auf die Ehe. Fanny Wiirth, die 1853 nach Indien reist, werden
eventuelle Illusionen, die sie in Zusammenhang mit diesem Thema
haben kénnte, genommen:

«Hierauf wandte sich Pfarrer Ostertag an jedes einzelne. Er
bertihrte unter anderem, dal3 ich nicht nur den Beruf als Hausfrau,
sondern den zugleich im Auge haben soll, Missionarsfrau zu sein.
Er gab mir wichtige Ermahnungen, besonders auch mich vor
einer 1idealen Vorstellung von einem Missionar zu hiiten und nicht

YABM: C-10,42-0. TB Adelheid Faul, S. 2, 3.



204 Dagmar Konrad

zu glauben, daB3 die Missionare Heilige seien, sondern auch sie
ihre groBen Mingel und Schwichen haben.»”!

Interessant ist hierbei, dass explizit auf sie als Ehefrau des Missio-
nars Bezug genommen wird, was die Formulierung «Missionarsfrau»
im Gegensatz zu «Missionsfrau» verdeutlicht. Sie wird gerade nicht
auf die ihr ansonsten von seiten des Komitees zugedachte Rolle als
Missionsfrau, als zukiinftige Gehilfin des Missionars angesprochen,
sondern der Schwerpunkt liegt hier auf der persénlichen Beziehung
zu ithrem Ehemann, der «nicht fre1 von Schwichen ist». Es 1st also
nicht nur von den <hausfraulichen Pflichten>, sondern — wenn auch
in verschleierter Form» — von den «chelichen Pflichten» die Rede.

Adelheid Faul wird ebenfalls auf bestimmte Tatsachen hingewie-
sen:

«Man sprach uns Mut zu zum Glauben und Vertrauen, warnte
aber auch vor Illusionen. Man mache sich in der Regel allerlei
Missionsideale, die dann aber von der rauhen, nackten Wirklich-
keit bald zerstért wiirden. Das sei aber auch gut und notwendig
fiir den inneren Menschen, denn vom Phantasieren und Triumen
werde man nicht reif fiir das Reich Gottes.»™

Sie wird im Gegensatz zu Fanny Wiirth auf ihre Rolle als zukiintuge
Missionsfrau angesprochen, auf ithre Funktion als Gehilfin in der
Missionsarbeit. Auch sie wird bereits im Vorfeld darauf vorbereitet,
nicht zuviel zu erwarten.

Diese beiden Beispiele verdeutlichen die Strategie des Komitees,
die Frauen, wenn auch gewissermassen in detzter Minute>, mit den
«wahren Verhiltnissen» zu konfrontieren. Sie sollten sich weder von
dem Leben mit einem Missionar, noch von dem Leben in der Mis-
sion eine Idealvorstellung machen. Inwieweit dies mit einer morali-
schen Absicherung des Komitees im Hinblick auf ein mégliches
Scheitern der <ingefidelten Beziehungen» zu tun haben mochte
oder ob es mit dem Selbstbild des Komitees als ein dtirsorglicher
Vatep, der die Frauen nicht vollig anaufgeklirt in ein unbekanntes
Leben entlassen méchte, zusammenhing, ist schwer zu sagen. Ver-
mutlich basierten die Beweggriinde fiir dieses Verhalten den Briu-
ten gegentiiber auf einer Mischung aus beidem.

Nicht nur das Komitee, auch die anwesenden Missionsschiiler
wurden bei der Verabschiedung der Briute in die Fiirsorgepflicho

*"ABM: C 10.42,7b. TB Fanny Wiirth, S.1. Neu iiberarbeitet und interpretiert
von Jennifer Jenkins: Travelling to India in the 1850s. 1998.
2ABM: C-10,42-0. TB Adelheid Faul, S. 2.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 205

genommen. lhre Aufgabe bestand darin, dieselben unter lautem
Absingen von Missionsliedern> zur wartenden Postkutsche oder, in
spiteren Zeiten, zum Bahnhof in Basel zu begleiten. Sinn und
Zweck war es, den Frauen einen Segen mit auf den Weg zu geben.
Dieses Ritual wird in den Quellen, die die Reise zum Thema haben,
gewohnlich besonders erwihnt.

Als Abschiedslied schlechthin galt offenbar: «Zieht fréhlich hinaus
zum heiligen Krieg! Durch Nacht und Graus erglinzet der Sieg. Ob
Wetter auch toben, erschrecket nur nicht, blickt immer nach oben!
Bei Jesus ist Licht.»™ In den vorliegenden Quellen wird explizit die-
ses Lied als Abschiedslied erwihnt, und zwar von den ausreisenden
Frauen und Minnern gleichermassen. Es gab also innerhalb des
Gesangsrituals  keinen geschlechtsspezifischen Unterschied. Der
Ritus des Singens hob die Geschlechterunterschiede somit kurz-
fristig auf.

Das Missionshaus in Basel hatte also als Aufenthaltsort und
Durchgangsstation auf dem Weg in die iiberseeische Welt fiir die
Briute eine wichtige Funktion im Hinblick auf die weitere Reise
bezichungsweise auf den Beginn der eigentlichen Reise. Obwohl
Basel die erste Etappe dieser Reise darstellte, die mit dem Abschied
vom Heimatort thren Anfang genommen hatte, waren die Briute bis
dahin nicht eigentlich Reisende — nicht eigentlich unterwegs. Man-
che wurden von den Eltern begleitet, sie befanden sich also teilweise
in vertrauter Obhut, die «Briicken waren noch nicht vollstindig
abgebrochen»™. Erst die Abschiedsgesinge, die die Briute beim Ver-
lassen Basels begleiteten, markierten den Beginn des Unterwegs-
seins.

Die Bedeutung des «Unterwegsseins»

Mit der dusseren Reise ging eine innere Reise einher: idussere
Grenzen wurden iiberschritten, innere Grenzen erfahren. Die Zeit
der Transition hatte nur eine Konstante — Gott, der fiihrte und
beschiitzte. So war die religiose Identitit, die spirituelle Verortung
im Gegensatz zur physischen Verortung gleichsam das einzige, das
unverindert blieb und damit auch sinnstiftende Instanz des Gesche-
hens war.

»Zit. nach Gesangbuch fiir die evangelische Kirche in Wiirttemberg, 1912,
*«Alle Briicken sind hinter mir abgebrochen», dieses Zitat ﬁn_gict sich hiufig in
den Briefen in Zusammenhang mit dem Beginn der Reise nach Ubersee.



206 Dagmar Konrad

Der Ubergang als der Prozess der Verinderung lisst sich anhand
des Quellenmaterials gliedern in drei Phasen, die durchschritten und
durchlebt wurden — wobei diese wiederum fliessende Uberginge
darstellen und nicht starr und schematisch verlaufen™.

In der ersten Phase iiberwiegt das Beharren und Festhalten» am
Vergangenen. Die zweite Phase ist angefiillt mit der Anstrengung,
sich mit den «Gegebenheiten zu arrangieren>. In der dritten Phase
beginnt das allmihliche <Akzeptieren und Loslassen.

Die erste Phase betont die Angst vor dem Kommenden, die Hal-
tung mancher Missionsbraut ist der eines verwaisten Kindes ver-
gleichbar. Die Nihe zur Heimat und der Vergangenheit spielt eine
grosse Rolle.

Die zweite Phase beginnt meist auf dem Schiff, auf dem die ling-
ste Zeit der Reise verbracht wird. Hier kommt es zu einer (Norma-
lisierung des AussergewOhnlichenr, zu einem «geregelten Alltag.
Man arrangiert sich mit den Gegebenheiten.

Die dritte Phase 1st die zeitlich kiirzeste, die unmittelbare Zeit vor
der Ankunft. Jetzt steht der Briutigam im Zentrum des Interesses,
Gefiihle wie Aufregung, Neugier, Vorfreude tiberwiegen. Die
Zukunft hat die grésste Bedeutung. Damit verbunden ist aber oft ein
zeitweiliges Zurlickfallen in den Zustand der ersten Phase, der von
Angsten und Zweifeln, Trauer und Sehnsucht nach dem Vergange-
nen gekennzeichnet ist.

Die drei Phasen sind nicht starr voneinander abgegrenzt, sic wer-
den auch nicht eigens durch etwaige Rituale markiert — wie es bei-
spielsweise bei der Verabschiedung in Basel in Form von Abschieds-
reden und Gesingen der Fall war. Innerhalb der Phasen finden sich
allerdings ritualisierte Verhaltensweisen, wenn man beispielsweise
das gemeinsame Beten und Singen der Reisegesellschaft oder das

*Die vorliegenden Quellen bestehen aus Reisebeschreibungen, Tagebuchnoti-
zen und Briefen. Manches ist im Riickblick verfasst, manches wihrend der Reise
notiert worden.

Obwohl das zur Verfligung stehende Quellenmaterial einen Zeitraum von ca. 50
Jahren umtfasst, die ilteste Reisebeschreibung stammt aus dem Jahr 1846, die jiing-
ste aus dem Jahre 1909, und sich natiirlich auch die Art des Reisens verinderte, las-
sen sich dennoch Konstanten und Kontinuititen im Denken und Empfinden der
Frauen herausfiltern — unabhingig davon in welches Land sie reisten — die m. E. auf
die grundlegend gleiche Situation, in der sie sich befanden, auf die «gleichen Ver-
hiltnisse), zurtickzufiihren sind.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 207

Tagebuchschreiben der Missionsbriute oder Gottesdienste, die auf

56

dem Schift organisiert werden, in diesem Sinne begreift™.

Exkurs: Stichwort Liebe
«Das Geschenk Gottes»

Die Vereinigung des Paares, die durch die Hochzeit besiegelt
wird, hat innerhalb des religigsen Glaubenskontextes ithren Ur-
sprung weniger in der Liebe zwischen Frau und Mann, als vielmehr
in der Liebe Gottes zu Frau und Mann. Die Briefe, die die Paare ein-
ander schreiben, zeigen, dass die Partnerin und auch der Partner als
«Geschenk Gottes» interpretiert wird, das @us den Hinden Gottes
dankbar angenommen wird. Das sinnstiftende Element der Bezie-
hung wird also in eine hohere Sphire verwiesen, jenseits mensch-
lichen Denkens und Fiihlens. Das wiederum verleiht dieser eine
besondere Qualitit im Gegensatz zu Beziehungen, die mup auf der
Liebe zwischen Mann und Frau basieren”.

Der «pietistische Code>, mittels dessen vieles umschrieben werden
konnte, spielt zu Beginn der Beziehung eine wichtige Rolle. Die
Bezeichnung «Geschenk Gottes» fiir den zukiinftigen Partner und
die zukiinftige Partnerin etwa, ist ein feststchender Begriff, der in
vielen <ersten Briefen» verwendet wird, um mit einer aussergewdhn-
lichen Situation umgehen zu kdnnen: einen Brief an einen Men-
schen zu schreiben, den man nicht kennt und mit dem man in aller
Regel den Rest seines Lebens verbringen wird. Der pietistische
Code, der sich in der Rede vom Geschenk Gottes» offenbart, bildet
das Hilfs- und Handwerkszeug daftir, sich tiberhaupt artikulieren zu
konnen.

Ahnlich verhilt es sich mit dem Thema Liebe, das zuvorderst in
Zusammenhang mit Gott gedacht wird. Die Liebe zu Gott, der sich
beide verschrieben haben, bildet ein zentrales wiederkehrendes

*Es sei darauf hingewiesen, dass es sich hierbei um eine theoretische Uberlegung
handelt und das Modell der drei Phasen ein Konstrukt ist, dessen sich die Briute
sicher nicht bewusst waren. Dennoch lassen sich in den Quellen etliche Belege
dafiir finden, dass dieses Modell der <historischen Realitit, wie sie sich im Material
prisentiert, weitgehend entspricht.

Die Reisen der Amerikaauswandernden des 19. Jahrhunderts weisen ebenfalls
immer wiederkehrende Markierungspunkte auf. Vgl. Peter Assion: Abschied —
Uberfahrt und Ankunft. zur brauchtiimlichen Bewiltigung des Auswandererver-
laufs. In: Hess. Blitter fiir Volks- und Kulturforschung. NF 17 1985, S. 125-150.

“Die «Gotteslieber adelt die <Menschenlieber, deshalb wird eine Beziechung, die
durch Gottes Fiihrung zustandekommt, qualitativ hoher bewertet.



208 Dagmar Konrad

Motiv. Diese Liebe kann durchaus schwirmerische Ziige annehmen,
hier ist viel von Hingabe, Inbrunst und Verlangen die Rede. So
mutet die Liebe zu Gott schon fast erotisch an®®, die wiederholte
Rede iiber diese Gottesliebe> kdnnte als eine Art Ubertragung ange-
schen werden: auf Gott wurden alle Sehnsiichte und Bediirfnisse
projiziert und durften dann auch verbalisiert werden — wohingegen
die sinnliche Liebe zwischen Frau und Mann zumindest offiziell kein
Thema sein durfte. Die gemeinsame Hingabe, nicht aneinander,
sondern an ein hdheres Ziel, das iiber allem steht, sollte die Verbin-
dung begriinden, und Gott sollte die grosste Liebe vorbehalten blei-
ben®.

Vor diesem Hintergrund lisst sich fragen, welchen Stellenwert
dann eine mogliche ardische> Liebe zwischen den Partnern haben
kann? Theologisch-dogmatisch bereits beantwortet, indem dieser
Liebe der zweite Platz zugewiesen werden sollte, 16ste diese Frage
auf der subjektiven Ebene jedoch manchen Konflikt aus, wie im
Quellenmaterial hin und wieder aufscheint. Der Konflikt, in den
manch ein Paar geriet, entstand oftenbar dann, wenn sich dLiebesge-
fiihlee und aomantische Empfindungen> emnstellten, die von der
Liebe zu Gott ablenken konnten. Bereits in der Verlobungsphase, in
der cher eine romantisierte Vorstellung von Verliebtsein®, denn
«echte> Verliebtheit vorhanden sein konnte — da man sich noch nicht
kannte —, zeigt sich manchesmal dieses Dilemma.

** Auf sinnliche Spielarten und Varanten, die Verehrung Gottes betretfend, vor
allem im separatistischen Pietismus weist Martun Scharfe hin. Vgl. Martin Scharte:
Die Religion des Volkes. Kleine Kultur- und Sozialgeschichte des Pietismus.
Giitersloh 1980, S. 67-74. Zur komplexen Thematik Eros und Religion, Christus-
mystik und Liebesmystik vgl. Stefanie Schifer-Bossert: Weibliche Bilder des Geist-
lichen und Géttlichen. In: «Weib und Seele». Frommigkeit und Spiritualitit evan-
gelischer Frauen in Wiirttemberg. Kataloge und Schnften des Landeskirchlichen
Museums Bd. 8. Ludwigsburg 1998, S. 113-125. Schiter-Bossert setzt der These
einer spezifisch weiblichen> Erotisierung Gottes als tMann-Ersatz> die These entge-
gen, dass auch Minner mut diesem Aspekt der «Gottesbezichung umgingen und,
dass vor allem verheiratete Frauen diese spirituelle Form der Gottesbezichung leb-
ten, wobel ihrer Meinung nach daber mehr die Suche nach der irtlichen Seiter des
Mannes, die Vorstellung eines anderen Minnerbildes, das als Ausgleich zum real
existierenden genutzt werden konnte, ausgedriickt wurde; S. 120.

*Levin Schiicking weist fiir die Ehe im Puritanismus, der im Kern pietistische
Ziige aufweist, darauf hin, dass auch hier dem Verhiltnis zu Gott die grosste Bedeu-
tung zukomme, dem «alle rein menschlichen Bande untergeordnet» werden sollten.
Vgl. Levin Schiicking: Die puritanische Familie in literarisch-soziologischer Sicht.
Bern-Miinchen 1964 (origin. 1929), S. 56. Allgemein zum Thema Ehe im Pietis-
mus, allerdings aus theologischer Sicht, vgl. Fritz Tanner: Die Ehe im Pietismus.
Ziirich 1952.

“Pointiert ausgedriickt: man ist nicht verlobt, weil man verliebt ist, sondern man
ist verliebt, weil man verlobt ist.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 209

Mark Hoch gibt zwischen den Zeilen in einem Brief, den er an
seine Braut Deborah Pfleiderer schreibt, einen Hinweis flir einen
solchen Konflikt. Er erliutert Deborah seine Auffassung von der
ersten Liebe, die wihrend des ganzen weiteren Lebens immer die
erste Liebe eines Menschen sein und bleiben sollte, nimlich die
Liebe zu Gott. Die Vehemenz, mit welcher er diesen Sachverhalt
seiner Braut auseinandersetzt, zeigt deutlich den Konflikt, in dem er
sich befindet. Er hat eigentlich Angst davor, dass Deborah, die zu
einer wichtigen Person 1n seinem Leben geworden ist, an diese erste
Stelle treten kdnnte, womit Gott auf die zweite Stelle verwiesen
wiirde.

«Ja, Er mache mich treu — in meinem ganzen Hause und demiitig
besonders in gegenwirtiger Zeit, wo ich von Liebesbeweisen so
tiberhiuft wurde — auch Du muBt das fiir mich erbitten, nicht
wabhr, liebe Deborah? Denn in der Arbeit fiir den Herrn 1st Treue
so unerliBlich, [...] nicht nur Piinktlichkeit und Gewissenhaftig-
keit in den iuBeren Geschiften, sondern vor allem darin, dal3 man
die Arbeit vor dem Herrn um seinetwillen, im Geist der «ersten
Liebe» verquicket, wo man sich ihm tiglich aufs Neue mit Leib
und Seele ganz zum Opfer hingibt.»*

Doch seine Braut zerstreut seine Beflirchtungen, indem sie betont,
dass auch ihre <erste Liebe> Gott gehort:

«Die Hauptsache spiirst Du mir doch ab, da3 ich Dich meinen
liecben Mark von Herzen lieb habe und mich freue, nichst dem
liecben Heiland ganz Dir angehéren zu diirfen.»®

Der Konflikt, der sich zu einem <Loyalititskonflikt gegeniiber
Gott ausdifferenziert, hat zur Folge, dass umso mehr auf die Prio-
ritit der Bindung zu Gott verwiesen wird. Dieses Verhaltensmuster
findet sich bei Frauen wie bei Minnern.

«Meine Liebe soll an keiner Kreatur hingen, nur an Thm allein.»®

Dieser Satz von Emma Handmann, wihrend der Reise niederge-
schrieben, lisst die Folgerung zu, dass ihr Briutigam Richard, als
anenschliche Kreatur ebenfalls keinen Anspruch auf ihre Liebe
haben kann.

“'StABS: PA 770.11.01.05. Brief v. Mark Hoch, Mangalore/Indien an Deborah
Pfleiderer, Basel. 9. August 1881.

“StABS: PA 770.11.01.05. Brief v. Deborah Pfleiderer, Kupferzell, an Mark
Hoch, Mangalore/Indien. 19. Oktober 1881.

“ABM: C-10.42,1. TB Emma Handmann, S. 6.



210 Dagmar Konrad

Traugott Reusch, Missionar in Indien, fasste 1897 Martha Ensin-
ger, die Tochter des Verwaltungsleiters der Basler Mission, als poten-
tielle Braut ins Auge, weil sie {iberhaupt nicht an ihm interessiert
war. Noch wihrend seiner Ausbildungszeit im Basler Missionshaus
lernte er Martha kennen, die Lehrerin werden wollte und der er, da
seine Schwester Lehrerin war, hin und wieder Ratschlige erteilte.
An Inspektor Oehler schreibt er in seinem Heiratsgesuch folgendes:

«Allein sie wurde mit jedem Jahr reservierter, zurlickgezogener,
gesetzter und stiller und gegen mich war sie einsilbig und kurz,
kiihl und uninteressiert. [...]. Ich darf Sie versichern, dal3 ich von
Liebe oder dergleichen nie mit ihr redete, schon wegen ihres
Berufs nicht und ebenso wegen meiner Stellung als Missionszdg-
ling nicht, aber auch aus dem Grunde nicht, weil sie nie beson-
dere Sympathie und Interesse flir mich zeigte. Wenn ich mit ihr
redete, so tat ich das offen und gemessen, denn ich hatte ein gutes
Gewissen und war mir von jeher streng was Liebe anbelangt.»*

Die versteckte Absicht des Autors wird deutlich, wenn wir
bedenken, dass den Missionszdglingen wihrend threr Ausbildungs-
zeit in Basel engere Kontakte zu Frauen streng untersagt waren. So
liesse sich dieses Schreiben zum einen als Plidoyer fiir die beidersei-
tige Unschuld lesen. Martha hat ihm nie Anlass gegeben zu glauben,
dass sie an thm interessiert sein kdnnte. Zum anderen aber konnte
die wohl zumindest im Ansatz tatsichlich vorhandene Reserviertheit
der Martha Ensinger fiir den Missionar Reusch personhch die
Bedeutung gehabt haben, dass er keine Gefahr lief —, wie beispiels-
weise Mark Hoch beftirchtete — von Gott und seiner Arbeit fiir Gott
abgelenkt zu werden.

Ein sehr deutliches Beispiel fiir die These eines entstechenden
inneren Konfliktes in Zusammenhang mit der Liebe zu Gott und der
Liebe zu einem Mann bieten Ausziige aus dem Tagebuch der Vale-
rie Ziegler, Missionsschwester in China, die sich auf dem Missions-
feld in den Missionar Hermann Maurer verliebt. Nach Basler Ver-
ordnung durften die wenigen Frauen, die um die Jahrhundertwende
als Lehrerinnen und Krankenschwestern in den Dienst der Basler
Mission getreten waren, nicht vor Ablauf von drei Jahren, die sie aut
dem Missionsgebiet verbracht hatten, heiraten®. Fiir sie galten die-

“PN: Bnef v. Traugott Reusch, Dharwar/Indien, an Inspektor Ochler, Basel.
15. Februar 1897.

“ABM: Q9, 24. Verordnungen. 27. April 1888: «An die lieben Briider in Indien.
Liebe Briider, die Comittee kommt mehr und mehr zu der Uberzeugung, daf} ein
Gedeihen solcher Schulen, an denen eine Jungfrau steht unméglich ist, wenn die
Vorsteherin nicht wenigstens einige Jahre auf ithrem Posten bleibt. Die Comittee



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 211

selben Regeln wie flir die Missionare. Hatte das Komitee nicht offi-
ziell die Heiratserlaubnis erteilt, war es nicht erlaubt, sich mit der
betreffenden Person zu treffen oder miteinander zu korrespondieren.

In dieser Situation befindet sich Valerie Ziegler im Jahre 1911.
Zusammen mit ihrem heimlichen Verlobten Hermann hat sie
beschlossen, sich an die Verordnung zu halten und auf die Erlaubnis
des Komitees zu warten. Doch ihre Gedanken sind bei Hermann,
und das stiirzt sie in einen Konflikt:

«Und ich méchte nun Gottes Willen tun und auch darin ganz klar
seinen Willen sehen, aber es kimpft in mir zwischen Liebe und
Aufgabe, es ist ja nur ein irdisches Liebesband und wird mich
nicht trennen von meinem Herrn, in dessen Dienst ich doch mein
ganzes Leben stellen will. [...] Es ist so leicht gesagt: ja der Mensch
ist zum Lieben geschaffen und es ist dies doch der natirlichste
Beruf einer Frau und es ist so herrlich zusammen zu arbeiten, man
kann noch mehr leisten, als allein. Ja wohl, aber wenn man sich so
ganz dem Herrn hingibt und ithm als Schwester dienen will, sollte
man da nicht hart gegen sich sein und sollte da nicht die Liebe
zum Herrn alle irdische Liebe ersetzen?»*

Hier kommt der quasi zolibatire Anspruch” deutlich zum Vor-
schein, der eigentlich dem Gedanken einer Heirat, die eben diese
Getahr 1n sich birgt, dass «die Liebe zum Herrn von einer irdischen
Liebe ersetzt wird», entgegengesetzt ist. Diese Einstellung deckt sich
im {ibrigen mit der urspriinglichen Idealvorstellung der Basler Mis-
sionsgesellschaft, die es ebenfalls am liebsten gesehen hitte, wenn die
Missionare ledig geblieben wiren und ihre Energie ohne Ablenkung
ganz auf das «Werk des Herrn» konzentriert hitten.

sicht sich daher genétigt zu erkliren, daB kiinftig einem Bruder die Genehmigung
zur Verlobung mit einer im Missionsdienst an einer Schule stehenden Jungfrau nicht
erteilt wird, ehe die letztere wenigstens drei Diensgjahre hinter sich hat. Inspektor
Oehler.» Diese Verordnung betraf explizit die Missionare in Indien, doch fand sie
auch in den anderen Missionslindern Anwendung und bezog sich ebenfalls auf die
Missionsschwestern.

*ABM: C-10.42, 7b. TB Valerie Maurer Ziegler. Begonnen Jum 1911. 22. Jum
1911.

% Als Ideal auch biblisch formuliert in 1. Kor. 7, 28: «Wenn Du aber doch heira-
test, siindigst Du nicht, und wenn eine Jungfrau heiratet, siindigt sie nicht; doch
werden solche in duBere Bedringnis kommen.» Diese Bedringnis wird in 1. Kor. 7,
33,34 genauer ausgefiihrt: «Wer aber verheiratet ist, der sorgt sich um die Dinge der
Welt, wie er der Frau gefalle, und so ist er geteilten Herzens. Und die Frau, die kei-
nen Mann hat, und die Jungfrau sorgen sich um die Sache des Herrn, daB sie heilig
seien am Leib und auch am Geist; aber die verheiratete Frau sorgt sich um die Dinge
der Welt, wie sie dem Mann gefalle.»



212 Dagmar Konrad

Als Valerie Zieglers Verlobter Hermann an seinem Geburtstag
auf die Missionsstation kommt, auf der sie arbeitet, bricht es aus ihr
heraus. Sie schreibt:

«Morgen kommt er zum Mittagessen und Kaffee. Was soll ich thm
denn mehr geben an seinem Geburtstag als mein Alles, mein
Ganzes, soweit ich es einem Menschen geben kann, denn Gott ist
und bleibt der Erste, dem ich gehére.»™

Wenige Tage nach der Trennung von Hermann gerit sie erneut ins
Wanken und Zweifeln:

«Oh, ich muB3 immer an ihn denken, er begleitet mich bei allem
Tun. Ich muB nun aber doch versuchen, es weniger zu tun. Gott
sollte doch diesen ersten Platz haben.»

Und wieder bekriiftigt sie fir sich selbst ithre Verbundenheit mit Gott,
die ihr zu guter Letzt auch eine Losung fiir den Konflikt bietet:

«Und doch bringt mich der Gedanke an meinen lieben Hermann
nicht von Thm weg, Er ist verbunden und eingeschlossen darin.»"”

«Menage a trois> — «der Dritte im Bunde

Einen scheinbaren Ausweg aus dem Dilemma bietet Valerie Zieg-
lers Weg, den auch die anderen Missionspaare beschreiten. Thre
Liebe zu Gott und thre Liebe zu Hermann ist nichts voneinander
Getrenntes, das miteinander konkurriert, sondern bedingt sich
gegenseitig. Die Verbindung mit Gott ist gleichzeitig die Verbin-
dung mit Hermann. Gott steht nicht dazwischen, sondern in der
Mitte. Er 1st der Dritte 1im Bunde, der diesen Bund zusammenhiilt.

Ebendies wiinscht sich auch die Missionsbraut Rosina Binder an
threm Hochzeitstag:

«Aber es dringt sich mir heute noch wie vor anderthalb Jahren,
durch die mir der Grofle Gott bereits so herrlich hindurchgehol-
fen, der Wunsch auf, dal3 doch dieser Tag ein Anfang des Segens
und der Freude fiir Zeit und Ewigkeit fiir uns beide werden moge
und dal3 der liebe Heiland der Dritte in unserem Bunde mit be1
uns sein und bleiben wolle, damit wir einander Gehilfen zur eige-
nen Seelen Seligkeit seien und Gehilfen zur Seligkeit vieler armer
Neger werden mogen.»™

“ABM: C-10.42,7b. TB Valerie Ziegler. 11. Juli 1911.
“ABM: C-10.42,7b. TB Valenie Ziegler. Undatiert. «Sonntagabend».
"ABM: D.10.4,9a. TB Rosina Binder-Widmann, S. 55.



Missionsbriute — Pieustinnen des 19. Jahrhunderts 213

Gott als der Dritte im Bunde, der den Zweierbund zu einem Drei-
erbund erweitert und ihn dadurch erst vervollstindigt, diese Vorstel-
lung kommt hier deutlich zum Ausdruck.

Johannes Wahl, Missionar in Kamerun, der 1905 Marie Acker-
mann aus Cannstatt heiratet, greift in einem Brief, den er ihr
schreibt, ebenfalls das Thema des Dreierbundes auf:

«So behilt dieser Schritt und diese Verbindung, vor der wir nun
stehen, insbesondere, da wir uns unserem Gott fiir die Mission mit
Leib und Leben ergeben wollen, stets etwas Wichtiges und Ern-
stes. Darum sollen diese Tage stillen Gebeten geweiht sein, damit
wir nicht in eigenem natiirlichen Sinne liebestrunken uns die
Hand zum Leben reichen, sondern mit unserem Gott in unseren
Brautstand treten, wohl mit reinem Herzen gegenseitiger reiner,
zarter, heiliger von Gott geadelten und geliuterten Liebe, wo uns
aber stets bewuBt bleibt, weB3 Geistes Kind wir sind, welche
Lebensaufgabe uns bevorsteht und welches Lebensziel uns gesetzt
e

Nicht diebestrunken» soll die Ehe beginnen, denn das wiirde
bedeuten, dass Gott am Rausch der Gefithler vergessen werden
konnte und kein Platz mehr fiir thn vorhanden wire, wenn das Paar
zu nahe zusammenriickte. Im Gegensatz dazu steht die reine, zarte,
heilige Liebe, die genug Raum auch fiir den MDritten im Bunde> lisst,
der durch seine Anwesenheit diese Liebe adelt und liutert und ihr so
alles Schmutzige> und Selbstvergessene> nimmt”.

Doch der Widerspruch zwischen pietistischem Ideal und der
emotionalen Wirklichkeit scheint manchesmal durch das Dreiermo-
dell eben nicht vollstindig geldst worden zu sein. Als Beleg flir diese
These kénnten folgende Zitate gelten. So schreibt Missionar Eisen-
schmid in einem Nachruf auf seine Frau:

«Es konnte ihr Trinen auspressen, dal sie nicht wisse, wen, den
Heiland oder mich sie lieber habe.»™

Mit dem Tod eines der Partner endet im Prinzip der Dreierbund,
so dass die Liebe, die vorher durch zwei geteilt wurde, sich nun wie-
der ganz auf Gott konzentrieren kann. So sieht Missionar Kies im
Tod seiner Frau, die 1865 in Afrika an Typhus stirbt, einen letzten

""PN: Brief v. Johannes Wahl, Helpertshofen, an Marie Ackermann, Bad Cann-
statt. 27. Mirz 1905.

?Zu Sexualitit im Pietismus vgl. Gottfried Beyreuther: Sexualtheorien im Pie-
tismus. Miinchen 1963. Kulturhistorisch-soziologisch nur bedingt hilfreich, da der
Schwerpunkt auf dem medizinischen Ansatz liegt.

”ABM: HB, September 1867, S. 116.



214 Dagmar Konrad

Liebesbeweis. Sie macht quasi Platz, damit er sich enger an Gott bin-
den kann.

«Denn der Geist Gottes machte es mir klar, dal mich mein himm-
lischer Erzieher durch diese schwere Heimsuchung in eine neue
Schule ftihren will, um vor meinem eigenen Lebensende noch
wegzuschmelzen und auszuwirken, was Er beim Fortdauern unse-
res bisherigen ungetriibten ehelichen Gliicks hitte vielleicht nicht
an mir erreichen kénnen.»™

Der gemeinsame Lebensweg als «Weg ins Jenseits

Die gegenseitige Liebe, die sich in der gemeinsamen Liebe zu
Gott definiert, hatte innerhalb dieses Kontextes eine bestimmte Auf-
gabe. Gegenseitige Hilfe im Leben beziehungsweise im Glaubens-
leben, gemeinsames Beten, das «geistige Sich-Ausziehen vor dem
anderer>, gegenseitige Schuld- und Sitindenbekenntnisse: all das
hatte ein Ziel, nimlich mit Hilfe des Partners «eliutert ins Jenseits
gelangenyzu kénnen. Da der Blick im Leben zumeist auf das Jenseits
gerichtet sein sollte, in dem die Erftillung wartet, ist auch die gegen-
seitige Vorbereitung fuir einen wiirdigen Empfang dieser Erfiillung
ein zentrales Moment in der Partnerschaft. Doch auch hierbei klaftte
Anspruch und Wirklichkeit oft auseinander: dann, wenn beispiels-
weise einer der beiden Partner ¢rommen”™ als der andere war und
diesen Aspekt der Beziehung in den Vordergrund riickte. Frieda
Biirgi etwa, seit 1899 Missionarstrau in Afrika, scheint sich um das
Seelenheil thres Ehemannes Ernst gesorgt zu haben, da er ihrer Mei-
nung nach offenbar zu wenig betete. In ithr Tagebuch notierte sie:

«Heute, als ich noch nicht fertig war, kniete Ernst allein nieder,
betete fir sich und ging nicht wie frither ohne Gebet herunter.
Der Herr hat mein Gebet erhort, 1al3 mich Dir weiter vertrauen.»”™

Ihre (Liebesaufgabe im Dienst des Herrnv hat sie erfiillt, sie interpre-
tiert das Beten thres Ehemannes als Erhorung ihrer Gebete.

“ABM: HB, November 1865, S.145.

”Zum Begnift drommv in Verbindung mit dem Topos der drommen Fraw vgl.
Christel Kohle-Hezinger: Fromme Frauen, fromme Bilder. In: Weib und Seele.
Kataloge und Schriften des Landeskirchlichen Museums Bd. 8. Ludwigsburg 1998,
S. 9-22. «Der Kanon der frommen, starken, wohltitigen pietistischen Frauen wurde
und wird repetiert, die Bilder werden retuschiert, je nach Zeit und Erwartung.»,
S. 17-18.

*ABM: D-10.20. TB Frieda Biirgi, S.68.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 215

Auch Indienmissionar Mark Hoch hat die <Erziehung fiirs Jenseits)
in der diesseitigen Beziechung im Auge, wenn er seiner Braut
schreibt:

«Es gibt auch fiir uns kein hoheres Ziel der Liebe, als da3 wir so
einander gegenseitig zu bewahren suchen — und einander helfen

und die Hand reichen auf unsere Reise zum himmlischen Vater-
land.»”

Dass «Liebe und Tod nicht unbedingt Gegensitze sein miissen»”,
dafiir wird ein Satz in einem Nachruf auf Missionarsfrau Elisabeth
Krayl, die in China starb, zur ausdrucksstarken Metapher:

«Und sie lag in ithrem Brautkleide gleich einem Bild des Friedens
da-»7‘)

«In vielen Gegenden ist das Hochzeitskleid identisch mit dem
Totenkleid»”, wie Utz Jeggle fiir das traditionale Dorf beschreibt,
was vor allem 6konomisch-praktische Griinde hatte, weil das Hoch-
zeitskleid das einzig «gute Kleidungsstiick> im Besitz der Frauen war
und das Tragen dieses Kleidungsstiickes den wichtigen Ereignissen
im Leben vorbehalten blieb, wozu letztendlich auch der Tod
gehorte.

Die Verstorbene in ithrem Brautkleid: dennoch sind die Assozia-
tionen, die dieses Bild hervorruft, vielschichtig. Das Brautkleid als
Totenkleid gerit gewissermassen zum symbolischen Zeichen der
Verbindung vom Diesseits zum Jenseits. Die Heirat einer Missions-
braut konnte zugleich ein Todesurteil sein, manch Frau starb bereits
nach wenigen Monaten auf dem Missionsfeld. Und um im Bild des
Dreierbundes zu bleiben: Die Braut des Missionars ist immer
zugleich auch die Braut Christ. Im selben Gewand, in dem sie an
der Seite ihres Briutigams vor dem Altar stand, auf die Erfiillung
irdischen Gliicks hoffend, liegt sie nun «im Frieden», bereit fir die
Erfiillung <himmlischen Gliicks> und in Erwartung des chimmlischen
Briutigams». Das Brautkleid, das zum Totenkleid wird — das Toten-
kleid, das einst Brautkleid war, ist ein Symbol fiir den Ubergang. Im
Brautkleid vollzieht sich so der Ubergang von der alten in die neue
Heimat und der Ubergang von der neuen in die «wige> Heimat.

7StABS: PA 770.11.05.01. Brief v. Mark Hoch, Mangalore/Indien, an Deborah
Pfleiderer, Basel. 13. Juli 1881.

Utz Jeggle: Die Angst vor dem Sterben. Besuch in einem imaginiren Museum.
In: Géckenjan, Gerd; Kondratowitz, Hans-Joachim (Hg.): Alter und Alltag. Frank-
furt a.M. 1988, S. 164.

ABM: HB, Dezember 1916, S. 193.

Utz Jeggle (wie Anm. 78) S. 164.



216 Dagmar Konrad

Deborah Pfleiderer und Mark Hoch

<Indien — Basel und retours
Kindheit

Am 23. September 1860 kommt Deborah als erste Tochter der
Missionsleute Pfleiderer auf der Missionsstation Mangalore in Ostin-
dien zur Welt. Uber ihre Kindheit in Indien wissen wir nichts, wir
konnten sie uns aber dhnlich vorstellen wie die einer Missionar-
stochter, die auf der gleichen Station gelebt hat™. Diese berichtet:

«Die luftige Veranda war tagsiiber unser Aufenthaltsort. Hier
spielten wir, hier stand auch der Esstisch, an dem wir unsere Mahl-
zeiten einnahmen. Mittags gab es immer Reis und eine gute Sauce
mit Gemiisen dazu, die Erwachsenen zogen den scharfen Curry
vor. Um den groB3en Tisch auf der Veranda versammelte Mama
auch ab und zu ihre braunen Schiilerinnen, die gerne nihen und
stricken lernen wollten, dabei aber auch biblische Geschichten zu
horen bekamen. Papa hatte ein Zimmer, ganz fiir sich, sein Stu-
dierzimmer. Wir durften ithn dort nicht stéren.»

Im Alter von sechs Jahren wird Deborah zusammen mit ihrer
dreizehn Monate jlingeren Schwester Friederike in der Obhut frem-
der Missionsleute nach Europa geschickt. Die Eltern haben die Kof-
fer der beiden Midchen vermutlich nach Basler Anweisung gepacke.
Die «Ausriistung der Kinder, die aus Missionsgebieten heimgesandt
werden» sah folgendes vor:

«8 Taghemden, 12 Sacktiicher, 4 Paar baumwollene Striimpfe, 4
Paar wollene Striimpfe, 12 Paar weille Hosen, 6 Hosenleibchen,
4 Nachtkittel, 3 Flanelleibchen, 2 Flanellunterrdcke, 1 Leibbinde,
1 Mantel, 1 Jickchen, 1 wollenes Kleid, 2 baumwollenene Klei-
der, 1 wollener Unterrock, 2 Paar Unterirmel, 1 Shawl, 1 Hut, 2
Paar Schuhe, 1 Paar Pantofteln, 2 Kimme, 1 Schwamm.»

Ihren Abschied von den Eltern kénnten wir uns ebenfalls analog
zur Beschreibung der anderen Missionarstochter vorstellen.

«Eines Tages stand ein Blechkoffer auf der Veranda. Er wurde mit
meinen Habseligkeiten vollbepackt. Man erzihlte mir viel von
dem groBen Schiff, auf dem ich iiber das weite Meer tahren sollte,
in ein Land, wo andere Biume wiichsen, mit anderen Bliiten und

*Das verwendete Quellenmatenal stammt aus dem Archiv der Basler Mission.
Es handelt sich dabei um ein Briefkonvolut, das der Mission aus Familienbesitz
iiberlassen wurde. Noch nicht archiviert.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 217

Friichten, wo es nicht so heil3 sei. Als es endlich soweit war,
bestieg ich an der Hand meines Vaters den niesigen Dampfer. Wir
Kinder vertieften uns sogleich in ein Spiel. Als ich spiter wieder
nach meinem Vater Ausschau hielt, war er nicht mehr da. Das war
ein bitterer Augenblick, alle Freude war jih ausgeldscht, die Tri-
nen flossen reichlich.»

Die beiden Schwestern kommen ins grosselterliche Haus nach
Ludwigsburg, wo sie von 1867 bis 1870 leben. Als die Eltern 1870
auf Heimaturlaub nach Hause kommen, zieht die Familie nach
Basel, zuerst in die Missionsstrasse und dann in das neu erbaute Haus
der Missionshandlungsgesellschaft. Deborah und Friederike besu-
chen die Stadtschule. 1872 kehren die Eltern wieder nach Indien
zurlick und bringen die T6chter ins Missionsmiddchenhaus, in dem
Strenge und Drill vorherrschen. Damit beginnt fiir Deborah der
wohl ungliicklichste Teil ihrer Kindheit.

Deborah hat insgesamt 14 Geschwister, die nach und nach von
den Eltern nach Europa geschickt werden. So ist iiber die Jahre ein
Teil der Geschwister in Indien, die sie noch nie gesehen hat, ein Teil
bei den Grosseltern oder anderen Verwandten in Wiirttemberg und
ein Teil im Knaben- oder Midchenhaus in Basel. Deborah schildert
hiufig die Besuche, die sie rethum bei den Verwandten in Ludwigs-
burg oder Stuttgart — vermutlich in den Ferien — macht, und bei
denen sie dann jeweils eine Schwester oder einen Bruder fiir ein paar
Tage sieht. Es sind fiir sie immer «sehr vergniigte Tage». Vergniigt
ist im pietistischen Jargon schlicht der Superlativ flir positive
Gemiitsbewegungen.

An diesen Tagen werden Ausfliige gemacht, wird gesungen — reli-
gidse Lieder — und gespielt. Hier hat sie wohl fiir kurze Dauer die
[llusion von Familienleben. 1875 schligt sie beispielsweise der Mut-
ter vor:

«Da wir Geschwister nun so auseinander sind, konnte es dir
l.[iebe] Mama vielleicht zu viel werden, tiberall hin besonders zu
schreiben. Nun hab ich gedacht, du konntest vielleicht an Her-
mann und mich zusammen schreiben, da wir ja doch nicht so sehr
weit voneinander sind.»*

Vielleicht hat sie Angst, dass die Mutter sonst woméglich nur
noch selten dazu kime, ihr zu schreiben. Uberhaupt vermisst Debo-
rah thre Geschwister schmerzlich, auch diejenigen, die sie noch gar
nicht kennt. Vor allem ihre kleinen Geschwister Martha und Ima-
nuel, die beide noch bei den Eltern in Indien sind. Sie schreibt:

“Mit 1., Abkiirzung fiir dieb», wird jede etwas niherstehende Person bezeichnet.



218 Dagmar Konrad

«Gelt Marthale und Imanuele, das wire nett, wenn ihr geschwind
hierher fliegen konntet, um einige Korble voll Erdbeeren zu
suchen. Diese konntet thr dann wieder mit nach Indien nehmen
und auch der l.[ieben] Mama und dem l.[ieben] Papa davon
geben. Die wiren wahrscheinlich auch so gut, wie eure indischen
Friichte.»

Die Briefe, die sie von Basel aus an die Eltern nach Indien
schreibt, lassen nur ahnen, wie sie sich gefiihlt haben muss. Héchst-
wahrscheinlich wurden die Briefe der Kinder zensiert, es war ver-
mutlich nicht méglich, den Eltern zu schreiben, dass es einem
schlecht geht, dass man einsam 1st, und 1m tbrigen hitten die Kin-
der das auch gar nicht gewagt, da beir ithnen der pietistische Erzie-
hungsstil sicher seine Friichte trug. Klagen oder gar Jammern war
verpont, die Eltern taten im «fernen Heidenlande» ihren aufopfe-
rungsvollen Dienst fiir das «Reich Gottes», und unter diesem Aspekt
mussten kindliche Erwartungen und Hoffnungen zurtickgestellt
werden. So wurde vermutlich argumentiert.

Deborahs Briefe sind dennoch einerseits ein Zeugnis fiir ihre
Sehnsucht nach den Eltern, Sehnsucht nach Geborgenheit, fiir ihr
Getiihl der Verlassenheit, und andererseits Ausdruck einer gewissen
kindlichen Stirke, eines Versuchs des Unbekiimmertseins>. Der
Wille, mit dieser Situation fertigzuwerden und sich in die gottge-
wollte Ordung zu finden, schimmert in ithren Briefen hindurch.

Sie hilt die Eltern tiber ihre schulischen Leistungen auf dem lau-
fenden, die Zeugnisse werden fein siuberlich abgeschrieben, viel
Raum nehmen die Schilderungen von Besuchen ein. An ihren
Geburtstagen und an Weihnachten schickt sie den Eltern eine detail-
lierte Aufzihlung aller erhaltenen Geschenke. Diese akribischen
Beschreibungen kénnten vielleicht als Kompensation fiir {ehlende
elterliche Liebe> gesehen werden. Das muss nicht bedeuten, dass sie
von ihren Eltern nicht geliebt wird, nur ist fiir sie diese Liebe nicht
«greitbap. Weihnachten ist fiir sie nicht nur wegen der Geschenke
immer besonders wichtig, auch die Vorbereitungen und das Fest an
sich beeindrucken sie sehr. Bei der Beschreibung des Heiligen
Abends in der Basler Mission gerit sie ins Schwirmen.

Der Ton ihrer Briefe verindert sich, je niher die Konfirmation
riickt. Unvermittelt tauchen Selbstanklagen auf, in einem der Briefe
bittet sie die Eltern, thr ithre Unarten zu verzeihen. Deborah, die
jeden Brief mit der Anrede «Innig geliebte Eltern» oder «Geliebte
Eltern» beginnt und mit «Eure Euch liebende Tochter» beendet,
sollte Grund haben, ihre Eltern um Verzeihung zu bitten? Die
Erklirung hierfiir liegt wohl in dem Umstand, dass vor der Konfir-



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 219

mation die religidse Schulung am intensivsten ist und Deborah lernt,
dass die «pietistische Nabelschaw, das Erkennen der eigenen Siind-
haftigkeit, die Voraussetzung fiir die geistige Wiedergeburt ist. Die
an den Haaren herbeigezogenen Selbstvorwiirfe des jungen
Midchens haben etwas Tragisches und Riihrendes zugleich.

Als sie mit 14 Jahren das Missionshaus verlassen soll, weil ihre
Ausbildung beendet ist, bittet sie die Eltern flehentlich, sie noch ein
weiteres Jahr in Basel zu lassen. Obwohl sie hier nicht gliicklich war
— sie spricht sogar noch im Alter mit einer gewissen Bitterkeit {iber
diese Zeit — mochte sie auch nicht weg, vielleicht aus einer diffusen
Angst heraus vor dem Kommenden, vor dem Herumgeschoben-
werden als <elternloses Midchen. Die Eltern willigen ein.

Die meisten Briefe erhilt Deborah von der Mutter, der Vater
schreibt viel seltener. Die Briefe der Mutter zeigen deutlich die
Sehnsucht nach der Tochter, ihre Angst, die Verbindung zu ihr zu
verlieren und ithr Bemiihen, diese zu stirken, etwa indem sie ihr eine
Zeichnung des Hauses in Mangalore beilegt und sie fragt, ob sie sich
noch daran erinnern kénne. Oder, wenn sie 1thr Briefe und Nach-
richten der ehemaligen indischen Spielkameradinnen zuschickt, wie
wir aus Antwortbriefen Deborahs wissen.

Mit 15 1st es allerdings dann doch soweit. Deborah verlisst das
Basler Midchenhaus und wird bei den verschiedenen Verwandten in
Wiirttemberg jeweils fiir ein gewisse Zeit — wie lange, geht aus den
Briefen nicht eindeutig hervor — auch in Familien, bei denen ihre
Geschwister leben, untergebracht, bei denen sie im Haushalt hilft,
Kinder betreut und dergleichen. Lassen wir sie einen typischen Tag
ihres neuen Lebens selbst beschreiben.

«Morgens nach dem Friihstiick riume ich die Wohnstube und
unser Stiibchen auf, worauf es dann auch hie und da etwas in der
Kiiche zu tun gibt. Dann iibe ich mich auch auf dem Klavier und
treibe ein wenig Englisch, Franzosisch, Geschichte oder sonst
etwas. Nachmittags setze 1ch mich auch mit Elise in den Garten
oder zu der l.[ieben] Tante mit meiner Handarbeit.»

Wie wir sehen, geniesst Deborah eine Bildung, die ganz vom biir-
gerlichen Midchenerziehungsideal geprigt ist.

Wiedersehensfreude

1879 wird fiir die 19jihrige Deborah ein langgehegter Wunsch
endlich Wirklichkeit. Die Eltern wollen fiir immer heimkehren.
Beide sind nach tber 20jihriger Arbeit in Indien ausgelaugt, vor
allem Deborahs Mutter, die 15 Kinder geboren hat und sich von die-



220 Dagmar Konrad

sen Strapazen auch nicht mehr erholen wird. Deborah ist {iber-
gliicklich. Briefe gehen hin und her, in denen die Vorbereitunger
fiir die Ankunft der Eltern besprochen werden. Die Eltern schlager
vor, eines der Kinder solle thnen bis Genua entgegenreisen. In einenr
Brief von Friederike an die Eltern heisst es:

«Ich wire entweder unterwegs im schénen Tyrol steckengeblie-
ben, oder hitte ich mir unterwegs nicht zu helfen gewuBt bei der

fremden Leuten. [...] Nun Deborah hat also Muth und ich laB3* ih
recht gern ithr Vorrecht als Alteste.»

Doch diese Idee wird wieder verworfen, denn:

«Bis Genua allein zu reisen, das wiirde nicht gut gehen, so gerr
ichs gethan hitte.»

Immer wieder wiinscht Deborah thnen Gliick fiir die Reise, dic
mehrere Wochen dauern soll und bei dem angegriffenen Gesund-
heitszustand der Mutter nicht ungetihrlich ist.

«Ja das Jahr 1880 bringt viele Sorgen und Verinderungen, abe
auch viel Freude mit sich. Gebe Gott, dal3, nachdem wir un:
schon so lange darauf freuen, wir ein frohliches, ungetriibtes Wie-
derschen erleben diirten. Er, der treue Helfer und Heiland wolle
Euch mit Kraft und Gesundheit ausriisten, die groBe Reise mi
thren Schwiengkeiten zuriick zu legen.»

Und in einem anderen Brief aus dem Jahre 1880 heisst es:

«Bald sollen die lang gehegten Wiinsche und Hottnungen ertiill
werden und wir dirfen ein frohes Wiedersehen feiern. Mul} vie
an Euch denken, wie lhr Euch jetzt mit Zuriistungen auf dic
Reise abplagt, wenn ich konnte, ich wiirde zu Euch thegen, un
auch ein wenig beizusteuern.»

Am 20. April st es dann endlich soweit. Deborah reist ihrer
Eltern entgegen, um sie in Miinchen, woraut man sich geeinigt hat
zu treffen. Wie das Wiedersehen ausfiel, wissen wir nicht, es wa
wohl aecht vergniigt und frohlich». Deborah hat nun das wieder
was 1hr wihrend ihrer Kindheit und Jugend versagt blieb — einq
aichtige Familie».

Es wiire nun nattirlich sehr interessant zu erfahren, ob diese Ver
mutung wirklich zutrifft. Vielleicht hatten die Eltern Schwierigkei-
ten, sich in Europa wieder einzuleben, vielleicht war es auch zu eine
gewissen Entfremdung zwischen den Eltern und den muttlerweils
erwachsenen Kindern gekommen. Diese Fragen bleiben offen
hieriiber liegen uns keine Aufzeichnungen vor.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 221

Die Familie zieht nun nach Basel in den Nonnenweg, wo Debo-
rahs Vater als Geschiftsfiihrer der Basler Missionshandlungsgesell-
schaft arbeitet. Deborah und Friederike kiimmern sich um die zahl-
reichen Geschwister im elterlichen Haushalt, was fiir die Mutter eine
grosse Erleichterung ist, da sie fast dauernd krinkelt. So fliesst das
Leben recht ruhig dahin, unterbrochen von mehrtigigen oder mehr-
wochigen Aufenthalten bei den Verwandten, die Deborah besucht
und bei denen sie auch weiterhin im Haushalt hilft.

Am 30. Januar 1881 erhalten Deborahs Eltern einen Brief von ihr
aus Stuttgart.

«Theuerste Eltern. O! wie habe ich heute schon gewiinscht bei
Euch Lieben zu sein, um miindlich meine Gedanken mit Euch
auszutauschen iiber diese neue Angelegenheit, die nun tiber mich
kommt, nachdem ich das erste kaum {iberstanden und iiberwun-
den zu haben glaubte. O, liebe Eltern, ich weil3 nicht, was ich
schreiben soll, ich will mich zwar bemiihen offen und gerade her-
aus Euch zu sagen, wie mirs ums Herz ist. Eure lieben Briefe, flir
die ich herzlich danke, erhielt ich heute Mittag, als wir noch am
Mittagessen salBen. Ich hatte zum Gliick gerade den letzten Loftel
gereicht, als ihn Kathi herein brachte. Sogleich machte ich ihn
auf, nichts ahnend, merkte aber bald, um was es sich handelte, so
schob ich die Eurigen samt dem Eingeschlossenen wieder ein. |...]
Ich sal3, wie Thr Euch wohl denken konnt, wie auf Nadeln und
sehnte mich danach, mich in die Stalle zuriickziehen zu kénnen.
[...] So schwer mirs auch diesmal wieder ist, schon wieder eine
solche Anfrage zu bekommen, so konnte ich sie doch ruhiger an
mich herantreten lassen, ist es mir doch leider kein fremder
Gegenstand mehr. Erschrocken bin ich sehr und muBte ich mich
gleich fragen «Warum schickt der liebe Gott diese harte Priifung
jetzt schon wieder iiber mich!?», denn auch diesmal kann ich
unmoglich ga» sagen. Der Grund, der mich zu dem bestimm, ist,
abgesehen von allem, was andere Leute sagen, der: Ich kann mich
mit dem Gedanken nicht vertraut machen, jetzt, wo wir Euch
liebe Eltern kaum haben und genieBen diirfen, schon wieder zu
verlassen und zwar so weit fort, dal} man wieder so wenig von
einander hat wie bisher. — Ich weil3 ja wohl, dal} wenns einmal ans
Heiraten geht, das ja auf jeden Fall sein muf3, daB3 man Eltern und
Geschwister verliBt und seinem Mann anhingt, aber ich denke
mirs eben noch viel netter, wenn keine so grofle Kluft zwischen
einem 1st und man auch noch die Aussicht hat auf einen l.[ieben]
Besuch und dgl. O, lacht mich nur nicht aus, aber das sind so meine
Gedanken, die ich habe und aus denen ich nicht hinauskomme



222 Dagmar Konrad

ohne, daB3 der l.[iebe] Gott noch etwas ganz Besonderes mit mir
vornimmt. Tante Martha merkte mirs bald an und durfte ich ihrs
dann auch riickhaltlos sagen, worauf sie mich ihre miitterliche
Teilnahme recht fithlen lie3. — Vom allgemeinen Spaziergang bat
ich die l.[iebe] Tante mich zu disgoutieren, was sie wohl begrei-
fen konnte. Und so beniitzte ich dann das stille Stiindchen, um
meinem l.[ieben] Heiland die Sache und mich selbst ans Herz zu
legen und bat ithn auch weiter, daB3 er mir die Freudigkeit dazu
schenken moge. Mochte er mir doch zur rechten Zeit die
GewibBheit schenken, was ich thun soll. Dem l[ieben] Onkel
hatte die l.[iebe] Tante unterwegs gesagt, und so war dann der
l.[iebe] Onkel so freundlich, mir auch noch eimige liebevolle
Worte zu sagen. Er sagte mir zwar gleich zum Voraus, daB3 er, von
dem Standpunkt aus, den er nun einmal dieser Sache gegeniiber
einnchme, mir keinen Rath geben konne, aber wenn ich ihm
irgendetwas gern sage, so mochte ich mich doch nicht ab-
schrecken lassen. Nun hat mich das schon beunruhigt, ob dies
nicht selbstsiichtig und eigenliebig bei mir ist, daf3 ich an das Hin-
ausgehen selbst so schwer hinsehe? Allein Onkel beruhigte mich
in dieser Hinsicht und sagte, dal3 dies durchaus nicht der Fall sei,
da ich es in Gedanken, wenn es bestimmt von mir gefordert
wiirde, wohl tiber mich bringen kénnte. Auch das billigte er, als
ich 1thm noch sagte, dal} ichs von dem abhingig machen méchte,
ob mir der l.[iebe] Gott die Freudigkeit schenkt oder nicht. Weit
abgesehen davon, dal3 ich dem l.[ieben] Gott da etwas vorschrei-
ben wollte, als ich ein Zeichen von ithm forderte, nein gewil3
nicht, sondern nur die natiirliche Freudigkeit. So habe ich mich
dann vor der Hand zu dem entschlossen: dem l.[ieben] Gott es
anheimzustellen und Thn zu bitten, dal3 Er es mache wie Er es will.
Sein Wille geschehe!

[...] Ich erklirte Thnen, daB3, obgleich ichs vermisse, nicht mait
Euch dartiber reden zu kénnen, ich bis jetzt es nicht einmal
mochte, nur um des Aufsehens willen. [...]»

Dieser Brief enthiillt eine Deborah, die uns in den vorangegange-
nen Briefen nie begegnete. Hier tritt sie gewissermassen aus dem
vorgegebenen Rahmen heraus, sie tritt als eigene Personlichkeit auf,
sie wagt es, in aller Entschiedenheit mein» zu sagen. Diese Ent-
schlossenheit, mit der sie die Anfrage ablehnt — «ch kann unméglich
ja sagen» (wobei im Onginalbrief das Wort «unméglich» unter-
strichen ist) — zeigt deutlich ihr verzweifeltes Bemiihen, sich die
Lebenssituation, in der sie gliicklich ist, das Leben mit den Eltern —
der eigenen Familie — zu erhalten.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 223

Bis auf einen kurzen Absatz in einem Brief vom 6. Februar 1881,
ebenfalls aus Stuttgart, erwihnt sie die Anfrage nicht mehr.

«[...] aber, wie Thr sehet, 1.[1ebe] Eltern, habe ich mich noch nicht
entschlieBen koénnen mich anders zur Sache zu stellen. Im
Gegenthelil, bin ich Dir 1.[ieber] Vater dankbar fiir den Schritt, den
Du gethan. Obgleich es mir fiir. Br. Krapf leid thut, nun diese
Antwort zu bekommen, anstatt der von 1thm schon fest erwarte-
ten Zusage, so kann ichs eben nicht indern. Ich glaubs ja gern, da3
er ein rechter Mann ist — aber, wenn nun nicht das Hinausgehen
nach Indien dabei wire! Es ist mir auch wieder viel wohler, seit-
dem 1ch weil3, daB} ichs beiseite legen darf, {iberdies entnehme ich
Euren Zeilen, daf3 Ihr mir diesmal auch nicht mit beiden Hinden
zurathen koénnt, was mich vollends ruhig und gewil macht.»

Oftensichtlich ist das nicht die erste Anfrage, die Deborah erhal-
ten hat. Es gab wohl vorher bereits Bewerber, denen sie ebenfalls
eine Absage erteilt hat, obwohl die Eltern offenbar nicht jedesmal
damit einverstanden waren. Auch der Onkel, den Deborah erwihnt,
scheint fiir ithr (Hinausziehen> zu sein, obwohl er sie zumindest nicht
offen unter Druck setzt. Deborah hat keinen leichten Weg vor sich,
wenn sie sich gegen den subtilen Widerstand> der Eltern und ande-
rer Verwandten «weigern> will, den ihr «orbestimmten Weg zu
gehen. Dass Deborah auf gar keinen Fall die Frau eines Missionars
werden will, ja, dass sie auch ans Heiraten an sich, zumindest bis jetzt
noch nicht denken will, zeigen die beiden Briefe recht deutlich.

Fiinf Monate spiter ist Deborah mit Mark Hoch, Missionar in
Indien — Mangalore — verlobt.

Mark Hoch

Mark wird 1854 als Sohn der Missionsleute Johanna Pauline und
Georg Wilhelm Hoch in Mangalore geboren. Die Familie bleibt bis
1862 in Indien und kehrt dann mit den Kindern nach Basel zuriick.
Marks Vater wird eine Stelle als Reiseprediger in Frankfurt angebo-
ten, die Eltern ziehen mit den drei jiingsten Kindern nach Frankfurt,
Mark und zwei seiner Briider werden im Basler Knabenhaus zurtick-
gelassen. Nur in den Ferien sehen sie die Eltern.

Mark und Deborah haben manches gemeinsam. Beide sind Mis-
sionarskinder, beide werden in den Missionskinderhiusern erzogen,
sind mit der Mission bereits von Kindheit an verbunden; ein
Umstand, der ihre weitere Entwicklung entscheidend prigt.



224 Dagmar Konrad

1865, als Mark elf Jahre alt ist, stirbt sein Vater. Die Mutter kehrt
wieder nach Basel zuriick, wo sie sich vor allem karitativen Aufga-
ben widmet. Mark bleibt weiter im Knabenhaus. Nach dem Matu-
rititsexamen meldet er sich zum Dienst in die Basler Mission.
Inspektor Josenhans bestimmt, dass er Theologie in Basel und
Tibingen studieren solle. Bewerbern mit Abitur liess man oft eine
hohere Bildung angedeihen, wohingegen die mormalen Bewerbenp,
Handwerker- und Bauernséhne, die regulire Ausbildung im Mis-
stonsseminar durchliefen.

Nach seinem Theologiestudium (und vermutlich einer zusitz-
lichen Ausbildung im Missionshaus) reist Mark 1876 im Alter von 22
Jahren als Missionar nach Mangalore in Indien aus. Hier lernt er mit
grosser Sicherheit Deborahs Eltern kennen, die bis 1880 ebenfalls in
Mangalore sind. Im selben Jahr stirbt Marks Mutter in Basel. Er ist
im Alter von 26 Jahren Vollwaise.

Verlobung

Am 15. Dezember 1880, zwe1 Wochen vor dem Tod von Marks
Mutter, schreibt Wilhelm Ecklin, stadtbekannter Basler Pfarrer und
Komiteemitglied, einen Brief an seinen Neften Mark.

«[...] Dieses Mal schreibe ich Dir im Namen Deiner lieben Mama,
die dazu ganz unfihig ist. [...] Sie hat mich gebeten, es fiir sie zu
tun in der wichtigen Angelegenheit, die Dich und Deine Mama
so schr beschifuigt. [...] Ich billige, dal3 Du Dich ernstlich mit Dei-
ner Heirat beschiftigst und soll Dir im Namen Deiner lieben
Mama sagen, dal3 sie denkt, es se1 das Beste, wenn Du sofort den
Inspektor Schott bittest, Dein Gesuch um Heiratserlaubnis dem
Komitee empfehlend vorzulegen.»

Oftensichtlich hat Mark seinem Onkel bereits eine bestimmte
Frau, auf die seine Wahl gefallen ist, genannt. IThr Name wird mit
L.St. abgekiirzt. Wilhelm rit seinem Neffen, dem Komitee noch
keinen bestimmten Namen zu nennen, er selbst werde die Angele-
genheit {ibernehmen und mit Einverstindnis des Komitees, ohne
diesem den Namen der Betreffenden zu nennen, bei L.St. anfragen.

«Die Comitee wird mir gewiss Zutrauen schenken, recht zu han-
deln [...] ohne, daB3 ein Name genannt wird. [...] Ich halte es fiir
wichtig, daf die Comiteemitglieder keine stadtbekannten Namen
vor der Zeit hdren, einmal, weil doch leider aus Versehen etwas



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 225

durchsickern konnte und sodann, weil es fiir den Fall eines ableh-
nenden Entscheids seine missliche Seite hat. [...] Deine Mama
meint, man solle vielleicht sondieren, ob ein Ja zu erhoften, aber
das geht nicht. Es ist gegen unsere Grundsitze, und wenn es auch
hie und da von Briidern getan wird, kommt es fast immer an den
Tag, macht auf die Comitee einen fatalen Eindruck und zieht
denen, die es tun, eine nachhaltige Riige zu. Nein, man tut nichts
und fillt zu seiner Zeit mit der Tiir ins Haus und 146t es darauf
ankommen, obs ein Ja oder Nein gibt.»

Uber die Auserwihlte jussert er sich so:

«Ich halte L.St. fiir eine Christin, die Missionssinn hat und fiir eine
nach Herz und Geist gut ausgeriistete Tochter, zudem von guter
Gesundheit und frischer, jugendlicher Munterkeit.»

Drei Monate spiter, am 21. Mirz 1881, Marks Mutter ist vor drei
Monaten gestorben, schreibt Wilhelm Ecklin wieder nach Indien.

«[...] mit L.St. ist es nichts, sie hat abgelehnt. Sie lehnt ab, weil ihr
Herz noch verwundet se1 von einer Neigung, der keine weitere
Folge habe gegeben werden kénnen. Unter diesen Umstinden
kénne sie sich nicht aufs Neue binden, besonders nicht, ohne vor-
hergegangene Bekanntschaft. [...] Am liebsten wire ich nun
gleich an die zweite Werbung gegangen (D.P.) und bedauerte,
daB3 Dein Brief mir dieselbe untersagt. Jetzt wird die Sache hin-
ausgeschoben und es gewinnt den Anschein, es habe, wer weil3
wieviele Abschlige gegeben, wihrend, wenn ich gleich zu
Inspektor S. hitte gehen dirfen, die erste verfehlte Werbung gar
nicht bemerkt worden wire. [...] Ich glaube sogar, dal3 [...] Du
wahrscheinlich der D. vor der L. den Vorzug gegeben hittest. L.
war nur die Erste der Zeit nach, D. scheint Dir im Grunde besser
eingeleuchtet zu haben. [..] Pfr. Kiinzler, den ich wagte ins
Vetrauen zu ziehen, sagte von D.P., sie sei innen und aussen ein
liebenswiirdiges Midchen und frommen Sinnes. Sie weilt gegen-
wirtig in Ludwigsburg, sehnt sich aber sehr zu ihren Eltern
zuriick — es i1st wohl méglich, daB3 ihr ein Heiratsantrag nicht eben
recht kommt.»

Zwei Monate spiter ist zwischen Mark und seinem Onkel bereits
alles geregelv und Wilhelm Ecklin ist zu Deborahs Eltern gegangen,
um die Anfrage persénlich zu tiberbringen. Er kommt allerdings zu
einem schlechten Zeitpunkt, Deborahs Mutter wurde an diesem Tag



226 Dagmar Konrad

von einem toten Kind entbunden. Die Sorge und Aufregung ist
gross und Deborahs Vater sieht sich ausserstande, Wilhelm Ecklin
gleich eine Antwort zu geben. So vergeht ein weiterer Monat bis
Mark am 16. Juni 1881 den <erlésenden Brief seines Onkels erhilt.

«Lieber Mark, nun sind wir denn Gott sei Dank vorliufig am Ziel.
Gestern brachte uns Pfr. Pfleiderer das Ja-Wort seiner Deborah.
[...] Da abends fiinf Uhr Comitee-Sitzung war |[...] so ging ich
direkt ins Missionshaus, ohne zu wissen, daf3 Pfr. Pfleiderer unter-
dessen mit meiner Frau geredet hatte. Wihrend der Sitzung
bekam ich dann ein Billet meiner Frau und konnte dem mir
gegeniibersitzenden Pfr. Pfleiderer meinen Dank still und in Eile
aussprechen [...] Das nichste Geschift war, die Comitee selbst in
Kenntnis zu setzen und sie um die Bestitigung dieser Verbindung
zu bitten. Es war dann eine grof3¢ Freude. [...]»

Im Januar 1881 lehnt Deborah noch strikt die Anfrage Missionar
Krapfs ab, fiinf Monate spiter gibt sic Mark Hoch ihre Zusage. Was
ist in dieser Zeit mit ihr passiert?

Uber die Griinde, die sie dazu bewogen, nun doch die Frau eines
Missionars zu werden und in das ferne Indien zu zichen, alles das zu
tun, was sie eigentlich nicht wollte, wissen wir wenig. Leider liegen
auch keine Briefe Deborahs vor, die tiber ihren Entschluss nihere
Auskunft geben kénnten, ausser, dass sie darauf hinweist, durch ein
Gesprich mit threr Mutter in dem Entschluss bestirkt worden zu
sein, die Frau eines Missionars werden zu wollen. Wir kdnnen nur
versuchen, ausgehend von den vorhandenen Fakteny, Spekulatio-
nen anzustellen.

Wir wissen, dass Deborah bereits mehrere Anfragen abgelehnt
hat, bei dieser Anfrage liegen die Dinge allerdings ein wenig anders.
Marks Onkel, Wilhelm Ecklin, der die Anfrage tiberbringt, 1st, wie
bereits erwihnt, stadtbekannter Basler Pfarrer, ein Mann der Offent-
lichkeit und Komiteemitglied. Diese beiden Punkte diirften einen
nicht zu unterschitzenden Einfluss auf Deborahs Eltern gehabt
haben. Ausserdem kennen die Eltern Mark personlich. Méglicher-
weise wird ihr die ganze Sache schmackhaft gemacht, sicher wird
sie nicht gewaltsam, sondern eher sehr subtil unter Druck gesetzt,
wird dazu tiberredet, Marks Anfrage zuzustimmen. Versetzen wir
uns in Deborahs Eltern, so kdnnen wir uns vorstellen, dass auch fiir
sie die Lage nicht ganz einfach ist.

Deborah schreibt in einem Bref «abgesechen von allem, was
andere Leute sagen. [...]». Wir kénnen also davon ausgehen, dass es
innerhalb der Missionskreise schon Gerede dariiber gegeben haben



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 227

muss, dass Pfleiderers Tochter nicht bereit ist, ein Opfer fiir das
«Reich Gottes zu bringen». Das ist umso schlimmer, als Deborahs
Vater selbst sehr enge Bezichungen zum Komitee unterhilt, er
nimmt an einer Sitzung des Komitees teil, als Wilhelm Ecklin Debo-
rahs Zusage iiberbracht wird. Aus dem Brief Wilhelm Ecklins an sei-
nen Neffen Mark geht nicht klar hervor, ob Pfleiderer zu diesem
Zeitpunkt schon Komiteemitglied war oder nicht. Einer offiziellen
Liste der Basler Mission zufolge, ist Deborahs Vater ab 1884 voll-
wertiges Komiteemitglied, das heisst, er hat in einem der hochsten
Gremien der Mission eine Position inne. Bei einer wiederholten
Absage wiirden Deborahs Eltern endgiiltig an Ansehen verlieren.
Ausserdem handeln sie vermutlich gegen ihre innerste Uberzeu-
gung, wenn sie Deborah von einer Heirat mit einem Missionar abra-
ten, denn sie betrachten es als Pflicht, sich den Fiihrungen Gottes zu
tiberlassen. Das «Werk» ist allem tibergeordnet, daftir miissen Opfer
gebracht werden, auch wenn es die eigene Tochter ist. Zwar muss
die Tochter nicht dem <Erstbesten» ihr Ja-Wort geben, sich aber
grundsitzlich der Herausforderung eines Dienstes im «Hei-
denlande» zu entziehen, ist in Deborahs Fall wohl schlichtweg
unmdoglich. Diesen gesellschaftlichen, in unserem Fall religios
befrachteten Zwingen wird Deborah zum Opfer gebracht.

Dies alles mag zu threm Entschluss beigetragen haben, vielleicht
ist aber auch das eingetreten, was Deborah sich wiinschte und wor-
auf sie wartete: dass «Gott ihr die Freudigkeit schenken moge, die-
sen Schritt zu tun». Deborah wurde ihr ganzes Leben von pietisti-
schen Wertvorstellungen und Massstiben bestimmt und hat diese
sicher auch verinnerlicht. Wir kénnten uns ihre Entscheidung,
sofern es ihre eigene war, als ein Biindel von Motiven denken.
Gehorsam gegeniiber Gott, das Ganze als Zeichen Gottes interpre-
tieren, Gehorsam gegentiber den Eltern, respektive gegentiber dem
Vater, vielleicht auch das bewusste oder unbewusste Einsehen der
eigenen Schwiche, das Akzeptieren des Unabinderlichen. Sie tut
eigentlich das, was sie seit ithrer Kindheit tut, was sie gelernt hat —sie
arrangiert sich mit dem Gegebenem.

Die Situation des 28jihrigen Mark Hoch

Wir wissen, dass Mark sich seit Anfang Dezember 1880 mit dem
Gedanken triigt, zu heiraten. Vermutlich hat der bevorstehende Tod
der Mutter etwas mit seinen Heiratswiinschen zu tun, denn es war
ihr sehnlichster Wunsch, dass thr Sohn heiratet, vielleicht um 1hn
nach ithrem Tod «ersorgt> zu wissen.



228 Dagmar Konrad

Am 14. Juli 1881 erhalten Deborahs Eltern einen Brief von ihm,
aus dem hervorgeht, dass seine Mutter urspriinglich eine andere Frau
fiir ihn «im Sinn» hatte, weshalb er sich «genétigt sah, erst in diese
Richtung vorzugehen». Vermutlich L.St. Deren Absage sei fiir ihn
ein «Fingerzeig Gottes» gewesen, sich weiter um Deborah zu
bemiihen. Deborah ist eigentlich zweite Wahb. Dennoch bezeich-
net er das Ja-Wort Deborahs als «Freudenbotschaft». Er bedankt sich
fir Verlobungsanzeigen, die Deborahs Eltern bereits an alle Ver-
wandten und Bekannten in der Heimat geschickt haben und nun
ithm zusenden, damit er sie seinerseits an die verschiedenen Stationen
in Indien schicken kann. Er schliesst mit den Worten:

«[...] und nun mochte ich Euch meinen herzlichen Dank ausspre-
chen fiir die Liebe mit der Thr mich als Sohn aufgenommen und
Eure liebe ilteste Tochter Deborah mir als Braut zugeftihrt habt.
Besonders danke ich flir den warmen, viiterlichen Brief [...] und
ich darfs ja wohl hier nochmals sagen, dal ich Eure 1.[iebe] Tochter
nicht anders entgegennehme, denn als eine vom Herrn selbst mir
gegebene Gabe und daBl meines Herzens Sinn der ist, thr mit des
Herrn Gnade das zu sein, was nach den Worten Gottes ein Ehe-
mann seiner Lebensgefihrtin sein soll.»

Bereits acht Tage spiter schreibt Mark den zweiten Brief an
Deborahs Eltern. Dieser Brief und die weiteren, die nun in regel-
missigen Abstinden folgen, sind durchdrungen von Lobeshymnen
auf den Herrn, der «nie nimmt ohne etwas zu geben», da er thm zwar
die Mutter genommen, aber in Deborah eine Lebensgetihrtin, die
an seiner Seite durch «dies Leben wandern willy, gegeben habe.
Seine Briefe sind ebenfalls durchdrungen von Lobeshymnen auf
Deborah. Er ist voller Begeisterung iiber den ersten Brief, den er von
ihr erhilt, es erfiillt ihn mit Bewunderung, dass «ie iiberhaupt den
Muth gefunden hat» an 1thn zu schreiben — und sie sind durchdrun-
gen von Lobeshymnen auf die Eltern Pfleiderer, die ihn als Sohn auf-
nehmen. In seinen Briefen ist heute noch spiirbar, wie erleichtert
Mark war — dass er sich in Hochstimmung befand.

Wenn wir versuchen, uns in Mark hineinzuversetzen, ist seine
Stummung vielleicht zum Teil verstindlich. Seine Mutter, an der er
offenbar sehr hing, die zumindest einen grossen Einfluss auf ihn aus-
tibte, ist gestorben, wihrend er in Indien ist. Von ithrem Tod ertihrt
er erst einen Monat spiter. Nun erlebt sie also die Heirat ihres Soh-
nes, an der ihr soviel lag, nicht mehr. Mark muss in dieser Zeit recht
ungliicklich gewesen sein, dazu kommen noch seine hiufigen Kopf-
schmerzen, wahrscheinlich eine Art Migrine, die 1thn sein Leben
lang begleiten sollte. Dass Deborah thm eine Zusage gibt, dass also



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 229

der detzte Wunsch> seiner Mutter in Erfiillung geht, muss fiir thn ein
Zeichen dafiir sein, dass es wieder aufwirts geht, dass seine bevor-
stehende Heirat unter Gottes besonderer Fiithrung steht. Fiir Mark ist
die Tatsache, dass er Deborah nicht kennt und er dartiber hinaus
nicht weiss, ob sie gern ihr Ja-Wort gab oder nicht, offenbar kein
Problem. Er hat sich an die bestehenden Regeln gehalten, ist den
vorgeschriebenen Weg gegangen — und hat Erfolg gehabt. Thn pla-
gen, im Gegensatz zu Deborah, keine Zweifel. Er hadert nicht mit
sich selbst, fiir ihn ist Gottes Wille geschehen. In einem Brief vom 4.
August 1882 bezeichnet er sich stolz als «gliicklichen Briutigam» und
wiinscht sich, «der Herr gebe, dass wir einander recht zur Freude
und zum Segen werden».

Er fiebert Deborahs Abreise von Basel entgegen. Immer wieder
betont er, wie vorgeriickt die Zeit schon sei und freut sich, als er
erfihrt, dass Deborah so abreisen wird, dass sie um Weihnachten
herum in Indien ankommen wird. Er bezeichnet sie als «willkom-
menes Christkindle». Andererseits spricht er immer wieder den
Eltern, die ihre «Tochter hergeben», sein Mitgefiihi aus:

«Besonders oft denke ich an Euch liebe Eltern im Blick auf die
Zeit, wo die l.[iebe] Deborah nun auch wird Abschied nehmen
miissen.»

Am 30. August erwihnt er ein Bild von Deborah, das er bald
erhalten soll. Bis jetzt kennt er thr Aussehen nur von einem Famili-
enbild, das bei einer befreundeten Missionarsfamilie stand und das
ithm iiberlassen worden war. Aber nun soll er sein eigenes erhalten.

«Doch freue ich mich recht darauf, bald ein eigenes Bild von der
I.[ieben]| Deborah besitzen zu diirfen. Thut mir leid, daB ich kein
eigenes schicken kann, aber es ja sehr zweifelhaft ist, ob es besser
ausfallen wiirde, als das, welches die 1.[iebe] Deborah besitzt.»

Deborahs Abreise riickt immer niher. Zu ithrem Geburtstag, Ende
September, schreibt er an die Eltern :

«Freilich denke ich auch daran, daB3 es der letzte Geburtstag ist,
den die 1.[iebe] Deborah in Europa, im Elternhause mitfeiern darf
und da bitte ich den l.[ieben] Heiland, daB Er Dir und der
l.[ileben] Mama alle Liebe vergelten moge, die Ihr mir erwiesen
habt und dann Euch auch nahe sein, wenn es an den Abschied von
der erstgeborenen Tochter geht.»

Trotz allem Mitgefiihl fiir die Eltern Deborahs wird er immer
wieder von seinem «eigenen Gliick» tiberwiltigt. Immer wieder
betont er seine Freude dariiber, wieder Eltern zu haben.



230 Dagmar Konrad

«Es 1st mir ganz wunderbar, wenn 1ch daran denke, wie ich auch
nun an Eltern schreiben darf, und doch, als ihr in Mangalur wart,
hatte ich noch keine Idee davon; aber zu herzlichem Dank fiihle
ich mich verpflichtet fiir die Liebe, die ihr mir gegeben habt und
mich als Sohn aufgenommen habt.»

Vorbereitung und Abschied

Von Deborah héren wir erst wieder im Oktober 1881, es sind nur
noch ein paar Wochen bis zu ihrer Abreise. Letzte Vorbereitungen
missen getroffen werden, in den «Bedingungen fiir die in dem
Dienst der Missionsgesellschaft auszusendenden Briute» ist alles bis
ins kleinste geregelt.

«3a) Die Frauen stellen sich wie die Minner der Gesellschaft zur
Verfligung. Die Comittee beachtet aber die besonderen Gaben
und Krifte der Frau.

b) Die Passage der Braut und ebenso die Fracht fiir ihre Effekten
(bis hochstens 30 KubikfuB3 oder 400 kg) bezahlt die Missions-
kasse. Beides besorgt unsere Verwaltung, die auch Anleitung gibt,
wie es mit der Verpackung und Versendung der Eftekten soll
gehalten werden.

¢) Mobiliar erhalten die Geschwister von der Missionsgesellschaft
drauBlen auf dem Missionsgebiete. Die Ausriistung der Braut an
Weilzeug, Kleidern usw., bestreitet die Braut, wenn sie Vermo-
gen besitzt selbst, reicht ihr Vermdgen nicht, so tritt die Missions-
kasse ein.

Die staatsrechtliche Seite der Ehe betreftend, 1st folgendes zu
beachten:

4a) Ein Deutscher kann seine Trauung im Ausland entweder vom
deutschen Reichsgesetz in der vorgesehenen Weise durch ein
dazu ermichtigtes deutsches Konsulat vollziehen lassen oder aber
stcht seine EheschlieBung unter dem Grundsatz ocus regit
actumy, d.h, die im Ausland nach der dort geltenden Gesetzge-
bung abgeschlossene Ehe wird auch vor dem heimatlichen
Gesetze als rechtsgiiltige Ehe anerkannt. [...] Sofort nach der
Trauung soll der Trauschein nach Basel an das Sekretariat
geschickt werden, auf welchem bezeugt ist, dal} die Ehe-
schlieBung in der vom betreffenden Ehegesetzbuch beschriebe-
nen Form durch die dazu ermichtigte Behdrde, bzw. durch einen
dazu staatlich bevollmichtigten Geistlichen vollzogen worden
1St.»



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 231

Ebenso vorgeschrieben sind die «persénlichen Effekten», die eine
Missionsbraut mitzunehmen hat:

«Ausriistungsnorm flir eine Missionarsfrau auf Basler Stationen an
Weillzeug:

30 Hemden, baumwollene, 6 Unterleibchen von feinem Flanell,
2 Paar Beinkleider von feinem Flanell, 6 Paar Beinkleider von
baumwollenem Zeug, 12 weille Handtiicher, 24 Taschentiicher,
12 baumwollene Leintiicher, 6 Tischtiicher, 12 Servietten, 12
Kiichentiicher, 12 Kisseniiberziige, 24 Paar baumwollene
Striimpfe, 12 Paar feine wollene Striimpfe, 2 wollene Bettdecken.
An Kleidern: 1 schwarzes Kleid, 5 Zitz Kleider, 2 geringe baum-
wollene Kleider, 2 wollene Kleider, 2 leichtere wollene Kleider, 2
wollene Unterrdcke, 4 baumwollene Unterrocke, 6 Bettkittel
oder Nachthemden, 12 Schlathauben, 12 Chemisetten, 6 Schiir-
zen, 12 Hausschiirzen, 1 groB8es Halstuch fiir die Reise, 1 Hut, 1
leichter Mantel, 4 Paar Handschuhe, 1 Paar Galoschen, 6 Paar
Schuhe, teils Zeug, teils Leder, Zeug zu einer Matratze und Kissen.
Allerlei: 1 Sonnenschirm, 1 Regenschirm, 1 Klystierspritze, 1
Bettschiissel, 1 Bettflasche, 1 Wirmemaschine, 1 Glitteisen von
Messing, 1 Biirste, 1 Taschenmesser, 1 Nihzeug, 1 Reisetasche
zum SchlieBen, 1 Koffer aus Blech fiir Kabine, 1 Hutschachtel, 1
Schatulle mit Spiegel, 1 Reisesack oder Handkoffer, Vorrat an
Faden, Wolle, Seide, Waschschwamm, Schwammbeutel,
Kimme.»*

Deborah macht den ganzen Oktober hindurch Abschiedsbesuche
bei den Verwandten in Wiirttemberg, viele wird sie nie wiederse-
hen. Von Schornbach schreibt sie an die Eltern in Basel:

«Ich bin Gott Lob jetzt mit den ferner stehenden Besuchen fertig.»

Es folgt eine ausfiihrliche Beschreibung eines Reisekoffers, den sie
zu kaufen beabsichtigt. Sie schliesst mit den Worten:

«Die Zeit, seitdem ich von Basel fort bin, kommt mir schon
schrecklich lang vor.»

Noch ist sie nur in Wiirttemberg. In einem weiteren Brief erwihnt
sie — fiir uns das erste Mal — Mark.

“ABM: Q-9.21,19.



232 Dagmar Konrad

«Herzlichen Dank fiir Euren l.[ieben] Brief 1.[iebe] Mama, sowie
die Zusendung meines lieben Marks Brief. Ich wartete mit Sehn-
sucht darauf, als endlich Mose thn mir Mittwoch Abend brachte.»

Ob Deborah das Adjektiv 1.[ieb] auch nur als zeitiibliche und in
diesen Kreisen gingige Hoflichkeitsformel gemeint hat oder ob
darin eine tiefere Bedeutung lag, wissen wir nicht. Auffallend ist,
dass das Wort an dieser Stelle ausgeschrieben und nicht, wie allge-
mein {iblich abgekiirzt wurde.

Reise

Ende Oktober reist Deborah zusammen mit vier anderen Briuten
und in Begleitung weiterer Missionsleute, die nach Indien zuriick-
kehren, von Basel ab. Sie wird die gleiche Reise, die sie bereits als
6jihrige gemacht hat, nun in entgegengesetzter Richtung wieder-
holen. In gewissem Sinn kehrt sie gleichzeitig an die Stitte ihrer
Kindheit zurtick, wieder allein, und wieder muss sie die Trennung
von den Eltern, mit denen sie nur anderthalb Jahre zusammen war,
verkraften. Thre Mutter wird sie nicht wiedersehen, sie stirbt sieben
Wochen nach Deborahs Ankunft in Indien.

Mit Deborahs Abreise geht ein aeger Dreiecksbriefwechsel> ein-
her, in den verschiedensten Hifen warten Begleitbriefe von Mark
auf sic. Wihrend sie ihm entgegenfihrt, schreibt Mark auch mehrere
Briefe an 1ihre Eltern. Die Eltern wiederum schreiben an Mark und
an Deborah.

IThre Reise fiihrt sie von Basel iiber Genf und Lausanne nach
Genua, wo ste am 22. November 1881 ankommt, um das Schiff
«Singapore» zu besteigen, das sie iiber den zu diesem Zeitpunkt
bereits erdffneten Suez-Kanal nach Indien bringen wird. Wihrend
der Reise schreibt sie an die Eltern. Diese Briefe sind ein einmaliges
Zeitdokument, auch im Hinblick auf die damalige — beschwerliche
und abenteuerliche — Art des Reisens, wie wir es uns heute kaum
mehr vorstellen kdnnen.

Dartiber hinaus erfahren wir auch ein wenig von Deborahs Hoft-
nungen, Angsten und Erwartungen. Zu Beginn der Reise strahlen
ihre Briefe noch eine verhaltene Sehnsucht nach den Eltern, den
Geschwistern, der Heimat aus. Sie hat Heimweh und fiihlt sich ver-
mutlich, trotz der Menschen um sie herum, recht einsam und verlo-
ren. Deborah ist gerade 20 Jahre alt, fiir damalige Verhiltnisse zwar
eine «erwachsene Frau im heiratstihigen Altep, in Wirklichkeit aber
eben doch noch eine sehr junge Frau.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 233

Besonders auffallend ist, dass sie den ersten Brief an die Eltern
mit «Euer euch liebendes Kind» unterschreibt. Die Briefe, die sie als
Kind an die Eltern schrieb, waren mit «Eure dankbare Tochter,
«Eure gehorsame Tochter» unterzeichnet. Nun als Braut, die
einem ungewissen Schicksal entgegenfihrt, wird sie wieder zum
Kind.

«Nachdem der Zug in Basel abgefahren war, wurde es bei uns
stille, jedes dachte seinem Schicksal nach.»

Ihre Schilderungen der Reise werden aber bald farbiger, sie beob-
achtet genau. Die neuen, aufregenden Eindriicke nehmen sie gefan-
gen, oft schildert sie durchaus humorvoll kleine alltigliche Begeben-
heiten. Beispielsweise die Durchsuchung simtlicher Koffer am Zoll
in Modena, wortiber sie sich drgert und amiisiert:

«Vergebens stierte er lange darin herum, ohne etwas zu ent-
decken.»

Auf den Bahnhofen in Turin und zuvor in Modena wundert sie sich
jedesmal tiber die «<Masse Italiener».

Von Mark hat sie einen Brief in Genua erhalten. Sie schliesst den
ersten Brief von Genua an die Eltern mit den Worten:

«Und nun nehmt auch Ihr theuerste Eltern nochmals auf euro-

piischen Boden tausend Griile und seid nochmals umarmt von
Eurem Euch liebenden Kind Deborah.»

In Genua muss die Reisegesellschaft zwei Tage auf die Abfahrt der
«Singapore» warten. Herr Schmolk, ein mitreisender Missionar, und
dessen Frau, sowie Herr Molo, der sie in Genua erwartet, nehmen
sich der Frauen an. Eine Stadtfiihrung wird organisiert. Deborah
wundert sich dauernd iiber die vielen Ochsen- und Eselskarren, die
vielen Menschen beeindrucken sie ungemein. Auf diesem Gang
durch die Stadt kauft jede der Briute einen Briefbeschwerer als
Geschenk fiir den Zukiinftigen.

Immer wieder gibt es Arger mit dem Gepick. Die Koffer und
Kisten einer der mitreisenden Briute sind nicht rechtzeitig in Genua
angekommen, sie muss, nur mit dem No&tigsten versehen, die
Schiftsreise antreten. Als sie an Bord gehen, treffen sie auf Missionar
Deuble mit einer Reisegesellschaft, die ebenfalls auf dem Weg nach
Indien ist. Endlich am 5. November, mittags 12 Uhr, legt die «Sin-
gapore» ab. Uber ihre Mitreisenden schreibt Deborah:



234 Dagmar Konrad

«Herr Missionar Deuble hat sechs Friulein be1 sich, zwe1 eigene
Tochter, dann Frl. Hopfner, von welcher M. Pfleiderer einmal
schrieb, auch ein freundliches Geschopf, Frl. Stihlin aus Schorn-
dorf und noch zwei andere Frl., zwe1 Schwestern, die wieder zu
thren Eltern zurtickkehren.»

Den Schiffsalltag beschreibt sie so:

«Wir sind soviel als moglich aut dem Verdeck und sehen uns das
Schiffsleben an. [...] heute abend haben die Deublischen mit uns
verschiedene Lieder aus dem Dolker gesungen, es war mir eine
ganze Erquickung so mitten auf dem Meer Loblieder zu singen.
[...] Neben uns stand gestern ein Auswandererschiff, darin eine
Masse Leute, Kopf an Kopf. Wie die Platz zum Schlafen finden,

weild ich nicht.»

In Neapel haben sie kurzen Aufenthalt und gehen an Land.

«Abends 8 Uhr kamen wir dort an. Schon lang vorher sahen wir
grof3e Streifen Lichter, die uns die Nihe der Stadt meldeten. Die
Luft war kalt, weshalb wir im Mantel und Schal eingehiillt auf
dem Verdeck uns an dem schonen Anblick der Umgebung Nea-
pels ergotzten. [...] Wir machten uns bald auf den Weg ans Land
zu gehen, dort angekommen, wurden wir umringt von den Kut-
schern und angeschrien von denselben. Wir gehen weiter, sie von
uns abweisend, diese aber fahren uns nach, bestindig uns anschrei-
end, wir sollten einsteigen.»

Die Stadt Messina beschreibt sie folgendermassen:

«Eine Masse Italiener in zerlumpten Kleidern standen in den
Sral3en, fast noch mehr als in Genua, auch ist der Schmutz in den
Strallen womdéglich noch in gréBBerem Mabstab zu finden, als in
Genua. Da und dort sah man einzelne Kirchginger, was einem
wohlthat.»

Als die See rauher wird und das Schiff zu schwanken beginnt, stellt
sich die «Seekrankheiv bei allen ein.

«Heute den 29. November sahen wir gar kein Land mehr, den
ganzen Tag bedeckten Himmel. [...] in den Speisesaal konnte ich
mich gar nicht wagen, oben auf dem Verdeck konnte ich eher
durch eigenen Zwang etwas genieBen.»



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 235

Weiter geht die Fahrt Richtung Port Said.

«Jetzt den 2. Dezember liegen wir im Suez-Kanal. Die Gegend
hier interessiert mich sehr, es ist so etwas ganz anderes als bisher.
[...] Wir sind Euch in der Zeit bereits um zweieinviertel Stunden
voraus. Ich lasse meine Uhr absichtlich auf Schweizer Zeit, den
Zeit-Unterschied zu beobachten.»

Die Fahrt durch den Suez-Kanal dauert mehrere Tage.

«Da man nur bei Tag im Canal fahren darf, mufB3ten wir schon an
der zweiten Station halten und dort tibernachten. Diese Stationen
bestehen nur aus einzelnen Hiusern, wo jedesmal ein Beamter
wohnt, der den vortiberfahrenden Schiffen meldet, ob sie weiter
diirfen und nicht etwa wegen Begegnung eines anderen Schiffes
warten mudssen.»

Auf dieser Fahrt irgert sich Deborah tiber die lebenslustigen mit-
reisenden Englinder.

«Abends nach dem Dinner wird oben auf das Verdeck das Pianino
hinaufgetragen und nun fing eine Tanzmusik an und die Englin-
der wuB3ten sich einen rechten Tanzabend daraus zu machen. Die
zwel Friulein Hannak wollten sie auch dazu, aber als es Missionar
Deuble bestimmt ablehnte, wagten sie nicht mehr weiter zu fra-
gen. Wir konnten nirgends anders hin aus dem Weg gehen, als
hinunter in den Salon, wo wir aber das bestindige Hiipfen tiber
uns hatten.»

Die Abende der Missionsgesellschaft sehen so aus:

«Abends vor dem Schlafengehen sangen wir nochmals gemein-
schaftlich einige Lieder und lasen noch eine Predigt. [...] Mit der
Gesellschaft des H. Deuble befreunden wir uns sehr, wir gehéren
ganz zueinander, sind wie eine Familie miteinander.»

Indem sich die Missionsgesellschaft sozusagen «von der Welt abwen-
det und Frieden im «eligiosen Beisammensein> sucht, demonstriert
sie das pietistische Abgrenzungsbestreben.

Unterdessen steht Mark weiter in Brietkontakt mit Deborahs
Eltern. Das Hauptthema ist natiirlich Deborah, die sie in Gedanken
auf ithrer Reise begleiten.

«Wie oft werden sich in diesen Tagen unsere Gedanken und
Gebete auf der Singapore begegnen.»



236 Dagmar Konrad

Die anderen Gedanken gelten der bevorstehenden Hochzeit, die am
3. Januar 1882 stattfinden soll. Mark denkt schon an die Vorberei-
tungen fiir die Feier. Sie soll, ganz nach «pietistischen Massstiben,
sehr einfach gehalten werden.

«Was Du schreibst iiber mogliche Einfachheit bei der Hochzeit,
so ist das auch mein Wunsch, und ich will tun, was ich kann,
damit es einfach hergehe. Ich habe Bruder Griter gebeten die
Hochzeitsrede zu halten.»

Der letzte Teil der Reise beginnt. Am 13. Dezember erreicht
Deborah Aden. Von hier geht es weiter nach Bombay, wieder eine
sehr stiirmische Uberfahrt.

«Vier bis fiinf Tage haben wir nun das Vergniigen bestindig auf
und ab geschaukelt zu werden und zwar der Linge nach, daf3 also
einmal der Kopf und einmal der Schwanz des Schiffes in der
Hohe war. [...] Ich fithlte mich einige Tage gar nicht wohl, mulite
jedoch nur einmal Tribut bezahlen!»

In Bombay steigen sie auf die «Madura» um, ein Schift, das sie nach
Mangalore bringen wird.

«Da sind wir nun auf dem Kiisten-Steamer, der uns an den Ort
unserer Bestmmung bringen soll, der letzte Theil unserer Reise
1st vor uns und bald diirfen wir, so Gott will, mit Loben und Dan-
ken auch auf diese zuriicksehen, wie wir es jetzt tun, auch im
Hinblick auf die viereinhalb Wochen, die hinter uns hegen. 26
Tage haben wir nun auf dem Wasser zugebracht und freuen uns,
daf} es nur noch drei bis vier solche sind.»

Uber Bombay schreibt sie:

«Ich bin nun so verwundert iiber das Vielerlei, das sich einem hier
in dieser Stadt entwirft. Schéne breite, bequeme Straflen, die
schonsten Hiuser und Liden, kurz alles, was man will, von den
teinsten english ladies and gentlemen bis zu den einfachsten und
irmsten Hindus, Pferdeeisenbahnen, Droschken, Ochsenwagen
und was man noch alles will. Wenn ich diese Hindu — Minner
und — Frauen ansehe, so ist mirs fast, als sehe ich alte Bekannte, es
will mir gar nichts Neues sein. Wie wirds nur vollends in Manga-
lore sein?»



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 237

Am Ziel

Mark hat tiber ein Telegramm aus Bombay die ungefihre
Ankunftszeit Deborahs erfahren. Seine Gefiihle beschreibt er in
einem Brief an ihre Eltern so:

«Nun darf es ja allerdings nur noch um Stunden gehen, so sind wir
beieinander. [...] O, wie schnell wirds jetzt noch gehen, ich kann
nicht aussprechen, wie ich mich auf die BegriiBungsstunde freue.»

Am 24. Dezember 1881 kommt Deborah wohlbehalten nach
einer zweimonatigen Reise in Mangalore an und begegnet zum
ersten Mal ihrem zukiinftigen Ehemann Mark.

«Und nun war auch die Stunde gekommen, in der mein lieber
Mark und ich einander sehen und begegnen durften. Also hats
gerade noch auf den Weihnachtsabend gereicht, und denkt, zu
unserer Freude sind Eure l.[ieben| Briefe vom 1. Dezember
gerade noch an jenem Abend eingetroffen. Habt vielen Dank fiir
diesen lieben Grufl zum Empfang im neuen Heimatland. Ach,
wenn lhr nur hittet sehen und miterleben kénnen, liebe Eltern,
wie wir so vergniigt, fréhlich und dankbar unter dem strahlenden
Weihnachtsbaum gestanden sind.»

Marks Beschreibung der ersten Begegnung fillt etwas enthusias-
tischer aus:

«[...] bis endlich das Vadi die Balmattha herautkam und Carl Pflei-
der mich in meiner Stube abholte 1n 1thr Haus, wo die 1. Deborah
auf mich wartete. Wie mirs ums Herz war, als der sehnlich erwar-
tete Augenblick der BegriiBung endlich gekommen war, kann ich
nicht sagen, genug, mein Herz war voll Freude und Dank gegen
unseren Herrn und Heiland, der uns so freundlich geftihrt hat und
alles so wohl gemacht, ja lobe den Herrn, meine Seele! Am glei-
chen Abend standen wir dann gemeinsam Hand in Hand unter
dem Chnstbaum, es war so schon!»



238 Dagmar Konrad

Sy o

Deborah und Mark Hoch mit ithren Kindern
Dorle (r.), Else (m.), Thilde (r. u.) und Hedwig /1. u.). (undatiert)

Ihre Hochzeitskirche in Indien. Die Hauptkirche der Basler Mision
in Balmattha, Mangalore.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 239

Hochzeit

Deborah schreibt am 6. Januar 1882 den ersten Brief nach ihrer
Hochzeit an die Eltern:

«Und als dann um 9 Uhr das Kirchenglécklein das Zeichen gab,
da fuhren wir miteinander in Eurem Ochsenwagen zur Kirche,
um uns den Segen Gottes zu unserem Bunde zu erflehen. Zum
Anfang des Gottesdienstes sangen wir Nr. 23 im Basler Gesang-
buch. «Meinem Jesum laB3 ich nicht, ach was wollt ich Besseres
haben etc.» [...] Bruder Maurer sprach nun tiber den von uns
gewihlten Text [...] Ach wie schon wire es gewesen, wenn Ihr
auch hittet dabei sein kdnnen [..] Bis wir aus der Kirche heimka-
men, hatten die Seminaristen den Eingang im vorderen Girtchen
decoriert, sowie driiben meines liecben Marks Zimmer. Hier
wurde die Veranda schon den Tag vorher bekrinzt mit Palm-
zweigen. Nach dem Friihstiick liefen noch einige Geschenke von
den hiesigen Geschwistern ein. Nach einem stillen, ruhigen Stiin-
dchen wurden wir ins Seminar gerufen. Sie haben nimlich auch
etwas extra auf diesen Tag bekommen und luden uns ein, davon
zu versuchen. Nach Beendigung ithrer Mahlzeit sangen sie: «Lobe
den Herrn» und nachdem mein 1.[ieber] Mark eine kurze Anspra-
che an sie gehalten, stimmten sie den 121. Psalm an. — Den Mit-
tag konnten wir in der Stille fiir uns sein, was uns beiden lieb war.
Um so netter wars dann abends den gesamten Geschwisterkreis
hier zu haben. So waren wir im Ganzen 22 Personen. Am Ende
des Tages sangen wir noch gemeinschaftlich «Lobe den Herrny,
und nachdem Bruder Ritter noch Andacht gehalten, entfernten
sich unsere lieben Giste. Wie schnell ist so ein Tag, den man lange
in Aussicht hat, auch hinter uns, der l.[1ebe] Heiland lasse 1hn uns
zu einem Segenstag werden und bleiben.»

Mark fligt dieser ausfiihrlichen Schilderung des Hochzeitstages
noch einige Zeilen hinzu:

«O, wenn Thr nur auch in unser Stiibchen, in unser Gliick hin-
einsehen kénntet. [...] Und es ist wahr, wir diirfen alle Tage aufs
Neue erfahren und haben alle Tage bis jetzt erfahren, dal3 Er bei
uns ist und sind miteinander recht gliicklich und selig dartiber, daf3
Er uns zusammengeftihrt hat.»

Hier endet fiir uns Deborahs und Marks Geschichte. Ob dieser
«Zustand> anhielt oder nicht, konnen wir nicht beurteilen. Deborah
und Mark Hoch verbrachten zusammen 19 Jahre in Indien. Sie
bekamen sieben Kinder. 1899 kehrten sie nach Basel zuriick.



240 Dagmar Konrad

Nachstehendes Gedicht wurde dem Brautpaar von einem anwe-
senden Freund, vermutlich Missionar Digel, zur Hochzeit gewid-
met.

«Zur Hochzeit in Indien, Mangalore

Den lieben Neuvermihlten

Markus Hoch, ausserordentlicher Lehrer an der hohen Schule in
Mangalore, Sohn des Weiland Wilhelm Hoch, Missionar und
Lehrer an der englischen Schule dahier und seiner lieben Braut
Deborah Pfleiderer, Tochter des dahier gewesenen General- und
anderen Agenten Gottlob Pfleiderer gegenwirtig in Basel.

Zum 3. Januar 1882

Deborah sal3 einst unter Palmen, in Israel als Richterin

Sie sang Jehova ihre Psalmen, war ja zugleich auch Singerin.
Deborah sitzt auch unter Palmen, be1 uns heut in dem Hochzeit-
kleid,

auch sie singt fréhlich ithre Psalmen, Deborah hat heut Hohe Zeit.
Und Markus unser Schulinspektor, Hoch schligt sein Herz, hell
glinzt sein Stern,

Ein Ehmann will er heute werden, nach altem Brauch, wir glau-
bens gern.

Wie das so kam will ich Euch sagen,

doch miiflt Geduld Thr mit mir haben.

Gspissig, sagt er, so allein, will ich jetzt nicht linger sein,

schau ich mich in meinem Zimmer um, s hat keine Art, steht alles
krumm,

man siehts, fehlt eine Frauenhand, die allles sauber ordnen kann.
Wenns draullen abends dunkel wird, sitz ich allein bei meinem
Licht,

geht niemand bei mur ein und aus, als Munda, Knecht vom Nach-
barhaus.

Kommt dann das Kopfweh noch dazu, und lisst mir Tag und
Nacht nicht Ruh,

so sollt ich wieder jemand haben, der mir die Last konnt helfen
tragen.

Das alles hab ich tiberlegt, so ganz im Stllen ausgeheckt,

und gspissig wirs, wenn sich fliir mich nicht auch ein Briutlein
finde sich.

Geboren bin ich hier im Land, drum nmit den Sitten wohl
bekannt.

Leicht hat mans in der Mission, ein Brief gentigt in der Regel
schon.

Das hat vor mehr als 30 Jahren, mein Vater selig schon erfahren.



Missionsbriute — Pietistinnen des 19. Jahrhunderts 241

Dariiber hab ich nachgedacht und es thm schlieBlich nachge-
macht,

hab es auch wirklich gut getroffen, ich hitt es nicht gewagt zu
hoften,

denn schon in jungen Jahren, ist meine Braut mir nachgefahren.
Zuerst von hier ins Schweizerland und jetzt von dort ins Heiden-
land.

So sind wir wieder wo wir waren, vor 20, 25 Jahren

und dienen der Mission, als zweite Generation.

Du liebe Braut hast viel voraus vor vielen, denn die Eltern zhaus,
sic gehen in Gedanken mit, begleiten Euch auf Schritt und Tritt,
sie sehen Euch knien als Ehepaar zusammen vor dem Traualtar.
Der Ort, an dem 1hr heut getraut, hat ja Dein Vater selbst erbaut.
Zieht Thr in Eure Wohnung ein, sie kehren sicher bei Euch ein,
begleiten Euch mit ihrem Segen, auch fernerhin auf allen Wegen.
Wo Eure Eltern einst getragen des Tages Last und seine Plagen,
wo sie in Freude, wie im Leid fiir ihren Herrn gekimpft im Streit,
da wo sie reichlich guten Samen gesit in Thres Heilands Namen,
da tretet Ihr im Herrn vereint, nun heut in ihre Arbeit ein.

Auch haben heute wir gehort, dafl Jesus selber mit Euch geht,
daB er be1 Euch bleib alle Tage, Euch leit und fiihre bis zum Grabe.
Und haben wir alle Welt tiberwunden, im Glauben die selige
Ruhe

gefunden,

dann stimmen wir auch in das neue Lied ein, wie herrlich wirds
klingen, wie schén wirds dort sein.

Ein Freund des Briutigams und der Braut, Th. Digel.»

*Dem Aufsatz liegt die gleichnamige Dissertation «Missionsbriute — Pietistinnen
des 19. Jahrhunderts in der Basler Mission» (Waxmann, Miinster 2001) zu Grunde.

Dr. Dagmar Konrad
Hagellocherweg 63
D-72070 Tiibingen

Abbildungsnachweis

Privatbesitz Schwiible, Esslingen



	Missionsbräute : Pietistinnen des 19. Jahrhunderts in der Basler Mission

