Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 98 (1998)

Artikel: Zur Vernunftigkeit von reformierter Orthodoxie : das Frey-Grynaeische
Institut in Basel

Autor: Sommer, Andreas Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118402

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Verntinftigkeit von reformierter Orthodoxie

Das Frey-Grynaeische Institut in Basel*

von

Andreas Urs Sommer

Das Frey-Grynacum ist eine Welt aus Biichern. Das jedenfalls ist
der Eindruck, den ein Besuch in den Riumlichkeiten des spitmit-
telalterhichen Institutsgebiudes am Oberen Heuberg hinterlisst. Eine
Welt aus Biichern: Das klingt nach Elfenbeinturm, nach Riickzug in
die Sphiren realititsvergessener Geistigkeit. Doch welche Biicher
machen die Welt des Frey-Grynacums aus? In welcher Bezichung
steht die Biicherwelt zur Lebenswelt?

Im folgenden geht es um Motive, die sich in die Geschichte des
Frey-Grynacums eingeprigt haben. In welcher Weise lisst sich die
Entwicklung des Instituts als Emnheit begreifen, und in welcher
Weise kommt Vielfalt darin zum Zuge? Steht das Frey-Grynaeum als
Fels in den Brandungen der Zeitmoden — als Eisberg, an dem der
Zeitgeist Schittbruch erleidet?

Das Frey-Grynaeische Institut geht, wie sein Name sagt, auf eine
Stiftung von Johann Ludwig Frey (1682-1759) und Johannes
Grynacus (1705-1744) zuriick. Beide waren Professoren an der
Theologischen Fakultit, beide zihlten zu den Schiilern von Samuel
Werenfels (1657-1740), dem Hauptvertreter der sogenannten «ver-
niinftigen Orthodoxie» in Basel. Grynaeus hatte zunichst Jurispru-
denz studiert, dann aber zur Theologie gewechselt. Sein Mentor und
ilterer Freund Frey weihte thn in das Studium der orientalischen

* Uberarbeitete Fassung eines Vortrages, der unter dem Titel «Einheit in der Viel-
faltez Das Frey-Grynacische Institut in Basel 1747-1997» am 27. Oktober 1997 bei
der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu Basel gehalten wurde. Vertiefte
Beschiftigung mit dem Thema wurde mir auch erméglicht durch Stupendien des
Schweizerischen Nationalfonds und der Theodor Engelmann-Stftung, Basel. Ein-
gehend Auskunft tiber die Geschichte und die Personen des Frey-Grynaeums geben
die Aufsitze in: Andreas Urs Sommer (Hrsg.), Im Spannungsfeld von Gott und
Welt. Beitrige zu Geschichte und Gegenwart des Frey-Grynaeischen Instituts in
Basel 1747-1997, Basel 1997, sowie Ernst Stachelin, Johann Ludwig Frey, Johan-
nes Grynaeus und das Frey-Grynaeische Institut in Basel. Zum zwethundertjihrigen
Jubilium des Instituts, Basel 1947.



68 Andreas Urs Sommer

Sprachen ein, denen Freys eigener jugendlicher Forschungseifer ge-
golten hatte'.

Grynacus hatte nach dem Abschluss des theologischen Studiums
eine rasche akademische Karriere eingeschlagen, die thn bald auf den
angeschensten Lehrstuhl, nimlich denjenigen tiir Neues Testament
fiihrte. Freilich starb der hoftnungsvolle Gelehrte erst neununddreis-
sigjihrig bereits 1im Jahr 1744. Er hinterliess seinem Freund und
Hausgenossen Frey zur Nutzniessung die Summe von 5000 Pfund,
die nach dessen Tod frommen Zwecken zugute kommen sollte. Drei
Jahre spiter, am 1. Miirz 1747, setzte Frey, seines Zeichens Professor
fir Altes Testament, die Griindungsurkunde jener Stftung auf,
deren Geschichte hier zur Diskussion steht”. Das «Institutum Fregio-
Grynacanunw solle, heisst es darin, die Hiiltte des grossen Anwesens
von Frey am Leonhardsgraben und vor allem Freys 8000 Binde
umfassende Bibliothek erhalten und 1im weiteren aus dem von
Grynacus hinterlassenen Kapital finanziert werden. Ausdriicklicher
Zweck der Stiftung ist die «Betorderung der Ehre Gottes» und kon-
kret die Forderung des theologischen Studiums. Dazu sei ein Theo-
loge als Lektor zu ernennen, dem die Nutzniessung von Haus und
Vermogen zustehe, und der daftir durch Lehre und Forschung der
Theologie zu dienen habe. Der Lekeor soll wochentlich den Studice-
renden «etliche Lectiones» halten und daber vor allem der Wahrheit
und Gottlichkeit der Heihigen Schrift, ihrer authentischen Ausle-
gung sowice Frieden und Emtracht unter den Christen Beachtung
schenken. Er ist auch gehalten, gelegentlich dber diese Themen zu
publizieren. Ein dreikoptiges Kuratorium hat tiber die Einhaltung
des Suttungszweckes zu wachen; thm obliegt zudem die Wahl kiint-
tiger Lektoren.

Die Frey-Grynacische Stiftung trat kurz vor Freys Tod im Jahr
1759 in Kraft. Frey bestimmte selbst noch die drer ersten Kuratoren
und als ersten Lektor den Theologieprofessor Jakob Christoph Beck.
1762 wurde mit dem Erlés aus dem Verkaut von Freys Liegenschaft
am Leonhardsgraben das Haus am Oberen Heuberg erworben, das
seither Institut und Lektorenwohnung beherbergt. Seit 1759 st
ununterbrochen jeweils ein Theologe — stets zugleich Protessor an
der hiesigen Theologischen Fakultit — Lektor des Instituts und ver-
sicht die thm tbertragene Aufgabe gemiiss seiner jeweiligen fach-

'Siche Kim Sitzler, Dignitas Arabicae: Johann Ludwig Frey, cin Typus der ortho-
dox-protestantischen Arabisuk, in: Sommer (Hrsg.), Im Spannungsteld von Gott
und Welt, S. 243-258.

*Dieses Dokument (Staatsarchiv Basel, Universititsarchiv XII 8.1) ist abgedrucke
und faksimiliert in: Sommer (Hrsg.), Im Spannungsfeld von Gott und Welt, S. 14f.



Das Frey-Grynaeische Institut in Basel 69

lichen Ausrichtung. Der Lektor — eine Lektorin gab es bisher eben-
sowenig wie eine Kuratorin — verlich und verletht dem Institut sein
Geprige. Wir werden zu erértern haben, ob dieses Geprige bei aller
dusserhichen Kontinuitit seit 1759 dasselbe geblieben ist.

Die Idee zum Frey-Grynacum verdanke Frey, schreibt Jakob
Chrnistoph Beck in seiner Oratio funebris auf den Institutsgriinder, den
Stiftungen von Theophil Gale, Willlam Cambden, Robert Boyle,
Petrus Ramus und William Laud’. Eine cigenthiche, direkte Parallele
zum Frey-Grynacum liegt allerdings nicht vor; keines dieser Legate
sicht eine von der Universitit abgesonderte, privatrechtliche, mit
cigenem Gebiude und Bibliothek ausgertistete Institution vor. Das
Frey-Grynaeische Institut in seiner Unabhingigkeit von Stadt und
Universitit stellt so eme vielleicht einzigartige Erscheinung dar.

Eingangs haben wir uns gefragt, was fiir Biicher die Welt des Frey-
Grynacums ausmachen. Um darauf eine Antwort zu bekommen,
reicht es nicht, die Bibliothekskataloge mit thren Rara und Raris-
sima zu studieren. Mchr Aufschluss verspricht die Untersuchung,
mit welchen Biicher sich die Lektoren zu verschiedenen Zeiten aus-
cinandergesetzt und welche sie selber geschrieben haben.

Theologie und «Profan»wissenschaft

Als Frey und Grynacus die nach ithnen benannte Stiftung ins
Leben riefen, waren sie vom Geist der «verntinftigen Orthodoxie»
mspiriert. Dieser von Paul Wernle vorgeschlagene Sammelbegnift
umfasst jene Stromungen innerhalb der protestantischen Theologie,
die sich zu Beginn des 18. Jahrhunderts von den strengen Vorgaben
der sogenannten «Hochorthodoxie» abldsten, ohne gleich den
gesamten Dogmenbestand zu verabschieden.

1675 hatten sich die reformierten Kirchen der Eidgenossenschaft
aut die Formula consensus helvetica geemgt. Dieses Bekenntnis ver-
breitete sich detailliert {iber die Pridestinationslehre, stritt dabei
unter anderem ab, dass Gott alle Menschen, die Christus als Heiland
bekennen, auserwiihlt haben kénne. Ebenso sprach die Konsensfor-
mel davon, dass die hebriischen Vokalisationszeichen im Alten

'De Vita & Meritis Philologi et Theologi incomparabilis Joh. Ludovici Freyi, SS.
Theol. Doct. & Prof. P. Oratio Funebrnis, Quam d. XVIII. Aprilis anmi saecularis ter-
tii Academiae Basiliensis MDCCLX. publice in frequent panegyn recitavit Jac.
Christoph. Beckius, SS. Th. D. V.T. Prof. P. Instituti Freyio-Grynaeani Lector,
Basileae MDCCLX, S. 42. Zu diesen Stuftungen im einzelnen vgl. Sommer (Hrsg.),
Im Spannungsfeld von Gott und Wele, S. 17.



70 Andreas Urs Sommer

Testament direckt von Gott offenbart seien. Obwohl diese Formula
consensus, die zu threr Zeit sogar als gemissigt galt®, in einigen refor-
mierten Stinden bis weit ins 18. Jahrhundert hinein verbindlich
blieb, regte sich doch bald Widerstand gegen eine derartige Petrifi-
zierung der Theologie’. Der Basler Rat forderte 1722 vom geist-
lichen Ministerium ein Gutachten an, nachdem die Preussen (und
Briten) auf die Abschaffung der Formel gedrungen hatten: Sie stiinde
der Allianz aller Protestanten im Wege. Die Antwort des Ministe-
riums nimmt vorsichtig Abschied von der Konsensformel: Sie
betrefte keine Hauptpunkte des Glaubens und kénne daher um des
mnerchristlichen Friedens willen sehr wohl aufgegeben werden. Das
vermutlich von Samuel Werenfels verfasste Dokument hat auch
Johann Ludwig Frey unterzeichnet.

Das Gutachten zeigt, dass dogmatische Festschreibungen, auf die
die reformierten Kirchen des 17. Jahrhunderts meinten unbedingt
angewiesen zu sein, im milderen geistigen Klima des 18. 1hre funda-
mentale Bedeutung verloren hatten. Namenthich die Gnadenlehre
riickte aus dem Brennpunkt der neuen, eben «verntinftigr werden-
den Orthodoxie. Vielmehr begann man sich, parallel zum Pietismus
und zur theologischen Autklirung, auf die religidse Praxis zu konzen-
tricren. Dieser stets herausgestrichene Bezug zum gelebten Chni-
stentum unter Hintansetzung aller dogmatischen Detailfragen st
charaktenistisch fiir die ganze Gruppe der «verntintug Orthodoxeny,
die die erste Zeit des Frey-Grynacums bestimmten. Zu ithnen
gehoren nicht nur Frey und Grynaeus selber, sondern ebenso —
bereits die dritte Generation schriftstellerisch machevoll reprisentice-
rend — Jakob Christoph Beck (1711-1785) als erster Lektor und
schliesslich, als thr mit dem Pietismus liebiugelnder und «Verniint-
tigkeitr vernachlissigender Ausliufer, der zweite Lektor, Johann
Rudolf Buxtorf (1747-1831).

Wir haben nach den Biichern gefragt, die die Welt des Frey-
Grynacums ausmachen. Ein Blick in die Veréttentlichungen und auf
die Vorlesungstitigkeit der Griinder und ersten Lektoren des Insti-
tuts zeigt, dass man keine grundsitzlichen Bertihrungsingste mit der
hochorthodoxen Tradition hatte. Dic «verniinftige Orthodoxie»

'Siche Alexander Schweizer, Die protestantischen Centraldogmen in ithrer Ent-
wicklung innerhalb der reformirten Kirche, 2. Hilfte: Das 17. und 18. Jahrhundert,
Ziirich 1856, S. 501,

* Zur Konsensformel und ihrer zeitgenéssischen Kritik (namentlich bei Johann
Rudolf Wettstein 1. [1614-1684]) idussert sich ausfiihrlich Max Geiger, Die Basler
Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodoxie, Zollikon-Ziirich 1952,
S. 99-139 und 221-350.



Das Frey-Grynacische Institut in Basel 71

stammt selber durchaus von 1hr ab®. So ist die reformierte Normal-
dogmatik des 17. Jahrhunderts, Johannes Wollebs (1586—1629) Chri-
stianae theologiae compendium, in der ersten Zeit noch hiufiger Thema.
Bald einmal erfreut sich jedoch die Abhandlung De veritate religionis
christianae, die der grosse Volkerrechtler Hugo Grotius (1583—1645)
geschrieben hatte, bei Frey, Grynaeus, Beck und selbst noch Buxtorf
grosserer Beliebtheit. Dieses von den Hochorthodoxen als «<arminia-
nisch» verdichtigte und deshalb verfechmte, aber den Aufklirern
umso willkommenere missionsapologetische Handbtichlein lisst die
chnistlichen Hauptlehren nur noch 1n allgemeiner Fassung gelten.
Parallel zu Grotius kam namentlich auch Jean-Frédéric Ostervald
(1663—1747), selber eine der Siulen der «verniinftigen Orthodoxie»,
mit seinem Compendium theologiae christianae zu Ehren.

Doch diese Werke sind heute nur noch Spezialisten bekannt.
Mindestens ebenso aufschlussreich ist es, in Erfahrung zu bringen,
gegen welche Art Gegner die «verniinftigen Orthodoxen» im Frey-
Grynacum lehrend oder schnftstellerisch zu Felde zogen. Es handelt
sich dabei nicht mehr um die alten Feinde der Hochorthodoxen. Die
Formula consensus hatte sich gegen die Theologen an der Akademie
von Saumur gerichtet, die emne laxere Gnadentheologie vertraten als
die Basler und Ziircher Kollegen. Sie hatten nimlich gegen die
strenge Pridestinationslehre (der Dordrechter Synode) zu behaupten
gewagt, Gott wolle alle Menschen zum Heil fiihren. Doch das Pro-
blem von Gnadenunmiversalismus oder -partikularismus beschiftigte
die Theologen der hier verhandelten, jlingeren, eben «verniinftig
orthodoxen» Generation kaum mehr. Vielmehr sahen sie sich zur
Verteidigung des dogmatischen Grundbestandes gegentiber Leuten
herausgefordert, die das Christentum tiberhaupt in Frage stellten. So
bewarb sich Johannes Grynaeus 1737 um den Lehrstuhl fiir Loc
communes und Kontroverstheologiec mit einem Fasciculus thesium
theologicarum’, der als fundamentale und heilsnotwendige christliche
Glaubenswahrheiten nur gerade die Trinitit und die Fleischwerdung
Gottes in Christus aufzuzihlen weiss. Dass er mit einer solchen Hal-
tung kemeswegs allein stand, belegen die Schriften von Werenfels,
Frey und Beck. Auch der pointierte Antikatholizismus spielte keine
grosse Rolle mehr. Jakob Christoph Beck beispielsweise hat Martin
Gerbert, dem Fiirstabt von St. Blasien, alle verfiigbaren Maternalien
zuginglich gemacht, die dieser fuir seine Musica sacra bendtigte, und

*Vgl. a.a.O., S. 353.
'Johannis Grynaeir S. Theol. Doct. & Prof. AEIWANA, sive opuscula nonnulla
theologico-miscellanea. Praefigitur auctoris biographia, Basileae 1746, S. 138—150.



T2 Andreas Urs Sommer

Gerbert hat dem Basler Theologen ein Exemplar dieses prichtigen
Werkes gewidmet”.

Die eigentlichen Feinde waren die vermeintlichen oder echten
Gegner des chrstlichen Glaubens, ja aller positiven Religion.
Grynaeus polemisiert gegen den englischen Deisten Thomas Wool-
ston (1677-1733), der die Wundergeschichten des Neuen Testa-
mentes in Zweifel zog”. Schon zehn Jahre frither, noch als Junst,
hatte er sich gegen die Philosophie des Thomas Hobbes verwahrt.
Dass Hobbes eine urspriingliche Unterscheidung von Gut und Bose
negiert und als Naturzustand den Krieg aller gegen alle ansetzt, ver-
trigt sich nur schlecht mit dem christlichen Menschenbild™. In Jakob
Christoph Becks Fundamenta theologiae naturalis et revelatae nimmt die
«retutatio  atheismir, dic Zurtickweisung des Atheismus  breiten
Raum ein. Sie richtet sich vor allem gegen den «Spinozismusy,
wober unter dieser Rubrik alles Erdenkliche an Ruch- und Gott-
losigkeit subsumiert wird''. Wie viel der von Beck befehdete «Spi-
nozismus» tatsichlich mit Baruch de Spinoza zu tun hat, mogen
Liecbhaber des spitesthumanistischen Gelehrtenlateins eruieren.

Die Auflistung aussertheologischer Gegner — Woolston, Hobbes,
Spimoza — macht deuthch, dass die «verniinttige Orthodoxie» cifrig
darum bemiiht war, an jener Gelchrtenrepublik teilzuhaben, zu der
dic Hochorthodoxie mit thren intrikaten dogmatischen Querelen
den Kontakt mindestens partiell aufgekiindigt hatte”. Dadurch ist ein
radikalerer Bruch mit der fritheren Richtung vollzogen, als es das der
«Orthodoxie» hinzugetiigte Attribut «verntinftigr anzeigt. Die jiin-
geren Theologen hatten alte Urteile und Vorurteile preisgegeben
und den Anschluss an den diskurs: der Zeit wieder gefunden. Wie
die Bestinde der Freyschen Bibliothek und mehr noch die nachge-
wicsenen Leketiren belegen, war die hypnotsche Fixierung aut

"Vgl. dazu den gedruckten Jahresbericht des Frey-Grynacischen Instituts in Basel
tir das Jahr 1954, S. 3—6.

"Grynaeil AEIWANA, S. 92-107.

"A.a.0., 8. 30f.

"' Jac. Chnistophon Beckn SS. Th. D. & Prot., Fundamenta theologiae naturahs
ct revelatae, Basileae 1757, S, 78-92, S, 92-98 und S. 220-228.

" Allerdings sind schon in der Hochorthodoxie Ansitze sichtbar, die in die neue
Richtung weisen: «Die Abwehr des modernen Denkens gelingt [dort] aber nicht
anders als so, dass gerade in der schirfsten Zuspitzung orthodoxer Belange der
Boden reformatorischen Glaubens verlassen und dem neuen Geiste, vor dem man
sich schiitzen wollte, wider Willen Raum gegeben wird. Eben das: dieser steife
Abwehnwille, der im Verlangen nach letzter Sicherung seinerseits nach rationalen Argumen-
ten greift, macht das eigentiimliche, komplexe Wesen hochorthodoxer Kirche und Theologie
aus». Geiger, Die Basler Kirche, S. 352.



Das Frey-Grynacische Institut in Basel 73

genuin theologisch-dogmatische Fragen von den Vertretern der
ncuen Richtung gewichen. So weiss Becks Leichenrede auf Frey zu
berichten, dass dieser nicht nur René Descartes, sondern auch Nico-
las de Malebranche, John Locke, Hugo Grotius, Samuel von Pufen-
dorf, Ralph Cudworth und Isaac Newton gelesen habe. Von des
letzteren, Newtons Optik se1 Frey besonders beindruckt gewesen,
weil sie gezeigt habe, was fiir emn prichtuiges Kunstwerk Gottes
Schoptung darstelle”. Trotzdem driickt das Oxymoron «verniinftige
Orthodoxie» die ambivalente Haltung dieser Theologen zum Zeit-
geschehen vielleicht gar nicht so schlecht aus.

Man muss in diesem Kontext zwei Fehlschliisse vermeiden: Zum
einen war das 18. Jahrhundert keineswegs (nur) das Zeitalter athei-
stisch-materiahistischer Autklirung. Vielmehr hatten die bedeutend-
sten geistigen Reprisentanten des Jahrhunderts hiufig ausgeprigt
religidse Interessen. So schreibt der genannte Newton nicht nur eine
Optik und Philosophiae naturalis principia, sondern auch einen opulen-
ten Kommentar @iber das Buch Daniel und die Johannesapokalypse,
wihrend Gottfried Wilhelm Leibniz in seiner Theodizee — die das
Frey-Grynacum, man ist zu sagen versucht: selbstverstindlich, i der
Erstautlage besitze” — eine Rechtfertigung Gottes angesichts der
Ubel in der Welt unternimmt. Diese Rechtfertigung nennt schon in
der Vorrede Chrstus als gottlichen Begriinder der aufgeklirtesten
und reinsten Religion. Zweifellos sind hier ernste religiose (oder
metaphysische) Anliegen 1m Spiel. Diese Anliegen teilt selbst noch
jener Mann, der nach dem Erdbeben von Lissabon in seiner Erzih-
lung Candide 1759 mit Leibnizens «bester aller moglichen Welten»
abrechnet: Frangois Marie Arouet, genannt Voltaire. Seine Werke
freilich fehlen im alten Frey-Grynaeums-Bestand.

Zum anderen darf man in der philosophischen und naturwissen-
schaftlichen Wissbegierde der «verniinftig Orthodoxen» nicht bloss
deren persénliche Liebhabereien sehen. Im Jahr 1699 reichte der
sicbzehnjihrige Johann Ludwig Frey an der Philosophischen Fakul-
tit, die man damals vor Aufnahme eines Studiums an den hdheren
Fakultiten durchlaufen musste, als Magister-Dissertation eine kurze
Abhandlung mit dem Titel De natura mentis humanae ein. Sie 1st der
Philosophie von René Descartes verpflichtet: Frey legt dar, dass die
«Mens», der Geist eine fiir sich und unabhingig vom Kérper beste-

“De Vita & Meritis Philologi et Theologi incomparabilis Joh. Ludovici Freyi,
S. 15f.

“[Georg Wilhelm Leibmiz,| Essais de theodicée sur la bonté de Dieu, la iberté
de 'homme et 'ongine du mal, Amsterdam 1710 (Frey-Grynaeum: J IV 18).



74 Andreas Urs Sommer

hende Substanz se1. Autfilligerweise kommt Frey aber ohne den bei
Descartes so wesentlichen methodischen Zweifel aus und repro-
duziert die mittlerweile offenbar Schulweisheit gewordene cartesia-
nische Substanzenlehre mit grosster Selbstverstindlichkeit. Nun
konnte man einwenden, diese Wiedergabe neuerer philosophischer
Erkenntnisse sage noch gar nichts tiber die theologische Adaption
und Valenz solcher Theoreme aus. An Philosophischen Fakultiten
habe man, woriiber einem ja auch der Universititsbetrieb heut-
zutage belehre, immer schon sonderbare Ideen kultiviert, die auf
keinem andern Boden gedethen, in keiner anderen Disziplin Frucht
tragen konnten. Doch wenn fiinfzig Jahre frither die Katholische
Kirche Descartes noch auf den Index gesetzt hatte, findet nun Frey
als angehender reformierter Theologiestudent den cartesianischen
Substanzendualismus von res cogitans und res extensa gerade deswegen
so beherzigenswert, weil dieser die platonisch-christliche Lehre von
ciner distinkten, korperunabhingigen Seele untermauert. Dabei
leugne Descartes, so Frey, die Kreattirlichkeit dieses Geistes nicht
und halte thn ebensowenig fiir ewig. Gerichtet ist dieser platonisch-
cartesianische Spiritualismus gegen die «tenebrosa illa Aristotelica
Philosophia»"”, die finstere Philosophie des Aristoteles™.

Am Beispiel von Freys frithester Druckschnft lisst sich der
Mechanismus demonstrieren, den die «verniinftige Orthodoxie»
anwendet, um sich mit « Weltweisheit» ins Vernehmen zu setzen. An
die Stelle einer unhinterfragbaren philosophischen Autoritie, als die
sich Aristoteles in der orthodoxen Theologie des spiten 16. und des
ganzen 17. Jahrhunderts trotz aller reformatorischen Polemik' nach

“Divini Numinis auspicns, dissertationem  hanc philosophicam quae est de
Natura mentis humanae, cum Annexis miscellaneis, Jussu Sapient. Philosoph. Col-
legii, praeside Viro Experientissimo & Celeberrimo Domino Theodoro Zvingero,
Med. Doct. Philos. Nat. in alma Academ. Patria Profess. Solertiss. Pro Supremis in
Philosophia honoribus solenniter impetrandis, Placidae Antagonistar, ovintnoet
subjectam pro virium modulo tuebitur publice, Joh. Ludovicus Frey, Mag. Cand.
Author. D. 25. Juli Anni 1699, Basileae, S. A2v (These 5).

“Lukas Gernler (1625-1675), der hochorthodoxe Basler Antstes, hegte von
Descartes als Methodiker eme nicht allzuschlechte Meimung; bereits 1660 wurde am
Basler Gymnasium ein cartesianisch beeinflusstes Philosophielehrbuch von Adrian
Heereboord eingefiihrt (siche Geiger, Die Basler Kirche, S. 142—145). Diese frithe
Descartes-R ezeption unterscheidet sich aber von der «verniinftig orthodoxen» Freys
gerade darin, dass sie die Anregungen der neuen Philosophie lediglich formal,
jedoch nicht inhaltlich aufnimmt. Die cartesianische Metaphysik ist der Hoch-
orthodoxie wenn nicht egal, dann ein Greuel.

"Vgl. Andreas Urs Sommer, Der Gott des Aristoteles beir Martin Luther. Anmer-
kungen zu antithetischen Konzepten theologischer Metaphysik, in: Prima philoso-
phia, Jg. 8 (1995), S. 175-186.



Das Frey-Grynaeische Institut in Basel 75

wie vor behauptet hatte, tritt nun die echte Auseinandersetzung mit
den aktuellen Erkenntnissen der Profanwissenschaften — keineswegs
nur dessen, was heute Philosophie heisst. Daber tritt, wemgstens in
Basel bei den Minnern im Umkreis der Frey-Grynaeums, an die
Stelle von Aristoteles keine ebenso unhinterfragbare Ersatzautoritii,
wic Chrnstian Wolft in Deutschland eine wurde. Gerade mit der
Leibniz-Wolffschen Schulphilosophie scheint man sich im Frey-
Grynaeum cher schwer getan zu haben'; daftir traten dic Cartesia-
ner Arnold Geulinex und Nicolas de Malebranche, vor allem aber
die britischen Empiristen, namentlich John Locke und George Ber-
keley in die erste Rethe. Die Theologia naturalis, die natiirliche Theo-
logie, die die historische Offenbarung ausklammert und schon in der
Hochorthodoxie thr Recht behauptet hatte, riicke als Disziplin ber
Frey, Grynaeus und vor allem Beck ins Zentrum. Leitend 1st dabei
die Frage, wie man ohne Riickgrift auf die Autoritit der Bibel den
Nichtchnsten die Wahrheit des chrnsthchen Glaubens einsichtig
machen konne. Dazu 1st es unbedingt erforderlich, dass die auf einen
Minimalbestand reduzierten positiven Dogmen — Trinitits- und In-
karnationslehre — der Vernunft nicht widersprechen, wenn sie schon
nicht aus blosser nattirlicher Erkenntnis abgeleitet werden kénnen.
Mit anderen Worten: Das profanwissenschaftliche Wissen wird von
den «verniinftig Orthodoxen» fiir thre theologischen Zwecke dienst-
bar gemacht. Wenn Grynaeus, Frey oder Beck die zeitgendssische
Philosophie und Naturwissenschaft rezipieren, ist das also nicht blos-
ses personliches Steckenpferd, ein Hobby, dessen sich diese Minner
befleissigen, weil thnen, wie Karl Barth glaubte", die eigenen theo-
logischen Ideen abhanden gekommen wiren. Vielmehr ist die neu-
erstandene Theologia naturalis ein sehr ernsthafter Versuch, wieder am
allgemeinen intellektuellen Diskurs teilzunehmen, an dessen Peri-
pherie die Theologie in den vergangenen zwethundert Jahren, d. h.

"Beck stellt beispielsweise 1n seinem Brief vom 31. Oktober 1738 an Charles-
Henn Saunier eine nihere Bekanntschaft mit Wolfts Philosophie in Abrede: «Je n’ai
jamais étudi¢ avec soin cette nouvelle maniere de Philosophie, ne possedant pas
méme [sic] les ouvrages de ce Philosophe, excepté sa Logique» (Die Korrespondenz
des Basler Professors Jakob Christoph Beck 1711-1785. Bearbeitet von Ernst Stae-
helin, Basel 1968, S. 143). In Becks Synopsis heisst es spiter: «Vastissima Wolfii opera
totam fere requirunt hominis vitam. Nos Baumeisteri Elementis contenti sumus.
Uberniora ex Lockio haurientur.» (Jac. Chnistophon Beckii S. Th. Doct. & P.P. Insti-
tuti Freyio-Grynaeani Lectoris, Synopsis institutionum universae theologiae natura-
lis & revelatae, dogmaticae, polemicae & practicae in usum auditornn domestici.
Praemittitur encyclopaedia theologica breviter delineata, Basileae 1765, S. 23.)

“Karl Barth, Die protestantische Theologie 1m 19. Jahrhundert. Thre Vorge-
schichte und ihre Geschichte, Zollikon / Ziirich 1947, S. 117.



76 Andreas Urs Sommer

im spiten 16. und im 17. Jahrhundert gedringt worden war oder
wohin sie sich selber freiwillig verfiigt hatte.

Die sogenannte «verntinftige Orthodoxier, aus deren Geist und
von deren Reprisentanten das Frey-Grynacum gegriindet wurde,
suchte also den Austausch, den Dialog mut jener Welt, die vor den
Mauern der Stadt Basel und vor den Scheuklappen elaborierter Dog-
matik lag. Ein eindriickliches Zeugnis dafiir 1st die Korrespondenz
von Jakob Christoph Beck, der mit seinen gelehrten Zeitgenossen in
vielfilugem Verkehr stand®. Ein anderes, dass der grosse Mathema-
tiker Leonhard Euler (1707-1783) der «verniinttigen Orthodoxie» in
threr spezifischen Basler Ausprigung verbunden war?'. Damit haben
wir unsere Ausgangsfragen in Ansiitzen bereits beantwortet: Das
Frey-Grynacum zog sich von Anfang an nicht aus der Vielfalt der
Lebenswelten zuriick in die Eisbergstarre emes bis zum letzten lota
konsolidierten Christentums. Eimige Biicher — profane Biicher! —,
die emen solchen Eskapismus verhinderten, haben wir genannt.

Freihch darf man ber aller Sympathie ftr die vergleichsweise
grosse Offenheit der «verntinfuigen Orthodoxie» thre Grenzen niche
tibersehen. Diese Grenzen sind durch das Wort «Orthodoxie» schon
angedeutet: Sobald die Kernlehren, auf die man sich glaubte festle-
gen zu missen, in Gefahr zu geraten schienen, zog man sich aut den
Standpunkt der herkémmlichen Rechtgliubigkeit zuriick. Bestes
Beispiel daftir 1st der unrithmliche «Wettstein-Handel»™: Johann
Jakob Wettstein (1693—-1754), em Verwandter und Schiiler Frevys,
unternahm schon i jungen Jahren cingehende textkntusche Unter-
suchungen des Neuen Testamentes. Diese Arbeiten stellten in den
Augen der Basler Theologen eine Bedrohung der rechten Lehre dar,
weil sie an der Autoritit der Heiligen Schnft riittelten und nament-
lich Beweasstellen fur die Trimtitslechre nicht unangetastet licssen.
Die Formula consensus hatte 1675 ja selbst die Vokalisationszeichen im
hebriischen Alten Testament fir gotthch inspiriert erklirt; muratis
muntandis galt dies auch fiir den Wortlaut des griechischen Neuen
Testamentes. Gegen Wettstein wurde 1730 1n Basel ein regelrechter
Ketzerprozess angezettelt, der stark an die Gepflogenheiten des 17.

“Beck hat sich auch als durchaus knuscher Protanhistoriker hervorgetan; vgl.
Frank A. Facssler, Jakob Christoph Beck: Schweizergeschichtler wider Willen?, in:
Sommer (Hrsg.), Im Spannungsfeld von Gott und Welt, S. 273-292.

*'Siche Eberhard Walfel, Leonhard Euler und die Freigeister. Zum Thema einer
«werniinftigen Orthodoxier, in: Woltgang Enich Miiller / Hartmut H. R. Schulz
(Hrsg.), Theologie und Aufklirung. Festschnft fiir Gottfried Hornig zum 65.
Geburtstag, Wiirzburg 1992, S. 52-75.

“*Vgl. dazu Sommer (Hrsg.), Im Spannungsfeld von Gott und Welt, S. 46-50
und passim.



Das Frey-Grynaersche Institut in Basel 77

Jahrhunderts gemahnte. Der krnitische Gelehrte wurde aus Basels
geisthichem Ministerium  ausgestossen und sah sich zur Enugration
nach Amsterdam genétigt. Von dort aus bemiihte er sich tiber lange
Jahre vergeblich um eine Basler Professur — und erntete als Wissen-
schaftler curopiischen Ruhm. Johann Ludwig Freys Beteiligung an
der Agitation gegen Wettstein 1st 1im cinzelnen zwar undurchsichtig,
prinzipiell aber unbestritten. Personliche Animosititen hatten daran
sicher keinen geringen Anteil.

Anders gewendet: Die «verntinfige Orthodoxie» sah sich, weil
thre Oftenheit fiir das 18. Jahrhundert vielleicht nicht weit genug
ging, zuschends in die Defensive gedringt. Mit dem Dogmenrestbe-
stand, an dem Frey, Grynaeus und Beck festhielten, liess sich schon
damals kein Staat mehr machen.

Staat und Gesellschaft

Apropos Staat: Fiir das Verstindnis der «verntinttigen Orthodoxie»
und des Geistes, aus dem das Frey-Grynacum geboren wurde, 1st
cbenso aufschlussreich wie die Aufnahme und Adaption von wissen-
schaftlicher Erkenntnis die Haltung, die seine Griinder und ersten
Lektoren Staat und Gesellschaft gegentiber einnahmen. In dieser
Sphire kénnen wir weitere Anhaltspunkte fir die Beantwortung
unserer Ausgangstrage gewinnen, wie es um Einheit und Vielfalt im
Frey-Grynacum steht.

Mit einigen Theses juridicae miscellaneae™ liess sich Johannes Gry-
nacus 1725 zum Lizentiat beider Rechte promovieren. Er kam darin
auf emn Problem zu sprechen, das in der innerprotestantischen Dis-
kussion traditionell zu den heissen Eisen gehorte, ob nimlich die
disciplina ecclesiastica, die Kirchenzucht von Gott vorgeschrieben sei.
Grynaeus will den Theologen die Entscheidung tiberlassen; als Jurist
konne er nur feststellen, dass die Kirchenzucht mit der Vernunft
bestens {ibereinstimme. Wesentlich ist flir die Argumentation offen-
sichtlich die intendierte Harmonie von biirgerlicher und kirchlicher
Ordnung, wobei die letztere, wenn sie tiber die Sitten wacht und ein
Kirchenzuchtsregiment neben der weltlichen Gerichtsbarkeit eta-
bliert, mit dieser weltlichen Ordnung nicht in Kontlikt gerate.
Grynaeus’ These scheint vor allem der Beruhigung der weltlichen
Obrigkeit zu dienen, die in einer kirchlichen Disziplinierung von
Normabweichlern eine Beschneidung ihrer Souverinitit zu sehen
geneigt sein mochte. Mit der Behauptung, disciplina ecclesiastica kon-

“Grynaer AEIWANA, S. 1-25.



78 Andreas Urs Sommer

gruiere mit der Vernunft, ist einerseits die kirchliche Autonomie
gegeniiber dem Staat gewahrt. Zum andern setzt die Vernunft aber
der Kirchenzucht auch klare Grenzen: Jede kirchliche Disziplinar-
massnahme, die widerverniinftig ist, miisste als illegitim verworfen
werden. Alles hingt an der wenig reflektierten inhaltlichen Bestim-
mung der ratio, der Vernunft. «Verniinftig» 1st beit Grynaeus auf jeden
Fall eine Symmetrie des Interesses von biirgerlicher Gesellschaft und
kirchlicher Gemeinschaft im Feld der Sozialdisziplinierung. Die reli-
giése und die politische Welt sind noch keineswegs entzweit.

Ein Vierteljahrhundert spiter wird der erste Lektor des Frey-
Grynacums, Jakob Christoph Beck, vom geistlichen Ministerium
damit beauftragt, cine Verteidigungsschrift des Staatskirchentums zu
verfassen. Dieses Werk von 1753, beutelt Ungrund des Separatismus,
nimmt in mildem, aber bestimmtem Ton Stellung gegen jene damals
in Basel auftretenden Pietisten, die nicht am offentlichen Gottes-
dienst teilnechmen wollten, sondern in Konventikeln thre Frommig-
keit pflegten. Wesentlich sei, so Beck, die Gemeinschaft der Chrni-
sten, nicht die Abkapselung in der irrigen Uberzeugung, allein so
konne man siindlos bleiben. «Die Pflicht und Nohtwendigkeit [sic],
sich zu den Versammlungen der Kirche zu halten», widerspreche
nicht der Fretheit eines Christenmenschen: «Denn wann dieses wiire,
so misste man sagen: die Christliche Freyheit hebe alle Pflichten des
Menschen ginzlich aub™. Die christlich Freien seien selbstverstind-
lich den gottgemissen Anweisungen der Obrigkeit unterworfen und
der christliche Gottesdienst sei1 ebenso wie die Institution der Kirche
nun einmal von Gott gewollt und von Jesus gestiftet. Daher miisse
der Gottesdienstbesuch als gottliches und micht als menschhiches
Gebot angesehen werden. Individuelle Gewissenstretheit wird bei
alledem nicht intendiert; selbstverstindlich 1st jeder Biirger der stid-
tischen Gemeinschatt zugleich auch Ghed der Kirche. Becks ofh-
zidse Ausserungen blieben von Seiten der angesprochenen separati-
stischen Pietisten nicht unbeantwortet; ithre harsche Replik dnderte
aber nichts an der Uberzeugung Becks und der gesamten «verniinf-
tigen Orthodoxie», das Staatskirchentum se1 gegenwiirtig die cinzig
adiquate Form des Chrnistentums.

Die beiden Beispiele aus den Schriften von Grynacus und Beck,
die sich beliebig um Ausserungen von Frey, aber auch von Johann

*Ungrund des Separatismus, Oder Beantwortung der flirnchmsten Ursachen,
derentwegen sich die Separatisten von dem 6ffentlichen Gottesdienste absondern;
den Irrenden zur heilsamen Unterweisung, andern aber zur Wahrnung, Aut Gut-
befinden E. Ehrw. Predig-Ammts allhier, aufgesetzt von Jacob Chnstoft Beck, der
Gottesgelehrtheit Doctor und Professor, Basel 1753, S. 42.



Das Frey-Grynaeische Institut in Basel 79

Rudolf Buxtorf noch aus dem 19. Jahrhundert vermehren liessen,
verdeutlichen, dass sich die Basler «verniinftige Orthodoxie», die das
Frey-Grynacum hervorbrachte, in rehgionspolitischer Hinsiche,
freundlich ausgedriickt, der Tradition verpthchtet fiihlte. An ihrer
grundsitzlichen und unbedingten Loyalitit gegentiber der politi-
schen Obrigkeit, die gleichzeitig das Kirchenregiment bestimmte,
liessen die genannten Minner nie auch nur den geringsten Zweifel
aufkommen. Es war fiir sic noch vollkommen selbstverstindlich, dass
die politische Gemeinschaft mit der kirchlichen nahezu deckungs-
gleich sei. Entsprechend wurde mit Abweichlern verfahren. Man
mag heute auch einen Widerspruch zwischen der mitunter dku-
menischen Oftenheit in der Gelehrtenrepublik, an der teillzuhaben
sich die «verniinftig Orthodoxen» bemiihten, und ihrer Praxis geleb-
ter religidser Intoleranz klaften sehen. Freilich darf, wer einen sol-
chen Widerspruch diagnostiziert, nicht vergessen, dass die Griinder
und Lektoren des Frey-Grynaeums als Angehorige des geistlichen
Ministeriums, als Professoren der Universitit und nicht zuletzt als
Sprosslinge regimentstihiger Familien personlich in gesellschaftliche
Pflicht genommen waren. Trotzdem hilt sich der Eindruck, die
werntinftige Orthodoxie» habe den Mut nicht gefunden, sich zur
Autklirung sowohl theologisch als auch pohitisch wirklich durchzu-
ringen. Sie ist eine Erscheinung des Ancien Régime.

Entwicklungen

Wir haben versucht, den Geist der «verniinftigen Orthodoxie»
anhand seiner frey-grynaeischen Vertreter zu veranschaulichen. Im
Hinblick auf unsere Ausgangsfrage konnen wir feststellen, dass Ein-
heitlichkeit der Gesinnung die Vor- und Frithgeschichte des Frey-
Grynaeums schr wohl prigte. Allerdings haben wir damit noch nicht
geklirt, ob nach dem Ende des Ancien Régime eine solche Einheit
erhalten geblieben 1st.

1831, als die Kantonstrennung bevorstand und Basel endgiiltig
von der guten alten Zeit Abschied nehmen musste, starb Johann
Rudolf Buxtorf, der zweite Lektor des Frey-Grynaeums und letzte
Vertreter der «verntinftigen Orthodoxie», die sich einem keineswegs
mehr separatistischen Pietismus angenihert hatte. Mit Karl Rudolf
Hagenbach (1801-1874)> wurde sein Nachfolger im Frey-Gry-

*Vgl. die beiden Aufsitze von Thomas K. Kuhn und Sommer iiber Hagenbach
in: Sommer (Hrsg.), Im Spannungsfeld von Gott und Welt.



30 Andreas Urs Sommer

nacum ein Kirchenhistoriker, der bei Schleiermacher in Berlin eine
ganz andere theologische Prigung erfahren hatte. Dies sollte thn in
der Folge nicht daran hindern, als tithrender Kopf der sogenannten
Vermittlungstheologie den Ausgleich zwischen den politischen, den
kirchlichen und den wissenschaftlichen Parteien zu suchen. Diese
Vermittlung war darauf bedacht, bei aller auftklirerischen Liberalitit
die Anliegen der Neuorthodoxen und der Pietisten — der «Positi-
venr, wie es damals hiess — 1n einem {ibergeordneten Standpunkt zu
integrieren. Strukturell 1st Hagenbachs Theologie zumal in ithrer spi-
teren Entwicklung, als sie mehr und mehr den «positiven» Anschau-
ungen zuneigte, mit der «verniinfigen Orthodoxie» durchaus ver-
gleichbar: Auch sie strebt Offenheit gegeniiber den neuen, jetzt
namentlich bibelkntischen Erkenntnissen an, ohne dabei die Leitli-
nien der herkdmmlichen Dogmatik aus dem Gesichtsfeld zu verlie-
ren. In kirchenpolitischer Hinsicht optiert der dberaus rithrige
Hagenbach fiir die Beibehaltung der alten Bekenntmistexte und spielt
ber der Massregelung allzu knitischer theologischer Hitzkopfe eine
nicht immer crfreuliche Rolle. Mit seiner Vermittlungstheologie ist
auch er ein Anhinger der engen Allianz von Staat und Kirche,
obwohl er daraus keine Glaubens- und Heilsnotwendigkeiten mehr
ableitet. Datftir 1st er, an den Schriften von Johann Gottfried Herder
und Friedrich Schletermacher geschult, ein viel zu iberzeugter An-
hinger cines innerlichen, emes Herzens-Christentums. Die Biicher,
die zuoberst auf der Leseliste stehen, haben mit Herder und Schlei-
ermacher also ebenfalls gewechselt.

Auf der Linte der Vermitlungstheologie, dic sich nach dem kur-
zen Intermezzo des Hebraisten Emul Kautzsch (1841-19107, als
Frey-Grynacums-Lektor von 1874 bis 1880) mit Rudolf Stihelin
(1841-1900) tortsetzte, sollte sich bis zur Jahrhundertwende niches
Wesentliches mehr dndern. Sie teilte mat der «verntintugen Ortho-
doxier» deren vorsichtuge Offenheit gegentiber dem Zeitgeist ebenso
wie die loyale Haltung gegeniiber dem Staat. Die Kontinuitit schien
erst der nichste Lektor des Frey-Grynaeums, Paul Wernle (1872—
1939), aufzubrechen, der 1900 aut Rudolt Stihelin tolgte und bis
1936 1im Amt blieb. Urspriinglich streng biblizistisch cingestellt,
orientierte sich Wernle wihrend scines Studiums beir Adolf (von)
Harnack in Berlin neu an der liberalen Theologie. Er wurde deren
Wortfithrer in der Schweiz zu einem Zeitpunke, als mit der Dialek-

*Siche Rudolf Smend, Traditionsbewusste Erncuerung der alttestamentlichen
Wissenschaft: Emil Kautzsch (1841-1910), in: Sommer (Hrsg.), Im Spannungsfeld
von Gott und Welt, S. 111-122.



Das Frey-Grynaeische Insutut in Basel 81

tischen Theologie bereits — sit venia verbo — ein neuer Supranaturalis-
mus um sich gritf. Hatte Wernle zuniichst noch versucht, einen inni-
gen Jesusglauben mit historisch-kritischen Erkenntnissen zu verbin-
den, so sollte er sich mit seinen monumentalen Werken zur Theo-
logie der Reformation und des 18. Jahrhunderts mehr und mehr zu
einem profanen Kirchenhistoriker entwickeln, aus dessen Munde in
wissenschaftlicher Hinsicht wenig Erbauliches zu vernehmen war?.
Dennoch hat sich das andere Motiv, nimlich die Loyalitit gegenii-
ber den gegebenen pohitischen Ordnungsmichten, auch ber thm
erhalten. Zeugnis davon legt etwa seine 1915 publizierte Schrift
Antimilitarismus und Evangelium ab, worin Wernle mit den religidsen
Pazifisten 1ns Gericht geht und nun doch wieder pastorale Tone
anschlagt: «Unser Herr Jesus, das 1st unser letztes Wort, steht auf der
Seite derer, die fiir thre Briider, und seiens auch die nichsten Brii-
der, die Briider 1m Vaterland, sich hingeben, kimpfen, aushalten,
sterben konnen»™. Denn: «lm Gehorsam liegt die Kraft jedes Men-
schen, und nur wer gehorchen kann, ist auf dem Wege, ein freier
Mensch zu werden»”. Ein Pfarrer liess Wernle 1im selben Jahr, 1915,
aus der aargauischen Provinz brieflich wissen: «Wemger noch Thre
vielen Angriffe gegen die Religits-Sozialen, als das was Sie nachher
als Parteiginger der Deutschen geschrieben haben, hat mir deutlich
gemacht, dass jetzt unsere Stellung zum Evangelium bis ins Innerste
hinein eine verschiedene geworden 1st»”. Der junge Pfarrer, der
diese Worte fand, hiess Karl Barth®'.

Wir konnten nun die frey-grynacischen Pfade bis in die Gegen-
wart weiterverfolgen, um dabei festzustellen, dass die «verniinftig
orthodoxe» und vermittlungstheologische Idee einer zumindest par-
ticllen Versohnung von Glauben und Wissen 1m Institut auch nach
und trotz Wernle weiterhin auf fruchtbaren Boden stiess. Dass Ernst
Stachelin (1889-1980), Lektor von 1936 bis 1980, das Gebot der
Obrigkeitskonformitit allerdings nicht so auslegte wie viele seiner

“Zu Wernle siche Thomas K. Kuhn, Theologisch-historische Leidenschatten:
Paul Wernle (1872-1939). Eine biographische Skizze, in: Sommer (Hrsg.), Im
Spannungsfeld von Gott und Welt, S. 135-158.

“Paul Wernle, Antimilitarismus und Evangelium, Basel 1915, S. 81.

“A.a.0., S 14,

“Brief von Karl Barth an Paul Wernle, 15. Jun1 1915, in: Universititsbibliothek
Basel, Handschniftenabteilung, Nachlass Paul Wernle 111 B 9.

"' Zur Bezichung von Barth und Wernle siche ausfiihrlich Wolfgang Schildmann,
Woas sind das fiir Zeichen? Karl Barths Triume im Kontext von Leben und Lehre,
Miinchen 1991, S. 46-73, wobei Schildmann nur die Briefe Wernles, noch nicht
diejenigen Barths auswerten konnte (vgl. a.a.O., S. 195).



82 Andreas Urs Sommer

Landsleute, ehrt thn in hohem Masse: Zusammen mit seiner Frau
Meieli Stachelin-Kutter hat er das Frey-Grynaeum withrend und
nach dem Zweiten Weltkrieg in ein Refugium fiir politisch und ras-
sisch Verfolgte verwandelt.

Die Einheit in der Geschichte des Frey-Grynacums liegt nicht
darin begriindet, dass man sich seit 250 Jahren auf dieselben Biicher
bezdge — es sel denn, man wolle ganz allgemein den Bezug auf die
Bibel geltend machen. Die Einheit besteht vielmehr in einem spezi-
fischen, nimlich vorsichtigen, deswegen aber nicht dngstlichen
Umgang mit der Vielfalt der Welt. Durch diese Vielfalt haben sich
die Reprisentanten dieser Institution stets heraustordern lassen. Die
Vielfalt hat die Einheit sicherer religidser oder theologischer Grenz-
zichungen jedoch nicht vollstindig aufgeweicht, sondern zur jeweils
ncuen Formierung dieser Einheit verholfen. Das Frey-Grynacum ist,
zu seinem Gliick, kein unverriickbarer Fels und auch kein Eisberg in
den Brandungen der Geschichte.

Dr. phil. des. Andreas Urs Sommer
Blochmonterstrasse 5
4054 Basel



	Zur Vernünftigkeit von reformierter Orthodoxie : das Frey-Grynaeische Institut in Basel

