
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 98 (1998)

Artikel: Zur Vernünftigkeit von reformierter Orthodoxie : das Frey-Grynaeische
Institut in Basel

Autor: Sommer, Andreas Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zlii" Vernünftigkeit von reformierter Orthodoxie

Das Frcy-Grynaeischc Institut in Basel*

von

Andreas Urs Sommer

Das Frey-Grynaeum ist eine Welt aus Büchern. Das jedenfalls ist
der Eindruck, den ein Besuch in den Räumlichkeiten des

spätmittelalterlichen Institutsgebäudes am Oberen Heuberg hinterlässt. Eine
Welt aus Büchern: Das klingt nach Elfenbeinturm, nach Rückzug in
die Sphären realitätsvergessener Geistigkeit. Doch welche Bücher
machen die Welt des Frey-Grynaeums aus? In welcher Beziehung
steht die Bücherwelt zur Lebenswelt?

Im folgenden geht es um Motive, die sich in die Geschichte des

Frey-Grynaeums eingeprägt haben. In welcher Weise lässt sich die

Entwicklung des Instituts als Einheit begreifen, und in welcher
Weise kommt Vielfalt dann zum Zuge? Steht das Frey-Grynaeum als

Fels in den Brandungen der Zeitmoden — als Eisberg, an dem der
Zeitgeist Schiffbruch erleidet?

Das Frey-Grynacische Institut geht, wie sein Name sagt, auf eine

Stiftung von Johann Ludwig Frey (1682—1759) und Johannes
Grynaeus (1705-1744) zurück. Beide waren Professoren an der

Theologischen Fakultät, beide zählten zu den Schülern von Samuel
Werenfels (1657—1740), dem Hauptvertreter der sogenannten
«vernünftigen Orthodoxie» in Basel. Grynaeus hatte zunächst Jurisprudenz

studiert, dann aber zur Theologie gewechselt. Sein Mentor und
älterer Freund Frey weihte ihn in das Studium der orientalischen

* Überarbeitete Fassung eines Vortrages, der unter dem Titel «Einheit in der Vielfalt?

Das Frey-Grynaeische Institut m Basel 1747-1997» am 27. Oktober 1997 bei
der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu Basel gehalten wurde. Vertiefte
Beschäftigung mit dem Thema wurde mir auch ermöglicht durch Stipendien des

Schweizerischen Nationalfonds und der Theodor Engelmann-Stiftung, Basel.

Eingehend Auskunft über die Geschichte und die Personen des Frey-Grynaeums geben
die Aufsätze in: Andreas Urs Sommer (Hrsg.), Im Spannungsfeld von Gott und
Welt. Beiträge zu Geschichte und Gegenwart des Frey-Grynaeischen Instituts in
Basel 1747-1997, Basel 1997, sowie Ernst Staehelin, Johann Ludwig Frey, Johannes

Grynaeus und das Frey-Grynaeische Institut in Basel. Zum zweihundertjähngen
Jubiläum des Instituts, Basel 1947.



68 Andreas Urs Sommer

Sprachen ein, denen Freys eigener jugendlicher Forschungseifer
gegolten hatte1.

Grynaeus hatte nach dem Abschluss des theologischen Studiums
eine rasche akademische Karriere eingeschlagen, die ihn bald auf den
angesehensten Lehrstuhl, nämlich denjenigen für Neues Testament
führte. Freilich starb der hoffnungsvolle Gelehrte erst neununddreis-
sigjährig bereits im Jahr 1744. Er hinterliess seinem Freund und
Hausgenossen Frey zur Nutzniessung die Summe von 5000 Pfund,
die nach dessen Tod frommen Zwecken zugute kommen sollte. Drei
Jahre später, am 1. März 1747, setzte Frey, seines Zeichens Professor
für Altes Testament, die Gründungsurkunde jener Stiftung auf,
deren Geschichte hier zur Diskussion steht". Das «Institutuni Freyio-
Grynaeanum» solle, heisst es darin, die Hälfte des grossen Anwesens
von Frey am Leonhardsgraben und vor allem Freys 800(1 Bände
umfassende Bibliothek erhalten und im weiteren aus dem von
Grynaeus hinterlassenen Kapital finanziert werden. Ausdrücklicher
Zweck der Stiftung ist die «Beförderung der Ehre Gottes» und konkret

die Förderung des theologischen Studiums. Dazu sei ein Theologe

als Lektor zu ernennen, dem die Nutzniessung von Haus und
Vermögen zustehe, und der dafür durch Lehre und Forschung der
Theologie zu dienen habe. Der Lektor soll wöchentlich den Studierenden

«etliche Lectiones» halten und dabei vor allem der Wahrheit
und Göttlichkeit der Heiligen Schrift, ihrer authentischen Auslegung

sowie Frieden und Eintracht unter den Christen Beachtung
schenken. Er ist auch gehalten, gelegentlich über diese Themen zu
publizieren. Ein dreiköpfiges Kuratorium hat über die Einhaltung
des Stittungszweckes zu wachen: ihm obliegt zudem die Wahl künftiger

Lektoren.
Die Frey-Grynaeische Stiftung trat kurz vor Freys Tod im Jahr

1759 in Kraft. Frey bestimmte selbst noch die drei ersten Kuratoren
und als ersten Lektor den Theologieprofessor Jakob Christoph Beck.
1762 wurde mit dem Erlös aus dem Verkauf von Freys Liegenschaft
am Leonhardsgraben das Haus am Oberen Heuberg erworben, das

seither Institut und Lektorenwohnung beherbergt. Seit 1759 ist
ununterbrochen jeweils ein Theologe — stets zugleich Professor an
der hiesigen Theologischen Fakultät — Lektor des Instituts und
versieht die ihm übertragene Autgabe gemäss seiner jeweiligen fach-

Siehe Kim Sitzler, Dignitas Arabicae: Johann Ludwig Frey, ein Typus der
orthodox-protestantischen Arabistik, in: Sommer (Hrsg.), Im Spannungsfeld von Gott
und Welt, S. 243-258.

'Dieses Dokument (Staatsarchiv Basel, Universitätsarchiv XII 8.1) ist abgedruckt
und faksimiliert in: Sommer (Hrsg.), Im Spannungsfeld von Gott und Welt, S. 14f.



Das Frey-Grynaeische Institut in Basel 69

liehen Ausrichtung. Der Lektor - eine Lektorin gab es bisher
ebensowenig wie eine Kuratorin — verlieh und verleiht dem Institut sein

Gepräge. Wir werden zu erörtern haben, ob dieses Gepräge bei aller
äusserlichen Kontinuität seit 1759 dasselbe geblieben ist.

Die Idee zum Frey-Grynaeum verdanke Frey, schreibt Jakob
Christoph Beck in seiner Oratio funebris auf den Institutsgründer, den

Stiftungen von Theophil Gale, William Cambden, Robert Boyle,
Petrus Ramus und William Laud1. Eine eigentliche, direkte Parallele

zum Frey-Grynaeum liegt allerdings nicht vor; keines dieser Legate
sieht eine von der Universität abgesonderte, privatrechtliche, mit
eigenem Gebäude und Bibliothek ausgerüstete Institution vor. Das

Frey-Grynaeische Institut in seiner Unabhängigkeit von Stadt und
Universität stellt so eine vielleicht einzigartige Erscheinung dar.

Eingangs haben wir uns gefragt, was für Bücher die Welt des Frey-
Grynaeums ausmachen. Um darauf eine Antwort zu bekommen,
reicht es nicht, die Bibliothekskataloge mit ihren Rara und Rarissima

zu studieren. Mehr Aufschluss verspricht die Untersuchung,
mit welchen Bücher sich die Lektoren zu verschiedenen Zeiten
auseinandergesetzt und welche sie selber geschrieben haben.

Theologie und «Profan »Wissenschaft

Als Frey und Grynaeus die nach ihnen benannte Stiftung ins
Leben riefen, waren sie vom Geist der «vernünftigen Orthodoxie»
inspiriert. Dieser von Paul Wernle vorgeschlagene Sammelbegriff
umfasst jene Strömungen innerhalb der protestantischen Theologie,
die sich zu Beginn des 18. Jahrhunderts von den strengen Vorgaben
der sogenannten «Hochorthodoxie» ablösten, ohne gleich den

gesamten Dogmenbestand zu verabschieden.
1675 hatten sich die reformierten Kirchen der Eidgenossenschaft

auf die Formula consensus helvetica geeinigt. Dieses Bekenntnis
verbreitete sich detailliert über die Prädestinationslehre, stritt dabei

unter anderem ab, dass Gott aUe Menschen, die Christus als Heiland
bekennen, auserwählt haben könne. Ebenso sprach die Konsensfor-
mel davon, dass die hebräischen Vokalisationszeichen im Alten

'De Vita «S, Mentis Philologi et Thcologi incomparabilisjoh. Ludovici Freyi, SS.

Theol. Doct. Sc Prof. P. Oratio Funebris, Quam d. XVIII. Apnlis anni saecularis terni

Academiae Basiliensis MDCCLX. publice in frequenti panegyri recitavit Jac.

Christoph. Beckius, SS. Th. D. V.T. Prof. P. Instituti Freyio-Grynaeani Lector,
Basileae MDCCLX, S. 42. Zu diesen Stiftungen im einzelnen vgl. Sommer (Hrsg.),
Im Spannungsfeld von Gott und Welt, S. 17.



70 Andreas Urs Sommer

Testament direkt von Gott offenbart seien. Obwohl diese Formula

consensus, die zu ihrer Zeit sogar als gemässigt galt4, in einigen
reformierten Ständen bis weit ins 18. Jahrhundert hinein verbindlich
blieb, regte sich doch bald Widerstand gegen eine derartige Petrifi-
zierung der Theologie1. Der Basler Rat forderte 1722 vom
geistlichen Ministerium ein Gutachten an, nachdem die Preussen (und
Briten) auf die Abschaffung der Formel gedrungen hatten: Sie stünde
der Allianz aller Protestanten im Wege. Die Antwort des Ministeriums

nimmt vorsichtig Abschied von der Konsensformel: Sie
betreffe keine Hauptpunkte des Glaubens und könne daher um des

innerchristlichen Friedens willen sehr wohl aufgegeben werden. Das
vermutlich von Samuel Werenfels verfasste Dokument hat auch
Johann Ludwig Frey unterzeichnet.

Das Gutachten zeigt, dass dogmatische Festschreibungen, auf die
die reformierten Kirchen des 17. Jahrhunderts meinten unbedingt
angewiesen zu sein, im milderen geistigen Klima des 18. ihre
fundamentale Bedeutung verloren hatten. Namentlich die Gnadenlehre
rückte aus dem Brennpunkt der neuen, eben «vernünftig» werdenden

Orthodoxie. Vielmehr begann man sich, parallel zum Pietismus
und zur theologischen Aufklärung, auf die religiöse Praxis zu konzentrieren.

Dieser stets herausgestrichene Bezug zum gelebten
Christentum unter Hintansetzung aller dogmatischen Detailfragen ist
charakteristisch für die ganze Gruppe der «vernünftig Orthodoxen»,
die die erste Zeit des Frey-Grynaeums bestimmten. Zu ihnen
gehören nicht nur Frey und Grynaeus selber, sondern ebenso -
bereits die dritte Generation schriftstellerisch machtvoll repräsentierend

— Jakob Christoph Beck (1711—1785) als erster Lektor und
schliesslich, als ihr mit dem Pietismus liebäugelnder und «Vernünftigkeit»

vernachlässigender Ausläufer, der zweite Lektor, Johann
Rudolf Buxtorf 1747-1831).

Wir haben nach den Büchern gefragt, die die Welt des Frey-
Grynaeums ausmachen. Ein Blick in die Veröffentlichungen und auf
die Vorlesungstätigkeit der Gründer und ersten Lektoren des Instituts

zeigt, dass man keine grundsätzlichen Berührungsängste mit der
hochorthodoxen Tradition hatte. Die «vernünftige Orthodoxie»

'Siehe Alexander Schweizer, Die protestantischen Centraldognien in ihrer
Entwicklung innerhalb der reformirten Kirche, 2. Hälfte: Das 17. und 18. Jahrhundert.
Zürich 1856, S. 501.

"Zur Konsensformel und ihrer zeitgenössischen Kritik (namentlich bei Johann
Rudolf Wettstein II. [1614—1684j) äussert sich ausfuhrlich Max Geiger, Die Basler
Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodoxie, Zollikon-Zünch 1952,
S. 99-139 und 221-350.



Das Frey-Grynaeische Institut in Basel 71

stammt selber durchaus von ihr ab1'. So ist die reformierte Normal-
dogmatik des 17. Jahrhunderts, Johannes Wollebs (1586—1629) Chri-
stianae theologiac compendium, in der ersten Zeit noch häufiger Thema.
Bald einmal erfreut sieh jedoch die Abhandlung De veritate religionis
christianae, die der grosse Völkerrechtler Hugo Grotius (1583—1645)
geschrieben hatte, bei Frey, Grynaeus, Beck und selbst noch Buxtorf
grösserer Beliebtheit. Dieses von den Hochorthodoxen als «arminia-
nisch» verdächtigte und deshalb verfehmte, aber den Aufklärern
umso willkommenere missionsapologetische Handbüchlein lässt die
christlichen Hauptlehren nur noch in allgemeiner Fassung gelten.
Parallel zu Grotius kam namentlich auch Jean-Frédéric Ostervald
(1663—1747), selber eine der Säulen der «vernünftigen Orthodoxie»,
mit seinem Compendium theologiac christianae zu Ehren.

Doch diese Werke sind heute nur noch Spezialisten bekannt.
Mindestens ebenso aufschlussreich ist es, in Erfahrung zu bringen,
gegen welche Art Gegner die «vernünftigen Orthodoxen» im Frey-
Grynaeum lehrend oder schriftstellerisch zu Felde zogen. Es handelt
sich dabei nicht mehr um die alten Feinde der Hochorthodoxen. Die
Formula consensus hatte sich gegen die Theologen an der Akademie
von Saumur gerichtet, die eine laxere Gnadentheologie vertraten als

die Basler und Zürcher Kollegen. Sie hatten nämlich gegen die

strenge Prädestinationslehre (der Dordrechter Synode) zu behaupten
gewagt, Gott wolle alle Menschen zum Heil führen. Doch das
Problem von Gnadenuniversalismus oder -partikularismus beschäftigte
die Theologen der hier verhandelten, jüngeren, eben «vernünftig
orthodoxen» Generation kaum mehr. Vielmehr sahen sie sich zur
Verteidigung des dogmatischen Grundbestandes gegenüber Leuten
herausgefordert, die das Christentum überhaupt in Frage stellten. So
bewarb sich Johannes Grynaeus 1737 um den Lehrstuhl für Loci
communes und Kontroverstheologie mit einem Fasciculus thesium

theologicarum der als fundamentale und heilsnotwendige christliche
Glaubenswahrheiten nur gerade die Trinität und die Fleischwerdung
Gottes in Christus aufzuzählen weiss. Dass er mit einer solchen
Haltung keineswegs allein stand, belegen die Schriften von Werenfels,
Frey und Beck. Auch der pointierte Antikatholizismus spielte keine

grosse Rolle mehr. Jakob Christoph Beck beispielsweise hat Martin
Gerbert, dem Fürstabt von St. Blasien, alle verfügbaren Materialien
zugänglich gemacht, die dieser für seine Musica sacra benötigte, und

'Vgl. a.a.O., S. 353.
Johanms Grynaei S. Theol. Doct. Sc Prof. AEI^ANA, sive opuscula nonnulla

theologico-miscellanea. Praefigitur auctoris biographia, Basileae 1746, S. 138-150.



72 Andreas Urs Sommer

Gerbert hat dem Basler Theologen ein Exemplar dieses prächtigen
Werkes gewidmet8.

Die eigentlichen Feinde waren die vermeintlichen oder echten
Gegner des christlichen Glaubens, ja aller positiven Religion.
Grynaeus polemisiert gegen den englischen Deisten Thomas Wool-
ston (1677—1733), der die Wundergeschichten des Neuen
Testamentes in Zweifel zog'. Schon zehn Jahre früher, noch als Jurist,
hatte er sich gegen die Philosophie des Thomas Hobbes verwahrt.
Dass Hobbes eine ursprüngliche Unterscheidung von Gut und Böse

negiert und als Naturzustand den Krieg aller gegen alle ansetzt,
verträgt sich nur schlecht mit dem christlichen Menschenbild'". In Jakob
Christoph Becks Fundametita theologiac naturalis et revelatae nimmt die
«refutatio atheismi», die Zurückweisung des Atheismus breiten
Raum ein. Sie richtet sich vor allem gegen den «Spinozismus»,
wobei unter dieser Rubrik alles Erdenkliche mi Ruch- und
Gottlosigkeit subsumiert wird". Wie viel der von Beck befehdete
«Spinozismus» tatsächlich mit Baruch de Spinoza zu tun hat, mögen
Liebhaber des spätesthumanistischen Gelehrtenlateins eruieren.

Die Auflistung aussertheologischer Gegner- Woolston, Hobbes,
Spinoza - macht deutlich, dass die «vernünftige Orthodoxie» eifrig
darum bemüht war, an jener Gelehrtenrepublik teilzuhaben, zu der
die Hochorthodoxie mit ihren intrikaten dogmatischen Querelen
den Kontakt mindestens partiell aufgekündigt hatte1'. Dadurch ist ein
radikalerer Bruch mit der früheren Richtung vollzogen, als es das der
«Orthodoxie» hinzugefügte Attribut «vernünftig» anzeigt. Die
jüngeren Theologen hatten alte Urteile und Vorurteile preisgegeben
und den Anschluss an den <Diskurs> der Zeit wieder gefunden. Wie
die Bestände der Freyschen Bibliothek und mehr noch die
nachgewiesenen Lektüren belegen, war die hypnotische Fixierung aut

"Vgl. dazu den gedruckten Jahresbericht des Frev-Grvnacischcn Instituts in Basel

für das Jahr 1954, S. 3-6.
Grynaei AEWANA, S. 92-1(17.

1 A.a.O., S. 30f.
J.ic. Christophori Beckn SS. Th. D. «S. Prof.. Fundamenta theologiac naturalis

et revelatae, Basileae 1757. S. 78-92, S. 92-98 und S. 220-228.
Allerdings sind schon in der Hochorthodoxie Ansätze sichtbar, die in die neue

Richtung weisen: «Die Abwehr des modernen Denkens gelingt [dort| aber nicht
anders als so, dass gerade in der schärfsten Zuspitzung orthodoxer Belange der
Boden reformatorischen Glaubens verlassen und dem neuen Geiste, vor dem man
sich schützen wollte, wider Willen Raum gegeben wird. Eben das: dieser steife

Abwehrwille, der im Verlangen nach letzter Sicherung seinerseits nach rationalen Argumenten

greift, macht das eigentümliche, komplexe Wesen hochorthodoxer Kirche und Theologie

aus». Geiger, Die Basler Kirche, S. 352.



Das Frey-Grynaeische Institut in Basel 73

genuin theologisch-dogmatische Fragen von den Vertretern der
neuen Richtung gewichen. So weiss Becks Leichenrede auf Frey zu
berichten, dass dieser nicht nur René Descartes, sondern auch Nicolas

de Malebranche, John Locke, Hugo Grotius, Samuel von Pufen-
dorf, Ralph Cudworth und Isaac Newton gelesen habe. Von des

letzteren, Newtons Optik sei Frey besonders beindruckt gewesen,
weil sie gezeigt habe, was für ein prächtiges Kunstwerk Gottes
Schöpfung darstelle11. Trotzdem drückt das Oxymoron «vernünftige
Orthodoxie» die ambivalente Haltung dieser Theologen zum
Zeitgeschehen vielleicht gar nicht so schlecht aus.

Man muss in diesem Kontext zwei Fehlschlüsse vermeiden: Zum
einen war das 18. Jahrhundert keineswegs (nur) das Zeitalter
atheistisch-materialistischer Aufklärung. Vielmehr hatten die bedeutendsten

geistigen Repräsentanten des Jahrhunderts häufig ausgeprägt
religiöse Interessen. So schreibt der genannte Newton nicht nur eine
Optik und Philosophiae naturalis principia, sondern auch einen opulenten

Kommentar über das Buch Daniel und die Johannesapokalypse,
während Gottfried Wilhelm Leibniz in seiner Theodizee — die das

Frey-Grynaeum, man ist zu sagen versucht: selbstverständlich, in der
Erstauflage besitzt14 — eine Rechtfertigung Gottes angesichts der
Übel in der Welt unternimmt. Diese Rechtfertigung nennt schon in
der Vorrede Christus als göttlichen Begründer der aufgeklärtesten
und reinsten Religion. Zweifellos sind hier ernste religiöse (oder
metaphysische) Anliegen im Spiel. Diese Anliegen teilt selbst noch
jener Mann, der nach dem Erdbeben von Lissabon in seiner Erzählung

Candide 1759 mit Leibnizens «bester aller möglichen Welten»
abrechnet: François Marie Arouet, genannt Voltaire. Seine Werke
freilich fehlen im alten Frey-Grynaeums-Bestand.

Zum anderen darf man in der philosophischen und naturwissenschaftlichen

Wissbegierde der «vernünftig Orthodoxen» nicht bloss
deren persönliche Liebhabereien sehen. Im Jahr 1699 reichte der
siebzehnjährige Johann Ludwig Frey an der Philosophischen Fakultät,

die man damals vor Aufnahme eines Studiums an den höheren
Fakultäten durchlaufen musste, als Magister-Dissertation eine kurze
Abhandlung mit dem Titel De natura mentis humanac ein. Sie ist der
Philosophie von René Descartes verpflichtet: Frey legt dar, dass die
«Mens», der Geist eine für sich und unabhängig vom Körper beste-

"Dc Vita Sc Meritis Philologi et Theologi incomparabilis Job. Ludovici Frcyi,
S. 15f.

'"[Georg Wilhelm Leibniz,| Essais de theodicéc sur la bonté de Dieu, la liberté
de l'homme et l'origine du mal, Amsterdam 1710 (Frey-Grynaeum: J IV 18).



74 Andreas Urs Sommer

hcnde Substanz sei. Auffälligerweise kommt Frey aber ohne den bei
Descartes so wesentlichen methodischen Zweifel aus und
reproduziert die mittlerweile offenbar Schulweisheit gewordene cartesia-
nische Substanzenlehre mit grösster Selbstverständlichkeit. Nun
könnte man einwenden, diese Wiedergabe neuerer philosophischer
Erkenntnisse sage noch gar nichts über die theologische Adaption
und Valenz solcher Theoreme aus. An Philosophischen Fakultäten
habe man, worüber einem ja auch der Universitätsbetrieb
heutzutage belehre, immer schon sonderbare Ideen kultiviert, die auf
keinem andern Boden gedeihen, in keiner anderen Disziplin Frucht
tragen könnten. Doch wenn fünfzig Jahre früher die Katholische
Kirche Descartes noch auf den Index gesetzt hatte, findet nun Frey
als angehender reformierter Theologiestudent den cartesianischen
Substanzendualismus von res cogitans und res extenso gerade deswegen
so beherzigenswert, weil dieser die platonisch-christliche Lehre von
einer distinkten, körperunabhängigen Seele untermauert. Dabei
leugne Descartes, so Frey, die Kreatürlichkeit dieses Geistes nicht
und halte ihn ebensowenig für ewig. Gerichtet ist dieser platonisch-
cartesianische Spiritualismus gegen die «tenebrosa ilia Aristotelica
Philosophia»15, die finstere Philosophie des Aristoteles'".

Am Beispiel von Freys frühester Druckschrift lässt sich der
Mechanismus demonstrieren, den die «vernünftige Orthodoxie»
anwendet, um sich mit «Weltweisheit» ins Vernehmen zu setzen. An
die SteUe einer unhinterfragbaren philosophischen Autorität, als die
sich Aristoteles in der orthodoxen Theologie des späten 16. und des

ganzen 17. Jahrhunderts trotz aller reformatorischen Polemik1 nach

"Divini Numinis auspieiis, dissertationem banc philosophical!! quae est de

Natura mentis humanac, cum Annexis miscellaneis, Jussu Sapient. Philosoph. Col-
legii, praeside Viro Experientissimo & Celeberrimo Domino Theodoro Zvingero,
Med. Doct. Philos. Nat. in alma Acadeni. Patria Profess. Solertiss. Pro Supremis in

Philosophia hononbus solenmter lmpetrandis, Placidae Antagonistar, ou£T|TT)<Tei

subjeetam pro vimini modulo tuebitur publice, Joh. Ludovicus Frey, Mag. Cand.
Author. D. 25. Juin Anni 1699, Basileae, S. A2v (These 5).

Lukas Gernler (1625-1675), der hochorthodoxe Basler Antistes, hegte von
Descartes als Methodiker eine nicht allzuschlechte Meinung; bereits 1660 wurde am
Basler Gymnasium ein cartesianisch beeinflusst.es Philosophielehrbuch von Adrian
Heereboord eingeführt (siehe Geiger, Die Basler Kirche, S. 142-145). Diese frühe
Descartes-Rezeption unterscheidet sich aber von der «vernünftig orthodoxen» Freys
gerade dann, dass sie die Anregungen der neuen Philosophie lediglich formal,
jedoch nicht inhaltlich aufnimmt. Die cartesianische Metaphysik ist der
Hochorthodoxie wenn nicht egal, dann ein Greuel.

Vgl. Andreas Urs Sommer, Der Gott des Aristoteles bei Martin Luther. Anmerkungen

zu antithetischen Konzepten theologischer Metaphysik, in: Prima philosophia,Jg.

8 (1995), S. 175-186.



Das Frey-Grynaeische Institut in Basel 75

wie vor behauptet hatte, tritt nun die echte Auseinandersetzung mit
den aktuellen Erkenntnissen der Profanwissenschaften — keineswegs
nur dessen, was heute Philosophie heisst. Dabei tritt, wenigstens in
Basel bei den Männern im Umkreis der Frey-Grynaeums, an die
Stelle von Aristoteles keine ebenso unhinterfragbare Ersatzautorität,
wie Christian Wolff in Deutschland eine wurde. Gerade mit der
Leibniz-Wolffschen Schulphilosophie scheint man sich im Frey-
Grynaeum eher schwer getan zu haben'*; dafür traten die Cartesia-
ner Arnold Geulincx und Nicolas de Malebranche, vor allem aber
die britischen Empiristen, namentlich John Locke und George
Berkeley in die erste Reihe. Die Theologia naturalis, die natürliche Theologie,

die die historische Offenbarung ausklammert und schon in der
Hochorthodoxie ihr Recht behauptet hatte, rückt als Disziplin bei
Frey, Grynaeus und vor allem Beck ins Zentrum. Leitend ist dabei
die Frage, wie man ohne Rückgriff auf die Autorität der Bibel den
Nichtchristen die Wahrheit des christlichen Glaubens einsichtig
machen könne. Dazu ist es unbedingt erforderlich, dass die auf einen
Minimalbestand reduzierten positiven Dogmen — Trinitäts- und
Inkarnationslehre — der Vernunft nicht widersprechen, wenn sie schon
nicht aus blosser natürlicher Erkenntnis abgeleitet werden können.
Mit anderen Worten: Das profanwissenschaftliche Wissen wird von
den «vernünftig Orthodoxen» für ihre theologischen Zwecke dienstbar

gemacht. Wenn Grynaeus, Frey oder Beck die zeitgenössische
Philosophie und Naturwissenschaft rezipieren, ist das also nicht blosses

persönliches Steckenpferd, ein Hobby, dessen sich diese Männer
befleissigen, weil ihnen, wie Karl Barth glaubte1'', die eigenen
theologischen Ideen abhanden gekommen wären. Vielmehr ist die
neuerstandene Tlieologia naturalis ein sehr ernsthafter Versuch, wieder am
allgemeinen intellektuellen <Diskurs> teilzunehmen, an dessen

Peripherie die Theologie in den vergangenen zweihundert Jahren, d.h.

"Beck stellt beispielsweise in seinem Brief vom 31. Oktober 1738 an Charles-
Henri Saunier eine nähere Bekanntschaft mit Wolffs Philosophie in Abrede: «Je n'ai
jamais étudié avec soin cette nouvelle manière de Philosophie, ne possédant pas
même [sic] les ouvrages de ce Philosophe, excepté sa Logique» (Die Korrespondenz
des Basler Professors Jakob Christoph Beck 1711-1785. Bearbeitet von Ernst
Staehelin, Basel 1968, S. 143). In Becks Synopsis heisst es später: «Vastissima Wolfii opera
totani fere requirunt hominis vitani. Nos Baumeister! Elementes contenu sumus.
Ubenora ex Lockio haunentur.» (Jac. Christophori Beckn S. Th. Doct. Sc P.P. Insti-
tuti Freyio-Grynaeani Lectons, Synopsis mstitiitionum universae theologiac naturalis

Sc revelatae, dogmaticae, polenncae Sc practicae in usuili auditoni domestici.
Praemittitur encyclopaedia theologica breviter delineata, Basileae 1765, S. 23.)

'"Karl Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre
Vorgeschichte und ihre Geschichte, Zollikon / Zürich 1947, S. 117.



76 Andreas Urs Sommer

im späten 16. und im 17. Jahrhundert gedrängt worden war oder
wohin sie sich selber freiwillig verfügt hatte.

Die sogenannte «vernünftige Orthodoxie», aus deren Geist und
von deren Repräsentanten das Frey-Grynaeum gegründet wurde,
suchte also den Austausch, den Dialog mit jener Welt, die vor den
Mauern der Stadt Basel und vor den Scheuklappen elaborierter Dog-
matik lag. Ein eindrückliches Zeugnis dafür ist die Korrespondenz
von Jakob Chnstoph Beck, der mit seinen gelehrten Zeitgenossen in
vielfältigem Verkehr stand2". Ein anderes, dass der grosse Mathem«i-
tiker Leonhard Euler (1707—1783) der «vernünftigen Orthodoxie» in
ihrer spezifischen Basler Ausprägung verbunden war21. Damit haben

wir unsere Ausgangstagen m Ansätzen bereits beantwortet: Das

Frey-Grynaeum zog sich von Anfang an nicht aus der Vielfalt der
Lebenswelten zurück in die Eisbergstarre eines bis zum letzten Iota
konsolidierten Christentums. Einige Bücher — profane Bücher! —,

die einen solchen Eskapismus verhinderten, haben wir genannt.
Freilich darf man bei aller Sympathie für die vergleichsweise

grosse Offenheit der «vernünftigen Orthodoxie» ihre Grenzen nicht
übersehen. Diese Grenzen sind durch das Wort «Orthodoxie» schon
angedeutet: Sobald die Kernlehren, auf die man sich glaubte festlegen

zu müssen, in Gefahr zu geraten schienen, zog man sich auf den
Standpunkt der herkömmlichen Rechtgläubigkeit zurück. Bestes

Beispiel dafür ist der unrühmliche «Wettstein-Handel»22: Johann
Jakob Wettstein (1693-1754), ein Verwandter und Schüler Frevs,
unternahm schon in jungen Jahren eingehende textkritische
Untersuchungen des Neuen Testamentes. Diese Arbeiten stellten m den

Augen der Basler Theologen eine Bedrohung der rechten Lehre dar,
weil sie an der Autorität der Heiligen Schrift rüttelten und namentlich

Beweisstellen für die Trimtätslehre nicht unangetastet liessen.
Die Formula consensus hatte 1675 ja selbst die Vokalisationszeichen im
hebräischen Alten Testament für göttlich inspiriert erklärt; mutatis
muntandis galt dies auch für den Wortlaut des griechischen Neuen
Testamentes. Gegen Wettstein wurde 1730 in Basel ein regelrechter
Ketzerprozess angezettelt, der stark an die Gepflogenheiten des 17.

'"Beck hat sich auch als durchaus kritischer Profanhistoriker hervorgetan; vgl.
Frank A. Faessler, Jakob Christoph Beck: Schweizergeschichtler wider Willen?, in:
Sommer (Hrsg.), Im Spannungsfeld von Gott und Welt, S. 273-292.

'' Siehe Eberhard Wölfel, Leonhard Euler und die Freigeister. Zum Thema einer
«vernünftigen Orthodoxie», in: Wolfgang Erich Müller / Hartmut H. R. Schulz
(Hrsg.). Theologie und Aufklärung. Festschrift für Gottfried Hornig zum 65.
Geburtstag, Würzburg 1992, S. 52-75.

"Vgl. dazu Sommer (Hrsg.), Im Spannungsfeld von Gott und Welt, S. 46—50
und passim.



Das Frey-Grynaeische Institut in Basel 77

Jahrhunderts gemahnte. Der kritische Gelehrte wurde aus Basels

geistlichem Ministerium ausgestossen und sah sich zur Emigration
nach Amsterdam genötigt. Von dort aus bemühte er sich über lange
Jahre vergeblich um eine Basier Professur — und erntete als
Wissenschaftler europäischen Ruhm. Johann Ludwig Freys Beteiligung an
der Agitation gegen Wettstein ist im einzelnen zwar undurchsichtig,
prinzipiell aber unbestritten. Persönliche Animositäten hatten daran
sicher keinen geringen Anteil.

Anders gewendet: Die «vernünftige Orthodoxie» sah sich, weil
ihre Offenheit für das 18. Jahrhundert vielleicht nicht weit genug
ging, zusehends in die Defensive gedrängt. Mit dem Dogmenrestbe-
stand, an dem Frey, Grynaeus und Beck festhielten, liess sich schon
damals kein Staat mehr machen.

Staat und Gesellschaft

Apropos Staat: Für das Verständnis der «vernünftigen Orthodoxie»
und des Geistes, aus dem das Frey-Grynaeum geboren wurde, ist
ebenso aufschlussreich wie die Aufnahme und Adaption von
wissenschaftlicher Erkenntnis die Haltung, die seine Gründer und ersten
Lektoren Staat und Gesellschaft gegenüber einnahmen. In dieser
Sphäre können wir weitere Anhaltspunkte für die Beantwortung
unserer Ausgangsfrage gewinnen, wie es um Einheit und Vielfalt im
Frey-Grynaeum steht.

Mit einigen Theses juridicae miscellaneae23 liess sich Johannes
Grynaeus 1725 zum Lizentiat beider Rechte promovieren. Er kam darin
auf ein Problem zu sprechen, das in der innerprotestantischen
Diskussion traditionell zu den heissen Eisen gehörte, ob nämlich die
disciplina ecclesiastica, die Kirchenzucht von Gott vorgeschrieben sei.

Grynaeus will den Theologen die Entscheidung überlassen; als Jurist
könne er nur feststellen, dass die Kirchenzucht mit der Vernunft
bestens übereinstimme. Wesentlich ist für die Argumentation
offensichtlich die intendierte Harmonie von bürgerlicher und kirchlicher
Ordnung, wobei die letztere, wenn sie über die Sitten wacht und ein
Kirehenzuchtsregiment neben der weltlichen Gerichtsbarkeit
etabliert, mit dieser weltlichen Ordnung nicht in Konflikt gerate.
Grynaeus' These scheint vor allem der Beruhigung der weltliehen
Obngkeit zu dienen, die in einer kirchlichen Disziplinierung von
Normabweichlern eine Beschneidung ihrer Souveränität zu sehen

geneigt sein mochte. Mit der Behauptung, disciplina ecclesiastica kon-

"Grynaci AEWANA, S. 1-25.



78 Andreas Urs Sommer

gruiere mit der Vernunft, ist einerseits die kirchliche Autonomie
gegenüber dem Staat gewahrt. Zum andern setzt die Vernunft aber
der Kirchenzucht auch klare Grenzen: Jede kirchliche
Disziplinarmassnahme, die widervernünftig ist, musste als illegitim verworfen
werden. Alles hängt an der wenig reflektierten inhaltlichen Bestimmung

der ratio, der Vernunft. «Vernünftig» ist bei Grynaeus aufjeden
Fall eine Symmetrie des Interesses von bürgerlicher Gesellschaft und
kirchlicher Gemeinschaft im Feld der Sozialdisziplinierung. Die
religiöse und die politische Welt sind noch keineswegs entzweit.

Ein Vierteljahrhundert später wird der erste Lektor des Frey-
Grynaeums, Jakob Christoph Beck, vom geistlichen Ministerium
damit beauftragt, eine Verteidigungsschrift des Staatskirchentums zu
verfassen. Dieses Werk von 1753, betitelt Ungrund des Separatismus,
nimmt in mildem, aber bestimmtem Ton Stellung gegen jene damals
in Basel auftretenden Pietisten, die nicht am öffentlichen Gottesdienst

teilnehmen wollten, sondern in Konventikeln ihre Frömmigkeit

pflegten. Wesentlich sei, so Beck, die Gemeinschaft der Christen,

nicht die Abkapselung in der irrigen Überzeugung, allein so

könne man sündlos bleiben. «Die Pflicht und Nohtwendigkeit [sie],
sich zu den Versammlungen der Kirche zu halten», widerspreche
nicht der Freiheit eines Christenmenschen: «Denn wann dieses wäre,
so musste man sagen: die Christliche Freyheit hebe alle Pflichten des

Menschen gänzlich auf»24. Die christlich Freien seien selbstverständlich

den gottgemässen Anweisungen der Obrigkeit unterworfen und
der christliche Gottesdienst sei ebenso wie die Institution der Kirche
nun einmal von Gott gewollt und von Jesus gestiftet. Daher müsse
der Gottesdienstbesuch als göttliches und nicht als menschliches
Gebot angesehen werden. Individuelle Gewissensfreiheit wird bei
alledem nicht intendiert; selbstverständlich ist jeder Bürger der
städtischen Gemeinschaft zugleich auch Glied der Kirche. Becks
offiziöse Äusserungen blieben von Seiten der angesprochenen separatistischen

Pietisten nicht unbeantwortet; ihre harsche Replik änderte
aber nichts an der Überzeugung Becks und der gesamten «vernünftigen

Orthodoxie», das Staatskirchentum sei gegenwärtig die einzig
adäquate Form des Christentums.

Die beiden Beispiele aus den Schriften von Grynaeus und Beck,
die sich beliebig um Äusserungen von Frey, aber auch von Johann

" Ungrund des Separatismus, Oder Beantwortung der fürnehmsten Ursachen,
derentwegen sich die Separatisten von dem öffentlichen Gottesdienste absondern;
den Irrenden zur heilsamen Unterweisung, andern aber zur Wahrnung, Auf
Gutbefinden E. Ehrw. Predig-Ammts allhier, aufgesetzt von Jacob Chnstoft Beck, der
Gottesgelehrtheit Doctor und Professor, Basel 1753, S. 42.



Das Frey-Grynaeische Institut in Basel 79

Rudolf Buxtorf noch aus dem 19. Jahrhundert vermehren liessen,
verdeutlichen, dass sich die Basler «vernünftige Orthodoxie», die das

Frey-Grynaeum hervorbrachte, in religionspolitischer Hinsicht,
freundlich ausgedrückt, der Tradition verpflichtet fühlte. An ihrer
grundsätzlichen und unbedingten Loyalität gegenüber der politischen

Obrigkeit, die gleichzeitig das Kirchenregiment bestimmte,
liessen die genannten Männer nie auch nur den geringsten Zweifel
aufkommen. Es war für sie noch vollkommen selbstverständlich, dass

die politische Gemeinschaft mit der kirchlichen nahezu deckungsgleich

sei. Entsprechend wurde mit Abweichlern verfahren. Man
mag heute auch einen Widerspruch zwischen der mitunter
ökumenischen Offenheit in der Gelehrtenrepublik, an der teilzuhaben
sich die «vernünftig Orthodoxen» bemühten, und ihrer Praxis geleb-
ter religiöser Intoleranz klaffen sehen. Freilich darf, wer einen
solchen Widerspruch diagnostiziert, nicht vergessen, dass die Gründer
und Lektoren des Frey-Grynaeums als Angehörige des geistlichen
Ministeriums, als Professoren der Universität und nicht zuletzt als

Sprösslinge regimentsfähiger Familien persönlich in gesellschaftliche
Pflicht genommen waren. Trotzdem hält sich der Eindruck, die
«vernünftige Orthodoxie» habe den Mut nicht gefunden, sich zur
Autklärung sowohl theologisch als auch politisch wirklich durchzuringen.

Sie ist eine Erscheinung des Ancien Régime.

Entwicklungen

Wir haben versucht, den Geist der «vernünftigen Orthodoxie»
anhand seiner frey-grynaeischen Vertreter zu veranschaulichen. Im
Hinblick auf unsere Ausgangsfrage können wir feststellen, dass

Einheitlichkeit der Gesinnung die Vor- und Frühgeschichte des Frey-
Grynaeums sehr wohl prägte. Allerdings haben wir damit noch nicht
geklärt, ob nach dem Ende des Ancien Régime eine solche Einheit
erhalten geblieben ist.

1831, als die Kantonstrennung bevorstand und Basel endgültig
von der guten alten Zeit Abschied nehmen musste, starb Johann
Kudolf Buxtorf, der zweite Lektor des Frey-Grynaeums und letzte
Vertreter der «vernünftigen Orthodoxie», die sich einem keineswegs
mehr separatistischen Pietismus angenähert hatte. Mit Karl Rudolf
Hagenbach (1801—1874)2' wurde sein Nachfolger im Frey-Gry-

'"Vgl. die beiden Aufsätze von Thomas K. Kuhn und Sommer über Hagenbach
in: Sommer (Hrsg.), Im Spannungsfeld von Gott und Welt.



80 Andreas Urs Sommer

naeum ein Kirchenhistoriker, der bei Schleiermacher in Berlin eine

ganz andere theologische Prägung erfahren hatte. Dies sollte ihn in
der Folge nicht daran hindern, als führender Kopf der sogenannten
Vermittlungstheologie den Ausgleich zwischen den politischen, den
kirchlichen und den wissenschaftlichen Parteien zu suchen. Diese

Vermittlung war darauf bedacht, bei aller aufklärerischen Liberalität
die Anliegen der Neuorthodoxen und der Pietisten — der «Positiven»,

wie es damals hiess — in einem übergeordneten Standpunkt zu
integrieren. Strukturell ist Hagenbachs Theologie zumal in ihrer
späteren Entwicklung, als sie mehr und mehr den «positiven» Anschauungen

zuneigte, mit der «vernünftigen Orthodoxie» durchaus
vergleichbar: Auch sie strebt Offenheit gegenüber den neuen, jetzt
namentlich bibelkritischen Erkenntnissen an, ohne dabei die Leitlinien

der herkömmlichen Dogmatik aus dem Gesichtsfeld zu verlieren.

In kirchenpolitischer Hinsicht optiert der überaus rührige
Hagenbach für die Beibehaltung der alten Bekenntnistexte und spielt
bei der Massregelung allzu kritischer theologischer Hitzköpfe eine
nicht immer erfreuliche Rolle. Mit seiner Verniittlungstheologie ist
auch er ein Anhänget- der engen Allianz von Staat und Kirche,
obwohl er daraus keine Glaubens- und Heilsnotwendigkeiten mehr
ableitet. Dafür ist er, an den Schriften von Johann Gottfried Herder
und Friedrich Schleiermacher geschult, ein viel zu überzeugter
Anhänger eines innerlichen, eines Herzens-Christentums. Die Bücher,
die zuoberst aut der Leseliste stehen, haben mit Herder und
Schleiermacher also ebenfalls gewechselt.

Auf der Linie der Vermitlungstheologie, die sich nach dem kurzen

Intermezzo des Hebraisten Emil Kautzsch (1841 —1910', als

Frey-Grynaeunis-Lektor von 1874 bis 1880) mit Rudolf Stähelin
(1841-1900) fortsetzte, sollte sich bis zur Jahrhundertwende nichts
Wesentliches mehr ändern. Sie teilte mit der «vernünftigen Orthodoxie»

deren vorsichtige Offenheit gegenüber dem Zeitgeist ebenso
wie die loyale Haltung gegenüber dem Staat. Die Kontinuität schien
erst der nächste Lektor des Frey-Grynaeums, Paul Wernle (1872—
1939), aufzubrechen, der 1900 auf Rudolf Stähelin folgte und bis
1936 im Amt blieb. Ursprünglich streng biblizistisch eingestellt,
orientierte sich Wernle während seines Studiums bei Adolf (von)
Harnack in Berlin neu an der liberalen Theologie. Er wurde deren
Wortführer in der Schweiz zu einem Zeitpunkt, als mit der Dialek-

-'¦ Siehe Rudolf Smend, Traditionsbewusste Erneuerung der alttestanieiitlicheii
Wissenschaft: Emil Kautzsch (1841 — 1910), in: Sommer (Hrsg.), Im Spannungsfeld
von Gott und Welt, S. 1 1 1-122.



Das Frey-Grynaeische Institut in Basel 81

tischen Theologie bereits - sit venia verbo — ein neuer Supranaturalis-
mus um sich griff. Hatte Wernle zunächst noch versucht, einen innigen

Jesusglauben mit historisch-kritischen Erkenntnissen zu verbinden,

so sollte er sich mit seinen monumentalen Werken zur Theologie

der Reformation und des 18. Jahrhunderts mehr und mehr zu
einem profanen Kirchenhistoriker entwickeln, aus dessen Munde in
wissenschaftlicher Hinsicht wenig Erbauliches zu vernehmen war27.

Dennoch hat sich das andere Motiv, nämlich die Loyalität gegenüber
den gegebenen politischen Ordnungsmächten, auch bei ihm

erhalten. Zeugnis davon legt etwa seine 1915 publizierte Schrift
Antimilitarismus und Evangelium ab, worin Wernle mit den religiösen
Pazifisten ins Gericht geht und nun doch wieder pastorale Töne
anschlägt: «Unser Herr Jesus, das ist unser letztes Wort, steht auf der
Seite derer, die für ihre Brüder, und seiens auch die nächsten Brüder,

die Brüder im Vaterland, sich hingeben, kämpfen, aushalten,
sterben können»2". Denn: «Im Gehorsam liegt die Kraft jedes
Menschen, und nur wer gehorchen kann, ist aufdem Wege, ein freier
Mensch zu werden»2'. Em Pfarrer Hess Wernle im selben Jahr, 1915,
aus der aargauischen Provinz brieflich wissen: «Weniger noch Ihre
vielen Angriffe gegen die Religiös-Sozialen, als das was Sie nachher
als Parteigänger der Deutschen geschrieben haben, hat mir deutlich
gemacht, dass jetzt unsere Stellung zum Evangelium bis ins Innerste
hinein eine verschiedene geworden ist»"1. Der junge Pfarrer, der
diese Worte fand, hiess Karl Barth".

Wir könnten nun die frey-grynacischen Pfade bis in die Gegenwart

weiterverfolgen, um dabei festzustellen, dass die «vernünftig
orthodoxe» und vermittlungstheologische Idee einer zumindest
partiellen Versöhnung von Glauben und Wissen im Institut auch nach
und trotz Wernle weiterhin auf fruchtbaren Boden stiess. Dass Ernst
Staehelin (1889-1980), Lektor von 1936 bis 1980, das Gebot der
Obrigkeitskonformität allerdings nicht so auslegte wie viele seiner

Zu Wernle siehe Thomas K. Kuhn. Theologisch-historische Leidenschaften:
Paul Wernle (1872-1939). Eine biographische Skizze, in: Sommer (Hrsg.), Im
Spannungsfeld von Gott und Welt, S. 135-158.

"Paul Wernle, Antimilitarismus und Evangelium, Basel 1915, S. 81.

"A.a.O., S. 14.
* Brief von Karl Barth an Paul Wernle, 15. Juni 1915, in: Universitätsbibliothek

Basel, Handschrifteiiabteilung, Nachlass Paul Wernle III B 9.

Zur Beziehung von Barth und Wernle siehe ausführlich Wolfgang Schildmann,
Was sind das für Zeichen? Karl Barths Träume im Kontext von Leben und Lehre,
München 1991, S. 46-73, wobei Schildmann nur die Briefe Wernles, noch nicht
diejenigen Barths auswerten konnte (vgl. a.a.O., S. 195).



82 Andreas Urs Sommer

Landsleute, ehrt ihn in hohem Masse: Zusammen mit seiner Frau
Meieli Staehelin-Kutter hat er das Frey-Grynaeum während und
nach dem Zweiten Weltkrieg in ein Refugium für politisch und
rassisch Verfolgte verwandelt.

Die Einheit in der Geschichte des Frey-Grynaeums liegt nicht
darin begründet, dass man sich seit 250 Jahren auf dieselben Bücher
bezöge — es sei denn, man wolle ganz allgemein den Bezug auf die
Bibel geltend machen. Die Einheit besteht vielmehr in einem
spezifischen, nämlich vorsichtigen, deswegen aber nicht ängstlichen
Umgang mit der Vielfalt der Welt. Durch diese Vielfalt haben sich
die Repräsentanten dieser Institution stets herausfordern lassen. Die
Vielfilt hat die Einheit sicherer religiöser oder theologischer
Grenzziehungen jedoch nicht vollständig aufgeweicht, sondern zur jeweils
neuen Formierung dieser Einheit verholfen. Das Frey-Grynaeum ist,
zu seinem Glück, kein unverrückbarer Fels und auch kein Eisberg in
den Brandungen der Geschichte.

Dr. phil. des. Andreas lJrs Sommer
Blochmonterstrasse 5
4054 Basel


	Zur Vernünftigkeit von reformierter Orthodoxie : das Frey-Grynaeische Institut in Basel

