
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 98 (1998)

Artikel: Charisma und Toleranz : David Joris' Briefwechsel mit verschiedenen
Autoritäten (1534-1544)

Autor: Zijlstra, Samme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Charisma und Toleranz: David Joris' Briefwechsel
mit verschiedenen Autoritäten (1534—1544)

von

S a m m e Z ij 1 s t r a

Einleitung

Die Reformation führte zu einer tiefen Spaltung. Die eine katholische

Kirche zerfiel in verschiedene Religionsgemeinschaften, von
denen eine, nämlich die Täuferbewegung, besonders verfolgt werden

sollte. Einige Führer der Täufer entwickelten besondere
Vorstellungen über das Zusammenleben zwischen den Bekenntnissen
und lehnten es ab, Andersdenkende zu verfolgen. Eine der
bemerkenswertesten Persönlichkeiten unter ihnen war David Joris aus

Delft, der sich zwischen 1539 und 1544 nicht nur an den Hof von
Holland in Den Haag wandte, sondern auch an diverse Fürsten im
Deutschen Reich bis hinauf zum Kaiser.

/. Joris ' Lebenslauf bis 1544

David Joris' wurde um 1501 in Flandern geboren, er wuchs
jedoch in Delft auf, dem Geburtsort seiner Mutter. Er erhielt eine
Ausbildung als Glasmaler und übte diesen Beruf seit 1520 in Delft
aus. Ausserdem nahm er an den Aktivitäten der örtlichen Meistersinger

teil. In den Zwanzigerjahren kam er in Kontakt zu den in

'Siehe zu David Joris: G.K. Waitc, David Joris and Dutch Anabaptism
1524-1543, Waterloo 1990. S. Zijlstra, Nicolaas Meyndertsz. van Blcsdijk. Een

bijdrage tot de geschicdcms van het Davidjorisme, Assen 1983. R.H. Bainton,
David Joris. Wiedertäufer und Kämpfer für Toleranz im 16. Jahrhundert, Leipzig
1937. Fr. Nippold, «David Joris von Delft», Zeitschrift für die historische Theologie

33 (1863), 3-166. Zu Jons' Vorstellungen siehe vor allem: G.K. Wake, «Man is

a Devil to himself». David Jons and the Rise of a sceptical Tradition towards the
Devil in the Early Modern Netherlands, 1540-1600, Nederlands Archief voor
Kerkgeschiedenis 75 (1995), 1-29.



6 Satinile Zijlstra

Delft wohnenden Reformenr. Diese Reformer wandten sich gegen
die Heiligenverehrung und vor allem auch gegen die Auffassung,
dass sich bei der Eucharistie Brot und Wein in Christi Leib und Blut
verwandelt. Fiir sie blieb Brot Brot und Wein Wein. Joris schloss sich
diesen <Sakramcntanern> begeistert an und stellte seine literarische
Begabung in den Dienst ihrer Bewegung, indem er Flugblätter
verfertigte und ganz annehmbare Lieder komponierte'. Sein Eifer
veranlasste ihn 1528, eine Prozession in Delft zu stören. Er wurde
verhaftet und dem Magistrat überantwortet. Der Hofvon Holland
verurteilte ihn zu schwerer Strafe: Man durchbohrte seine Zunge,
geisselte ihn und verbannte ihn fiir drei Jahre aus Holland. Während
seines Exils hielt sich Joris vermutlich in den Nordniederlanden und
in Ostfriesland auf4.

Ende 1531 muss Joris nach Delft zurückgekehrt sein. Er interessierte

sich weiterhin für die religiösen Entwicklungen und geriet so
mit den Täufern in Kontakt. Im selben Jahr hatte der vom Täuferführer

Melchior Hoffman zum Ältesten ernannte Jan Trypmaker
Ostfriesland unter dem Druck der Obrigkeit verlassen müssen und
war nach Amsterdam gegangen, wo er das Sakrament der Taufe
spendete. Da er sich offensichtlich zum Märtyrer berufen fühlte,
zeigte er sich selbst an; er wurde im Dezember 1531 mit neun
Mitstreitern in Den Haag zum Tode verurteilt. Hoffman, der sich zu
dieser Zeit in Strassburg aufhielt, wurde durch diese Hinrichtung
dermassen erschreckt, dass er für zwei Jahre darauf verzichtete, zu
taufen. Ende des Jahres 1533 führte Jan Matthi]sz. ein Bäcker aus

Haarlem, die Taufe wieder ein und veranlasste, dass durch ihn berufene

Alteste durch die Niederlande zogen, um zu tauten und
Vorsteher zu berufen. Anfang 1534 bekam die Täuferbewegung enormen

Zulauf. Zweifellos zog sie den einfachen Mann an: Sie verwarf
die katholischen Bräuche, und ihre Glaubenslehre war relativ
einfach. Viele verwunderten sich über die Tatsache, dass das Leben

Vgl. zum Kreis dieser Reformer: BJ. Spruijt, «De Delfts-Haagse kring (ca.
1520-ca. 1525). Evangelisch humanisme in het vroeg zestiende-eeuwse Delft en
Den Haag», in:J.C. Okkema u.a., Heidenen, papen, hbertijnen en fijnen. Artike-
len over de kerkgeschiedems van het zuidwestelijk gedeelte van Zmd-Holland van
de voorchristelijke tijd tot heden, Delft 1994, 107-1 19. Vgl. auch: B.J. Spruyt,
Cornelius Henrici Hoen (Honius) and his Epistle on the Eucharist (1523), Honten
1996.

1 David Jons, Een geestelijck liedt-boeexken. Reprint, Amsterdam, Nieuwkoop
1972.

'Zijlstra, Nicolaas Meyndertsz. van Blesdijk, 6.



Charisma und Toleranz: David Jons' Briefwechsel 7

derer, die der Täuferbewegung beigetreten waren, besser wurde,
und die Vorstellung, dass das Ende der Zeiten nahe sei, faszinierte die
Zeitgenossen". Im Februar fiel die Stadt Münster in die Hände der
Täufer, und der Aufforderung, in die Stadt zu ziehen, folgten
Tausende von Wiedertäufern. Die meisten wurden vorher aufgegriffen,
und die Repressalien der Obrigkeit liessen nicht lange auf sich warten:

Obwohl man die meisten der Münstergänger wieder freiliess,
mussten diejenigen, die später in die Hände der Justiz fielen, in der
Regel fiir ihre Überzeugung in den Tod gehen.

Mit dieser religiösen Bewegung kam Joris in Kontakt, aber
vorläufig hielt er noch Abstand. Erst im Laufe des Jahres 1534 gab er sich

gewonnen und liess sich taufen. Kurz danach wurde er vom friesischen

Leiter Obbe Philips zum Bischof (Ältesten) ernannt. Damit
durfte er nicht nur das Tauf- und Abendmahlsakramcnt spenden,
sondern auch gemeinsam mit den anderen Ältesten über die
Richtigkeit bestimmter Lehrsätze urteilen. David Joris hat sich sehr
schnell an der Diskussion über die Gewaltanwendung beteiligt. Das

belagerte Münster versuchte aus seiner bedrängten Situation
herauszukommen, indem es Aufstände in den Niederlanden organisierte.
Aber die Täufer waren sich uneins. Einige wünschten der Bitte um
Hilfe aus Münster zu folgen, andere erklärten sich ausdrücklich

gegen die Gewalt. Die meisten vertraten die Meinung, Gewalt dürfe
nur der Selbstverteidigung dienen'.

David Joris war Anhänger der Gruppe, die die Anwendung von
Gewalt verwarf. Auf einer Versammlung in Waterland nördlich von
Amsterdam behauptete er im Winter 1534/35, dass es nicht erlaubt
sei, das Schwert zu gebrauchen, im Gegenteil, ein Christ müsse das

Kreuz auf sich nehmen und Unrecht schweigend erdulden7. Joris
zog wohl den Kürzeren: Die Mehrheit der Anwesenden befürwortete

die Gewaltanwendung; er liess sich aber auch nicht überzeugen.

Wahrscheinlich schrieb er damals einen Brief an den Hof
von Holland in Den Haag, in dem er sich über die Verfolgungen
beklagte.

"Diese drei Elemente werden in einem um 1559 verfertigten Schriftstück
erwähnt: CM. van Blesdijk, Van den oorspronck des sectes welck men wederdoo-
per noompt, Universitätsbibliothek Basel, Handschnftenabteilung, Jonslade X,
48a-48b.

"Vgl. dazu: J.M. Stayer, Anabaptists and the Sword, Lawrence (Kansas) 1972,
267 f.

«David Joris sonderbare lebens-beschreibung aus einem manuscripto» in: G.
Arnold, Unpartheiischc Kirchen- und Ketzerhistorie IV, Frankfurt 1729, 709f.



8 Samme Zijlstra

Der Brief, der nicht unterzeichnet ist, beginnt mit einer ausführlichen

Beschreibung des Schicksals von König Antiochus Epiphanes,
der ein greuliches Ende fand, weil er die Juden verfolgt hatte8.

Genauso werde der Zorn des Herrn die heutigen Obrigkeiten treffen,

die die Gerechten, deren unschuldiges Blut zu Gott rufe,
verfolgen würden. Obwohl letztere die Berechtigung der Erwachsenentaufe

anhand der Bibel nachweisen könnten, fänden sie kein
Gehör. Joris empfiehlt den Autoritäten, dem Rat des Gamaliel'' zu
folgen, und betont nochmals, dass das Ende der Welt nahe ist, an
dem das Unkraut gebündelt und verbrannt wird. Der Herr werde
der Stadt Den Haag, «welke daer in den bloede gebouwet is»,

doppelt vergelten, was sie angerichtet habe"1. Das Urteil werde
allerdings Gott fällen, denn unser Reich sei nicht von dieser Welt,
schreibt Joris im Juli 1535, kurz nach der Eroberung Münsters".

Das Problem der Gewaltanwendung wurde damals wieder aktuell,

denn die Täufer in den Niederlanden und in Westfalen sahen sich

zur Entscheidung gezwungen, ob sie das verlorengegangene Reich
wieder aufbauen oder einen neuen Weg suchen wollten. Auf einer
Versammlung der Ältesten aus den Niederlanden und Westfalen, die
im August 1536 in Bocholt stattfand, diskutierte man dieses
Problem. Ein Teil der Ältesten, vor allem die Vertreter aus Friesland,
Overijssel und Westfalen, befürwortete die erste Richtung; die
Vertreter aus Holland, zu denen David Joris gehörte, plädierten für die
zweite. Die Gemüter erhitzten sich, aber am Ende liess sich David
Joris eine Kompromisslösung einfallen: Gott und seine Engel sollten
die Rache vollziehen. Die Fürsprecher der Gewaltanwendung
betrachteten sich als die Engel, ihre Gegner glaubten mit dieser Formel
würde man auf Gewalt verzichten. Dieser Kompromiss machte Joris
eine Zeitlang berühmt, aber die beiden Parteien merkten bald, wie
zweideutig die Formulierung war, fühlten sich betrogen und wandten

sich von ihm ab12.

Joris kehrte nach Delft zurück, wo er sich verborgen hielt. Er war
nämlich 1535 während semer Abwesenheit erneut verbannt worden.

s2. Makkabäer 6:18-31.
'Apostelgeschichte 5: 34-40.
"'S. Zijlstra (Hg.), «Twee brieven van David Joris», Doopsgezinde Bijdragen 19

(1993), 194—201. Eine ausführliche Einleitung und eine englische Übersetzung findet

sich in: G.K. Waite and S. Zijlstra, «Antiochus Revisited: an Anonymous
Anabaptist Letter to the Court at The Hague», The Mennonite Quarterly Review 66

(1992), 26-46.
" David Joris, Geestelijck liedt-boeexken, fol. 61ro.
12 Waite, David Jons, 117f; Zijlstra, Nicolaas Meyndertsz. van Blesdijk, 7-9.



Charisma und Toleranz: David Jons' Briefwechsel 9

Im Dezember 1536 empfing er, während er in Delft an der Arbeit
war, einige Visionen, u.a. sah er Fürsten, die vor Kindern das Knie
beugten, woraus er schloss, dass er durch Gott dazu ausersehen war,
Grosses zu vollbringen. Er glaubte, ihm seien die Geheimnisse der
Schrift offenbart worden, und sein Auftrag sei es, sie auf Erden zu
verkünden. Angesichts der göttlichen Herkunft dieses Auftrags sei

jeder, der diese Botschaft empfange, dazu verpflichtet, sich ihr wie
ein Kind zu unterwerfen und ihr Folge zu leisten". Er lehrte, um die
Absichten Gottes begreifen zu können, benötige man den Schlüssel
Davids, also die göttliche Erleuchtung, denn der Wortlaut reiche
nicht aus, die wahre Bedeutung der Bibel zu erkennen. Hierzu
benötige man vielmehr den Geist, das innere Wort. Indem man sich

demütige und die heimlichen Gelüste in sich abtöte, könne man den
alten sündigen Menschen ausrotten und als neuer, vergeistigter
Mensch geboren werden, der eins sei mit Gott. Der Glaube sei
deshalb eine geistige Erfihrung. Hölle und Teufel müsse tier Mensch in
seinem Inneren suchen und dort bekämpfen. Zeremonien hätten
keinerlei Bedeutung, denn das Reich Gottes bestehe nicht aus Äus-
serlichkeiten. David Joris befand sich aufdem besten Weg, ein
Spiritualist zu werden1''.

Joris' Mission war nur ein Teilerfolg beschieden. Fand er bei den
Täufern in den Niederlanden viel Resonanz, so betrachteten die
Täufer, die sich in der Grafschaft Oldenburg um den aus Münster
entkommenen Kanzler Heinrich Krechting versammelt hatten, seine
Ideen zunächst skeptisch. Erst imjahre 1538 Hessen sie sich

überzeugen, um Joris dann kein Jahr später wieder im Stich zu lassen'".
Hoffmans Anhänger m Strassburg, die Joris im gleichen Jahr besucht
hatte, liessen sich ebensowenig überzeugen: Sie hielten die Visionen
von Joris als Begründung für seine Mission für unzureichend; sie

forderten, er solle seine Ansprüche anhand der Bibel beweisen, und
wollten ihn nicht widerspruchslos als Diener des Herrn akzeptieren16.

Trotz dieser Schwierigkeiten ist Joris in diesen Jahren als der
bedeutendste Führer der Täuferbewegung zu betrachten, er hatte

"Bainton, David Joris, 31 f; Waite, David Jons, 93.

"Vgl. zum Spiritualismus: M.E.H.N. Mout, «Spiritualisten in de Nederlandse
reformatie van de zestiendc eeuw», in: Bijdragen en mededelingen betreffende de

geschiedems der Nederlanden 11 1 (1996), 297-313.
"Zijlstra, Nicolaas Meyndertsz. van Blesdijk, 10-12; Zijlstra, «Twee brieven van

David Joris», 201-218.
"'K. Deppermann, Melchior Hoffman. Soziale Unruhen und apokalyptische

Visionen im Zeitalter der Reformation, Göttingen 1979, 315-324; Waite, David
Jons, 129-144.



10 Samme Zijlstra

einen bemerkenswert grossen Anhang in den Nordniederlanden, im
Münsterland und in Ostfriesland17.

Jons führte in den Niederlanden das Leben eines Flüchtlings:
Nirgends konnte er sich lange aufhalten, und häufig entkam er nur mit
knapper Not seinen Verfolgern. Seine Frau wurde 1539 in Utrecht
gefangengenommen, aber wieder freigelassen. Andere Anhänger
hatten weniger Glück. Vor allem 1539 war ein Katastrophenjahr: In
Holland, Utrecht und Westfalen wurden mehr als hundert Täufer
hingerichtet, darunter auch die Mutter von David Joris, die mit 26
anderen in Delft exekutiert wurde. Dieses Ereignis veranlasste Jons,
erneut einen Brief an den Hof von Holland zu schreiben, in dem er
seiner Empörung über diese schrecklichen Hinrichtungen Ausdruck
verlieh. Im selben Jahr wandte er sich an den Landgrafen Philipp von
Hessen und andere deutsche Fürsten und bat sie, dafür zu sorgen,
dass man ihn und seine Anhänger m Ruhe lasse. Dasselbe forderte er
1541 in einer Rede, die er aufdem Reichstag zu Regensburg
vortragen wollte, und 1542/43 sandte er eine Verteidigungsschrift an
die Gräfin Anna von Ostfriesland. In einem Schriftstück aus dem
Jahre 1544 fasste er noch einmal seine Argumente gegen die Verfolgung

und Tötung Andersgläubiger zusammen. Zu dieser Zeit hatte
er sich mit finanzieller Unterstützung einiger Adliger aus Brabant im
schweizerischen Basel niedergelassen, wo er bis zu seinem Tode im
Jahre 1556 unter dem Pseudonym Johan van Brugge leben sollte"1.

Drei Jahre später entdeckte dann die Basler Obrigkeit, wer sich hinter

diesem Johan verbarg. Seine Leiche wurde ausgegraben und
zusammen mit seinen Büchern und einem Porträt verbrannt.

2. Der Brief von Joris an den Hof von Holland, 1539

1539 war wie erwähnt eine Katastrophe für David Jons und seine

Bewegung. Mehr als hundert Anhänger verloren m den ersten
Monaten dieses Jahres aufdem Schafott ihr Leben. Aber es war auch
das Jahr, in welchem Joris wieder Erleuchtungen zuteil wurden.

Zijlstra, Nicolaas Mcyndertsz. van Blesdijk. 19; Waite, David Jons, 122. Zum
niederländischen Täufertum vgl. A.F. Melhnk, «Das niederländisch-westfälische
Täufertum im 16. Jahrhundert. Zusammenhänge und Verschiedenheiten» m: H.-J.
Goertz (Hrsg.). Umstrittenes Täufertum 1525—1975. Neue Forschungen. Göttingen

1977, 206-222.
"Vgl. über diesen Zeitabschnitt F. Burckhard, «DavidJons und seine Gemeinde

in Basel», Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 48 (1949), 5f; Zijlstra,

Nicolaas Mcyndertsz. van Blesdijk, 97-146.



Charisma und Toleranz: David Jons' Briefwechsel 1 1

Die brutalen Verfolgungen und ein exaltierter Gemütszustand
führten dazu, dass Joris sich an verschiedene Fürsten und Instanzen
wandte und sie bat, die Ketzerjagd einzustellen und ihm einen
Unterschlupf zu verschaffen. Die Möglichkeit, Gewalt mit Gewalt
zu beantworten, zog er nie in Erwägung; Joris war sein Leben lang
ein konsequenter Verkünder der Gewaltlosigkeit. In einem Trostbrief

an seine Anhänger, den er kurz nach den Urteilen schrieb, die
im Februar und März über seine Gefolgsleute verhängt worden
waren, wies er daraufhin, dass Gott allein das Recht zur Rache habe.
Schicksal der Gerechten sei es zu leiden, das sei von Abel, dem Symbol

für Christus, bis zu Zacharias, dem Symbol für den getreuen
einfaltigen Zeugen Gottes, so gewesen1''.

Der Brief von 1539 an den Hof von Holland2" ist bedeutend länger

als der anonyme und trägt die Überschrift Prophétie oder weissa-

ging. Der Titel erinnert an eines der Werke von Melchior Hoffman21.
Der Verfasser nennt sich: David, ein Knecht, ein Bote des

Allerhöchsten, ein Diener und Zeuge des Herrn Zebaoth, ein Verkünder
der ewigen Weisheit. Die Argumentation des Briefes ist einleuchtend,

er richtet sich an die Fürsten im allgemeinen, vor allem aber
an die «heeren van den Haeghe», die Ratsherren des Hofs von
Holland2. Einerseits ist er eine heftige Anklageschrift gegen die
Verfolgung, andererseits enthält er Warnungen vor deren Folgen. Wir
finden darin die ersten Ansätze eines Plädoyers für Toleranz, das sich
auf drei Argumente stützt.

"«Hierom laet ons den Heere den prys geven, unde onsen vader die wraeck

upgeven. Het is dochs geschreven: die wraeck hoert my toe, ick salt vergelden
Unde het is also gescreven [Matthäus 23:35] van Habell totten blooden Zachane,
datwelck my voerkumpt, dat van den yrsten totten lesten, van Christo Jesu dat Iam,
dat van anvanck gedoet is, beginnende ende te moeten lyden in Habell van Kam,
die rechtveerdige van den onrechtveerdigen»: K. Vos, «Bnef van David Joris, 1539»,

Doopsgezinde Bijdragen 52 (1917), 163-167. Eine sehr allgemeine und ungenaue
Zusammenfassung bietet N. Blesdikius, Historia vitae, doetnnae ac rerum gestaruiii
Davidis Georgii haeresiarchae, Deventer 1642, 80.

-"Eine vollständige Abschrift des Briefes, der lange als verloren galt, befindet sich
in der Provinzbibliothek von Friesland (im folgenden Pb genannt) in Leeuwarden,
Hs 1816, 17-40. Blesdikius' lateinisch gehaltener Auszug ist ziemlich allgemein:
Historia vitae, 81—86. Er hat manches weggelassen und einige Bruchstücke
aufgenommen, die in der niederländischen Version nicht vorkommen.

"' Frophezey oder Weissagung uss warer heiliger götlicher schrifft. Von allen
wundern und zeichen biss zu der zukunöt Chnsti Jesu unsers heillands an dem Jüngsten

tag. Strassburg 1530.

''Joris, l'rophecie, 17f, 39.



12 Samme Zijlstra

Am Anfang stellt Joris die Aufgaben der Fürsten und Regenten
dar: Gott hat die Obrigkeit beauftragt, die Schwachen und Armen
zu beschützen. Sie soll nicht ungerechte Urteile fällen oder den
Gerechten zugunsten des Gottlosen unterdrücken. Aber heutzutage
verfolge man die Gesalbten Gottes unbarmherzig und knechte das

heilige Volk, das armselige Häufchen, das noch keiner Menschenseele

Leid zugefügt habe. Rhetorisch stellt Joris die Frage, ob denn
niemand Mitleid mit den gerechten Kindern Gottes habe, den
geknechteten Seelen, die so unschuldig im Kerker sassen wie Josef
«om een hoerachtich, oneuys wyffs willen»2'. Man verjage sie,
beraube sie an Hab und Gut, vergiesse ihr Blut wie Wasser, häute
und hänge sie. Mit Nachdruck verweist Joris die Obrigkeit auf ihre
Autgabe, gegen das Unrecht zu kämpfen (Römer 13:4), bestreitet ihr
aber wie schon Luther in seiner Schrift Von weltlicher Obrigkeit das

Recht, sich in Glaubensangelegenheiten einzumischen24.

Folgerichtig entwickelt Joris ein zweites Argument gegen die
Glaubensverfolgung: Sie widerspreche der Schrift und fordere
Gottes Zorn heraus. Offensichtlich hätten die Verfolger die Bibel
nicht gut verstanden, denn sonst wüssten sie, dass der Zorn Gottes,
der die Unterdrückten beschütze, sich gegen die Verfolger richte.
Ihr Schicksal entspreche dem von Nebukadnezar und Antiochus2".
Joris warnt denn auch nochmals die Obngkeit. ihr Schwert nicht
gegen den allmächtigen Gott zu ziehen, indem sie Andersgläubige
verfolge, sondern es in der Scheide stecken zu lassen, und nicht auf
falsche und blutdürstige Berater zu hören, die die blutige Verfolgung
für ein «sacrificie» hielten. Wenn man dem Herrn opfern wolle, dann
müsse man den alten sündigen Menschen in seinem Inneren und
nicht den Mitmenschen töten2'.

Ein drittes Argument entnimmt Joris den Worten Christi: Die
Verfolger zögen sich nicht nur den Zorn Gottes zu. denn auch Christus

habe die Verfolgung verboten. Im Gleichnis vom Weizen und

"Joris, Frophecie, 19 u. 28-30; Genesis 39:6-20 (Josef und die Frau des Potifar).
Letzteres ist vermutlich eine polemische Anspielung auf die katholische Kirche, die
häufig als Flure von Babylon dargestellt wird.

'Melchior Hoffinan vertrat dieselbe Auffassung: Stayer, Anabaptists and the
Sword, 214 f.

'"Vgl. zum Schicksal von Nebukadnezar: Daniel 4:1-37; zu Antiochus Epipha-
nes: 2. Makkabäer 6:18—31. Hoffinan warnte in seiner Weissagung aus der heiligen,
göttlichen Schrift (1529) ebenfalls vor dem Zorn Gottes über die Verfolger: Vgl. A.
Laube, Flugschriften vom Bauernkrieg zum Täuferreich (1526-1535) 2, Berlin
1992, 927; im selben Werk werden auch die Frau des Potiphar und König Antiochus

erwähnt: II, 913.
-"'Jons, Prophecie, 22.



Charisma und Toleranz: David Jons' Briefwechsel 13

Unkraut habe er nämlich geboten, Weizen und Unkraut bis zur
Ernte gemeinsam stehen zu lassen, damit nicht auch der Weizen
ausgerottet werde, wenn die Mäher, nämlich die Engel, das Unkraut
zusammenbinden und verbrennen würden, «gelijck nu (eylaes) over
die mate gesciet», weil die Obrigkeiten sich den Platz der Engel
angemessen hätten27.

Zum Schluss führt Joris zwei persönliche Argumente an. Erstens
versichert er, er verkünde die Wahrheit, und bittet um eine
Gelegenheit, sich zu verteidigen; danach beteuert er, dass er nicht
beabsichtige, mit Gewalt gegen die Obrigkeit vorzugehen. Er erklärt sich
bereit, sich vor den Fürsten und in Gegenwart der Anstifter des Blut-
vergiessens (seiner Meinung nach waren das vor allem die Geistlichen)

zu verantworten, und will so deutlich machen, dass die Lehre
seiner schädlichen2" und der Fleischeslust frönenden Gegner völlig
falsch sei. Er will selbst «op geloove» vor den Reichsfürsten erscheinen29.

Die Fürsten sollen zwischen den betrügerischen Priestern des

Belial und den die Gerechtigkeit Gottes verkündenden Dienern
Gottes unterscheiden. Denn die Hirten und Lehrer, die dem Volke
nicht die rechte Lehre verkündeten, sind Söldner und Windpredi-
ger. Am Schluss appelliert er noch einmal an die Obrigkeit, sie möge
ihren Irrweg verlassen, damit sie möglicherweise doch noch Gottes
Zorn entgehe, obschon er selbst nicht ganz daran glauben kann"1.
Man wisse, dass Gott die Menschen nie straft, ohne sie zuvor zu warnen

und zur Busse aufzufordern. Wer jedoch diese Warnung negiert,
muss mit seinem Zorn, seiner Strafe und seiner Rache rechnen".

Joris spricht sich gegen Gewalt aus. Mit seiner Arbeit beabsichtigt
er, Friede, Einheit und Liebe zu stiften, sich aufrichtig in den Herrn
zu vertiefen, ihm zu dienen und ihn zu preisen. Um der Seligkeit der
Fürsten willen ist er selbst bereit zu sterben. Diese sollten ihm dankbar

sein, denn er hat dafür gesorgt, dass seine Anhänger die Waffen

''Joris, Prophecie, 21. Das Gleichnis vom Weizen und Unkraut (Matthäus,
13:14—30) wurde häufig m den Plädoyers gegen die Glaubensverfolgungen
verwendet. Vgl. R.H. Bamton, «The Parable of the Tares as the Proof Text for Religious

Liberty», Church History 1 (1931), 57-89.
'D.h.: Prediger, die nicht wie David Jons durch Gott berufen worden waren.

?'Joris, Prophecie, 23, 26.

"'Jons, Prophecie, 31: «mer dat recht is gansch in onrecht verkeert, dien goeden
wert geslagen unde geplaecht, dien quaden wort geeert und die besitten dat lant,
die G voor oogen niet en hebben. Christus wort gecruyst unde Barrabbas heeft
vryheyt».

MJoris, Prophecie, 33-34 (Apostelgeschichte, 3:22-24). Der Überbringer der
Warnung soll aus dem Norden kommen, von Mitternacht und vom Aufgang der
Sonne (Jcsaja, 41:25): Ebd. 20.



14 S.imme Zijlstra

niedergelegt haben. Dadurch ist er selber in Lebensgefahr geraten, da

seine Gegner ihn jetzt verfolgen und hassen12. Dabei wünscht er
doch nur, so friedliebend und barmherzig zu sein wie ein Lamm
oder eine Taube, er ist keineswegs rachsüchtig oder blutgierig, und
dasselbe fordert er auch von seinen Anhängern. Er ist in der Lage,
überflüssiges Blutvergiessen zu verhindern, wie dem Hof sehr wohl
bekannt ist", aber man lohnt es ihm übel: die Heiden haben Mor-
dechai'4 besser behandelt als die heutige Obrigkeit den Gesalbten des

Herrn.
Joris fragt sich, warum ihn die Obrigkeit verfolge, wo er doch so

friedfertig sei. Er ist geboren um Friede zu stiften und Gutes zu tun,
und will auch nichts anderes'". Deshalb bittet er um einen Zufluchtsort

für sich und seine Anhänger, an dem sie so friedlich wohnen
können wie die Juden. Türken, Sarazenen und andere schreckliche
Völker haben auch ihre Freistätten und können ihrem Glauben
entsprechend leben, während sie ihrerseits die Christen tolerieren, «elck
leeft daer syns gelooffs». So sollte es auch hierzulande sein"'. Notfalls
kann manja die Kleider seiner Anhänger mit einem Zeichen versehen,

so dass alle anderen ihnen aus dem Weg gehen können. Sie sind
alle ehrliche Bürger, die kein Gesindel unter sich dulden, sie
wünschen nur einen Ort, wo sie still und friedlich wohnen können, so

wie ihn Josef, Daniel und Mordechai während ihrer Gefangenschaft
gehabt haben, einen Ort, an dem niemand sie plagt, ausraubt und
wegjagt. Mit der Feststellung, dass die damaligen Herrscher von den
Wohltaten, die sie den zitierten Personen zukommen liessen, auch
selber profitiert hätten, kommt Joris auf ein viertes Argument zu

sprechen: Glaubensverfolgung schadet dem Staat, das Tolerieren
Andersdenkender dagegen kann ihm nur nützen.

Ferner führt Joris an, er habe diesen Brief nicht aus Ehr- oder
Ruhmsucht geschrieben. Ungeachtet der Tatsache, dass man ihn
manchmal als Herrn bezeichne, suche er Ruhm nicht auf Erden,
sondern im Himmel, und darauf werde er geduldig warten. Er und

'-'Vor allem Jan van Batenburg. der Anführer einer Gruppe radikaler Kirchenräuber,

war Jons nicht wohlgesinnt. Er wurde allerdings schon im Apnl 1 538 in Vil-
voorde (bei Brüssel) hingerichtet.

"Wahrscheinlich spielt Jons hier aut den Bnef an. den er 1535 an den Hof
geschrieben hatte. Im März 1536 hatte er eine Anzahl Täufer in Poeldijk, nahe

Delft, die dort ein neues Gottesreich errichtet hatten, ermahnt, die Waffen
niederzulegen: «David Jons sonderbare lebens-beschreibung», 710.

"Esther, 6:1-14.
"Jons, Prophecie, 35 f.
"Joris, Prophecie, 37.



Charisma und Toleranz: David Jons' Briefwechsel 15

seine Anhänger wenden sich nicht gegen die amtierenden Herrscher.

Dies kann man auch nicht aus ihren diversen Träumen37

schliessen, diese sind schliesslich nie realisiert worden. Denken steht
den Menschen frei, warum nicht auch Träumen, immerhin haben ja
auch die Propheten und Apostel Träume empfangen. Ob sie wahr
seien, wird sich schon von selbst erweisen. Gerade weil er, Joris,
einige Träume nicht für wahr gehalten hat, haben sich ehemalige
Freunde in Feinde verwandelt". Der Brief endet mit dem Appell,
ihm Glauben zu schenken, und ominös fügt Joris an, dass der
siebente Engel seine Schale in der Luft ausgegossen hätte".

Der Brief erreichte tatsächlich den Hof von Holland: Der Mann,
der ihn überbringen sollte, wurde in Leiden gefasst und samt dem
Schreiben nach Den Haag gebracht. Die Epistel bewirkte natürlich
wenig, obwohl sie laut Blesdijk «non inconcinne» (nicht schlecht)
formuliert war. Anfänglich verbreitete sie sogar Angst und Schrek-
ken, da einige Ratsherren des Hofs meinten, der Verfasser verfüge
sicherlich über ein Heer von Täufern. Der Bote wurde enthauptet4".

3. Der Brief an den Landgraf von Hessen und die deutschen Fürsten

Ungeachtet des Misserfolgs am Hof von Holland gab Joris den
Mut nicht auf. Nachdem seine Bemühungen gescheitert waren,
wandte er sich an die Fürsten des Deutschen Reiches im allgemeinen

und an den Landgrafen von Hessen im Besonderen. Die Wahl
war nicht abwegig: Landgraf Philipp war gegenüber Andersdenkenden

tolerant, zumindest weigerte er sich, Täufer töten zu lassen. Er
warf sie nur in den Kerker, um sie zum Nachgeben zu zwingen.
Ende 1538 mussten einige gefangene Täufer mit dem Strassburger
Reformator Martin Bucer debattieren, dem erbitterten Widersacher
von Melchior Hoffinan. Weil Bucer zugab, dass aufdem Gebiet der
Kirchenzucht in der Landeskirche einiges nicht in Ordnung war,
wandelte sich die Debatte zum Dialog. Unerwartet erhielt er
Unterstützung von Peter Tasch, einem Anhänger Melchiors, der in der

' Während der Verhöre seiner Anhänger m Delft (1539) waren derartige Träume
ans Licht gekommen.

"Joris, Prophecie, 39. Gemeint ist vermutlich Heinrich Krechtmg, der eine Zeit
lang Anhänger von Joris war. Eine der Fragen, die zum Bruch zwischen ihm und
Jons führten, war die nach dem Königtum. Vgl. Zijlstra, «Twee brieven», 210.

"Offenbarung, 16:17. Das Ausgiessen der Schale verursachte umfangreiche
Katastrophen.

"'Blesdikius, Historia vitae, 86 f.



16 Sanime Zijlstra

Täufergemeinde von Strassburg eine wichtige Rolle spielte. Der liess
sich von Bucer beeindrucken und konnte sich mit ihm einigen.
Daraufhin versöhnte sich ein grosser Teil der Melchioriten Hessens mit
der Landeskirche. Nur ein paar Hartnäckige blieben im Gefängnis41.

Es ist anzunehmen, dass David Joris von dieser Annäherung nichts
wusste, als er seinen Brief schrieb. Allerdings kannte er Peter Tasch,
denn er hatte 1538 in Strassburg über seine Mission mit ihm disputiert,

ohne ihn überzeugen zu können. Dass Joris Anhänger in Hessen

hatte, ist unwahrscheinlich. Zwar bezeichnen sich die Melchioriten

von Hessen in einer Schrift mit dem Titel Verantwortung und

Widerlegung 1538 als «arme[n] Davider, die man widertaufer nennt»42,
aber vermutlich wollten sie sieh damit nur gegen die Befürworter
der Gewalt absetzen. David Joris, dessen Anhänger sich manchmal
Davidianer nannten, hatte ja bereits im Augustus 1536 in Bocholt
einen Kompromiss gefunden, bei dem man auf Gewalt verzichtet
hatte4'. (Allerdings gibt es einen Brief von David Joris an einen
Anhänger in Hessen, doch der stammt erst aus demjahre 155044).

Der Ton des im Herbst 1539 verfassten Schreibens'" ist exaltiert
und unterscheidet sich deutlich von der würdigen und gut aufge-

" Vgl. zu den Melchioriten m Hessen: W.O. Packuli, «The Melcluontes and the
Ziegenhain Order of Discipline, 1538-39» in: W. Klaassen (Hrsg.), Anabaptism
Revisited. Essays on Anabaptist/Mennonite studies in honor of C.J. Dyck, Scott-
dale, Pa, Waterloo 1992, 11-28. Zur Haltung des Landgrafi gegenüber den
münsterischen Täufern vgl.: R. Stupperich, «Landgraf Philipp von Hessen und das
münsterische Täufertum» in: CC!. de Bruin (Hrsg.), Geloof en Revolutie. Amsterdam
1977, 89-102. Der Graf stand auch den Juden wohlwollend gegenüber, vgl. C.
Augustijn, «Ein fürstlicher Theologe. Landgraf Philipp von Hessen über Juden m
einer christlichen Gesellschaft», in: H.A. Oberman (Hrsg.), Reformiertes Erbe.
Festschrift für Gottfried W. Locher zu seinem 80. Geburtstag, Bd 2, Zürich 1993,
1-11.

'«Verantwortung und Widerlegung der artikel, so jetzund im land zu Hessen
über die armen Davider (die man widertaufer nennt) usgegangen sind». Herausgegeben

in: G. Franz (Hrsg.), Urkundliche Quellen zur hessischen Rcformationsge-
schichte IV Wiedertäuferakten 1527-1626, Marburg 1951, 165-180.

41 W.O. Packuli, «Peter Tasch: From Melchioritc to Bankrupt Wine Merchant».
The Mennomte Quarterly Review LXII (1988), 276-295.

"DavidJoris, Het tweede boeck der christhjeker sende-bneven (Delft, ca. 1600],
f 69ro-69vo, adressiert an Jan Ro. int laut te Hessen, Februar 1550. Ansonsten
scheint zwischen Jons und Hessen nur eine vage Verbindung zu bestehen. Anton
Smedes, ein Ältester bei den Täufern, der im Münsterland tätig war, scheint von
Jons' Ideen beeinflusst worden zu sein. Er unterhielt als Kaufmann Kontakte mit
Hessen, wo er letztendlich Dorfprediger wurde: Zijlstra, Nicolaas Mevndertsz. van
Blesdijk, 13.

"Pb, Hs 1816, 53-62. Eine ausführliche und ziemlich genaue lateinische
Zusammenfassung findet sich bei Blesdikius, Historia vitae, 87-92.



Charisma und Toleranz: David Jons' Bnefwechsel 17

bauten Epistel, die Joris kurze Zeit vorher nach Den Haag geschickt
hatte. Für die veränderte Stimmung scheint eine Vision verantwortlich

zu sein, die David Joris oder sein Gefolgsmann Leonard van
Dam im Juni 1539 empfangen hat. Schon aus einigen Offenbarungen

im Dezember 1536 hatte er gefolgert, dass ihm eine grosse Aufgabe

in der Heilsgeschichte bestimmt sei, und sich nicht gescheut,
diese Mission rundum zu verkünden. Dessen ungeachtet war er bei
den Melchioriten in Strassburg und dem Kreis um Heinrich
Krechting in Oldenburg auf Skepsis gestossen. Brutaler Verfolgungen

zu Beginn des Jahres 1539 hatten seinen Anhang erheblich
dezimiert, und seit Januar stand auf seinen Kopf ein Preis von 100 Gulden.

Fürsten und Könige, die sich seiner Vision zufolge vor ihm
verbeugt hätten, waren nirgends zu sehen. Joris führte das elende Leben
eines Flüchtlings, der sich nirgends lange aufhalten konnte und
nirgends sicher war.

Kein Wunder also, dass die Spannung Joris überwältigte und er
wieder Visionen empfing. Ende Mai bzw. Juni hatte er beziehungsweise

Leonard van Dam4'', einer seiner Gefolgsleute, tagsüber ein
Gesicht47, in dem ihm mitgeteilt wurde, er sehe, schmecke und fühle
an diesem Tag Jesus, und zwar wirklicher als einst Stephanus oder
Jesaja4". In einem Zimmer sah er einen nackten Mann, der im Boden
versank, um gleich darauf wieder emporzusteigen. Er trug einen
schön gestutzten roten Bart und glänzte und war so schön wie kein
anderer Mann, mächtiger und ehrfuchtserweckender als jeder andere
Fürst, Herr, Prinz, König oder Kaiser auf Erden, die im Vergleich zu
ihm nur "Würmer waren. Zugleich erwachte er zum Leben. Eine
Stimme sagte: «Siehe, das ist der Messias, das neue Geschöpf, der
ente echte Mensch Gottes. Sein Name ist bekannt und soll seinerzeit

noch bekannter und geachteter werden». Der wiedergeborene
<vergöttlichte> Mensch steht für David Joris, der ja auch einen roten
Bart besass, die Vision symbolisiert seine vollzogene Wandlung:
Noch 1536 hatte er sich als einen Diener Gottes bezeichnet, jetzt

"In einer Quelle wird die Vision Leonard van Dam zugeschrieben. In der Vision
selbst wirdjedoch als Empfänger der Vision ein Mann namens David genannt. Auch
der rote Bart könnte aufjons zutreffen.

"Die Vision ist an verschiedenen Stellen überliefert: in der dtsch. Übersetzung
in «David Jons sonderbare lebens-beschreibung», 730, wo sie Leonard van Dam
zugeschrieben wird; im Holländischen als Handschrift in David Jons, D'Onschul-
dinge DJ.: Pb, Hs 1816, 48-51, und gedruckt bei: G. Voetius, Pohticae Ecclesia-
sticae II, Amsterdam 1663, 695-698. Eine englische Übersetzung bietet Waite,
David Joris, 203-206.

""Apostelgeschichte, 7:55-56; Jcsaja, 6:1-13.



18 Sanime Zijlstra

war er Gott ähnlich und damit vollkommen geworden. Einige
andere Visionen bestätigten diese Interpretation. So sah er das schnell
drehende Zahnrad einer Uhr, und eine Stimme rief, fortan würden
die Herzen der Fürsten, Herren, Könige und aller Mächtigen
gegeneinander aufgehetzt werden, bis ihre Zeit vorbei sei. Jons interpretierte

dies dahingehend, dass die Machthaber solange in Verwirrung
gebracht würden, bis sie Gottes Willen und Wort vollzögen4'. In
einer anderen Vision sah er sich als Aaron, als geistliches Oberhaupt
der Gemeinde und ganz <vergöttlicht>"".

Der Brief an den Landgrafen enthält wenig Aufforderungen zur
Toleranz. Joris greift allerdings wieder das Argument auf, die Obngkeit

musste eigentlich die Bösen strafen und die Guten beschützen.
Doch im Gegenteil hat sie die Gläubigen zu verfolgen begonnen.
Darüber darf man sich nicht wundern, solange Frauen"' und Kinder
das Land regieren. Die führen wenig Gutes im Schilde: Statt
wohlriechender Kräuter und lieblicher Blumen pflanzen sie Dornen und
Disteln, d.h. sie verfolgen Mitglieder der Gemeinde Gottes. Bis zum
heutigen Tage haben diese wie Lämmer die Verfolgungen erduldet,
und zwar bis zum bitteren Ende. Heimlich in der Nacht werden sie

ertränkt und erwürgt wie Hunde und Katzen. Aber er, Joris, hat

vernommen, dass der Landgraf ein Gegner des Blutvergiessens ist"2. Den
Geschichten, die andere über ihn erzählten, soll der Fürst keinen
Glauben schenken, da sogar die eigenen Glaubensbrüder ihn
umbringen wollen. Übles haben aber weder er noch seine Anhänger
getan, sie sind nur auf der Suche nach der ewigen Weisheit und
höchsten Wahrheit. Beinahe alle diese Gerechten sind jedoch aus
dem Lande vertrieben, Diebe und Mörder haben den Weinberg des

Herrn verdorben und Gottes Tempel geschunden.
Nicht Glaubensverfolgung und Toleranz sind Jons' Hauptthema,

sondern sein Auftrag. Gegen ihn, David, den Unwürdigen, der
erwählt, berufen und ausgesandt worden ist, die kleine Herde Chri-

" «David Jons sonderbare lebens-beschreibung», 731 : Aber endlich kam ihm den
sinn aufs kläreste nach seinem innhalt vor, nemlich, dass Gott ihre herzen wolte
wider einander verwirren, oder unruhig und kümmerlich machen, und das solte
nicht aufhören, bis er seinem willen und wort geendiget und dargethan hatte.

'"Ebd.
51 Laut Blesdikius, Historia vitae, 87f. bezieht sich dieser Satz aufdie Niederlande,

die schon seit längerem von Frauen regiert würden, die das Amt des Generalstatthalters

innehatten.
"?Pb, Hs 1816, 55: Diesniettemin soe ick van uwer lieffden unde toegeneychden

gront des herten verhoort heb datstu in diversche plaetzen bestelt und bescict hebt
dat men ophouden soude vant bloetvergieten of van dooden.



Charisma und Toleranz: David Jons' Briefwechsel 19

sti zu weiden und sie in den richtigen Stall von Achor"1 zu geleiten,
haben sich alle Feinde erhoben. Und dies, obwohl ihm Gott das

grosse Geheimnis seiner Weisheit anvertraut hat, das er in Anwesenheit

aller Gelehrten und Weisen, aller Hirten und Aufseher des Landes

offenbaren will. Er, Joris, gezeugt um Gottes Botschaft zu
übermitteln, fordert sie auf, ein Rätsel zu lösen. Das Rätsel, «in welcken
alle dingen tc recht sal wcderkeeren unde dat gevallen is, wederom
werden getimmert, beyde tempel unde Stadt»"4, steckt in dem Vers:
«niemand kent de zoon dan de vader en niemand kcnt de vader dan
de zoon en degenen die de zoon dit wil openbaren"", und es besagt,
dass es nur den Abgesandten und Auserwählten erlaubt ist zu lehren
und predigen.

Wie schon in seinem Brief an den Hof von Holland warnt Joris
auch den Landgrafen vor dem Zorn Gottes, der die Verfolger treffe,
und beteuert seine Friedfertigkeit. Joris bittet, ihn zu erhören, da er
von seinen Feinden grausam verfolgt wird, von Feinden, denen er
nur Gutes getan hat. Er will nur Ruhe, Eintracht, Liebe und Frieden,

seine Gaben dienen der Schöpfung und nicht dem Verderb, mit
ihrer Hilfe will er das Unrecht, das teuflische Wesen, das Gottes
Widersacher ist, von der Erde verbannen. Das allmächtige Wort
kann alle Dinge ins rechte Lot bringen"'. Ferner warnt er vor dem
schrecklichen und grauenhaften Tag des Herrn, an dem das Unkraut
ausgerottet werden soll, das der Herr nicht gepflanzt hat (Matthäus
13:40-42).

Joris bekundet, dass seine Worte von Gott stammen, dass ihm die
Bedeutung des ewigen und unsichbaren Lebens und des göttlichen
Lichts offenbart worden ist. Kein Zeugnis auf Erden ist jemals so

wichtig gewesen. Was er ausserdem noch alles gekostet, gerochen,
gefühlt und geschmeckt hat, wird er später darlegen, «wanneer het
kint inder gnaden ouder is»57.

Die Verfolgungen bieten ihm ein Argument, die Wahrheit seiner
Ideen zu beweisen: Die Wahrheit werde immer verfolgt, und der
Herr leide indirekt durch seine Heiligen. Joris bittet den Landgrafen,
ihm Asyl zu gewähren und ihn ungestört auf seinem Gebiet leben zu

"'Jesaja, 65:10. Der Begnff taucht auch in dem Brief an den Hof von Holland
auf: Joris, Prophecie, 26.

"Pb, Hs 1816, 57.

"Lukas, 10:22.
" Vgl. zum Begriff der Restitution, der im täufenschen Gedankengut eine wichtige

Rolle spielte: H.W. Meihuizen, Het begnp rcstitutie in het noordwestehjk
doperdom, Haarlem 1966.

57Pb, Hs 1816, 59.



20 Sanime Zijlstra

lassen. Er kümmere sich nicht darum, was die Menschen von ihm
dächten, und entschuldigt sich für seine sprachliche Unzulänglichkeit.

Der Brief endet mit dem Motiv, das wir bereits aus dem Brief
an den Hof von Holland kennen, dass nämlich der siebte Engel die
Schale ausleert, was hier so zu verstehen ist, dass sich das Wort in die
Herzen der Fürsten und Könige ergiessen möge"*.

Joris bittet den Landgrafen, wenn möglich das Schreiben"'', welches

er beigelegt habe, an Kaiser Karl V. und alle anderen Könige
auszuhändigen. Dieser Brief enthält eine Warnung an die Fürsten
und dasselbe Rätsel wie der Brief an den Landgrafen"1. Die Epistel
behandelt hauptsächlich die Mission, zu der sich Joris berufen fühlt:
Beflügelt durch den Heiligen Geist, wie er ist, ist er zum Diener
Gottes, ja selbst zum Sohn des Allerhöchsten auserkoren worden,
um die ewige Weisheit anzuschauen. Diese Weisheit verbirgt sich
nicht in den Buchstaben der Heiligen Schrift. Wer seine Botschaft
nicht annimmt, stürzt in den Abgrund und ist verdammt, wenn der
schreckliche Tag des Herrn naht. Wer die Botschaft dagegen glaubt,
dient dem Frieden des Landes und hat Nutzen an Seele, Geist und
Körper.

David Joris erklärt sich bereit, vor allen Mächtigen und Fürsten
der Welt im Namen des Herrn zu bezeugen, dass er sein Amt und
seinen Auftrag, Gottes Gerechtigkeit zu verkünden, von oben erhalten

hat. Wer sich nicht durch die Einfältigen belehren lässt — nur sie
sind in die Geheimnisse des Gottesreichs eingeweiht — kommt in die
Hölle. Er, David, ist gekommen, um alles wieder ms rechte Lot zu
bringen. Wer unterwiesen ist, wird auch aufhören, das heilige Volk
zu verfolgen. Schliesslich, am Ende aller Zeiten, wird sich offenbaren,

wer mit Holz und Stroh und wer mit Gold und kostbaren Steinen

auf das Fundament der Propheten und Apostel gebaut hat. Die
Obrigkeiten täten gut daran, bis zu diesem Tage über niemanden zu
richten. Joris muss seine Botschaft allen Königen, Prinzen und Fürsten

verkünden. Diese sind verpflie'htet, die Guten und Armen zu
beschützen. Aber der betrügerische Geist des Belial und der Papst

""Vgl. Offenbarung, 16:17. Ähnlich erklärt Melchior Hoffinan diesen Text: «So

hat nun diser Engel, lerer oder bott sein ampt, daz er uss die schallen mit Gottes wort
geüsst in die luft, daz ist daz die leer götlichen worts uss Gottes geist, durch den geist
und mut des lerers in die leichtfertigen hertzen gössen wirt»: M. Hoffman, Weissagungen

aus der heiligen, göttlichen Schriften in: Laube, Flugschnften vom Bauernkrieg

II, 924.
v'Pb, Hs 1816, 62-73; eine ungenaue Zusammenfassung bei Blesdikius, Historia

vitae, 97-100.
""Pb, Hs 1816, 69.



Charisma und Toleranz: David Jons' Briefwechsel 21

haben sie verführt und betrogen. Zuletzt ermahnt er die Fürsten,
ihm zu glauben, denn seine Botschaft komme von oben und nicht
von der Erde, und sie sei mit dem Blut von sicher hundert Zeugen
besiegelt worden''1. Auch dieser Brief endet mit dem Zitat aus der
Offenbarung über die siebte Schale, deren Inhalt in der Luft
ausgegossen wird, d.h. sich in die Herzen aller irdischen Herrscher
ergiesst.

Der Brief an den Landgrafen wurde durch Jonaen Ketel über-
bracht, einen der bedeutendsten Anhänger von David Joris. Dass er
der rechte Mann dafür war, bestätigt Blesdijk, nach dessen Urteil er
«ex nobili patre natus»''2 war. Eine Zeit lang hatte er bei der Gräfin
van Buren als Lakai gedient. Der Bitte von David Joris an den
Landgrafen, Ketel persönlich Rede zu stehen, wurde offenbar nicht Folge
geleistet. Die Räte Philipps begriffen den Inhalt der Briefe nicht
ganz, da sie der holländischen Sprache nicht mächtig waren. Sie

kamen jedoch zu dem Schluss, dass Joris um Asyl oder Schutz bitte.
Philipp liess Ketel ausrichten, sein Land stehe allen offen, die wegen
des Evangeliums verfolgt würden, sofern sie die Confessio Augu-
stana unterschrieben hätten oder anhand der Schrift beweisen könnten,

dass Teile des Bekenntnisses nicht mit dem Wort der Bibel
übereinstimmten. Wenn Joris und seine Gefolgsleute in Hessen
eingetroffen seien, sei er bereit, beim Hof in Brüssel die Freigabe ihrer
Geldmittel zu fordern. Er könne jedoch dem Kaiser und dessen

Statthaltern nicht vorschreiben, wie sie ihr Land regieren und welche

Strafen sie Gesetzesübertretern auferlegen sollten, ebensowenig
wie er seinerseits solche Vorschriften vom Kaiser annehmen würde".

Das sei nun nicht gerade die Antwort gewesen, die David erhofft
habe, bemerkte Blesdijk spottend, nämlich ihn auf Empfehlung des

Landgrafen den Reichsständen als neues Weltwunder vorzustellen.
Tatsache ist jedoch, dass Joris sich hierdurch nicht abschrecken liess;
ein paar Jahre später versuchte er aufs Neue die deutschen Fürsten

von seiner Mission zu überzeugen. Joris hatte sich inzwischen in der
Nähe von Antwerpen niedergelassen, wo er unter dem Schutz der
ihm bekannten Familien Van Lier und Van Berchem lebte, mit
denen er später nach Basel ziehen sollte. Ein Asyl zu finden war des-

61 Die Opfer der Verfolgung von 1539.

"Blesdikius, Historia vitae, 101. Jonaen Ketel wurde 1544 wegen seiner
Mitverantwortlichkeit beim Druck des Wonderboeck, des Hauptwerkes von David
Joris, in Deventer/Overijssel hingerichtet. Vgl. zu seiner Person: Zijlstra, Nicolaas
Mcyndertsz. van Blesdijk, 75-83.

"Blesdikius, Histona vitae, 100 f.



22 Samme Zijlstra

halb nicht mehr lebensnotwendig, dagegen versuchte er noch immer
die Fürsten zu überzeugen. Ein Schritt in diese Richtung war die

Zusammenstellung seines Hauptwerkes mit dem Titel Wonderboeck,

mit welchem er 1540 begann. Er hoffte, es könne alle Theologen
und Ratsherren von seiner grossen Weisheit überzeugen''4.

4. Regensburg 1541

Auf dem Reichstag zu Regensburg, der am 5. April eröffnet
wurde, unternahm Karl V. den Versuch, Protestanten und Katholiken

miteinander zu versöhnen. Er ernannte eine Kommission von
drei protestantischen und drei katholischen Theologen'", die für die
umstrittenen Fragen eine Lösung finden sollte. Obwohl man sich in
16 der 23 Punkten einigen konnte, darunter auch in der so wichtigen

Rechtfertigungslehre, lief der Schlichtungsversuch auf nichts
hinaus. Die Absicht des Kaisers, wenigstens eine allgemeine Toleranz
zu erreichen, nach der die Gegensätze geduldet und die
Meinungsverschiedenheiten respektiert würden, scheiterte am Einspruch der
Katholiken. Ende Juli ging der Reichstag unvcrrichteter Dinge wieder

auseinander''''.
1541 ging in den Niederlanden das Gerücht, dass einige

Abgeordnete von protestantischer und katholischer Seite im Auftrag Kaiser

Karls V. in Regensburg ein Einheitskonzept entwickelt hätten,
mit welchem alle Teile des Deutschen Reiches sich einverstanden
erklärt hätten. Jons war jedoch der Meinung, niemand ausser ihm sei

in der Lage, eine dauernde Eintracht zwischen den streitenden
Konfessionen zu erreichen. Aus diesem Grunde sandte er seine
angesehensten Gefolgsleute, nämlich Joriaen Ketel (der auch den
Landgrafen von Hessen besucht hatte) und Nicolaas van Blesdijk, der die
lateinische Sprache gut beherrschte, nach Regensburg. Dort sollten
sie den Theologen am Reichstag einen Brief überreichen''\

"Blesdikius, Historia vitae, 113.

"Auf protestantischer Seite: Bucer, Melanchthon und Pistorius, auf katholischer
Seite: Gropper, Pflug und Eck.

"'C. Augustijn, De godsdienstgesprekken tussen Roonis-katholieken en
Protestanten van 1538 tot 1541, Haarlem 1967, 73-126. W.H. Heuser, Die Vorbereitung
der Religionsgespräche von Worms und Regensburg, 1540-1541, Neukirchen-
Vluyn, 1974.

'"Blesdikius, Historia vitae, 113 f.; Blesdijk bietet auf S. 114—21 einen Auszug aus
dem Bnef, dieser weicht jedoch erheblich von der holländischen Version ab. Die
holländische Ausgabe befindet sich in der Provinzbibhothek von Friesland, in
Leeuwarden (Pb), Hs 1816, 41-48. In seiner Historia vitae, die Blesdijk nach seiner



Charisma und Toleranz: David Jons' Briefwechsel 23

Der Brief rät den Friedensstiftern, nichts zu beschliessen, bevor
der wahre Abgesandte Gottes sie erleuchtet habe. Der Gesandte sei

das Lamm, das den Löwen überwunden habe, nur es könne die
Schrift richtig auslegen. Joris teilt auch mit, wo man diesen
Abgesandten finden könne, nämlich in Ägypten, dem Land, aus welchem
Gott seinen Sohn gerufen und geleitet habe. Ägypten, als Prototyp
eines im Norden eines Kontinents gelegenen Landes, stand seiner

Meinung nach für die Niederlande; von dort sollte er selber kommen.

Da habe sich das wahre Leben und Licht offenbart, habe man
den ewigen, geheimen Schatz, nämlich das Reich Gottes, gefunden.
Darum, schreibt Joris, beratet euch nicht, bevor nicht der Geist der
ewigen Wahrheit, der Gelobte, anwesend ist. Er wird alles wiederholen,

was Gott durch seine Propheten verkündet hat''". Der Brief
war vermutlich das Begleitschreiben zu einer von Blesdijk verfassten
Rede, die aufdem Reichstag vorgetragen werden sollte''".

Wie wir sehen, enthält der Brief die uns bereits bekannten An-
massungen. David Joris sah in dem Religionsgespräch eine günstige
Gelegenheit, seine Ideen vorzutragen. Das hatte er ja bereits einmal
angeboten. Aber Blesdijk war vorsichtig und verschwieg Joris'
Prätentionen grösstenteils. In seiner an den Kaiser gerichteten Rede
behandelt er ausführlich die Möglichkeit, Einheit zu stiften. Er
behauptet, er wolle weder für die Katholiken noch für die
Protestanten Partei ergreifen, da beide Seiten an den Auseinandersetzun-

Abkehr von Jons' Bewegung verfasst hat, verheimlicht er seme Identität und sagt,
Ketel sei von einem (adolescente latinae linguae utcunque perito» (S. 122) begleitet
worden. In einer aus demjahre 1544 stammenden Schrift mit dem Titel Billijcke
Verantwoordinge ende eenvoldighe wederlegginghe Nicolaes Meynerlsz. van Blesdijck op

eenen scheltlasterighen brief door doclorem Hieronimum Wilhchni, der Stadt Groeiünghen
rentmeester etc. tegens die heylsame leere DJ aen weyland joncker Karel van Gelder, stadtholder,

etcglieschrevcn ende overgliesonden den 18. Aprilis int jaer 1544 (Sl.,1610), fol. 83ro
schreibt Blesdijk, dass Ketel in Regensburg «in mijn presentie» mit Bucer gesprochen

habe. Er schweigt sich über seine lateinische an den Kaiser adressierte Rede
aus. Möglicherweise ging die Anregung zu diesem Besuch von Ketel aus. 1530 war
der Kaplan vom Truchsess von IJsselstem zum Reichstag von Augsburg gesandt
worden, wo er mit verschiedenen Reformatoren in Kontakt kam. Ketel war bei der
Gräfin von Buren und IJsselstem Lakai gewesen. Die Frau des Truchsesses genet
1544 in Verdacht, mit den Joristen zu sympathisieren. (Mclhnk, «Das
niederländisch-westfälische Täufertum», 209).

"'Vgl. Apostelgeschichte, 3:21.
"Universitätsbibliothek Basel, Handschnftenabteilung, Jonslade VI, Gebundene

lateinische Konzepte, 7-93. Die Rede beginnt folgendermassen: Ad consultationem
in melius corngendo miserrimum ecclesiae statum dum confidens primum ab te
Caesar, simul a vobis illustrissimi principes et ornatissimi viri supplex peto ac flagito
quae in medium proferam legere.



24 Samme Zijlstra

gen schuld seien und Irrwege eingeschlagen hätten. Echte
Frömmigkeit bedeutet, Gott in seinem Inneren zu suchen und sich von
allen bösen Gelüsten zu reinigen. Ohne den Geist hat der Glaube
keinen Wert. Prediger, die den Geist nicht besitzen und von der
Obrigkeit angestellt werden, sind nicht berufen und predigen nur
nach dem Buchstaben. Echte Frömmigkeit ist ihnen fremd, und
ihre Taten entsprechen nicht ihrem Glauben. Die Vorstellung, der
Glaube sei eine Gabe Gottes und lasse sich nicht erzwingen, ist ein
wiederkehrendes Thema in den Plädoyers für Toleranz.

Blesdijk wusste nur zu gut, dass einer Aussöhnung der Konfessionen

die Sakramente im Wege standen. Seiner Meinung nach nützen
sie den Wiedergeborenen wenig, und er betrachtet sie als Äusser-
lichkeiten, von denen gewiss nicht die Seligkeit abhängt. Ihr Nutzen
liegt für ihn in der Tatsache, dass sie die Schwachen im Glauben
unterstützen, darum muss man an ihnen, dem unwissenden Volk
zuliebe, auch festhalten. Da der wahre Gottesdienst nicht von
Zeremonien und Sakramenten abhängt, hält er es für töricht, sich wegen
derlei Fragen zu spalten. Aus diesem Grunde hat man die verschiedenen

Auffassungen zu tolerieren ". Glaubensverfolgungen sind von
Übel, da man möglicherweise auch die Guten umbringt. Überzeugen

soll man mit Worten, denn die Märtyrer sind unüberwindlich,
auch wenn man sie tötet, da ihr Blut den Samen der Wahrheit
bildet71.

Diese Rede wurde nie gehalten, denn Joris' Gesandten kamen
erst gegen 25. Juli in Regensburg an, als der Reichstag bereits vorbei

war. Sie sprachen mit Bucer und bekamen von ihm zu hören,
dass die erhoffte und vielerorts bereits verkündete Übereinstimmung
durch die katholischen Geistlichen und Fürsten verhindert worden
war. Sie hätten die Angelegenheit in die Hände des Papstes und eines

allgemeinen Konzils gelegt72. Ketel war von Joris beauftragt, den
Brief zu behalten, wenn er merke, dass man sich in den Glaubensfragen

nicht einigen könne, und den Umständen entsprechend
damit zu tun, was er für richtig hielt. Da Ketel nicht mit leeren Händen

zurückkehren wollte, sprach er mit Bucer über Jons, ohne
jedoch dessen Name zu erwähnen7'.

'"«Speciosum est moderations nomen, pulchra et laudabihs virtus tolerantia»,
notierte er in seiner Rede.

71 Zusammenfassung bei: Zijlstra, Nicolaas Meyndertsz. van Blesdijk, 22-25.
'Blesdikius, Historia vitae, 122.

"Jons hatte Strassburg einige Male besucht, zuletzt im Juli 1538, und war damals
mit den Melchioriten in Konflikt geraten. Es war also möglich, dass Bucer ihn
namentlich kannte.



Charisma und Toleranz: David Jons' Briefwechsel 25

Ketel berichtete Bucer, dass Gott in den Niederlanden einen
Mann gezeugt habe, der mit bewundernswerter Weisheit Sühne und
Bekehrung predige und die rechte Wahrheit verkünde. Durch ihn
habe Gott dort viel erreicht, und ein heiliges Volk habe sich
versammelt. Sein Lehrmeister sei ein heroischer Mann, vom Himmel
zur Erde gesandt, mit allen Tugenden versehen. Er verdiene von
denjenigen, die vom Reichstag beauftragt worden seien, der wahren
Religion zu dienen (nämlich Bucer und die anderen Teilnehmer am
Religionsgespräch), gehört zu werden.

Bucer reagierte vorsichtig. Er zeigte sich erfreut darüber, dass Gott
Menschen gezeugt habe, die mit grösseren Gaben ausgerüstet seien
als er und die Seinen, denn das habe die protestantische Kirche in
ihrem Streit gegen schlaue und mächtige Gegner nötig. Aber natürlich

müsse gewährleistet sein, dass dieser Mann nicht unter dem
Schein der Frömmigkeit Dinge regle, die nicht zulässig seien:
Schliesslich vermumme sich der Teufel häufig genug als ein Engel
des Lichts, um falsche Meinungen und Auffassungen zu verbreiten.
Er, Bucer, wünsche nichts lieber, als dass dieses Licht über die ganze
Welt erstrahle, aber er wolle erst feststellen, ob es auch wirklich das

Licht der Wahrheit sei.

Ketel reagierte darauf wie der Blindgeborene, der folgerte, dass

Christus ein Prophet sein müsse, weil er ihm Genesung geschenkt
hatte '*. Er entgegnete, er habe selbst in seinen Kinderjahren an den
Höfen der Fürsten verkehrt und sei von seinem leichtsinnigen Leben
durch seinen Meister bekehrt worden. Deshalb vertraue er darauf,
dass dessen Lehre keine Torheiten enthalte. Die Einsichtigen würden

nicht nur auf den Meister hören, sie würden sich auch völlig
verwandeln. Sein Meister sei allerdings nicht gebildet, was Sprachen
und Wissenschaften angehe, darum würden ihn Schriftgelehrte und
Pharisäer ablehnen.

Bei ihrem Abschied gab Bucer Ketel noch einen Brief für Jons
mit. Darin lud er ihn nach Strassburg ein, um die Angelegenheiten
zu besprechen, die der Sache des Evangeliums und dem Aufbau der
Kirche dienen sollten. Ketel übergab Bucer ein paar Büchlein von
Joris, eines über die Mortifikation und eines über das Wesen der

"Berücksichtigt muss werden, dass Blesdijk dies niedergeschneben hat, nachdem
er abfällig geworden war. In seiner Schrift Billijcke Verantwoordinge, fol. 83ro urteilt
er anders: Ketel habe mcht gelogen, sondern mit Bucer offen und mutig über einige
Glaubenspunkte gesprochen.



26 Sanarne Zijlstra

wahren Liebe7\ Um den 15. August verliessen er und Blesdijk
Regensburg wieder7''.

Letztendlich brachte die Mission wenig ein. Der Reichstag war
vorbei, als Ketel und Blesdijk ankamen, und von dem Gespräch mit
Bucer erwartete Joris nicht besonders viel. Er forderte seine beiden
Mitstreiter auf, den Glaubensbrüdern gegenüber über diese Mission
und ihr Ergebnis zu schweigen. Was Bucer betraf, sollte Jons Recht
bekommen. 1544 empfing der Reformator aus den Städten Tournai
und Valenciennes in den südlichen Niederlanden die beunruhigende
Nachricht, dass David Joris dort einen verderblichen Einfluss ausübe.
Von Strassburg aus sandte er den Prediger Pierre Brully, um dessen

Macht zu untergraben7 In einem Brief aus demjahre 1545 sprach
er von den «Davidicas pestes»"" und 1547 über «pestilentissimus ilio
homicida et vastator ecclesiarum David Georgii»7'.

5. Joris' Apologie an Gräfin Anna von Ostfriesland

Ungeachtet der dürftigen Ergebnisse setzte David Joris seine
Versuche fort, mit verschiedenen Fürsten Kontakt aufzunehmen. Nachdem

er persönlich seit 1539 eine relativ sichere Unterkunft in der
Nähe von Antwerpen gefunden hatte, versuchte er, das Leben seiner
Anhänger erträglicher zu gestalten. Zu diesem Zweck schrieb er
zwei Texte gegen die Verleumdungen, denen er und seine Gefolgs-

75 Gemeint sind: Een seer schone tractaet offonderwys van mennigerley aert der
menschen vianden, haer listen ende bevechtingen te leeren kennen om die door
Gods genaede te wederstaen ende onder te breiigen, Deventer 1 539. Und: Een seer
suverlick tractaet van der hefden schoenheit, die nu int leste deell der tyden van den
hoghen H. Gheest bekent gemaeckt wert, wat haer wesen, aert ofnatuer sy, Deventer

1539. In seinem Traktat Billijcke verantwoordiuge, fol. 83ro, teilt Blesdijk mit, dass

Bucer mehrere Briete von Jons empfangen habe. Viele Bücher von Jons waren
übrigens in Briefform gehalten.

Blesdikius, Histona vitae. 122-126. Eine ungenaue Übersetzung findet sich bei

Nippold, «David Jons von Delft», 1863, 132 f.

W.F. Dankbaar, Martin Bucers Beziehungen zu den Niederlanden, Den Haag
1961, 18 f., 41.

"Bucer an Heinrich Bullinger, 1 1. April 1545: «Oremus pro ecclesns in Belgico,
qui horrendis niodis exagitantui non tarn persecutione saevissima Caesaris quam per
Davidicas et libertinas pestes». J.V. Pollet, Martin Bucer. Etudes sur les relations de

Bucer avec les Pays-Bas, l'Electorat de Cologne et l'Allemagne du Nord I, Leiden
1985, 65.

''Bucer an Oswald Myconius, 12. März 1547: «Est apud vos [in Basel| stemmate
nobihs, heus! Pestilentissimus îlle homicida et vastator ecclesiarum David Georgii,
qui se regem facit multorum nnllium homicidarum et seditiosorum hominum. Vide
igitur ecclesiae vestrae et reipublicae». Pollet, Martin Bucer I, 65.



Charisma und Toleranz: David Jons' Briefwechsel 27

leute ausgesetzt seien. Die erste der beiden Schriften, D'Onschuldinge
DJ."", richtet sich vor allem an seine Anhänger. Er tröstet die unter
der Verfolgung Leidenden mit der Bemerkung, die verfolgte Kirche
sei immer die wahre Kirche gewesen, und ermahnt die Obrigkeiten,
das Schwert nur dann in die Hand zu nehmen, wenn es darum gehe,
die Guten zu schützen und die Schlechten zu strafen81.

Mit Widerwillen hat Joris auf die gegen ihn erhobenen
Beschuldigungen reagiert, nämlich er pflege Vielweiberei, stachle zur
Gewalt auf, bekenne sich nicht zu Christus, heisse Plünderung,
Raub und Diebstahl gut und bereite Angriffe auf Städte vor. 1539
hatte er auf die Artikel der Oldenburger geantwortet, die ihm
Ähnliches vorgeworfen hatten82. Aufeinige andere Schriften war er vorerst

nicht eingegangen'", aber auf Ansuchen einiger Gefolgsleute
überlegte er es sich anders und verteidigte sich ganz allgemein gegen
die Vorwürfe der Vielweiberei, der Gewaltanwendung, der «velt-
vluchticheit» (Heuchelei), von Raub und Diebstahl"4.

Richtet sich diese erste Apologie vor allem an seine Anhänger und
die Gegner aus ähnlich gesinnten Kreisen (Münsterianer, Mennoni-
ten), so wendet sich die zweite Apologie, die Onschuldt Davids

Jorisz.H\ an die Gräfin von Ostfriesland. Das Büchlein reagiert auf die

"Das Werk ist undatiert, muss aber 1542 oder 1543 in Deventer gedruckt worden

sein, vgl.: P. Valkema Blouw, «Printers to the <arch-heretic> David Joris.
Prolegomena to a bibliography of his works», Quaerendo 21 (1991), 206. Joris erwähnt
das Büchlein in einem Bnefvom März 1543, vgl: Zijlstra, Nicolaas Mcyndertsz. van
Blesdijk, 39.

"'Joris, D'Onschuldinge, Bii vo, Ci vo.
"'Titel: Dil ist antwoorl dat Da. gcdaen heeft op die vragc van die Oldcnborgers, 1539

op samtJacob. Vgl. Zijlstra, «Twee brieven van David Jons», 201-218.
"In meiner Dissertation habe ich fälschlicherweise Olden Bor für einen Eigennamen

gehalten; vgl. Zijlstra, Nicolaas Mcyndertsz. van Blesdijk, 39. «Soe my dan
al veele schendelicke articulen nac ghegheven ende geschreven werden treck ick my
niet aen. Op die thien articulen van den Olden Bor hebbe ick antwoordt gedaen.
Men mach sy hier of daer noch vinden te lesen. Wat my voorts van J. van M. van
hooren seggen nae gheschreven, over al ghesonden is, dat ick weet, treck ick my
met aen hoe schandehck sy luyden. Daer nae van etlicke anderen die ick wel kenne,
al gheleesen ende inghesien hebbe, acht ick niet, dan laet sy al over mijn hooft daer
heene varen». Joris, D'Onschuldinge D.I., Ci vo.

"Jons, D'Onschuldinge D.I., Cii vo -D inj ro.
""DavidJons, Onschuldt DavidsJonsz. Gedaen unde ghepresenteert an die Wol-

geborene vrouw, vrouw Anna geborene gravitine van Oldenburch, etc., gravmne
tot Emden, etc. int jaer 1540. Teghens die verkeerde valsche articulen, soo hem
over al nageschreven unde gesecht sijn. Das Werk ist vor 1590 in Rotterdam
gedruckt worden, vgl. Valkema Blouw, «Printers to David Joris», S. 205. Eine
englische Übersetzung findet sich bei G.K. Wake, «The Apology to Countess Anna of
Oldenburg, 1540-1543» in: G.K. Waite (Hr.), The Anabaptist Wntings of David
Jons 1535-1543. Waterloo, Scottdale, Pa., 1994, 269-286.



28 Sanime Zijlstra

Schrift eines Mitstreiters von Menno Simons (der sich zu Beginn der
Vierzigerjahre zum bedeutendsten Gegner von David Joris
entwickeln sollte), nämlich Adam Pastor1"'. Pastor hatte eine Übersicht
der Lehre von Joris in 25 Artikeln geliefert, die sehr populär war"7.

Joris bestreitet in seiner Apologie die Mehrheit der Anschuldigungen

wie Vielweiberei, Unruhestiftung und die Errichtung eines
irdischen Reiches. Niemals habe er die Existenz von Himmel und
Hölle und die Auferstehung der Toten geleugnet. Gegen eine
Ehebrecherin sei es gemäss der Schrift allein erlaubt, sie wegzuschicken.
Weitschweifig verneint er auch die Existenz des Teufels. Joris zeigt
sich hier von seiner besten Seite, er verschweigt bestimmte strittige
Punkte seiner Lehre und hält zweifellos ein gediegenes Plädoyer.
Von dem hochtrabenden missionarischen Bewusstsein, das in den
Briefen an den Landgrafen von Hessen und an die deutschen Fürsten
zum Ausdruck kam, ist nichts wiederzufinden, auch der Ton ist völlig

anders. Jons bestreitet im Grunde nur, dass seine Anhänger staats-
gefährliche Leute sind, und er bittet die ostfriesische Regierung
durch die Blume, sie zu dulden. Der Text Onschuldt muss um 1543""

geschrieben worden sein, als die Juristen in Ostfriesland ausgewiesen
zu werden drohten.

Wie die meisten Briefe von Joris hatte auch diese Apologie wenig
Erfolg. Das Schriftstück wurde Blesdijk zufolge an verschiedene
Höfe geschickt, aber man weigerte sich dort, seinen Inhalt zur
Kenntnis zu nehmen. Auch die ostfriesischen Joristen bewahrte es

nicht vor weiteren Verfolgungen. Nachdem ein Gespräch zwischen
Blesdijk und dem dortigen Superintendenten, Johannes a Lasco,

"' Adam Pastor, der eigentlich Roelof Martens hiess, war Pfarrer in
Aschendorf/Westfalen gewesen. Vermutlich war er schon vor 1539 als Täufer aktiv geworden,

denn im Januar dieses Jahres erklärte em gefangener Täufer m Münster: «Rol-
efl Beerdens sij eyn prmcipaell doper»: A.F. Mellink, (Hr.), Documenta Anabapti-
stica Neerlandica I. Friesland en Groningen (1530-1550), Leiden 1975, 175. Er
beherrschte Griechisch, Latein und Hebräisch und wurde 1542 von Menno Simons
zum Ältesten berufen. 1547 wurde er wegen seiner unitarischen Vorstellungen
suspendiert und 1552 seines Amtes enthoben.

""Das Büchlein mit dem Titei Dil zijn de articulen van David Joris leer wai m den
Niederlanden, in Ostfriesland, Hessen und Livland bekannt. Man hatte es der
Regierung in Brüssel zugesandt und es war auch nach Wittenberg gelangt. Vgl. Zijlstra,

Nicolaas Mcyndertsz. van Blesdijk, 37 f.
""Die Jahreszahl 1540 kann nicht stimmen: Onschuldt ist eine Reaktion auf das

Büchlein von Adam Pastor (fol. 20). Ausserdem wird erwähnt, dass 1543 em
drohender Anschlag der Täufer auf Emden vereitelt werden konnte, vgl. Zijlstra, Nicolaas

van Meyndertsz. van Blesdijk, 40-42.



Charisma und Toleranz: David Jons' Briefwechsel 29

ebensowenig gefruchtet hatte wie die Korrespondenz zwischen Joris
und dem Superintendenten, wurden die Jonsten 1544 aus der
Grafschaft weggewiesen"''.

Diese letzte Apologie markiert das Ende der Bemühungen von
David Joris, einzelne Fürsten zur Übernahme seiner Lehre oder
wenigstens zur Duldung seiner Anhänger zu bewegen. Im Oktober
1544 verfasste er nochmals ein Werk, in dem er gegen die
Glaubensverfolgungen plädierte, dieses war jedoch an die Obrigkeit im
allgemeinen gerichtet.

6. «Ernstelijkc Klage»

In dem Traktat mit dem Titel Ernstelijke Klage" tauchen die meisten

Argumente gegen die Glaubcnsverfolgung wieder auf, auch

wenn der Hauptabschnitt der Schrift aus einer Tirade gegen Prediger

besteht, die nicht, wie Aaron (und David Joris selbst) berufen,
sondern für ein paar hundert Gulden eingestellt worden seien. Daneben

plädiert Joris für einen spiritualisierten Glauben. Noch einmal
erklärt er sich bereit, jedermann seine Ideen auseinanderzusetzen, er
fügt jedoch sicherheitshalber hinzu, dies solle ausschliesslich mit
Griffel und Papier geschehen, denn man achte die Gerechten nicht
wert im Lande zu verbleiben, sondern verbanne sie in ferne Gegenden91.

Die uns bereits bekannte Argumentation für Toleranz wird in
dem Büchlein wieder aufgegriffen. So beteuert Joris, er habe nie
dazu aufgefordert, Aufruhr zu stiften, sondern diesen ganz im
Gegenteil geglättet, er habe keine Schelmenstreiche begangen,
sondern zu Liebe, Frieden und Eintracht aufgefordert. Trotzdem
verhafte man seine Glaubensbrüder. Das missfalle dem Herrn. Die

"Vgl. hierzu: Zijlstra, Nicolaas Mcyndertsz. van Blesdijk, 42, 61—75.

"D. Joris, Ernstelijke Klage, leere unde onderwysmghe aen alle regenten unde
overicheden over den nydighen bloetdorstighen aardt Belials unde Antichnsti hare
dienaren unde mede genooten die daer eenichsins radon unde leeren yemanden om
t' geloof of die weth haerder conscientien te mögen vervolgen oder te dooden. Das
Buch wurde vor 1586 in Rotterdam gedruckt, vgl. Valkema Blouw, «Printers to
David Joris», 205.

"Joris, Ernstelijke Klage, fol. 2vo: «Ick (soe het die Heere toelaet) bin alleen

bereydt haer allen mit Olde unde Nieuw op te komen, het sy dan deur die pen, inet
unde geschrift, om den boosen tijt, die my noch met Noach veci tc hetsich oder te

groot is». David Joris hatte die Niederlande 1544 verlassen und sich in Basel

niedergelassen. Seine Anhänger wurden im selben Jahr aus Ostfriesland verjagt.



30 Samme Zijlstra

Schriftgelehrten und Seelsorger sind für das vergossene unschuldige
Blut verantwortlich, das Gott rächen wird. Er wird sie nach ihren
eigenen Urteilen richten, denn wer nicht vergeben kann, dem wird
auch keine Vergebung zuteil''2. Nur wer kein Blut vergossen hat, hat
nichts zu befürchten. Joris fügt hinzu, dass er sich hier nur auf die
religiösen Verfolgungen bezieht und nicht auf die Bestrafung von
Bösewichtern, denn über diese muss die Obrigkeit das Schwert
erheben". Er greift auch wieder das Gleichnis vom Weizen und
Unkraut auf: Der Herr hat den Auftrag erteilt, Weizen und Unkraut
bis zur Ernte gemeinsam wachsen zu lassen, erst danach werden die
Engel sie scheiden. Zum Schluss verweist er auf die Geschichte, die
zeige, dass die echten Christen immer verfolgt worden seien.
Wahrscheinlich setzte Joris keine grossen Erwartungen in sein Plädoyer,
denn er spornte seinen Anhang doch vor allem dazu an, sich in
Geduld zu üben'4.

Mit der Klage beendete Joris zumindest vorläufig seine Bemühungen,

die Obrigkeit von seinen Glaubensvorstellungen zu überzeugen.

Im selben Jahr 1544 versuchte er noch mehrmals, bedeutende
Persönlichkeiten für seine Sache zu gewinnen. Einer seiner Anhänger

besuchte zusammen mit einem Diener Wittenberg. Er war der
griechischen und lateinischen Sprache mächtig und hatte einen Teil
vom Wonderboeck ins Lateinische übersetzt, damit die Weisheit seines
Inhalts allen Nationen, vor allem der französischen, bekannt werde.
Mit seiner Übersetzung besuchte er seinen ehemaligen Lehrmeister
Melanchthon, um ihn und durch ihn ganz Deutschland für Jons'
Gedankengut zu gewinnen. Er traf Melanchthon, als dieser gerade
aus dem Hörsaal kam, und sprach mit ihm über das grosse Licht, das

in den Niederlanden aufgegangen sei und das die wunderbaren
Geheimnisse Gottes, der Engel und des Teufels entschleiert habe.
Melanchthon meinte, dass in den Niederlanden ausser der päpstlichen

Abgötterei allerlei Sekten entstanden seien, von denen einige
lehrten, dass der Teufel nur ein eitler Name sei'". Er befürchtete, dass

sein Gesprächspartner auch ein Anhänger dieser Vorstellung sei, und

'"' Vgl. Jons, Ernstelijke Klage, fol. 2vo, 23vo. 24ro.
"Vgl. Jons, Ernstelijke Klage, fol. 6vo—7ro.

"Vgl. Jons, Ernstelijke Klage, fol. 7vo, 32ro.
"Vielleicht kannte Melanchthon die Articulen von Adam Pastor. Es ist auch möglich,

dass er dieses Faktum der an die Gräfin von Ostfriesland gerichteten Apologie
Onschuldt Davids Joris entnahm.



Charisma und Toleranz: David Joris' Briefwechsel 31

warnte ihn, seine Ideen nicht in Wittenberg zu verbreiten, wolle er
nicht im Kerker enden. Hierauf verliess der Mann eilends die Stadt".

Gleichermassen misslang der Versuch, den ehemaligen Statthalter
von Groningen, Karl von Geldern, den unehelichen Sohn des

gleichnamigen Herzogs von Gelderland, für die Ideen von Joris zu
gewinnen. Karl zeigte sich anfänglich besonders interessiert, hatte
selbst das Wonderbocck entgegengenommen und im Haus des Ketel in
Deventer übernachtet. Aber als er den Rentmeister von Groningen,
Hieronymus Wilhelmi, über den Inhalt des Buches befragte und dieser

ein vernichtendes Urteil fällte, kehrte er sich von Joris ab'7.

Aus diesen Misserfolgen zog Joris seine Lehre: Er wies seine

Anhänger an, sein Gedankengut weder in Wort noch Schrift'" länger
zu verbreiten, da die Zeiten schlecht seien. Klüger sei es, wie Jakob
Esaus Kleider anzuziehen und zu heucheln, um sich so der
Ketzerverfolgung zu entziehen''.

Schlussbetrachtung

David Joris spielte eine wichtige Rolle in der Geschichte der Täufer

in den Niederlanden, in Westfalen und Ostfriesland. Bis 1540
und wahrscheinlich sogar bis 1544 war er der bedeutendste Anführer

der Täufer, und es gelang ihm, viele Anhänger zu gewinnen. Aus
Offenbarungen, die ihm 1536 und 1539 zuteil wurden, folgerte er,
er habe eine wesentliche Rolle in der Heilsgeschichte zu erfüllen:

"Vgl. Blesdikius, Historia vitae, S. 168-170. Blesdijk gibt in einer anderen
Schrift zu, dass es in Wittenberg einige Jonsten gegeben habe, die dort die Religion.
Kirchenzucht und die Entwicklung der Kirche untersuchen wollten, «dan men
heeft Melancton gheen logen voorgheslagen, doch weet ick niet wat etlycke luyden
onder onsen naem moghen aengericht ende gedaen hebben»: Blesdijk, Billijcke
Verantwoordinge, fol. 82vo—83ro.

'"Vgl. Zijlstra, Nicolaas Mcyndertsz. van Blesdijk, 75, 79-81.
"DavidJoris, Waerschouwinge und vermaeninge an alle getrouwe ware gelovi-

gen wie sy sich tot stilheit begeven, hen selven m haer selven verbergen sullen
(S.I., s.a.) und Hoe men sich tot desen gevaerlycken tyden in der werk hebben ende
draegen sal (S.I., 1544). Beide Büchlein wurden um 1550 in Rostock von Ludwig
Dietz gedruckt, vgl. Valkema Blouw, «Printers to David Jons», 205, 207.

"Vgl. Blesdikius, Historia vitae, 171f. Einige semer Anhänger waren nicht mit
ihm einig, befolgten jedoch, wenn auch ungern und traurig, seinen Rat. Sie schlössen

sich später den Protestanten an. Blesdijk geht hier von sich aus, er wird jedoch
erst 12Jahre später, um 1556, abfällig. Seit 1567 bis zu seinem Tode imjahre 1584

war er als reformierter Prediger in der Pfalz tätig, vgl. Zijlstra, Nicolaas Mcyndertsz.
van Blesdijk, 140-146.



32 Sanarne Zijlstra

Ihm allein waren die Geheimnisse der Heiligen Schrift offenbart
worden, er war das neuentstandene Licht, dem man bedingungslos
Glauben schenken musste. Aber die Resonanz bei den übrigen Täufern

war massig: Einige der angeseheneren Führer forderten, dass

Joris seine Mission an Hand der Schrift beweise. Auf dem Höhepunkt

seines missionarischen Bewusstseins sandte Joris 1539 Briefe
und Boten zu verschiedenen deutschen Fürsten. Es war das Jahr, in
dem ungefähr hundert seiner Anhänger hingerichtet wurden, aber
auch das Jahr, in dem er über Visionen neue Inspiration empfing. Als
jedoch der Erfolg ausblieb, schwanden auch die übertriebenen
Ansprüche: In der Apologie an Gräfin Anna, um 1543 geschrieben,
verteidigt Joris seine Lehre, um zu zeigen, dass seine Anhänger
ungefährlich seien. Indem er sich direkt und häufig an namentlich
erwähnte Fürsten wandte, nahm David Joris unter den Anführern
der Täufer in den Niederlanden eine besondere Position ein. Nur
Melchior Hoffinan hatte das auch einige Male getan. Menno Simons
gelangte selten an die Obrigkeit, am ausführlichsten in der Supplica-
tio und in den «besluytreden» seines Fundamentboeck aus dem Jahre
1539'"". Seine Argumente beschränken sich jedoch auf die Warnung,
Gottes Wort nicht zu ignorieren, denn dessen Zorn werde sich über
den Verfolgern entladen, so wie bei Nebukadnezar und Antiochus.
Menno beteuert ebenfalls, dass er und die Seinen nichts Böses im
Sinne hätten, und er billigte der Obrigkeit ebenso wie Joris das

Recht zu, Missetäter zu bestrafen'"'.
In der Person von David Joris vereinigten sich merkwürdigerweise

ein ekstatischer Missionar und ein Anwalt für die Toleranz
gegenüber Andersgläubigen. Die ersten Ansätze hierzu finden wir in
seinem ersten Brief an den Hof von Holland aus demjahre 1535.
Hier hält er allerdings noch kein prinzipielles Plädoyer: Er warnt den
Hot vor dem Zorn des Herrn, der das vergossene Blut rächen werde.
Da nach Meinung der Täufer die Wiederkunft des Herrn vor der
Türe stand, waren weitere Argumente auch nicht nötig. Vier Jahre
später, nämlich 1539, hatte sich die Situation gewandelt. Der Tag des

Herrn liess auf sich warten, und die Ketzerverfolgungen wüteten
mehr als je zuvor. Jetzt, in seinem zweiten Brief an den Hof von

'" Vgl. Menno Simons, Dat Fundament des chnstelycken Leers, H.W. Meihui-
zen (Hr.), Den Haag 1967, 161-184.

"" Beinahe identische Argumente finden sich bei den Strassburger Täufern, u.a.
bei Pilgram Marpeck, als sie in der ersten Hälfte der Dreissigerjahrc verfolgt wurden,

vgl. K. Deppermann, «Die Argumente der deutschen Täufer und Spiritualisten
gegen ihre Verfolgung», in: S.S. Seidel Menchi (Hr.), Ketzerverfolgung im 16. und
frühen 17. Jahrhundert, Wiesbaden 1992, 235, 237f.



Charisma und Toleranz: David Jons' Bnefwechsel 33

Holland, sehen wir, dass Joris neben der Drohung, dass Gottes Zorn
die Verfolger treffe, weitere Argumente anführt, nämlich das Gleichnis

vom Weizen und Unkraut und die Gefahr, die Verfolgungen für
Friede und Ruhe im Land bedeuten. In den Briefen an die
deutschen Fürsten bleiben diese Argumente im Hintergrund, den grössten

Platz nimmt die Beschreibung von Joris' Ansprüchen ein. Ganz
fehlen die Argumente jedoch nie, und in der Schrift Ernstelijcke Klage
aus dem Jahre 1544 tauchen sie alle wieder auf.

David Joris' Ideen gleichen auf den ersten Blick frappant denjenigen

der Spiritualisten und vor allem von Sebastian Franck. So finden
wir alle Argumente, die Franck für die Notwendigkeit der Toleranz
anführt"12, auch bei David Joris. Ob er direkt von Franck beeinflusst
wurde, muss offenbleiben. Möglicherweise hat er Francks Geschichtsbibel

gekannt, die 1531 erschienen war, aber eindeutig lässt sich das

nicht beweisen. Es gibt zudem auch klare Unterschiede zwischen
den Auffassungen von Joris und Franck"". Joris war im Gegensatz zu
Franck fest davon überzeugt, dass er als Diener und Bote Gottes im
Besitz der Wahrheit sei und seine Gruppierung am Ende den Sieg
davontragen werde. Die Kunst des Zwcifelns und Glaubens war Joris
absolut fremd.

Die Grundlage seiner Ideen liegt in der Ablehnung von Gewalt,
daran hat er während seiner ganzen Karriere, auch als er noch Ältester

bei den Täufern war, festgehalten. Neben der Gewalt, die die
Münsterianer angewandt hatten und die Gott nicht befohlen habe,
wandte er sich auch gegen die Gewalt der Obrigkeit: Sie fordere die
Rache Gottes heraus, der das unschuldig vergossene Blut doppelt
vergelten werde. Später, 1539 und 1544, finden wir weitere Motive:
das Gleichnis vom Weizen und Unkraut, die Behauptung, die
verfolgte Kirche sei die wahre Kirche, der Hinweis auf die Türken, die
die Christen in Ruhe liessen und die Warnung vor der Bedrohung
der Verfolgungen für den Landfrieden.

Zu berücksichtigen ist, dass David Joris' Vorstellungen sich in
Richtung eines stark spiritualisierten Christentums entwickelten.
Verteidigte er 1535 noch die Erwachsenentaufe, so stand er nach
1536 Zeremonien und Äusserlichkeiten immer gleichgültiger
gegenüber. Wichtig sei, was der Gläubige persönlich in seinem Inneren

empfinde, ob er Christi Kreuzestod nachempfinde (Mortifika-

'"-'Vgl. Deppermann, «Die Argumente». 243—246.

""Vgl. Waite, David Joris, 167 f. In der Neuauflage von Joris' Wonderboeck (1551)
zitiert er aus Francks Chronica. Vermutlich lernte er nach 1544, als er nach Basel

ausgewichen war, dieses Werk gut kennen, vgl. Waite, «Man is a Devil to himself»,
16 f.



34 Sanarne Zijlstra

tion) und sich vollkommen verwandle, weg vom fleischlichen,
irdischen und hin zum himmlischen und damit perfekten Menschen.
Diese Vorstellung machte ihm die Anweisung an seine Anhänger
leicht, sie sollen heucheln und den Gottesdienst der anerkannten
Religionsgemeinschaften besuchen, um sich so vor Verfolgungen zu
schützen.

Joris' Vorstellungen von Toleranz machten einen Reifeprozess
durch: Im Kern hatte er sie schon in den Jahren 1539-44 konzipiert.
Diese Entwicklung setzte sich nach 1544 fort, und um 1554 griff er
die Problematik wieder auf, um sich jetzt intensiv mit ihr
auseinanderzusetzen. Im genannten Jahr kam es zur Kontroverse wegen der
Verbrennung des spanischen Antitnnitaricrs Michael Servet in Genf.
Joris schrieb einen wahrscheinlich nicht abgesandten Brief an einige
Städte in der Schweiz, worin er davor warnt, Ketzer umzubringen,
und er war vermutlich Mitautor des Werks De haereticis an sint perse-
quendi, ein Büchlein gegen die Hinrichtung Scrvets, das der Basler
Professor Sebastian Castellio unter einem Pseudonym veröffentlichte.

Auch Jons' Schwiegersohn Blesdijk nahm eifrig teil am
Kampf um die Toleranz"14. In dem Brief, den Joris zur Verteidigung
von Servet schrieb, verwendet er dieselben Argumente wie anderthalb

Jahrzehnte zuvor: Den Verfolgern droht Gottes Strafe, denn

wer Blut vergiesst, dessen Blut soll wiederum vergossen werden. Die
Geschichte zeigt, dass die wahre Kirche immer die verfolgte Kirche
gewesen ist, und die Verfolger laufen Gefahr die wahren Gläubigen
umzubringen. Auch die Parabel vom Weizen und Unkraut wird
wieder angeführt.

Dr. Samme Zijlstra
Fryske Akademy, Leeuwarden / Doopsgezind Seminarle, Amsterdam

Anschrift:
Fryske Akademy
Postfach 54
NL-8900 AB Leeuwarden

""Vgl. Zijlstra, Nicolaas Mcyndertsz. van Blesdijk. 105-120; U. Plath, «Nikolaus
Blesdycks Teilnahme an der Toleranzkontroverse gegen Calvin», in: Bibliothèque
d'Humanisme et Renaissance 34 (1972), 461-469; U. Plath, Calvin und Basel in
den Jahren 1552-1556, Zürich 1974, 133-135, 139 f., 148 f.; H. R. Guggisberg,
«Tolerance and intolerance m sixteenth-century Basle», in: O.P. Grell en B. Scrib-
ner, Hr., Tolerance and intolerance in the European Reformation, Cambndge
1996, 145-163; H.R. Guggisberg, Sebastian Castellio. Humanist und Verteidiger
der religiösen Toleranz, Göttingen 1997, 80—107.


	Charisma und Toleranz : David Joris' Briefwechsel mit verschiedenen Autoritäten (1534-1544)

