
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 97 (1997)

Artikel: Vom Bewusstsein des Todes an der Wende des 15. zum 16.
Jahrhundert

Autor: Röthlin, Niklaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Bewusstsein des Todes an der Wende des

15. zum 16. Jahrhundert

von

Nikiaus Röthlin
Der Besucher des Basler Kunstmuseums begegnet in der Abteilung

altdeutscher Malerei den hier reproduzierten Brustbildern eines

jungen Mannes und eines Skeletts'. Das Historische Museum
verwahrt die zweite abgebildete Doppeltafel des gleichen jungen Mannes

im Kartäuserhabit und ihm gegenüber wieder das Skelett2. Man
hat die Frage des Malers — oder wohl besser der Maler — nicht klären
können. Weil das Entstehungsjahr des Portraits in weltlicher Tracht
feststeht, behilft man sich mit der Bezeichnung «Basier Meister von
1487»'. Die zweite Fassung ist von geringerer Qualität4. Man ist sich
nicht einig, ob die Bildnisse und die zugehörigen Skelette gleichzeitig

gemalt worden sind. Aus stilistischen Gründen sind die Skelette
wohl eher von einem anderen Maler in den ersten Jahrzehnten des
16. Jahrhunderts geschaffen worden7. Das würde zeitlich gut zu ein
paar vergleichbaren flämischen Beispielen passen, zu denen
allerdings kein unmittelbarer Zusammenhang besteht''. Von den beiden

'Öffentliche Kunstsammlung Basel, Inventarnummer33.
'Historisches Museum Basel, Inventariiummer 1882/72.
'Baer, Casimir H.: Die Kartause in Klein-Basel. In: Die Kunstdenkmäler des

Kantons Basel-Stadt, Bd. III: Die Kirchen, Klöster und Kapellen; erster Teil: St.
Alban bis Kartause. Basel 1941, S. 572 - Büchner, Ernst: Das deutsche Bildnis der
Spätgotik und der frühen Dürerzeit. Berlin 1953, S. 59f., 193 - Stange, Alfred:
Deutsche Malerei der Gotik. Bd. 7: Oberrhein, Bodensee, Schweiz und Mittelrhein
in der Zeit von 1450 bis 1500. Berlin 1955, S. Iff. und Abbildung 46 (Stange weist
die Tafel dem «Meister der Breisacher Evangelisten» zu.) - Schmid, Alfred A.: Zur
Frühgeschichte des Bildnisses in der Westschweiz. In: Michael Stettier zum 70.
Geburtstag. Von Angesicht zu Angesicht, Portraitstudien. Bern 1983, S. 150-166,
bes. 154f. - Dülberg, Angelica: Privatportraits. Geschichte und Ikonologie einer
Gattung im 15. und 16. Jahrhundert. Berlin 1990, S. 70, 90, 250f. (Katalognummern

214 und 215) und Tafel 128 (Nummern 270-272). -Jezlcr, Peter (mit Beiträgen

verschiedener Autoren): Himmel, Hölle, Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter.
Katalog zur Ausstellung im Schweizerischen Landesmuseum. Zürich 1994, S. 178f.

(Katalognummer 8).
4Baer, op. cit. (Anm. 3), S. 572 - Buchner, op. cit. (Anm. 3), S. 59f.
'Buchner und Dülberg meinen, Portrait- und Skelett-Tafeln seien gleichzeitig

entstanden.
' Private Portraits mit Totenschädeln auf der Rückseite oder auf einer zweiten

Tafel gegenüber gestellt von Jan Gossaert, Pieter Gerritsz, Adriaen Isenbrandt und
Bartholomäus Bruyn d. Ä. — Vgl. Dülberg, op. cit. (Anm. 3), Katalognummern 16,
202f, 218-225, 228, 230 und 315.



Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

r'jpfittOSfi&rra

s

¦a

s
r^

âOMNii^ffisiito^
Basler Meister von 1487. Bildnis des Hieronymus Zscheckenbürlin in
weltlicher Tracht und Skelett. Öffentliche Kunstsammlung Basel (Inventarnummer

33).



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert

-
;

-~

j*ÌlVI

IX J

Basler Meister von 1487. Bildnis des Hieronymus Zscheckenbürlin als

Kartäuser und Skelett. Historisches Museum Basel (Inventarnummer
1882/72).



8 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

Skeletten ist das aufder Tafel des Kunstmuseums besser gemalt als die
vielleicht sogar um einiges jüngere Kopie im Historischen Museum.
Diese zeigt auf der Rückseite noch einen frontal gemalten
Totenschädel, um dessen rechtes Wangenbein sich eine kleine Schlange
windet. Die wie Altärchen zu Diptychen gefügten Gemälde gehören
nicht zu den besten Werken ihrer Zeit. Sie hinterlassen aber beim
Betrachter einen bleibenden Eindruck und sind bemerkenswerte
Zeugnisse für kultur- und geistesgeschichtliche Zusammenhänge.

Es ist der noch ungelenken Hand des Malers zuzuschreiben, dass

der junge Mann trotz der elegant-lässig gemeinten Haltung ein
wenig steif wirkt. Auch das Gesicht im schwierigen Halbprofil und
besonders die aufblickenden Augen sind nicht ganz geraten. In der
zweiten Fassung ist die harte Verkürzung der Gesichtszüge gemildert.

Aber der Betrachter wird das erste Bild vorziehen. Es zeigt den
Portraitierten in seinem weltlichen Stand als jungen Lizentiaten der
Rechte, wie aufdem Rahmen vermerkt ist. Er trägt ein geschlitztes
rotes Wams, das ein weisses Untergewand oder Futter durchblicken
lässt, einen über die Schultern geworfenen lila-braunen Mantel und
eine leuchtend rote Kappe. Sein gekräuseltes blondes Haar fallt ihm
nach damaliger Mode bis auf die Schultern. Sein mädchenhaft rosiges

Gesicht wirkt ruhig und selbstbewusst. Der in die Ferne gerichtete

versonnene Blick und das gespitzte Mündchen über dem Kinn-
grübchen geben ihm einen träumerischen und leicht skeptischen
Ausdruck. Der dunkelblaue Hintergrund bringt die Farben von
Gesicht und Gewand strahlend zur Geltung. Der Betrachter steht
vor einem Bild des blühenden Lebens. Aber ein Blick auf die weisse
Blume m der geziert gespreizten Rechten erinnert an die Vergänglichkeit.

- Beim zweiten Portrait ist das Gesicht weicher und etwas
schwammig gemalt. Die Gestalt ist in die weisse Kutte und Kapuze
der Kartäuser gehüllt. Sie wirkt vor dem dunkelblauen Hintergrund
eintönig fahl und im Vergleich zur Farbigkeit der ersten Tafel
erloschen. Dadurch kommt der mit dem Eintritt ins Kartäuserkloster
vollzogene Bruch im Leben des jungen Mannes besonders deutlich
zum Ausdruck. Die weisse Blume als Hinweis auf den Tod ist hier
fast überflüssig.

Diese Mahnung wurde durch die zugefügten Tafeln mit dem Skelett

verstärkt. Dem Lebenden ist ein stark verwester Leichnam
gegenübergestellt, wieder vor dunkelblauem Grund. Am Schädel
klebt noch blondes Haar. Die Fratze des Todes grinst blicklos und hat
bereits ein paar Zähne verloren. Das Gerippe ist mit einer zu hartem
braunem Leder geschrumpften Haut überzogen und wird an mehreren

Stellen von Würmern zernagt. Es hält die knöchernen Hände
vor der Brust verschränkt. Der leicht geneigte Schädel und die Stel-



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 9

lung der Arme und Hände zeigen das Gerippe in wiegender Bewegung

und geben dem toten Körper ein grausiges Leben.
Wahrscheinlich stellt es den Tod dar, der über den Lebenden schliesslich

triumphieren wird. Es fehlt aber ein eindeutiges Attribut wie Sense

oder Stundenglas. Darum darf man darin vielleicht auch ein «Portrait»

des jungen Mannes nach seinem Tod sehen. Man fühlt sich an
das erste von Lukians Totengesprächen erinnert, die damals wieder
gelesen wurden. Dort bittet Diogenes den in die Oberwelt
hinaufsteigenden Pollux, den Schönen und Starken auszurichten: «Es gebe
bei uns weder blondes Haar noch schwarze, blitzende Augen, noch
blühende Gesichtsfarbe, sondern alles sei... ein Land mit nichts als

kahlen Schädeln, die einander der Schönheit halber nichts
vorzuwerfen haben .»

Wir haben keine typisierte Gestalt des Jünglings vor uns, auch keinen

durch die Zufälle der Überlieferung anonym gewordenen Basler

Bürger, sondern wir wissen über den Dargestellten recht viel. Auf
dem Rahmen der ersten Fassung steht in römischen Majuskeln:
«BILDTNVS IERONIMVS TSCHECKENBVRLIN
KAISERLICHEN RECHTEN LICENTIAT CARTEVSER
ORDENS SEINES ALTERS 26 IOR ANNO 1487
STARB LETSTER PRIOR DER CARTHVS ANNO 15

36». Aufdem zweiten Rahmen liest man: «HIERONIMUS TSE-
KENBÜRLIN J.V.J. WARD CARTHEÜSER AUFF PFINGSTEN

1487. WARD DER LETSTE PRIOR VOR DER
REFORMATION. STARB IM 1536 IOR IN DER KUTTEN
IM ORDEN * DEM GOTT GENAD SEINES ALTERS 75 IOR».

Hieronymus Zscheckenbürlin (1461—1536)" war Spross einer aus
der Lombardei zugewanderten Familie, die nach Jahrzehnten
erfolgreicher Kaufmannstätigkeit in Basel als reichstes Haus galt und hohes
Ansehen genoss. Zusammen mit der Familie Zibol und anderen
gehörten die Zscheckenbürlin zu den besonders grosszügigen Stiftern

der 1401 in Kleinbasel gegründeten Kartause''. Hieronymus war

Lukian: Totengespräche. In: Parodien und Burlesken. Zürich 1948, S. 153.
8 Nicklès, Christophe: La Chartreuse du Val Ste Marguerite à Bàie. Porreiitruy

1903, S. 278-292 - Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz, Bd. 7.

Neuenburg 1934. S. 685 - Burckhardt, Max: Ober zwei Bücherliebhaber in Basel um
die Wende des 15. zum 16. Jahrhundert. In: Der Schweizer Sammler, Nr. 4-6,
1942, S. 5ff.

'Nicklès, op. cit. (Anni. 8) ist immer noch das Standartwerk zur Geschichte der
Basler Kartause. Die übrige beträchtliche Literatur ist sorgfältig erfasst im Anmer-
kungsteil von Burckhardt, Max: Klassiker der Weltliteratur als Quelle pro studio
humanitatis: Der Testfall der Basler Kartause. In: De captu lectoris. Wirkungen des

Buches im 15. und 16. Jahrhundert. Hrsg. v. W. Milde und W. Schuder. Berlin,
New York 1988, S. 64ff.



10 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

der Sohn des Obersten Zunftmeisters Hans Zscheckenbürlin. Er
studierte zuerst in Paris und erwarb sich 1482 in Orléans den Grad eines
Lizentiaten der Rechte. Dank dem Reichtum und Einfluss seiner
Familie standen ihm nach seiner Rückkehr in Basel alle Wege offen.
Georg Carpentarius, einer der Chronisten der Basler Kartause und
späterer Mitbruder, verschweigt nicht, dass Hieronymus im Ruf
eines übermütigen jungen Mannes stand und «omnigenis voluptati-
bus potiretur», also das Leben in vollen Zügen genoss"1. Wenn er
nachts einsam durch Basels Strassen streifte, glaubten die Leute, er
würde wie früher in Paris «ad lascivias exercendas circumvagari».
Um so grösser war die Überraschung, als sich der von seinem Alter,
dem Reichtum und der Klugheit her vielversprechende Stadtbürger
zum Eintritt ins Kartäuserkloster entschloss. In der Chronik ist von
einer «res miraculosa» die Rede, von einem unerklärlichen Wunder,
das Gott im Herzen dieses Weltkindes bewirkt habe. Hieronymus
Zscheckenbürlin machte daraus eine Aufsehen erregende Schaustellung.

Kurz vor Pfingsten 1487 lud er seine Verwandten und Freunde
zu einem Gastmahl, zog dann mit ihnen unter grosser Anteilnahme
der Bevölkerung in prächtigen Kleidern zur Kartause. wo er feierlich

von der Welt Abschied nahm. Ein Jahr später sang er am Fest der
heiligen Margaretha, der Patronin der Basler Kartause, seine Primiz.
Neben den beiden Portrait-Tafeln zeugt von seinem Eintritt ins Kloster

mit grösster Wahrscheinlichkeit auch ein kleiner kolorierter
Holzschnitt. Das Blatt zeigt die heilige Margaretha auf einer Wiese;
links von ihr kniet ein reich gekleideter junger Mann mit langem
blondem Haar und rechts ein Kartäuser".

Auch sein früherer Lehrer, der Humanist Johannes Reuchlin, war
über die Wandlung erstaunt und sorgte sich um deren Ernsthaftigkeit.

Er erinnerte seinen ehemaligen Schüler an die Studentenzeit,
als er sich in jedem weltlichen Vergnügen gewälzt hatte, und mahnte
ihn, an dem durch die göttliche Barmherzigkeit in ihm geweckten
Entschluss treu festzuhalten'7. Hieronymus Zscheckenbürlin übte
zuerst das Amtchen des Sakristans aus und war von 1492 an als

Prokurator oder Schaffner mit der Verwaltung des Klostergutes betraut.

"Carpentarius, Ceorgius: Continuano chronicorum Carthusiae in Basilea
minori. In: Basler Chroniken, Bd. 1. Basel 1872, S. 34 - Der Hinweis gilt auch für
die folgenden Zitate.

'Major, Emil: (St. Margaretha, Holzschnitt) ln: Holz- und Metallschnitte aus
öffentlichen und privaten Sammlungen. Hrsg. v. P. Heitz. Bd. 5o. Strassburg 1918,
Nr. 24 (mit Abbildung).

'-'Carpentarius, op. cit. (Anni. 10), S. 349 - Reuchlins Brief ist verloren und sein
Inhalt nur dank der Zusammenfassung des Chronisten bekannt.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 11

Er wirkte dabei so erfolgreich und hatte bei seinem Eintritt der
Kartause testamentarisch ein so beträchtliches Vermögen vermacht,
dass man ihn als «zweiten Gründer» bezeichnete. 1501 wählten ihn
seine Mitbrüder zum Prior. In den Visitationsbcrichten kam er
jeweils gut weg als in religiösen Dingen eifriger, in weltlichen
Geschäften sorgsamer, kluger und unermüdlicher Prior, den seine
Mitbrüder und Aussenstehende lobten11. Seine Amtsführung war im
Kloster und in der Stadt allerdings auch umstritten, wie der gegenüber

seinem Prior recht kritische Chronist Carpentarius verzeichnet.
Man warf ihm vor, er befasse sich allzu gern mit weltlichen
Angelegenheiten, kümmere sich zu stark um neue Stifter und Vergabungen
und vernachlässige darüber die persönliche geistliche Betreuung der
ihm anvertrauten Mitbrüder. Er fasse seine Entschlüsse, ohne sie den
übrigen Kartäusern auch nur mitzuteilen oder sie um Rat zu fragen.
Früher hätten vor allem Kleriker und Gelehrte in der Kartause
Einkehr gehalten; er führe ein allzu gastfreies grosses Haus und liebe den

Umgang auch mit wenig ernsthaften Leuten. Der grösste Vorwurf
betraf seine auf Repräsentation und kostbaren Prunk ausgerichtete
Freude am Bauen und am Ausstatten der bestehenden Gebäude14.
Dem darf man wohl entnehmen, dass Hieronymus Zscheckenbürlin
die Kartause als besondere Angelegenheit seiner Familie betrachtete,
sie auch wirtschaftlich gut absichern wollte und seinen Ehrgeiz in
ihre besonders schöne und effektvolle Ausgestaltung setzte. Das

prachtvolle Gästezimmer, in dem er starb, und das noch heute
«Zscheckenbürlin-Zimmer» heisst, ist erhalten geblieben. Der dafür
getriebene Aufwand hätte fast zu seiner Amtsenthebung geführt, und
seine reichen Freunde und Verwandten mussten an Stelle des Klosters

für die Kosten aufkommen. Im Unterschied zu früheren Prio-
ren gingen von ihm wenig Anstösse für das spirituelle Leben des

Klosters aus, und aufdem Gebiet der von den Kartäusern gepflegten
Gelehrsamkeit trat er nicht besonders hervor. Allerdings erfuhr die
ohnehin schon reiche Bibliothek durch ihn einen bedeutenden und
kostbaren Zuwachs'7. Er blieb seiner Berufung auch während der
Reformation treu. Im Kampf gegen die protestantisch gewordene
Stadt floh er 1529 nach Freiburg im Breisgau und stritt von dort aus

"Carpentarius, op. cit. (Anm. 10), S. 35o - Nicklès, op. cit. (Anm. 8), S. 285.
14 Carpentarius, op. cit. (Anm. 10), S. 350fF. - Nicklès, op. cit. (Anni. 8), S. 285ff.

- Ochsenbein, Peter: Eine neuentdeckte Fortsetzung der «Aufzeichnungen eines
Basler Kartäusers aus der Reformationszeit» (1532-1539). In: Basler Zeitschrift für
Geschichte und Altertumskunde, Bd. 75, 1975, S. 51-87, besonders S. 83f.

''Zu Zscheckenbürlins Bibliothek vgl. Burckhardt, op. cit. (Anm. 8), S. 5 — Zur
Bibliothek der Kartause fehlt ein publizierter Katalog.



12 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

um die Erhaltung des Klostervermögens. Nach einer nicht in allem
befriedigenden Regelung mit dem Basler Rat kehrte er 1532 in die
Kartause zurück und starb dort 1536 als letzter Prior. Er musste das

durch städtisches Verbot zur Aufnahme von Novizen erzwungene
Aussterben seines Klosters nicht mehr erleben. Nach dem Tod des

letzten Kartäusers wurde es 1564 säkularisiert und als Waisenhaus

genutzt.
Es geht nicht darum, zu Entstehung, Maler und Stil der beiden

Doppeltafeln oder zur Biographie des Dargestellten etwas Neues
beizutragen. Die Gemälde bieten hier cien Anlass zu Bemerkungen
über das Bewusstsein des Todes gegen Ende des 15. und zu Beginn
des 16. Jahrhunderts, einer Zeit des Umbruchs in mancher Beziehung.

Dabei drängt sich die Beschränkung auf einiges besonders

Wichtiges auf. Die Spanne von Zscheckenbürlins Leben und der
Bereich seines Wirkens dienen als lockerer Rahmen. Vieles lässt sich

allerdings erst recht verstehen, wenn man die Entwicklung in den
Jahrhunderten davor wenigstens streift. Basel war eine Handelsstadt
mit weitreichenden Beziehungen, Ort bedeutender Buchdrucker,
Sitz einer Universität und zählte zu seinen Einwohnern einen kleinen

Kreis von Humanisten, der mit halb Europa im Gedankenaustausch

stand. Zscheckenbürlin wird als weitgereister Mann und als

Benutzer der reichen Bibliothek der Kartause vieles gesehen, gelesen
und gehört haben, was die Leute wegen des Sterbens und des Todes
damals bewegte. Gerade aus Basel und anderen Orten des oberrheinischen

Raums sind dazu bedeutende Zeugnisse überliefert.
Man sieht sich heute einer Fülle von wissenschaftlichen Arbeiten

zur Geschichte des Todes gegenüber, die in der Behandlung der
vielfältigen Einzelfragen kaum mehr überblickbar ist. Die umfangreiche
und noch nicht einmal aut Vollständigkeit angelegte Bibliographie in
« Todesbilder im Mittelalter» von Alois Haas ist dafür ein wertvolles
Hilfsmittel"'. Das Buch bietet überhaupt einen guten Einstieg ins
Thema. Man stösst bereits auch auf Versuche, die Beiträge zur
Geschichte des Todes historiographisch zu behandeln und einzuordnen'

Es sei hier wenigstens an ein paar Autoren und Arbeiten erinnert,

die besonders wichtige Anstösse gegeben haben. So hat Johan

"Haas, Alois M.: Todesbilder im Mittelalter. Darmstadt 1989.

'Vgl. etwa Vovelle, Michel: Les attitudes devant la mort: problèmes de

méthode, approches et lectures différentes. In: Annales E.S.C., Jg. 31, 1976, S.

120-132, oder Böse, Kurt: Das Thema «Tod» in der neueren französischen
Geschichtsschreibung: Em Überblick. In: Studien zur Thematik des Todes im 16.

Jahrhundert, hrsg. v. Paul Richard Blum. Wolfenbütteler Forschungen, Bd. 22.
Wolfenbüttel 1983, S. 1-20.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 13

Huizinga im «Herbst des Mittelalters» ein eindrückliches Kapitel
über das Bild des Todes verfasst". Aus der deutschsprachigen
Forschung sind etwa zu erwähnen Walther Rchms Darstellung «Der
Todesgedanke in der deutschen Dichtung vom Mittelalter bis zur
Romantik», Döring-Hirschs «Tod und Jenseits im Spätmittelalter»
und unter den neueren Veröffentlichungen Arthur E. Imhofs «Ars

moriendi. Die Kunst des Sterbens einst und heute», Norbert Ohlers
«Sterben und Tod im Mittelalter», Albert Hausers «Von den letzten
Dingen. Tod, Begräbnis und Friedhöfe in der Schweiz 1700—1990»
sowie der von Peter Jczler mit verschiedenen Mitarbeitern verfasste

Katalog zur Zürcher und Kölner Ausstellung «Himmel, Hölle,
Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter»1'. Für den französischen und
italienischen Bereich hat Alberto Tenenti die Verhältnisse in «Il senso
della morte e l'amore della vita nel Rinascimento» ausführlich
dargestellt2". Verschiedene französische Historiker haben sich in den

siebziger Jahren besonders eingehend mit der Geschichte des Todes
befasst. Unter ihnen ist im deutschen Sprachraum Philippe Ariès am
bekanntesten, dessen «Geschichte des Todes» und andere Arbeiten
übersetzt vorliegen"'. Neben ihm sind wenigstens noch Michel
Vovelles «La mort et l'occident de 1300 à nos jours», Pierre Chaunus
«La mort à Paris» und Jean-Noël Birabens «Les hommes et la peste
en France et dans les pays européens et méditerranéens» zu nennen".
— Trotz den bereits erschienenen Arbeiten bleibt immer noch viel
Lohnendes zu untersuchen.

18Huizinga, Johan: Herbst des Mittelalters. Stuttgart 1969, S. 190-208.
"Rehm, Walther: Der Todesgedanke in der deutschen Dichtung vom Mittelalter

bis zur Romantik. Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und
Geistesgeschichte, Buchreihe Bd. 14. Halle/Saale 1928 - Dönng-Hirsch, E.: Tod
und Jenseits im Spätmittelalter. Zugleich ein Beitrag zur Kulturgeschichte des
deutschen Bürgertunis. Berlin 1927 - Imhof, Arthur E.: Ars moriendi. Die Kunst des

Sterbens einst und heute. Wien, Köln 1991 (Kulturstudien, Bd. 22). - Ohler, Norbert:

Sterben und Tod im Mittelalter. München, Zürich 1990 - Hauser, Albert: Von
den letzten Dingen. Tod, Begräbnis und Friedhöfe in der Schweiz 1700—1990.

Zürich 1994 -Jezler, op. cit. (Anm. 3).
- Tenenti, Alberto: Il senso della morte e l'amore della vita nel Rinascimento.

Tonno 1957.
21 Ariès, Philippe: Geschichte des Todes. Wien 1980 - Derselbe: Studien zur

Geschichte des Todes im Abendland. München 1981 - Derselbe: Bilder zur
Geschichte des Todes. München 1984.

"Vovelle, Michel: La mort et l'occident de 1300 à nos jours. Paris 1983 -
Chaunu, Pierre: La mort à Pans. XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles. Paris 1978 - Bira-
ben, Jean-Noël: Les hommes et la peste en France et dans les pays européens et
méditerranéens. Paris, La Haye 1975, 1976 (2 Bde).



14 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

II

Die christlich geprägte Welt entwickelte ihre Anschauungen und
Kulte von Sterben und Tod auf Grund der Bibel und anderer
religiöser Schriften, unter dem Eindruck der Verfolgungen der frühen
Kirche und aus dem Erbe des antiken Mittelmeerraums. Sie waren
im Lauf der Jahrhunderte einem weiteren vielfältigen Wandel
unterworfen. Auf den heutigen Betrachter wirken die Vorstellungen und
das Verhalten der Gläubigen im ausgehenden Mittelalter in vielem
befremdlich. Für das bessere Verständnis ist daran zu erinnern, dass

nach christlicher Lehre der Tod durch den Sündenfall in die Welt
gekommen ist. Zudem war den Verstorbenen wegen der von Adam
vererbten Sünde das Eingehen ins Paradies und damit der Weg zu
Gott verwehrt. So erlitten sie über den leiblichen Tod hinaus auch
den eigentlichen, wahren Tod ihrer Seelen, die für immer zum
Verharren in der Gottferne verdammt waren. Dank seinem Opfertod
am Kreuz hat Christus die Menschen von dieser Folge der Erbsünde
erlöst, hat sie aber in der irdischen Sterblichkeit und im Zustand
der Sündhaftigkeit belassen. Das zeitliche Leben jedes Einzelnen
schwankt darum in seinem Verhältnis zu Gott zwischen späterer
Seligkeit oder Verdammnis. Wenn der Mensch durch die Gnade
Gottes vom Evangelium ergriffen wird, muss er das Bisherige hinter
sich lassen und stirbt dem irdischen Leben grundsätzlich ab. Nach
Paulus (Römer 6,3ff; Kolosser 3,3ff.) bedeutet dieses Ergriffensein
das Sterben des «alten (sündigen) Menschen». Der Gläubige will mit
seiner Hingabc an Gott dieses Absterben des «alten Menschen» in
sich erreichen. Während des zeitlichen Lebens gelingt ihm dies nie
vollkommen. Sein Verlangen nach Befreiung vom alten Wesen
erfüllt sich erst im leiblichen Tod. Vor der Auferweckung des

Lazarus sprach Jesus zu Martha: «Ich bin die Auterstehung und das

Leben. Wer an mich glaubt, der wird leben, ob er gleich stürbe; und

wer da lebet und glaubet an mich, der wird nimmermehr sterben»

(Johannes 1 1,25£). Das Sterben in Christus bedeutet die Vollendung
des Menschen und führt zum ersehnten ewigen Leben. Der Sünder
hingegen verfällt der ebenfalls ewig währenden Verdammnis und
damit dem wahren Tod". «Media vita in morte sumus» - «Mitten im
Leben sind wir im Tode». Die aus dem elften Jahrhundert
stammende Ostersequenz drückt den Zustand des elenden Erdenlebens

77Vgl. etwa das Stichwort «Tod» in: Religion in Geschichte und Gegenwart.
Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft, Bd. 6. Tübingen 1962,
Spalte 908-921.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 15

deutlich aus und bittet den Erlöser: «Amare morti ne tradas nos» —

«Überantworte uns nicht dem bitteren Tod» (der Verdammnis)24.
Hans Holbein der Jüngere hat diese Grundgedanken des

Christentums in einem Gemälde dargestellt und den theologischen
Gehalt, dem wohl auch Luther zugestimmt hätte, mit lateinischen
Begriffen und kurzen Bibelzitaten in goldenen Lettern noch
verdeutlicht. Man kennt solche Bilder von «Gesetz und Gnade» auch
aus der Cranach-Werkstatt'7. Die linke Bildhälfte zeigt den unter
dem Gesetz (lex) stehenden Alten Bund mit dem Sündenfall und
darunter in einem offenen Grab den Tod ohne Hoffnung auf das

Eingehen ins Paradies. Die rechte Seite stellt den Neuen Bund dar
im Zeichen der Gnade (gratia) mit Christus am Kreuz und darunter
den durch sein Opfer bewirkten Sieg über den Tod der ewigen
Verdammnis. In der Mitte sitzt ein nackter Mensch vor einem Baum,
wohl über dem Grab Adams. Der Prophet Jesajas weist ihn auf
Empfängnis und Geburt des Gottessohnes hin, und Johannes der Täufer
zeigt ihm Christus als Lamm Gottes, der die Welt von der Erbsünde
befreit hat. Der Stein, aufdem der Mensch sitzt, trägt als Inschrift die
Worte von Paulus an die Römer (3,24): «Miser ego homo quis me
eripiet ex hoc corpore morti ob noxio?» Luther hat die Stelle übersetzt:

«Ich elender Mensch, wer wird mich erlösen von dem Leibe
dieses Todes?»

Schon das frühe Christentum durchzog eine Sehnsucht nach dem
Himmel und der Nähe zu Gott, dem man durch Askese, Eremitendasein

und andere Formen der Weltverachtung bereits zu Lebzeiten
näher zu kommen suchte. Das Mönchstum pflegte diese Haltung mit
immer reicheren Formen und in theologischen Traktaten weiter2''.
Papst Innozenz III. hat in einer 1195 entstandenen, rasch verbreiteten

Schrift die gängigen Argumente zusammengefasst: «De miseria
humanae conditionis» — «Über das elende Los des Menschen» oder
«De contemptu mundi» — «Über die Weltverachtung». Das Leben

74 Die Sequenz wird dem St. Caller Mönch Notker dem Stammler (ca. 840-912)
zugeschrieben. - Haas, Alois: Die Auffassung des Todes in der deutschen Literatur
des Mittelalters. In: Jansen, Hans Helmut (Hrsg.): Der Tod in Dichtung, Philosophie

und Kunst. Darmstadt 1989, S. 145f.
''Das Gemälde befindet sich heute in Edinburg in der National Gallery of Scotland.

Man hat ihm den Titel «The Old and the New Law» oder auch «The Old
Testament as Lex and the New Testament as Gratia» gegeben. - Vgl. Rowland,
John: Holbcm: The Paintings. Oxford 1985, Tafeln 5, 92 und S. 142f.

71 Leclercq.Jean: «Se rendre étranger aux mœurs du siècle» «Le mépris du monde»
dans la littérature monastique latine médiévale. In: Le mépns du monde. La notion
de mépns du monde dans la tradition spirituelle occidentale. Paris 1965,
S. 19-58. - Die Anmerkungen enthalten viele weiter führende Literaturhinweise.



16 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

besteht in diesem düsteren Bild nur aus Üblem und Ekelhaftem und
kann dem Menschen kein wahres Glück bieten. Allerlei Versuchungen,

Krankheiten und Todesängste machen die Welt zum Jammertal,

aus dem man sich hinwegsehnt. Dazu kommen Laster wie das

Streben nach Reichtum und Ruhm und viele andere Begierden. Sie
alle bedrücken den Menschen schwer in der Stunde seines Todes.
Die Schrift enthält zahllose entsprechende Bibelstellen und gipfelt in
Zitaten aus dem ähnlich düsteren Prediger Salomo: «Vanitas vanita-
tum et omnia vanitas» (Prediger 1,2) oder «Da pries ich die Toten,
die schon gestorben waren, mehr als die Lebendigen, die noch das

Leben haben. Und besser daran als beide ist, wer noch nicht geboren

ist und des Bösen nicht inne wird, das unter der Erde geschieht»
(Prediger 4,2). Eine Fehlgeburt habe es besser als der erfolgreichste
und vermeintlich glücklichste Mensch: «Denn sie kommt ohne
Leben, und in Finsternis fährt sie dahin, und ihr Name bleibt von
Finsternis bedeckt, auch hat sie die Sonne nicht gesehen noch
gekannt; so hat sie mehr Ruhe als jener» (Prediger 6,3ff.). Dazu
kommt die Mahnung an den Leser, der Tod säume nicht: «Memento
esto, quoniam mors non tardât» (Liber ecclesiastici 14,12). Innozenz
III. hat noch beigefügt: «Das Leben flieht schnell dahin und lässt sich
nicht aufhalten. Der Tod begegnet einem unvermittelt und lässt sich
nicht hindern2'.»

Die Kartäuser gehörten zu den Mönchsorden, die die Verachtung
und das Absterben für die Welt besonders konsequent und streng
pflegten. Sie verstanden sich selbst als «mortui mundo et Christo
viventes», als für die Welt schon Gestorbene und nur für Christus
Lebende2". Betrachtungen über den Tod gehörten zum Wesen ihrer
Spiritualität, und der Eintritt in den Orden bedeutete gewissermas-
sen den Tod schon zu Lebzeiten. So mutet auch der erwähnte
Abschied des Hieronymus Zscheckenbürlin mit dem Gastmahl und
dem feierlichen Geleit bis zur Klosterpforte fast wie eine Begräbnisfeier

an. Der heilige Bruno von Köln hatte 1084 mit sechs Gefährten

in der Nähe von Grenoble eine Gemeinschaft von Einsiedlern
gegründet, aus der sich der neue Orden entwickelte. In einem Brief
erinnerte Bruno seinen Mitbruder Vindus daran, wie sie einmal über

2 Innocentius III.: De contemptu mundi sive De miseria conditionis humanae.
In: Patrologiae cursus completus... Hrsg. v. J.-P. Migne. Series seeunda. Tonius
CCXVII. Pans 1855, Spalte 701-746 (bes. Kapitel 24 des ersten Buches «De vici-
nitatc mortis», Spalte 713f).

7aJaritz, Cerhard: Klosteralltag und Welt im Spätmittelalter: Das Beispiel der
Kartäuser. In: Kartäuserregel und Kartäuserleben. Internationaler Kongress vom 30.
Mai bis 3. Juni 1984 Stift Heiligenkreuz. Salzburg 1985, S. 48.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 17

die Scheinfreuden, über die vergänglichen Schätze dieser Welt, dann
über das Glück der ewigen Seligkeit meditiert hatten und beschlossen,

die irdische Vergänglichkeit zu verlassen und das Ewige zu
ergreifen. Er schloss mit der Sehnsucht: «Meine Seele dürstet nach
Gott... Wann darf ich kommen und Gottes Antlitz schauen?»29 Die
Grande Chartreuse bei Grenoble war in vielem Vorbild für die anderen

Kartäuserklöster, und ihr fünfter Prior Guigo legte in den «Con-
suetudines» die Gebräuche des Ordens im Geiste des Gründers fest.
Eine besonders schöne Ausgabe mit Holzschnitten von Urs Graf
nach dem Zyklus der Bruno-Legende in der Basler Kartause erschien
1510 in Basel1". Die Kartäuser schlössen sich für immer von der Welt
ab, führten ein streng asketisches Leben unter ständigem Schweigen
und widmeten sich ganz der geistlichen Betrachtung und dem
Gebet. Jeder wohnte in einem eigenen kleinen Haus mit Gärtchcn,
die alle um einen grossen Innenhof erbaut waren, dem Grossen

Kreuzgang oder Grossen Galilaea mit dem Friedhof. Ihre Klöster
befanden sich nicht nur in abgelegenen Einöden, sondern auch in
vom Handel bewegten Städten wie Nürnberg, Köln, London, Neapel,

Strassburg oder Basel. Gerade an solchen von der «vita activa»
bunt geprägten Orten müssen diese angesehenen Inseln der Stille
und der ernsten «vita contemplativa» besonders eindrücklich gewirkt
haben. Die Kartäuser liessen nichts Weltliches mehr an sich heran
und verzichteten sogar aufdas Predigen, Beichthören und überhaupt
auf die Seelsorge ausserhalb ihrer Mauern.

Die Askese mit ihrer Selbstabtötung und der Aufgabe eigener
Wünsche und Bestrebungen galt als Weg zur christlichen Vollkommenheit.

Sie war eine Art unblutiges Martyrium und trat an die
Stelle des tatsächlichen Sterbens der Märtyrer in der Nachfolge Christi1'.

Deren Leben und Leiden schätzte man hoch, behielt es in
mündlicher und schriftlicher Erinnerung und stellte es in der bildenden

Kunst zum Teil in aller Drastik dar. Die Kartäuser pflegten die
Überlieferung der spätantiken und frühen mittelalterlichen asketischen

Literatur, besonders des Dionysius Areopagita (Pseudo-
Dionysius) und erweiterten sie um eigene Beiträge. Sie trugen am

"'Die Kartäuser. Der Orden der schweigenden Mönche. Hrsg. v. Manjan Zad-
nikar i. Verb. m. Adam Wienand. Köln 1983, S. 214.

" Statuta ordinis cartusiensis a domino Guigone priore cartusie edita. Basel, Joh.
Amerbach 1510.

'Haas, Alois M.: Mors mystica. Thanatologie der Mystik, insbesondere der
Deutschen Mystik. In: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie,
Bd. 23, 1976, S. 307ff - Die Arbeit bietet eine Fülle weiter führender Litcratur-
angaben.



18 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

Ausgang des Mittelalters auch viel zur Verbreitung der Mystik bei,
die in den Schriften des Zisterziensers Bernhard von Clairvaux, der
Benediktinerin Hildegard von Bingen, des Franziskaners Bonaventura,

der Dominikaner Thomas von Aquin, Meister Eckhard, Heinrich

Scuse und weiterer Frauen und Männer verschiedener Orden
einen Höhepunkt gefunden hatte. Die mystische Frömmigkeit und
Andacht sehnte sich nach einer unmittelbaren Erfahrung und Erfassung

Gottes über die Kräfte der Seele. Diese von Gott in einzelne
Menschen ergossene Schau seiner Herrlichkeit und die Vereinigung
ihrer Seelen mit ihm liess sich nicht durch eigene Willensanstrengung

oder irgendwelche Praktiken erzwingen, sondern ging allem
von seiner Gnade aus12. Am Rhein, in Schwaben und in der Schweiz
pflegte man die mystische Frömmigkeit besonders eifrig. Hildegard
von Bingen, Meister Eckhard, Johannes Tauler, Heinrich Scuse,
Rulman Mcrswin und Heinrich von Nördlingen lebten und wirkten

in diesem Raum. Köln, Strassburg und Basel bildeten Schwerpunkte,

und die mystisch-asketische Bewegung der sogenannten
Gottesfreunde fand hier zahlreiche Anhänger". Die asketische und
mystische Literatur war in den reichen Bibliotheken der Basler
Dominikaner und Kartäuser gut vertreten; diese sind übrigens als

Teile der Universitätsbibliothek bis heute weitgehend erhalten
geblieben14.

Paulus hat seine Verzückung bis in den dritten Himmel den
Konnthern gegenüber geschildert. Er sei entrückt gewesen «in das

Paradies und hörte unaussprechliche Worte, welche ein Mensch
nicht sagen darf». Ob er dabei «in dem Leibe» oder «ausser dem
Leibe» gewesen sei, könne er nicht sagen und wisse Gott allein (2
Korinther 12,2-4). Diese Stelle war grundlegend für die scholastischen

und mystischen Erörterungen über die Ekstase. Dabei zog

''Vgl. etwa das Stichwort «Mystik» in: Lexikon für Theologie und Kirche. Bd.
7. Freiburg/i.Br. 1935, Spalte 405-412 oder das Bändchen: Deutsche Mystik.
Ausgewählt, übertragen und eingeleitet von Louise Gnädiger. Zürich 1989 (beide mit
weiter führenden Literaturangaben).

"Gnädiger, Deutsche Mystik, op. cit. (Anni. 32), S. 230ff. - Vgl. auch das Stichwort

«Gottesfreunde» in: Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz. Bd. 3.

Neuenburg 1926, S. 61 Of.

"Bernoulli, C. Chr.: Über unsere alten Klosterbibhotheken. In: Basler Jahrbuch
1895, S. 79-96 - Schmidt, Philipp: Die Bibliothek des ehemaligen Dominikanerklosters

in Basel. In: Basler Zeitschnft für Geschichte und Altertumskunde 18, 1919,
S. 160—254 - Burckhardt, Max: Die Inkunabeln aus der Bibliothek des Johannes de

Lapide. In: Für Christoph Vischer. Direktor der Basler Universitätsbibliothek von
seinen Mitarbeitern. Basel 1973 - Sexauer, Wolfram D.: Frühneuhochdeutsche
Schriften in Kartäuserbibliotheken. Diss. Heidelberg. Frankfurt, Bern, Las Vegas
1978, S. 105-126.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 19

man in Erwägung, Paulus sei in jenem Augenblick wirklich tot
gewesen und anschliessend in sein körperliches Leben zurückgekehrt.

In verschiedenen Schriften der Mystiker ist der Zustand
völliger Selbstaufgabe und Öffnung gegenüber Gott als mors mystica,
als mystischer Tod bezeichnet. Der Tod wurde dabei bis ins letzte
durchlitten und als ein Geschehen erfahren, das dank dem Erlösertod

Christi zum wahren Leben führte'7. Die Umschreibungen dieses

Zustandes sind bei jedem Autor wieder etwas anders. Hier genügt
eine Andeutung des Grundgedankens. Bernhard von Clairvaux
beschrieb die bräutliche Ekstase des Mystikers als einen Schlaf, der
die Sinne nicht einfach schlummern lasse, sondern sie entrücke. Ja,
es sei ein Tod, wie der Apostel Paulus gesagt habe: «Mortui estis, et
vita vestra abscondita est cum Christo in Deo» (Kolosser 3,3). «Denn
ihr seid gestorben, und euer Leben ist verborgen mit Christus in
Gott.» Dies sei ein guter Tod, der das Leben nicht raube, sondern in
einen besseren Zustand versetze; gut, weil dabei der Körper nicht
falle, sondern die Seele emporgehoben werde'''. Die Mystiker
brauchten häufig das Bild von der menschlichen Seele als Braut
Christi, die sich mit ihrem Geliebten verband und mit ihm liebkoste.

Dabei schwelgte man zum Teil in Vorstellungen und Umschreibungen,

die auf den heutigen Betrachter befremdlich wirken.
Bonaventura und viele nach ihm nannten die Ekstase geradezu einen
Liebestod. Der Mensch sterbe durch die Liebe zum gekreuzigten
Christus; er werde dann als gewissermassen Toter emporgehoben
und zu Gott geführt17. «Lasst uns darum sterben und eingehen ins
Dunkel, lasst uns den inneren Spannungen, den Begierden und den

beunruhigenden Erscheinungen Ruhe auferlegen; lasst uns mit dem
gekreuzigten Christus aus dieser Welt zum Vater hinübergehen38.»
Diese Mystik des Todes gründete auf dem Erlösertod; im Mittelpunkt

standen das Kreuz und der tote Christus1'. Man versuchte, den
Tod Christi geistig nachzuvollziehen. Darum stellten sich etwa
Heinrich Seuse, Thomas a Kempis, später auch Ignatius von Loyola
das Leiden und Sterben Christi möglichst anschaulich vor. Mit einer
solchen «compassio» versenkte man sich in die Passion Christi und

"Haas, op. cit. (Anni. 31), S. 311f.
"Diese Umschreibung findet sich im 52. Kapitel der Ansprachen Bernhards zum

Hohen Lied (Sermones super cantica canticorum). Vgl. Sancti Bernardi Opera IL
Rom 1958, S. 92f.

1 Bonaventura: Collationes in hexaemeron. Übers, u. hrsg. v. W. Nyssen. München

1964, S. 134ff
"Bonaventura: Itineranum mentis in Deum. Hrsg. v.J. Kaup. München 1961,

S. 152ff.
"Haas, op. cit. (Anm. 31), S. 321.



20 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

fühlte sie mit. Man wollte seine Kreuzesqualen und den Tod miterleiden

und dann auch an seinem Aufstieg zur Seligkeit teilhaben4".
Dieses Erleben führte seit dem 13. Jahrhundert bei einzelnen
Mystikerinnen und Mystikern zu Stigmatisierungen an Händen, Füssen
und in der Herzgegend. Franz von Assisi trug wohl als erster die
Wundmale Christi. Es entwickelte sich auch ein eigener Kult um die
heiligen fünf Wunden4'.

In geistlichen Schriften, Dichtungen und in der bildenden Kunst
konnte man nicht genug tun im Ausmalen der Passion. Keine
Einzelheit der Martern Christi in den Händen der Henker und des

weiteren Geschehens über Kreuzigung, Grablegung bis zur Auferstehung

war dabei ausgelassen. Christus war möglichst erbarmenswürdig

dargestellt, blutend, mit Dornen gekrönt, verspottet, an der
Geisselsäule, als Schmerzensmann, Gekreuzigter und dann als Toter
mit allen Zeichen der Folter und Hinrichtung. Weit verbreitet
waren die «imago pietatis», das Bildnis des gestorbenen Gottes als

nackte Halbfigur mit den Wundmalen und manchmal mit den
Marterwerkzeugen, und die Pietà-Gruppe, die den Leichnam auf dem
Schoss seiner Mutter zeigte. Ein eindrückliches Zeugnis franziskanischer

Frömmigkeit aus dem 13. Jahrhundert ist das «Stabat Mater».
Die Hymne lässt den Gläubigen Anteil nehmen am Schmerz Marias
als trauernder Mutter unter dem Kreuz, wo sie den qualvollen Tod
ihres Sohnes miterleidet42. Das «Salve caput cruentatum» — «Sei

gegrüsst, gepeinigtes Haupt» des Zisterziensers Arnulf von Löwen
schildert das misshandelte, dornengekrönte Haupt Christi. Paul
Gerhardt hat im 17. Jahrhundert an diese Hymne angeknüpft und sein
bekanntes «O Haupt voll Blut und Wunden» gedichtet. Man könnte
weitere literarische Beispiele anführen, und es ist eine kaum
überblickbare Fülle bildlicher Darstellungen erhalten geblieben. Sie

zeigen die grosse Bedeutung dieser uns fremd gewordenen, um das

Leiden und Sterben Christi kreisenden Gedankengänge. Erinnert sei

etwa an die Kreuzigungen von Matthias Grünewald, besonders

ergreifend und übersteigert aufdem Isenheimer Altar, wo die innerste,

früher nur an Festtagen geöffnete Tafel über den Kreuzestod

Haas, op. cit. (Anm. 31), S. 353.
41 Vgl. etwa die Stichwörter «Stigmatisation» und «Wunden Christi» in: Lexikon

für Theologie und Kirche, Bd. 9. Freiburg/i.Br. 1937, Spalten 829-831 und die
beiden Seiten zwischen Spalten 708 und 709.

"Graduale. Düsseldorf 1954. S. 93**ff. - Vgl. auch Vovelle, op. cit. (Anni. 22).
S. 126f. — Für die bildlichen Darstellungen sei nur auf folgende grundlegenden
Arbeiten verwiesen: Belting, Hans: Das Bild und sein Publikum im Mittelalter.
Form und Funktion früher Bildtafeln der Passion. Berlin 1981 - Derselbe: Bild und
Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst. München 1990.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 21

hinaus die Auferstehung aus dem fahlen Grab in die leuchtend
farbige Sphäre der himmlischen Seligkeit zeigt. Hier kann nur ein
einziges Werk hervorgehoben werden, das vielleicht auch Hieronymus
Zscheckenbürlin gekannt hat: Hans Holbeins Tafel des toten Christus

im Grab41. In den Jahren 1521 oder 1522 entstanden und nach
der Reformation aus dem Zusammenhang des religiösen Kults gerissen,

lässt sie im Basler Kunstmuseum wohl keinen Besucher
unberührt. Es ist die lebensgrosse Darstellung eines toten Mannes.
Laut ungesicherter Überlieferung soll Holbein einen aus dem Rhein
gezogenen Leichnam als Modell benützt haben. Der ausgemergelte
Körper trägt die bedrückend gross und echt dargestellten Wundmale.

Die Glieder sind starr und die Finger der rechten Hand wie zu
einer Klaue verkrampft. Das Muskelgewebe ist an einzelnen Stellen
aufgeschwollen und um die Wunden grünlich und schwarz verfärbt.
Auch im fast abstossend wirkenden Gesicht des jungen Mannes ist
keine Einzelheit ausgespart. Die gebrochenen Augen blicken ins
Leere, der Mund steht offen, und alles ist beherrscht vom Ausdruck
einer im Tod erstarrten unsäglichen Erschöpfung44. So neuartig
Holbeins Malerei für seine Zeit gewesen sein mag, stand das Bild
doch in der Tradition der Andachtsbilder des späten Mittelalters, vor
denen man sich in die Passion Christi versenkte und dankbar seines

Opfertodes zum Heil der Gläubigen gedachte. Es ist darüber hinaus
ein frühes Zeugnis für die sich an die Wirklichkeit haltende künstlerische

Darstellung eines Toten.

III

Während langer Zeit blieben solche theologische Erörterungen
auf Klöster und Klerus beschränkt. In diesen Kreisen verfügte man
über das nötige theologische Wissen und die Sprachkenntnisse. Über
das Verhältnis zum Tod ausserhalb dieser Elite unter den Laien und
besonders den einfachen Leuten weiss man wenig. So gefürchtet der
Tod für jeden Einzelnen sein mochte, die erhaltenen Zeugnisse deuten

auf eine als selbstverständlich hingenommene Gegebenheit. Die
verstorbenen Gläubigen ruhten wie nach der Legende die sieben
Schläfer aus Ephesos in der Erwartung auf die Wiederkehr Christi.
Eine Angst vor dem Jüngsten Gericht herrschte noch kaum. Wo es

überhaupt dargestellt wurde, sieht man nur die Gerechten, wie sie

für die ewige Seligkeit geweckt werden. Auch dafür lässt sich ein
bedeutendes Basler Beispiel nennen: die spätromanische Galluspforte

"Öffentliche Kunstsammlung Basel, Inventarnummer 318.
44 Rowlands, op. cit. (Anm. 25), S. 52f, 127f; Farbtafeln 16, 17 und Tafeln

16-24. Bei Rowlands findet man auch alle weiter führende Literatur.



22 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

am Münster aus dem letzten Drittel des 12. Jahrhunderts47. Das

Gericht selbst ist nicht dargestellt; zwei Engel erwecken mit ihren
Tuben die Verstorbenen. Diese erheben sich aus ihren Gräbern,
ziehen sich wie am Morgen beim Aufstehen an und machen sich bereit
zum Eingehen ins Paradies. Der Scheitel des Hauptportals zeigt die
beliebte Darstellung von Abrahams Schoss4''. In einer Art Schürze

birgt er vier Selige. Sie sind bei ihm gut aufgehoben und lächeln
fröhlich als Vorbilder auf die in die Kirche Eintretenden herunter.

Die Haltung gegenüber Sterben und Tod wandelte sich vom 12.
bis 15. Jahrhundert stark und wurde immer eindringlicher, ängstlicher

und zum Teil geradezu aufgeregt. Dies hat in einer Flut
theologischer Traktate und an ein grösseres Publikum gerichteter
Erbauungsschriften breiten Niederschlag gefunden. Dann unterschied
man manchmal bis zu fünf Arten des Todes: den leiblichen, den

geistlichen der Verdammnis, den asketischen durch Abtötung der
Sinnlichkeit, den zeitlichen in der sündigen Verlorenhcit an die Welt
und den mystischen dank völligem Aufgehen in der Anschauung
Gottes4 Im ausgehenden Mittelalter wurde der Gedanke an den
Tod den Gläubigen auf Schritt und Tritt eindrücklich nahegebracht.
Die Forschung hat sich mit diesem Zeitraum besonders eifrig
befasst48. Hier können nur die wichtigsten Erscheinungen herausgegriffen

werden. Neben anderen Gründen bewirkten vor allem die
Seelsorge der Bettelorden und die Pestzüge diesen Wandel. Die im
Verlauf des 13. Jahrhunderts aufgekommenen Franziskaner,
Dominikaner und zwei, drei weitere kleinere Orden hielten das Ideal der
Armut streng und widmeten sich in einem früher unbekannten Aus-
mass der Scelsorge unter den Laien. Sie liessen sich hauptsächlich in
Städten nieder und kümmerten sich auch um die kleinen Leute4'.
Dank ihren aut das einfache Verständnis zugeschnittenen Predigten
in der Volkssprache, den bildlichen Darstellungen in ihren Kirchen

"Reinhardt, Hans: Das Basler Münster. Basel 1939, Tafeln S. 50-53.
"'Reinhardt, op. cit. (Anni. 45), Tafel S. 101.
4 Rudolf, Rainer: Ars moriendi. Von der Kunst des heilsamen Sterbens. Köln,

Graz 1957, S. 20.

"Vgl. die «Geschichte des Todes» von Philippe Aries (op. cit., Anni. 21) und die

übrigen oben m den Anmerkungen 18 bis 22 genannten Arbeiten.
" Bibliographische Hinweise zur Geschichte der Bettelorden brauchen hier nicht

gemacht zu werden. Immerhin sei auf eine Arbeit verwiesen: Grundmann, Herbert:
Religiöse Bewegungen im Mittelalter. Untersuchungen über die geschichtlichen
Zusammenhänge zwischen der Ketzerei, den Bettelorden und der religiösen
Frauenbewegung im 12. und 13. Jahrhundert und über die geschichtlichen Grundlagen
der deutschen Mystik. Anhang: Neue Beiträge zur Geschichte der religiösen
Bewegungen im Mittelalter. Darmstadt 1977.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 23

und mit dem Aufkommen des Buchdrucks in leicht fasslichen
Bildern und Erbauungsschriften hatten sie einen prägenden Einfluss auf
das religiöse Bewusstsein breiter Kreise. Im Mittelpunkt stand das

gottesfurchtige Leben, das zur Seligkeit führte und für das jeder selbst
verantwortlich war. Der Tod war die entscheidende Schwelle, deren
Überschreiten der Gläubige eigentlich herbeisehnen musste und
gleichzeitig fürchtete. Das verglichen mit heute wesentlich kürzere
Leben war von Krankheiten und anderem Unglück ständig bedroht
und schien mit dem Aufkommen der Pestzüge vollends gefährdet.
Die Pest breitete sich in den Jahren 1347 bis 1350 erstmals über
weite Teile Europas aus und trat dann während Jahrhunderten
immer wieder auf. Jung und alt, ganze Familien, halbe Städte und
Landstriche fielen ihr zum Opfer, unci tue neue, unerklärliche Art
von Krankheit machte auf die Zeitgenossen einen ungeheuren
Eindruck. Giovanni Boccaccio beschrieb dies in der Rahmenerzählung
seines «Decamerone» aus unmittelbarer Anschauung der Pest von
1348 und erwähnte auch den Verfall von gesellschaftlicher Ordnung
und geltender Moral. Judenverfolgungen, Geisslerzüge, vergebliche
Fluchtbewegungen sowie andere Zeichen der Unruhe und einer
auch Wirtschaft und soziale Beziehungen erfassenden Krise waren
Ausdruck der Ohnmacht gegenüber dem als Strafe Gottes begriffenen

unheimlichen Sterben7". Unter den bildlichen Darstellungen des

Sterbens und des Todes war die Erzählung von den drei Lebenden
und den drei Toten beliebt. Sie handelte von drei Edelleuten oder
Königen, die während der Jagd auf drei offene Särge stiessen. Die
halbvcrwesten Leichname darin erklärten den Lebenden, sie seien
ihre Väter und mahnten sie: «Was ihr seid, das waren wir. Was wir
sind, das werdet ihr7'.» Die bekannteste Darstellung dieser Szene

" Anes, Geschichte des Todes, op. cit. (Anni. 21), S. 161f. - Biraben, op. cit.
(Anni. 22, ini zweiten Band ausführliche Bibliographie) - Vovelle, op. cit. (Anni.
22), S. 89ff. - Bulst, Neithard: Der Schwarze Tod. Demographische, wirtschafts-
und kulturgeschichtliche Aspekte der Pestkatastrophe von 1347-1352. Bilanz der
neueren Forschung. In: Saeculum 30. 1979, S. 45—67 (mit vielen weiter führenden
Literaturangaben) - Dinzelbacher, Peter: Die tötende Gottheit: Pestbild und
Todesikonographie als Ausdruck der Mentalität des Spätmittelalters und der Renaissance.

In: Analecta Cartusiana 117: Zeit, Tod und Ewigkeit m der Renaissance
Literatur. Salzburg 1982, Bd. 2, S. 5-138.

': Goez, Werner: Die Einstellung zum Tode im Mittelalter. In: Der Grenzbereich
zwischen Leben und Tod. Göttingen 1976, S. 119f. - Dinzelbacher, op. cit. (Anni.
50), S. 83f. - Rotzler, Willy: Die Begegnung der drei Lebenden und der drei Toten.
Beiträge zur Forschung mittelalterlicher Vergänglichkeit. Diss. Basel. Winterthur
1961."



24 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

schuf wohl Francesco Traini aufdem riesigen Fresko des sogenannten
«Triumph des Todes» im Pisaner Campo Santo12. Auch in Basel

gab es ein solches heute verlorenes Bild in der St. Jakobs-Kapelle des

Siechenhauses ausserhalb der Stadt. Es muss um 1420 entstanden sein
und stellte vor dunkelrotem Grund die drei Toten dar, die den drei
berittenen Lebenden entgegenschritten. Auf lebhaft bewegten
Spruchbändern war ihre Botschaft festgehalten31. Das Thema fand
auch andere Formen der Darstellung, etwa im Totengerippe mit
einem Stachel als Waffe in der Hand auf einem riesigen, von Ochsen

gezogenen Leichenkarren74, im Knochenmann, der Pestpfeile in
Bereitschaft hält, oder im «Schnitter Tod»77, der mit seiner Sense die
Menschen niedermäht. In der Basler Kirche St. Martin war unmittelbar

nach der Pest von 1439 ein grosses solches Fresko gemalt worden.

An unübersehbarer Stelle über dem Scheitel des Chorbogens
mäht der Tod wahllos Menschen nieder, die wie abgeschnittenes
Korn oder Gras um ihn herum aufdem Boden liegen7''. Bei Hiob
(5,26) wirkt die Feststellung noch einigermassen beruhigend und
versöhnlich, der Mensch werde «im Alter zu Grabe kommen wie
Garben eingebracht werden zur rechten Zeit». Durch die unheimlichen

Seuchenzüge war die gewohnte Ordnung durcheinander geraten.

Der Tod erschien als willkürlicher Würger oder schrecklich
wütender Vollzieher eines von Gott verhängten Strafgerichts.

Bekannt und m der wissenschaftlichen Literatur eingehend
behandelt sind die Darstellungen des Totentanzes7". Er wurde besonders

von den Bettelorden gepflegt, und man kann seme Beliebtheit
mit den Seuchenzügen in Zusammenhang bringen. Er geht auf das

'2 Simson, Otto von: Das hohe Mittelalter. Propyläen Kunstgeschichte, Bd. VI.
Berlin (Nachdruck 1984), Abbildung XLIX und Text S. 390f.

''Riggenbach, Rudolf: Die Wandbilder der Kapelle zu St. Jakob. In: Die
Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, Bd. 111: Die Kirchen, Klöster und Kapellen;
erster Teil: St. Alban bis Kartause. Basel 1941. S. 409ff.

14 Anès, Geschichte des Todes, op. cit. (Anm. 21), S. 151f.

"Dinzelbacher, op. cit. (Anm. 50), S. 84ff
51

Riggenbach, Rudolf: Die Wandbilder der Pfarrkirche St. Martin. In: Die
Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, Bd. IV: Die Kirchen, Klöster und Kapellen;

zweiter Teil: St. Katharina bis St. Nikiaus. Basel 1961, S. 364ff.
Stammler, Wolfgang: Der Totentanz. Entstehung und Deutung. München

1948 - Rosenfeld, Hellmut: Der mittelalterliche lotentanz. Entstehung -
Entwicklung-Bedeutung. (Beihefte zum Archiv für Kunstgeschichte 3) Münster, Köln
1954, 2. Auflage Köln, Graz 1968 (grundlegendes Werk mit ausführlicher
Bibliographie) -Jantz, Gerhard: Leben um zu sterben. In: Alltag im Spätmittelalter. Hrsg.
v. Harry Kühnel. Graz, Wien, Köln 1984, S. 128f. - Dönng-Hirsch, op. cit. (Anm.
19), S. 63ff - Anès, Geschichte des Todes, op. cit. (Anm. 21), S. 149ff - Kaiser,
Gert (Hrsg.): Der tanzende Tod. Mittelalterliche Totentänze. Herausgegeben,
eingeleitet und übersetzt von Gert Kaiser. Frankfurt 1982.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 25

im 13. Jahrhundert entstandene lateinische Gedicht «Vado mori» —

«Ich gehe sterben» zurück78. Der erste Vers der einzelnen Distichen
beginnt jeweils mit «Vado mori», und der zweite schliesst damit.
Dazwischen ist der Gedanke des Sterbens nach dem Stand des
betreffenden Menschen ausgedrückt. Der hohe Geistliche, der einfache
Mönch, der mächtige Fürst, der reiche Kaufmann, der junge
Liebhaber, das kleine Kind, ob Professor, Philosoph oder Narr: alle
Menschen vom Papst bis zum Bauern sind vor dem Tod gleich und können

ihm nicht entgehen. Das Gedicht ist in einem ruhigen, elegisch-
wehmütigen Ton gehalten. Die um 1350 wohl in Würzburg von
einem Dominikaner verfasste älteste lateinische Totentanzdichtung
dagegen kann man als aufrüttelnde Busspredigt unter dem Eindruck
des ersten Pestzugs bezeichnen7'. Sie fand unter Predigern der
Bettelorden weite Verbreitung. Von ihr lässt sich der von Frankreich
aus bis nach Italien, Spanien und England wirksame Bilderbogen
der «Danse de macabre» (1375) ableiten und für den deutschen
Sprachraum der Bilderbogen des Würzburger Totentanzes (1360)".
Berühmt war der 1425 vollendete Totentanz in den Arkaden des

Beinhauses im Pariser Franziskanerkloster «Aux SS. Innocents»'1.
Weitere Darstellungen gab es unter anderen in Lübeck (1463), Hamburg

(um 1473) und Berlin (um 1484). Dazu kamen verschiedene
Bilderbogen und Totentanz-Blockbücher, die hauptsächlich in
Süddeutschland, am Rhein, aber auch bis nach Böhmen Verbreitung
fanden''2. Es entstanden bis ins 18. Jahrhundert hinein hauptsächlich
in ländlichen Gebieten da und dort noch solche Darstellungen. Die
Reihe der bedeutenden mittelalterlichen Totentänze schliesst aber
mit dem kurz vor der Reformation 1516 bis 1519 für das Berner
Dominikanerkloster geschaffenen Werk von Nikiaus Manuel''1.

'"Fehse, Wilhelm: Das Totentanzproblem und Storck, Willy: Das «Vado mon» -
Beide Aufsätze m: Zeitschrift für deutsche Philologie 42, 1910, S. 261-286 und
S. 422-428 - Breede, Ellen: Studien zu den lateinischen und deutschsprachlichen
Totentanztexten des 13. bis 17. Jahrhunderts. Halle (Saale) 1931, S. 17ff

"Rosenfeld, op. cit. (Anm. 57), S. 56ff, Text S. 3()8ff.
'"Rosenfeld, op. cit. (Anm. 57), S. 80ff, 118ff, 307 (Stammbaum der

Totentänze).
' Dufour, Valentin: La danse macabre des Samts innocents de Paris. Paris 1874

(Neudruck Genève 1975) - Rosenfeld, op. cit. (Anni. 57), S. 141 ff. - Für Lübeck
vgl. Freytag. Hartmut; Blessm. Stefan: Der Totentanz der Manenkirche in Lübeck
und der Nikolaikirche in Reval (Tallinn). Köln 1993.

"-'Rosenfeld, op. cit. (Anm. 57), S. 180ff, 230ff. - Katalog mit 129 Titeln und
70 graphischen Blättern zu Tod und Totentänzen. Hrsg. von Firma Henning
Oppermann. ln: Basler Bücherfreund, 3. Jg., 1927, Heft 2 und 3.

"Zinsli, Paul: Der Berner Totentanz des Nikiaus Manuel (etwa 1484-1530) in
den Nachbildungen von Albrecht Kauw (1649). Bern 1979.



26 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

Der Berner Totentanz war zwar keine getreue Kopie, richtete sich
aber nach dem berühmten, im deutschsprachigen Raum ältesten
Basler Vorbild. In Basel pflegte man im Umkreis der Dominikaner
die Idee des Totentanzes ganz besonders. Hier entstanden zwei, drei
Nachdrucke des Würzburger Totentanzes, und hier fand das Thema
auch als Wandgemälde in zwei Fassungen eine monumentale Gestaltung.

Wie an manchem anderen Ort mussten sie einem späteren
Zeitgeschmack weichen und wurden 1805 zerstört. Immerhin sind
beide verhältnismässig gut überliefert dank Aquarellkopien Emanuel
Bücheis aus der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Von der
bedeutenderen Grossbasler Fassung vermitteln neunzehn Fragmente im
Historischen Museum noch einen Eindruck. Zudem hatte Matthäus
Merian der Ältere den Grossbasler Totentanz 1621 in einer Serie von
Kupferstichen herausgegeben'4. Die Holzschnitte des Totentanzes
oder der Todesbilder und des Totentanz-Alphabets von Hans Holbein

dem Jüngeren sind keine Kopien, sondern eigene Bildschöpfungen.

Davon ist unten im Zusammenhang mit der Kunst der
ersten Jahrzehnte des 16. Jahrhunderts die Rede.

Der Basler Totentanz wurde um 1440 auf die Mauer des
Laienfriedhofs des Dominikanerklosters gemalt''7. Die damals den Predigern

unterstellten Nonnen des Klosters Klingental in Kleinbasel liessen

für ihren Kreuzgang um 1480 eine schwächere Kopie anfertigen.
Sie war nicht öffentlich zugänglich und kann hier auf der Seite
bleiben". Über die Entstehung des «Tods von Basel» weiss man leider
wenig. Gemäss ungesicherter Überlieferung hätten ihn Teilnehmer
am Basler Konzil unter dem Eindruck der Pest von 1439 gestiftet.
Das Werk muss kurz darauf entstanden sein, und als Maler kommt
aus stilistischen Gründen nur Konrad Witz in Frage oder ein
unbekannter, ihm nicht nachstehender Künstler aus seinem Kreis' Etwa
zur gleichen Zeit entstanden auch die Wandbilder über das Leben
des heiligen Bruno im kleinen Kreuzgang der Kartause. Deren Stif-

"4Die Literatur zum Basler Totentanz ist recht umfangreich. Hier sei nur die
letzte Veröffentlichung genannt, die eine vollständige Bibliographie enthält: Egger.
Franz: Basler Totentanz. Basel 1990.

"Neben Egger, op. cit. (Anm. 64) vor allem Maurer, François: Das einstige
Totentanzgemälde. In: Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, Bd. V: Die
Kirchen, Klöster und Kapellen; dritter Teil: St. Peter bis Ulrichskirche. Basel 1966,
S. 290-314.

" Riggenbach, op. cit. (Anni. 56), S. 95-1 14.

Eine überzeugende stilistische Analyse bietet Boerlin, Paul-Henry: Der Basler
Prediger-Totentanz. In: Unsere Kunstdenkmäler. Mitteilungsblatt der Gesellschaft
für schweizerische Kunstgeschichte, Jg. 17, 1966, Nr. 4, S. Î28-140.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 27

ter sind ebenfalls unter den Fremden zu suchen, die wegen des Konzils

in der Stadt lebten'8.
Der Totentanz knüpfte wahrscheinlich an einen alten Volksglauben

an, dass die armen Seelen um Mitternacht auf ihren Gräbern
tanzen mussten. Die Lebenden stellten sich darunter mit Grauen und
Verachtung einen zwanghaft-bizarren Tanz vor. Bei den einzelnen
Tanzpaaren handelte es sich nicht um den Tod als Symbolfigur mit
einem Lebenden, sondern um irgend einen schon bis zur Unkenntlichkeit

verwesten Toten mit einem kürzlich oder gerade erst
Verstorbenen. Dieser wird mit allen Zeichen und in den Kleidern seines

irdischen Standes in den schauerlichen Reigen gezwungen'1'. Schon
in den ältesten Fassungen der Verse zu den einzelnen Gestalten stösst

man auf die Klage, dass sie nach einem Leben in Ansehen und
Würde mit all den ekelhaften Leichen diesen Narrentanz auffuhren
mussten ". Der Basler Totentanz begann mit dem Bild eines Predigers.

Er war wohl als Dominikaner gekennzeichnet. Nach der
Reformation wurde er in einen Predikanten umgemalt und trug die

Züge des Reformators Johannes Oekolampad. Vor seiner Kanzel
standen als Zuhörer mehrere Vertreter der einzelnen Stände, vom
Papst und Kaiser bis zum Stadtbürger und Bauern. Daneben war ein
mit Schädeln und Knochen gefülltes Beinhaus gemalt. Den Giebel
zierte ein Jüngstes Gericht. Davor spielten zwei Skelette zum Tanz
auf, und verschiedene der tanzenden Toten hielten weitere
Musikinstrumente. Sie spielten auf einer Schalmei, kleinen Pauke, Zink,
Schwegelpfeifc, Trompete, Fiedel, Laute, grossen Trommel und auf
einem Dudelsack7'. Die lange Reihe der Tanzpaare war gegenüber
dem auch in Basel dank einem Blockdruck bekannten Würzburger
Vorbild um fünfzehn auf siebenunddreissig Bilder erweitert. Der
Papst musste den Reigen als Vortänzer eröffnen. Kaiser und Kaiserin,

König und Königin schlössen sich an. In der kirchlichen
Hierarchie folgten Kardinal, Bischof, Abt, Chorherr und Äbtissin. Die
weltliche Rangordnung zeigte Herzog, Herzogin und Graf, dann
als städtische Stände- und Berufsvertreter Ritter, Jurist, Ratsherrn

"Riggenbach, op. cit. (Anm. 53). S. 577-590.
"Rosenfeld, op. cit. (Anm. 57), S. 50ff. - Derselbe: Der Totentanz als europäisches

Problem. In: Archiv für Kulturgeschichte, Bd. 48, 1966, S. 54-83. Rosenfeld
beurteilt darin die folgende Arbeit recht kritisch: Cosacchi, Stephan: Makabertanz.
Der Totentanz m Kunst, Poesie und Brauchtum des Mittelalters. Meisenheim 1965.

Breede, op. cit. (Anm. 58), zu Basel S. 39-57 - Giloy-Hirtz, Petra: Mittelalterliche

Totentanz-Dichtung. In: Jansen, Hans Helmut (Hrsg.): Der Tod in Dichtung,

Philosophie und Kunst. Darmstadt 1989, S. 123-143.
1 Hammerstein, Reinhold: Tanz und Musik des Todes. Die mittelalterlichen

Totentänze und ihr Nachleben. Bern, München 1980, S. 80, 115ff



28 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

(neu), Arzt, Edelmann, Edelfrau und Kaufmann. Den Schluss
bildeten Krüppel, Koch und Bauer. Zwischen Krüppel und Koch
waren die übrigen neuen Figuren eingefügt: Waldbruder, Jüngling,
Wucherer, Jungfrau, Kirchweihpfeiffer, Herold, Schultheiss, Blutvogt,

Krämer, Blinder, Jude, Heide und Heidin. In den neu gedichteten

Versen der fünfzehn zusätzlichen Paare sprach nicht mehr
irgend ein halbverwester Toter, sondern der Tod selbst zu seinem
Tanzpartner. Sie enthielten kritische und satirische Spitzen gegen die
Stände. An den Tanz schloss sich eine Darstellung des Sündenfalls an,
durch den der Tod ja erst in die Welt gekommen war. Die darauf
noch folgenden beiden Tanzpaare Tod und Maler und Tod und
Malersgattin mit Kind waren Zutaten des 16. Jahrhunderts. Hans

Hug Kluber setzte bei der Renovation der Bilder 1568 sich, seiner
Frau und seinem Söhnlein ein Denkmal nach dem Berner Vorbild
des Nikiaus Manuel. Die Kopie im Kleinbasler Frauenkloster hatte
im Reigen übrigens die Bilder Tod und Kind und Tod und Mutter
gezeigt.

Matthäus Merian hat in der Vorrede zu seinen Kupferstichen eine
alte Überlieferung wiederholt, es seien im Papst Felix V., im Kaiser

Sigismund und im König Albrecht IL dargestellt. Bei den Bemühungen

um eine genaue Datierung hat man vor allem die Namen der
ersten beiden, in Basel von den Konzilstagen her gut bekannten
Persönlichkeiten auch später in Erwägung gezogen. Es lässt sich dazu

allerdings nichts Schlüssiges sagen72. Die verschiedenen Tätigkeiten
und Berufe der städtischen Bevölkerung fanden eine breite Darstellung71.

Dabei bezog man auch ein paar Frauengestalten ein. Bischof,
Abt, Äbtissin und Chorherr vertraten das vielfältige geistlich-kirchliche

Leben. Man zählte vielleicht auch den Waldbruder dazu, wenn
man ihn als Begarden deuten darf4. Diese Männer führten wie die
Beginen in den Städten ausserhalb der Klöster ein selbständiges
asketisches Leben mit einer reichen mystischen Frömmigkeit, was die
Kirche wegen des Verdachts der Häresie nicht gerne sah. Ritter,
Edelmann und Edelfrau standen zusammen mit dem Juristen, dem
neu eingefügten Ratsherrn, dem Arzt und dem Kaufmann für die
oberen Schichten. Schultheiss und Blutvogt galten als nicht
immer ganz unumstrittene Vertreter der städtischen Rechtsprechung.
Scharf war die Kritik am Wucherer, dem die Hölle gewiss war. Der

77Egger, op. cit. (Anm. 64), S. 15, 34f.

'Vgl. auch Corvisier, André: La représentation de la société dans les danses des

morts du XVe au XVIIIe siècle. In: Revue d'histoire moderne et contemporaine,
tome 16, 1969, S. 489-535.

74Rosenfeld, op. cit. (Anm. 57), S. 108.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 29

Geizhals versuchte, sich mit ein paar Münzen aus seinem wohlge-
füllten Beutel loszukaufen. Ihm war aber ein schwarzer Tod beschieden,

der sich nicht bestechen liess und ihn hinter seinem Wcchsel-
tisch zum Tanz aufscheuchte. Der Herold war zuständig für die
Wappen des Adels und spielte bei Turnieren und anderen adelig
geprägten Festlichkeiten die Rolle des Zeremonienmeisters. Pfeiffer
und Narr hingegen belebten eher die Volksfeste. Der Krämer stellte
die bescheidene Handelstätigkeit dar. Die zahlreichen Handwerke
fehlten abgesehen vom etwas verachteten, ja unehrlichen Koch. Der
Jude rundete das Bild der Stadtbevölkerung ab, und Heide und Heidin

öffneten den Blick über die christliche Welt hinaus. Zum Krüppel

gesellte sich unter den neu eingefügten Bildern der Blinde, dem
der Tod das führende Hündchen von der Leine schnitt, den Stab

wegnahm und ihn so in sein Grab stolpern liess. Jüngling und Jungfrau

wurden mitten aus dem Leben gerissen, das sie so liebten und
mit Schlemmen, Prassen, Buhlen und Tanzen ohne einen Gedanken
an Abschied und Tod genossen. Auf den Betrachter und Leser des

Totentanzes mit seinen gross gemalten Versen müssen gerade die Bilder

dieser leichtsinnigen jungen Menschen einen tiefen Eindruck
gemacht haben. Der Totentanz war eine ins Bild umgesetzte
Volkspredigt, eine warnende und aufrüttelnde Beschwörung zur rechtzeitigen

Umkehr und Busse angesichts des allgegenwärtigen Todes und
der drohenden Verdammnis.

IV

Darunter verstand man nicht einfach eine dem menschlichen Vor-
stellungsvermögen entzogene ewige Gottverlassenheit, sondern eine
bis in alle Einzelheiten ausgemalte Verzweiflung in entsetzlichen
Höllenqualen. In Matthäus 25,30ff. und Johannes 5,28f. ist vom
Weltgericht die Rede; Matthäus erwähnt dabei die Finsternis — «da

wird sein Heulen und Zähneklappcm» - und das vom Teufel bereitete

ewige Feuer. Die dem Apostel Petrus zugeschriebene Petrus-
Apokalypse schildert das fürchterliche Gericht am Jüngsten Tag und
anschliessend die Glückseligkeit der guten und die Strafe der bösen
Menschen. Während der himmlische Bereich mit Bildern von
Helligkeit und strahlendem Licht umschrieben wird, erleiden die
Verdammten in Feuerströmen und ermüdend vielfältigen anderen,
meist mit Feuer verbundenen Strafen unsägliche Qualen7. Diese

'Die Petrus-Apokalypse ist gut greifbar in: Apokryphen zum Alten und Neuen
Testament. Herausgegeben, eingeleitet und erläutert von Alfred Schindler. Zünch
1988, S. 723ff - Vgl. auch Vorgrimler, Herbert: Geschichte der Hölle. München
1993.



30 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

Offenbarung entstand gegen die Mitte des 2. Jahrhunderts
wahrscheinlich in Ägypten, und man zählte sie vom 5. Jahrhundert an
nicht mehr zu den Schriften der Bibel. Sie behielt aber einen grossen

Einfluss durch das ganze Mittelalter und prägte zum Beispiel
auch Dantes «Divina Commedia».

Das Jüngste Gericht und das Schicksal der Gerechten und der
Verdammten haben in der Buchmalerei, an den französischen Portalen
des 11. und 12. Jahrhunderts und dann in der Gotik immer wieder
packende Darstellungen erfahren. In der Tafelmalerei und auf den
Wandgemälden des 15. Jahrhunderts waren sie besonders beliebt und
verbreitet; sie fanden mit Michelangelos Fresko in der Sixtina ihre
Krönung ''. Es wurde 1541 vollendet, und das Thema begann damals
bereits an Bedeutung zu verlieren. Zu den bildlichen Darstellungen

traten die Weltgerichtsspiele, die die Zuhörer und Zuschauer
erschütterten Tod und Jüngstes Gericht waren im Bewusstsein der
Gläubigen eng verknüpft. Wie die Haltung gegenüber Sterben und
Tod wurde auch die Furcht vor dem drohenden Gericht und der
möglichen Strafe vom 12. bis 15. Jahrhundert immer drängender.
Die Bettelorden legten in ihrer Seelsorge grosses Gewicht auf die
Schilderung der Seligkeit und der Höllenqualen und schärften das

Gewissen der Gläubigen.
Die Sequenz «Dies irae» — «Tag des Zorns» spricht anschaulich

davon78: Der göttliche Zorn werde die Welt in Asche auflösen. Das
Zittern werde gross sein, wenn der Richter komme, um alles streng
zu prüfen. Die Posaune werde einen wundersamen Ton über die
Gräber der Länder hin erschallen lassen und alle vor den Thron
Gottes rufen. Selbst der Tod und die Natur würden vor Schreck
erstarren, wenn sich die Kreatur erhebe, um Rechenschaft zu geben
vor dem Richter. Ein Buch werde hervorgeholt, in dem alles
verzeichnet sei, wofür die Welt gerichtet werden müsse. Wenn dann
der Richter urteile, werde auch das Verborgene zutage kommen,
und nichts werde ungesühnt bleiben. Der Dichter oder Betende
fragt sich, was er überhaupt sagen und wen er als Anwalt angehen
könne, wenn sogar der Gerechte kaum sicher sei. Es bleibt nur,

"Jessen, P.: Die Darstellung des Weltgenchts bis auf Michelangelo. Berlin 1883.
Rcuschel, Carl: Die deutschen Weltgerichtsspiele des Mittelalters und der

Reformationszeit. Leipzig 1906 - Berner Weltgerichtsspiel. Aus der Handschrift
des 15. Jahrhunderts herausgegeben von Wolfgang Stammler. Berlin 1962.

"Rädle, Fidel: «Dies irae». In: Im Angesicht des Todes. Ein interdisziplinäres
Kompendium I. Hrsg. v. Hansjakob Becker (u.a.). St. Ottilien 1987, S. 331-340 -
Der Autor bietet den lateinischen Text mit einer guten deutschen Übersetzung und
weiter führenden Literaturhinweisen.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 31

Christus tiefgebeugt und mit zerknirschtem Herzen um Gnade
anzuflehen, der die Sünderin Magdalena freisprach und am Kreuz
den reumütigen Schacher erhörte: «Ingemisco tamquam reus, Culpa
rubet vultus meus; Supplicanti parce, Deus.» — «Ich seufze auf wie
ein Angeklagter, mein Gesicht errötet aus Scham über meine Schuld:
Gott, verschone den demütig Bittenden.» Die Sequenz entstand
noch im 12. Jahrhundert und kann darum nicht vom Franziskaner
Thomas von Celano stammen. Sie entsprach aber der franziskanischen

Frömmigkeit und verbreitete sich während des 15. Jahrhunderts

über den Orden in ganz Europa. Mit einigen Ergänzungen am
Schluss fand sie Eingang ms Römische Missale und wurde Teil der
katholischen Totenliturgie '. Zudem klingt sie dank zahlreichen
Vertonungen der Requiem-Messe in unsere Zeit herüber.

Die eigene Verantwortung für das Seelenheil war den Gläubigen
eine ständige Sorge und bestimmte ihr Leben in einem uns kaum
mehr vorstellbaren Ausmass. Tod, Jüngstes Gericht, Hölle und Himmel:

Über diese «vier letzten Dinge» schrieb und predigte man viel
im ausgehenden Mittelalter. Dionysius der Kartäuser oder von
Rijckel, der scholastisch gebildete Mystiker aus der Kartause von
Roermond, hatte im frühen 15. Jahrhundert eine Betrachtung «De

quatuor hominis novissimis»*1 verfasst. Er war allgemein verehrt, von
Fürsten und hohen Geistlichen als Ratgeber geschätzt und wurde

wegen seiner Visionen auch Doctor eestaticus genannt. Seine Schrift
fand schnell weite Verbreitung, wurde in die Volkssprachen übersetzt

und war fester Bestandteil der einem breiten Kreis zugänglichen
Erbauungsliteratur. Sie regte zahlreiche ähnliche Betrachtungen an.
So hat unter anderen auch Thomas Morus einen nicht vollendeten
solchen Text hinterlasscnsl. Die Schrift des Dionysius war zum
Beispiel in der Bibliothek der Basler Kartause mehrfach vertreten. Allein
in der «Laienbibliothek» genannten Abteilung deutscher Bücher für
die Brüder ohne Lateinkenntnisse stand sie in drei Ausgaben"".

Dionysius eröffnet seinen Traktat mit 5 Moses 32,28f. Luther hat

später übersetzt: «Denn Israel ist ein Volk, dem man nicht mehr raten
kann, und kein Verstand wohnt in ihnen. O, dass sie weise wären
und dies verstünden, dass sie merkten, was ihnen hernach begegnen
wird.» In 68 Artikeln behandelt er die vier letzten Dinge mors cor-

'"Rädle, op. cit. (Anm. 78), S. 334ff
"Dionysius Cartusianus: De quatuor hominis novissimis. In: Doctoris ecstatici

D. Dionysii cartusiani opera omnia, Bd. 41. Köln 1912, S. 489ff.
"' Morus, Thomas: Die vier letzten Dinge. Übersetzt, eingeleitet und kommentiert

von Friedrich-Karl Unterweg, München 1984.
"Sexauer, op. cit. (Anm. 34), S. 165ff



32 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

poralis (leiblicher Tod), judicium Dei (Urteil Gottes), poena inferni
(Höllenstrafe) und beatitudo aeterna (ewige Seligkeit) und stützt sich
dabei aufzahlreiche Bibelstellen. Der leibliche Tod ist an sich schon
das Schrecklichste von allem Schrecklichen. Er wäre aber nicht so

furchtbar, wenn ihn nicht zwei noch entsetzlichere letzte Dinge
begleiten würden, nämlich das Jüngste Gericht und die Höllenstrafe
der Verdammten oder die Strafe des Fegefeuers. «Schrecklich ist's, in
die Hände des lebendigen Gottes zu fallen.» (Hebräer 10,31) — «Ach
dass du mich im Totenreich verwahren und verbergen wolltest, bis
dein Zorn sich legt.» (Hiob 14,13) Mit diesen ernsten Warnungen
leitet Dionysius seine Betrachtung ein". Der Tod ist zu fürchten, und
er ist bitter, obwohl ihn vorzügliche, vollkommene und heilige
Menschen herbeisehnen. Er flösst grosse und ständige Angst ein

wegen der höchst gefährlichen und schwerwiegenden Versuchungen,

gegen welche die im Sterben Liegenden ankämpfen müssen.
Wie das Brot für den Menschen vor allen andern Nahrungsmitteln
nötig ist, so ist es die eingehende Betrachtung des Todes vor den
andern guten Werken. Es folgen sechs Erörterungen über: Todesfurcht,

sorgfältige Vorbereitung auf den Tod, eigene Hinfälligkeit
und Sterblichkeit, Ablegen weltlicher Sorgen und Betriebsamkeit,
Weltverachtung, Trost und Freude im Heiligen Geist. Dann schreibt
Dionysius über das Verhältnis zahlreicher, auch mythologischer
Gestalten aus der Antike zum Tod. Eine Reihe von Beispielen
vorbildlicher Persönlichkeiten zeigt, wie man sich auf den Tod vorbereiten

soll. Der erste Teil schliesst mit einer Charakterisierung des

Menschen, die er dem heidnischen Kaiser Hadrian zuschreibt und
die man in solchen Texten durch die Jahrhunderte immer wieder
ähnlich findet: Der Mensch ist Fleisch gewordene Seele, eine
vorübergehende Erscheinung, ein blosser Kundschafter des Lebens, eine
Wohnstatt des Todes, ein Durchreisender, ein Gast, ein sich
abplagendes Wesen, das hier für kurze Zeit wohnt. «Darum lasst uns die
Welt nur wie Gäste nutzen, lasst uns mit allen Kräften zur Heimat
der Auserwählten eilen, lasst uns unermüdlich Gutes tun und so die
Vorkehrungen zu einem heilsamen Tod treffen114.» Die Teile über das

Jüngste Gericht, die Hölle und den Himmel untermauert Dionysius
mit weiteren Bibelstellen, und er erschüttert den Leser mit den
damals gängigen Bildern und Vorstellungen der letzten Dinge. Es

führt zu weit, darauf einzugehen. Man muss vielleicht noch bemerken,

dass gemäss seiner Auffassung die Seelen im Fegefeuer des ewigen

Heils nach Abbüsscn ihrer Schuld nicht gewiss sein konnten.

"'Dionysius Cartusianus. op. cit. (Anm. 80), S. 495.

"Dionysius Cartusianus, op. cit. (Anm. 80), S. 496-515; das Zitat S. 515.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 33

Das stand im Widerspruch zur katholischen Lehre, und die Schrift
geriet darum nach dem Konzil von Trient auf den Index der verbotenen

Bücher.
Das Fegefeuer (ignis purgatorius oder purgatonum) ist neben

Himmel und Hölle ein dritter Ort, wo sich Verstorbene für eine
gewisse Zeit aufhalten können. Sie müssen sich dort von ihren noch
nicht gesühnten lässlichen Sünden durch das Erleiden einer von Gott
verhängten Strafe läutern, bevor sie ins Paradies eingehen dürfen.
Mit Gebeten, Almosen, Messen und ähnlichen Mitteln (sogenannten

Suffragien) können die Lebenden den armen Seelen helfen und
ihnen den Aufenthalt im Fegefeuer verkürzen. Es ist in der Bibel
nicht erwähnt. Für den katholischen Gläubigen lassen ein paar Stellen

indirekt darauf schliessen (z.B. 1 Korinther 3,11—15), und es ist
für sie durch die bis auf die Kirchenväter zurückgehende Lehre
erwiesen. Es wurde aufdem Konzil von Trient zum Dogma erklärt.
Die Reformatoren lehnten es als theologisch unhaltbar ab, Luther
übrigens erst von 1530 an mit seiner Schrift «Ein Widerruf vom
Fegefeuer»87. Die alte Vorstellung des Hades verband sich mit der
Ansicht der Kirchenväter von diesem Zwischenzustand. Augustin
hat den Grund für die spätere theologische Definition gelegt. Es

hatte für die Gläubigen lange Zeit geringe Bedeutung"'. Das begann
sich im letzten Drittel des 12. Jahrhunderts zu ändern, und nach etwa
weiteren hundert Jahren war das Fegefeuer im Bewusstsein der
Gläubigen verankert. Die neuen Anstösse gingen vom Orden der
Zisterzienser und von den scholastischen Theologen in Paris aus. Es

ist viel geforscht und geschrieben worden, wie und warum die Idee
des Fegefeuers damals an Boden gewann"7. Thomas von Aquin,
Bonaventura und andere bedeutende Theologen hauptsächlich aus
den Reihen der Dominikaner und Franziskaner befassten sich
eingehend damit. Die Bettelorden trugen die Vorstellung aus dem
Bereich der theologischen Diskussion unter die Gläubigen und ver-

"'Vgl. etwa das Stichwort «Fegefeuer» in: Real-Encyklopädie für protestantische
Theologie und Kirche. Bd. 4. Leipzig 1879, S. 514ff - Lexikon für Theologie und
Kirche. Bd. 3. Freiburg/i. Br. 1931, Spalten 979ff. - Religion in Geschichte und
Gegenwart, op. cit. (Anm. 23), Bd. 2, Spalten 892ff.

86 Angenendt, Arnold: Theologie und Liturgie der mittelalterlichen Toten-
Memoria. In: Der geschichtliche Zeugniswert des liturgischen Gedenkens im
Mittelalter. Hrsg. von Karl Schmid und Joachim Wollasch. München 1984, S. 79-199,
besonders S. 85ff

8 Le Goff, Jacques: La naissance du purgatoire. Paris 1981, besonders Teil 2,
S. 177ff (deutsche Ausgabe: Die Geburt des Fegefeuers. Stuttgart 1984) - Assion,
Peter: Von den abgeschiedenen Seelen. Kirchenlehre und Volksglaube in der
spätmittelalterlichen Fegefeuer- und Geisterliteratur, ln: Geist und Zeit. Wirkungen des

Mittelalters in Literatur und Sprache. Festschrift fiir Roswitha Wisniewski zu ihrem
65. Geburtstag. Frankfurt/a.M., Bern, usw. 1991, S. 261 ff.



34 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

halfen ihr in der Seelsorge zu allgemeiner Anerkennung™. Der für
den oberdeutschen Raum und damit auch für Basel zuständige Fran-
ziskanerprovinzial Marquard von Lindau zum Beispiel schrieb schon
im ausgehenden 14. Jahrhundert eine Abhandlung über die Seelen
im Fegefeuer. Die verhältnismässig frühe Schrift war in deutscher
Sprache verfasst, sollte also in die Breite wirken8'7. Die Freuden des

Himmels und die Strafen der Hölle sind unwiderruflich, dauern
ewig und stehen ausserhalb jeder Möglichkeit der Menschen, darauf
noch einzuwirken. Der Aufenthalt im Fegefeuer hingegen ist befristet,

führt zur Seligkeit und kann durch die bereits erwähnten
geistlichen Mittel verkürzt werden.

Wenn man sich im Mittelalter dabei auch Zeiträume von
Zehntausenden von Jahren vorstellte: dank dem Fegefeuer war der Eintritt

ins Paradies für die meisten unvollkommenen Menschen, soweit
sie nicht in schwerer Sünde verstorben waren, ziemlich sicher und
gewissermassen berechenbar geworden. In der bildenden Kunst kam
das Motiv der Seelenwaage auf. Der Verstorbene wird für seine

guten und schlechten Taten gewogen, und häufig hängen sich Teufel

an die Waagschale, um ihn zu sich herunter zu ziehen. Es
entwickelte sich ein vielfältiges, für heutige Betrachter befremdliches
Spekulieren, Rechnen, ja fast eine Art Buchhaltung um das Seelenheil,

wobei die Kirche als Vermittlerin und Verwalterin eines durch
Christus und die Heiligen geäufneten Gnadenschatzes wirkte.
Abgeltungen in Naturalien oder Geld begannen eine immer grössere
Rolle zu spielen, und dieses zum Teil recht irdische Treiben um die
himmlische Gnade artete im späten Mittelalter gelegentlich zum
Skandal aus. In der Auseinandersetzung um den Nachlass oder Ablass
der zeitlichen Strafe vor allem im Fegefeuer für gebeichtete und
bereute Sünden verfasste Luther seine 95 Thesen. Sie bezeichneten
den äusserlichen Beginn der Reformation und richteten sich
hauptsächlich gegen die Ablasspredigten des Dominikaners Johannes Tet-
zel. Man warf ihm vor, dass er mit seinen Ablassbriefen Geld eintrieb
für den Bau von St. Peter in Rom und für den bei den Fuggern
verschuldeten Erzbischof Albrecht von Brandenburg'"1. In der Refor-

""Le Goff op. cit. (Anm. 87), S. 317ff.
"'Assion, op. cit. (Anm. 87), S. 262.
"Paulus, Nikolaus: Geschichte des Ablasses im Mittelalter. Paderborn 1922f,

bes. Bd. 3 - Stichwort «Ablass» in: Religion in Geschichte und Gegenwart, op. cit.
(Anm. 23), Bd. 1, Spalten 64—67 (mit weiteren bibliographischen Angaben) und in:
Theologische Realenzyklopädie. Berlin, New York 1976ff, Bd. 1, S. 347-364. -
Möller, Bernd: Die letzten Ablasskampagnen. Luthers Widerspruch gegen den
Ablass in seinem geschichtlichen Zusammenhang. In: Den.: Die Reformation und
das Mittelalter. Kirchenhistonsche Aufsätze. Hrsg. v. Johannes Schilling. Göttingen
1991, S. 53-72.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 35

mation war der Vorwurfverbreitet, der katholische Klerus mäste sich

an Ablassbriefen, Stiftungen von Jahrzeiten für Verstorbene und
Totenmessen. Der Basler Buchdrucker und Dichter Pamphilus
Gengenbach verfasste um 1521 ein satirisches Gedicht «Die Todtenfres-
ser». Dann lässt er angefangen beim Papst alle auftreten, die von der
Sündenvergebung und der finanziellen Abgeltung gut lebten. Der
Bischof etwa stellt fest, ohne Tote und Fegefeuer hätte er nicht so
viel Land und Leute. Auch sein Gesinde wäre übel dran, «die sunst
all gnuog von todten fressen». Sogar die Pfarrmagd lobt das «todten
gschray». Sonst hätte sie wohl heiraten, viel arbeiten und Hunger
leiden müssen. Sie habe es aber viel besser, weil «todtenfrässen vnss faist
macht'".»

V

Die Hoffnung auf das Paradies nach dem Fegefeuer sicherte man
durch eine bewusste fromme Vorbereitung auf den Tod. Der
Vorgang des Sterbens bekam damit eine neue Bedeutung. Man wollte
alles, was den späteren Genuss des ewigen Lebens gefährden konnte,
in letzter Stunde noch aus dem Weg räumen. Neben der inneren
geistlichen Vorbereitung versuchte man auch die nötigen und
nützlichen äusserlichen Zeremonien genau einzuhalten. So hoffte man,
beim entscheidenden Übergang in die bessere Welt möglichst nichts
zu versäumen oder falsch zu machen. Zahlreiche Abhandlungen
boten Trost und Anleitung. Im 15. Jahrhundert las man besonders

eifrig das 21. Kapitel aus dem zweiten Teil des «Büchleins der ewigen

Weisheit» von Heinrich Seuse: «Wie man sol lernen sterben und
wie ein bereiter tod beschaffen ist»'2. Auch das bekannte Erbauungsbuch

«Imitatio Christi» - «Nachfolge Christi» des Thomas von Kempen

oder a Kempis enthält im 23. Kapitel des ersten Teils eine
Betrachtung über den Tod, und es liessen sich noch weitere ähnliche

Schriften anführen'1. Es entstand eine eigene Lehre oder Kunst
des heilsamen Sterbens, die Ars moriendi. Sie wurde im späten
Mittelalter so volkstümlich und war so weit verbreitet wie keine andere
Art gedruckter Schriften. Sie fusste auf Scholastik und Mystik, und
die bedeutendsten Theologen des 15. Jahrhunderts befassten sich

"Gengenbach, Pamphilus: Die Todtenfresser. In: Pamphilus Gengenbach.
Werke. Hrsg. v. Karl Gödeke. Hanover 1856, S. 153-159.

17Rudolf, Rainer: Ars moriendi. Von der Kunst des heilsamen Lebens und
Sterbens. Forschungen zur Volkskunde, Bd. 39. Köln, Graz 1957, S. 14f. und 17f.

"Rudolf, op. cit. (Anni. 92), S. 20ff



36 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

damit. Man begegnet einer Fülle solcher Texte94, und von verschiedenen

kennt man den Verfasser nicht. Die hier genannten Traktate
sind nach keinem eng abgegrenzten literarischen Gattungsbegriff
ausgewählt; manche führen über die eigentliche Ars moriendi hinaus

zu Sterbebetrachtungen in der Nachfolge des Todes Christi.
Verbreitet waren das «Speculum mortis» — «Todesspiegel» aus dem 13.

Jahrhundert, das im deutschen Sprachraum in vielen Handschriften
des 15. Jahrhunderts überliefert ist, weiter «Ein iämerlich und
erschrockenliche klag eynes weltlichen sündigen sterbenden
menschen gar nützlichen zelesen» von Heinrich Seuse und das «Praepa-
ramentum christiani hominis ad mortem se disponentis» — «Vorbereitung

eines christlichen Menschen auf den Tod» des Wilhelm
Weber oder Textor von Aachen, der eine Zeit lang in Basel als

Münsterprediger wirkte und dessen Text der Basler Kartäuser Ludwig
Moser übersetzte'1. Nach dem Hauptgedanken in allen sollte der
Mensch auf Erden so leben, dass er jederzeit bereit war zum Sterben
und zum Eingehen ins ewige Leben.

Die wichtigste solche Schrift stammte von Johannes Gerson",
dem Kanzler der Universität Paris und aktiven Teilnehmer am Konzil

von Konstanz. Er war ein von der Mystik geprägter Theologe
und nahm neben seiner Gelehrsamkeit die Seelsorge besonders ernst.
Seine Traktate waren im deutschen Sprachgebiet bekannt und nach
der Erfindung des Buchdrucks weit verbreitet. Die erste Gesamtausgabe

erschien 1488 in Strassburg; andere Ausgaben einzelner Werke
folgten in Nürnberg und Basel'' Sein «Opusculum tripertitum»"

"Falk, Franz: Die deutschen Sterbebüchlein von der ältesten Zeit des
Buchdrucks bis zum Jahre 1520. Schriften der Görres-Gesellschaft. Köln 1890 - Appel,
Helmut: Anfechtung und Trost im Spätmittelalter und bei Luther. Schriften des

Vereins für Reformationsgeschichte, Jg. 56, Heft 1, Nr. 165. Leipzig 1938 - Rudolf,
op. cit. (Anm. 92) - Rolfes, Helmuth: Ars moriendi. Eine Sterbekunst aus der Sorge
um das ewige Heil. In: Ars moriendi: Erwägungen zur Kunst des Sterbens. Hrsg. v.

Harald Wagner und Torsten Kruse. Freiburg/i.Br., Basel, Wien 1989, S. 15-44. -
Die wichtigsten Schriften sind neu übersetzt und herausgegeben in: Ars moriendi:
die Kunst, gut zu leben und gut zu sterben. Texte von Cicero bis Luther.
Herausgegeben, eingeleitet und übersetzt von Jacques Laager. Zünch 1996.

"Falk. op. cit. (Anm. 94), S. 24ff. - Rudolf, op. cit. (Anm 92), bietet auf den
Seiten 119ff. eine Zusammenstellung solcher Schnften.

""Schwab, Johann Baptist: Johannes Gerson. Professor der Theologie und Kanzler

der Universität Paris. Würzburg 1858.
"Schlich, Gunna: Gersons mystische Theologie. Eine deutsche Übersetzung aus

dem 15. Jahrhundert. Diss. Freiburg/i.Br. Bamberg 1969, S. 2.

"Gerson, Johannes: Opusculum tripertitum De praeceptis decalogi, De confessione

et De arte moriendi. In: Opera omnia. Hrsg. v. Lud. Ellis du Pin. Antwerpen
1706ff, Bd. 1, S. 425-450. - Ars moriendi, op. cit. (Anm. 94), S. 165ff



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 37

befasst sich im ersten Teil mit den zehn Geboten, im zweiten mit der
Beichte und im dritten «De arte moriendi» mit der Vorbereitung auf
den Tod. Dieser Teil ist wieder in vier Abschnitte gegliedert. Der
erste enthält vier Ermahnungen an den Sterbenden: Sich dem
göttlichen Willen zu unterwerfen, die von Gott erwiesenen Wohltaten
dankbar anzuerkennen, das Leiden und den Tod als Busse für die
Sünden geduldig zu ertragen und sich Gott mit Vertrauen vollkommen

hinzugeben. Der zweite Abschnitt enthält die sechs nach damaliger

Meinung Anselm von Canterbury zugeschriebenen Fragen an
den Sterbenden: Ob der Kranke im christlichen Glauben und als

treuer Sohn der Kirche sterben wolle, ob er die Verzeihung seiner
Sünden begehre, ob er im Fall der Genesung besser leben werde als

bisher, ob er noch begangene Todsünden zu beichten habe, ob er
wenn nötig und möglich noch etwas wieder gutmachen wolle und
ob er seinen Beleidigern gerne verzeihe. Es folgen im dritten
Abschnitt gewisse Gebete zu Gott, Maria, den Engeln, den Schutzengeln

und den besonderen Sterbepatronen. Gegen den gefürchteten

«jähen», überraschenden Tod ohne Möglichkeit zur Reue und
Vorbereitung wandten sich die Gläubigen an Christophorus und
Barbara. Für einen «seligen» Tod betete man besonders zu Katharina,
Ursula und Klara. Der vierte Abschnitt enthält Anweisungen an die
Priester und andere dem Sterbenden Beistehende über den Umgang
mit dem Kranken, den Empfang des Sterbesakraments und weitere
Fragen der geistlichen Betreuung. Weder Frau, Kinder, Freunde,
Reichtum noch falsche Hoffnungen auf Genesung durften den
Sterbenden ablenken. Das Werk genoss ein solches Ansehen, dass die
französischen Bischöfe es zum Unterricht für Priester und Laien
vorschrieben. Die Seelsorger mussten es dem Volk auch vorlesen. Über
die Teilnehmer am Konstanzer Konzil verbreitete es sich schnell in
Süddeutschland, Österreich, Böhmen und bis nach Ungarn1'9. Der
Strassburger Münsterprediger Johannes Geiler von Kaysersberg
übernahm den Gehalt der Schrift in seinem 1480/81 erschienenen
Traktat «Wie man sich halten sol by eym sterbenden menschen»'00.

Einleitend stellt er fest, er habe alles aus Gerson gezogen, sich aber
nicht Wort für Wort an ihn gehalten. «Sunder mich geflissen der ein-
falt in wortten und schlechter ordenung, die einem eynvaltigen
menschen aller geniset syn mag, so es bruchen sol als ichs gebrediget

"Falk, op. ck. (Anm. 94), S. 16ff. - Rudolf, op. cit. (Anm. 92), S. 65ff.
100 Geiler von Kaysersberg, Johannes: Wie man sich halten sol by eym sterbenden

menschen. In: Sämtliche Werke. Berlin, New York 1989ff, Bd. 1, S. 1-13 - Hoch,
Alexander: Geiler von Kaysersbergs ««Ars moriendi» aus demjahre 1497. Strassburger

Theologische Studien, Bd. 4, Heft 2. Freiburg/i.Br. 1901.



38 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

hab.» Geiler richtete sich an die einfachen, «einfältigen» Leute, die in
vielen Fällen die Vorbereitung der Sterbenden übernehmen mussten,

wenn kein Seelsorger zur Verfügung stand. Er befasste sich in
Predigten und Schriften häufig mit dem Thema, so im «Sterbe-
ABC». «Wie man sich schicken sol zu einem seligen tod» oder in
«Eyn Trostspiegel Cristlichs trosts/ aller betrübter hertzen/ die ire
kynder/ gemahel/ freund/ oder ander/ so yn abgestorben synt un-
zymlichen truren und beweynen»"".

Berühmt war im 15. Jahrhundert die «Ars moriendi der fünf
Anfechtungen», die neben dem auf Gerson zurückgehenden Text
die Gläubigen vor allem durch die elf beigefügten Holzschnitte
erschütterte102. Sie ist ganz auf den Vorgang des Sterbens zugeschnitten

und gibt Anweisungen für die Gefahren und Tröstungen des

letzten Stündleins. Die Vorrede weist ausdrücklich daraufhin, dass

die Bilder für die leseunkundigen Laien gedacht sind. Sie warnt
eindringlich vor dem Teufel, der die Sterbenden in der Todesstunde mit
starken Anfechtungen quäle und sich so der Seele bemächtigen
wolle. Aufdem ersten Bild sieht man den Kranken auf seinem Bett
und im Hintergrund — von einem Teufel absichtlich halb verdeckt —

Gottvater, Christus und Maria. Links stehen drei nach ihrer Haltung
wohl zweifelnde und spottende Gestalten, von denen man die eine
als Juden deuten kann, und davor betet ein heidnisches Königspaar
zu einem Götzen. Im Vordergrund versucht eine kleine nackte Furie
mit ihrer Geissei einen Mann in den Selbstmord zu treiben. Teufel
mit Mischleibern aus Mensch und Tier umringen das Bett, schneiden

höhnisch grinsende Fratzen und versuchen mit auf Spruchbändern

festgehaltenen gottlosen Sätzen, den Kranken vom wahren
Glauben abzubringen. Dieser «Temptatio diaboli de fide» (Anfechtung

des Glaubens durch den Teufel) ist im zweiten Bild die
tröstende «Bona inspirano angeli de fide» (gute Eingebung des Engels
vom Glauben) gegenübergestellt. Gottvater, Christus, Maria, Moses,
viele Heilige und ein Engel - wohl der Schutzengel — umstehen das

Bett, der Heilige Geist schwebt darüber, und die Teufel stürzen
flüchtend davon. Es folgen die Anfechtung der Verzweiflung über
begangene schwere Sünden und gegenübergestellt das Bild der
Hoffnung auf Vergebung. Der Szene der zornigen Ungeduld
entspricht das fromme Sich Fügen in Krankheit und Leiden als Strafe für
begangene Sünden. Die Anfechtung des Stolzes über die eitle Ehre
des in der Welt Erreichten wird besiegt durch die Demut. Liebe und

""Geiler, op. cit. (Anm. 100), Bd. 1, S. 97-110 und S. 201-235.
"Talk, op. cit. (Anm. 94), S. 3-15 - Appel, op. cit. (Anm. 94), S. 75-85,

142-152 (Reproduktionen der Holzschnitte) - Rudolf, op. cit. (Anm. 92), S. 69-74
- Rolfes, op. cit. (Anm. 94), S. 32-36 - Ars moriendi, op. cit. (Anm. 94), S. 175ff.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 39

Geiz zum Irdischen lassen sich überwinden dank wahrer Weltver-
lcugnung. Das elfte Bild zeigt den gerade Verstorbenen nach siegreichem

Kampf gegen alle Anfechtungen. Hinter dem Bett steht eine
Schar von Engeln und Heiligen unter dem Kreuz. Ein Engel nimmt
die Seele in Gestalt eines Menschleins in seine Arme, und eine Frau
drückt dem Toten die Sterbekerze in die Hand. Davor winden sich
die Teufel in ohnmächtiger Wut über den entgangenen Raub der

geretteten Seele.
Über das deutsche Sprachgebiet am weitesten verbreitet war im

15. Jahrhundert das «Speculum artis bene moriendi» — «Spiegel der
Kunst vom heilsamen Sterben» des Nikolaus von Dinkelsbühl'"3. Es

stützt sich auf Gerson und die eben genannte Bilder-Ars der fünf
Anfechtungen. In der Einleitung steht ausdrücklich, das Büchlein
wolle wegen fehlender Erfahrung im Umgang mit dem Tod zum
rechten Sterben anleiten. Der erste Teil warnt vor dem wahren Tod
der Seele und lobt geradezu das Sterben des Leibes. Der zweite Teil
enthält die fünfAnfechtungen der Bilder-Ars, wobei deren tröstliche
Gegenüberstellungen fehlen. Es folgen die Anselm zugeschriebenen
Fragen an die Sterbenden. Dabei wird eindringlich nach der
Rechtgläubigkeit gefragt, wie sie für den Kreis um das Konstanzer Konzil
nach den Erfahrungen mit Jan Hus wichtig geworden war. Danach
kommen Unterweisungen für den Sterbenden mit den Betrachtungen

Gregors des Grossen, dass jede Handlung Christi am Kreuz für
den Gläubigen eine Lehre enthalte. Der fünfte Teil bringt Mahnungen

für die Zeit des Todeskampfes in Anlehnung an Gerson. Das

Büchlein schliesst mit Gebeten und weiteren Anleitungen für die

geistliche Betreuung Sterbender.
Sebastian Brants 1494 entstandenes «Narrenschiff» gehört an sich

nicht in diesen Zusammenhang. Es darf aber trotzdem erwähnt werden,

denn Memento mori und Vanitas spielen darin eine
beherrschende Rolle. Viele Torheiten der Menschen treten angesichts der

Hinfälligkeit des Lebens erst recht zu Tage. Das 85. Kapitel unter der
Überschrift «Nit fursehen den dot» nimmt die Narren aufs Korn, die
sich nicht rechtzeitig auf den Tod vorbereiten oder nur durch äus-
serliche Prachtentfaltung wie Chcops mit seiner Pyramide oder

Königin Artemisia mit dem Mausoleum für ihren Gatten. Das Buch
hatte eine grosse Wirkung und fand weite Verbreitung auch über
den deutschen Sprachraum hinaus'"4.

""Rudolf, op. cit. (Anm. 92), S. 75ff
"'4Brant, Sebastian: Das Narrenschitf Illustriert mit neunzig Holzschnitten des

Originals. Hrsg. v. Margot Richter. Leipzig 1958 - Singer, Kann: Vanitas und
Memento mori im «Narrenschiff» des Sebastian Brant. Diss. Würzburg 1967.



40 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

VI

Für das 16. Jahrhundert seien zwei grundlegende Schriften vorgestellt:

Der «Liber quomodo se quisque debeat praeparare ad mortem»
— «Buch, wie sich jeder auf den Tod vorbereiten soll» von Erasmus
und Luthers «Eyn Sermon von der bereytung zum sterben». Damit
sind wichtige Gedankengänge des Humanismus und der Reformation

wenigstens angedeutet. Beide Schriften liegen innerhalb des mit
der Lebenszeit von Hieronymus Zscheckenbürlin für diese Betrachtungen

gesetzten Rahmens. Erasmus und er haben sich wohl
gekannt. Sie lebten jahrelang in der gleichen Stadt, gingen während der
Reformation beide nach Freiburg ins Exil, kehrten später nach Basel

zurück und starben hier im gleichen Jahr 1536. Von Luther waren in
der Basler Kartause mehrere frühe Schriften vorhanden, darunter
auch sein «Sermon».

Erasmus schrieb 1518 an Beatus Rhenanus, als Jüngling sei er
allein schon beim Wort «Tod» erschrocken. Mit dem Alterwerden
habe er etwas gelernt. Er fürchte den Tod kaum noch, und er messe
das Glück des Menschen nicht an einem langen Leben'"7. Nach mehreren

Krankheiten und einer ernsten Krise in den Jahren 1497/98
hatte Erasmus ein besonders geschärftes Bewusstsein vom Tod. Er
war nicht der einzige, der unter dem Eindruck einer überstandenen
Lebensgefahr sich zu ändern und stärker auf Gott auszurichten
versuchte. Luther etwa gelobte 1505 während eines Gewitters, er wolle
Mönch werden. Wohl im April 1498 schrieb Erasmus an Nikolaus
Werner, den späteren Prior des Klosters Steyn, er habe nach seiner
Krankheit keine Freude mehr an der Welt und verachte alle seine
früheren Hoffnungen. Er sehne sich nach einem Leben, wo er in
Ruhe für Gott allein leben, über den heiligen Schriften meditieren
und seine alten Irrtümer mit Tränen abwischen könne""'. Erasmus

war mit der langen Tradition der Todesbetrachtung gut vertraut,
die für ihn bis zu den antiken Philosophen und Schriftstellern
zurückreichte und von den Kirchenvätern und den Traktaten des

Mittelalters zur reichen Literatur über Weltverachtung, Sterbekunst,
den Vier letzten Dingen, usw. in seine Zeit führte. In seinen Werken

stösst man immer wieder aufsolche Themen und auf Zitate oder
literarische Anklänge. Die erste erhaltene Schrift ist dem Contemp-
tus mundi gewidmet, und ein frühes Gedicht befasst sich mit den

"lsErasmus an Beatus Rhenanus, etwa 15. Oktober 1518. In: Erasmus von
Rotterdam: Bnefe. Verdeutscht und herausgegeben von Walther Köhler. Leipzig 1938,
S. 219 - Vgl. auch Tenenti, op. cit. (Anm. 20), S. 242.

""'Erasmus an Nikolaus Werner, um April 1498, op. cit. (Anm. 105), S. 27.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 41

Vier letzten Dingen. Die religiöse Abhandlung gegen alle
Verführungen der Sünde «Enchiridion militis christiani» — «Handbüchlein

des christlichen Soldaten» oder Streiters enthält ähnliche
Gedankengänge, und das auf der Reise über die Alpen entstandene Gedicht
«Carmen alpestre» beklagt die verflogenen Jugendjahre, das Altern
und den nahenden Tod"1

Den «Liber quomodo se quisque debeat praeparare ad mortem»'"8
schrieb Erasmus 1533, drei Jahre vor seinem Tod. Diese Betrachtung
richtete sich an eine theologisch und humanistisch gebildete Elite.
Die Schrift stützt sich gründlich und vielfältig auf Stellen aus der
Bibel ab und bietet eine Zusammenfassung der Gedanken und
Argumente, die man auch aus anderen Traktaten kennt. Im Mittelpunkt
steht Paulus mit seinen Äusserungen zum Tod. Die Einleitung zitiert
fast als Motto aus dem Römerbrief (14,8f): «Leben wir, so leben wir
dem Herrn; sterben wir, so sterben wir dem Herrn. Darum: wir
leben oder sterben, so sind wir des Herrn.» Christus ist gestorben und
wieder auferstanden, damit er der Herr über Tote und Lebende sei.

Christus ist Gerechtigkeit, Sieg, Hoffnung, Sicherheit, Triumph und
Krone für den Menschen. Wir sind von klein auf mit Tod und Sterben

konfrontiert; wir müssen während des ganzen Lebens darüber
nachdenken und uns vorbereiten. Erasmus behandelt dieses Thema
und die Eitelkeit des Irdischen eingehend. Dann kommt er auf
Busse, Ablass und die gefürchteten Versuchungen des Teufels in der
Todesstunde zu sprechen. Der Text schliesst mit Betrachtungen in
der Nachfolge Christi. Seine Unterwerfung unter den göttlichen
Willen mit dem «Non sicut ego volo, sed sicut tu» — «Nicht wie ich
will, sondern wie du willst» (Matthäus 26, 39) am Ölberg und sein
Tod haben den Menschen das Vorbild gegeben. Sie sollen die

Regungen und Leidenschaften dieser Welt hinter sich lassen,

Glaube, Liebe und Hoffnung hochhalten, den Satan bekämpfen und
werden so in die ewige Ruhe eingehen dürfen'"''.

Erasmus wollte keine neuen theologischen Ideen entwickeln.
Den Text durchzieht vielmehr das Bemühen, die seiner Meinung
nach grundlegenden theologischen Wahrheiten in einer Zeit der
geistigen und religiösen Unsicherheit und Umwälzung hochzuhalten.

Er hoffte, damit ein unumstösshches Fundament biblischer

"l7Tenenti, op. cit. (Anm. 20), S. 229ff. - Kohls, Ernst Wilhelm: Meditatio mortis
chez Pétrarque et Erasme. In: Colloquia Erasmiana Turonensia, Bd. 1. Toronto

1972, S. 305ff
"'"Erasmus: Liber quomodo se quisque debeat praeparare ad mortem. In: Desi-

derii Erasmi opera omnia, Bd. 5. Leiden 1704, Spalten 1293-1318 — Ars moriendi,
op. cit. (Anm. 94), S. 299ff.

""Erasmus, op. cit. (Anm. 108), Spalte 1318.



42 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

Offenbarung und Lehre mit zusätzlicher Abstützung auf die antiken
Philosophen zu finden, was er in den ersten Sätzen der Einleitung
«Christliche Philosophie» nannte"". Zu ihrem Wesen gehörte für
ihn, dass sie auf den Tod vorbereitete. Neben Paulus stellte er fast

gleichrangig Plato. Dieser habe in der ganzen Philosophie nichts
anderes als eine Betrachtung über den Tod gesehen. Er habe auch

von einer Vorbereitung, ja von einer Übung daraufhin gesprochen.
Durch die Beschäftigung mit den ewigen und göttlichen Dingen
lerne man die Verachtung des Zeitlichen und Irdischen. Erasmus
fährt aber fort, die Vorbereitung auf den Tod könne natürlich nicht
durch die Auseinandersetzung mit mathematischen Formeln,
abstrakten Themen und den platonischen Ideen geschehen. Dafür
müsse man immer wieder mit den Augen des Glaubens die Wohltaten

betrachten, die Gott durch seinen Sohn den Gläubigen verspreche,

und die Übel, mit denen er die Ungläubigen und Ungehorsamen

bedrohe. In vielen, auch noch nicht vom Christentum
getragenen geistigen Bestrebungen der Antike gebe es eine gewisse ewige
Wahrheit. Diese könne aber niemandem wirkliche Glückseligkeit
bieten. Ein ewiges Glück werde nur den Glaubenden gewährt, und
auf den Ungläubigen warte die Verdamnis. Fiir Erasmus galt diese

Art der meditano mortis als Betrachtung über das wahre Leben"1.
Luther erhielt Anfang Mai 1519 die Anfrage, ob er eine Schrift

über die richtige Vorbereitung auf das Sterben verfassen könne.
Georg Spalatili, Berater Friedrichs des Weisen in Kirchensachen,
erbat den Traktat für den schwer kranken Markus Schart, den Erzieher

von zwei Söhnen des Kurfürsten. Luther war mit anderen Arbeiten

beschäftigt und empfahl «Eyn büchleyn von der nachfolgung des

willigen Sterbens Christi» (1515) von Johannes von Staupitz"7,
seinem ehemaligen Prior bei den Augustiner Eremiten. Etwas später
fand er Zeit, und im November 1519 erschien «Eyn Sermon von der
bereytung zum sterben»"'. Die Schrift sticss auf grosses Interesse. Es

folgten innert fünf Jahren zweiundzwanzig Auflagen. Dazu kamen

""Erasmus, op. cit. (Anm. 108), Spalte 1293.
'"Erasmus, op. cit. (Anni. 108), Spalte 1295.

Endriss. Albrecht: Nachfolgung des willigen Sterbens Christi. Interpretation
des Staupitztraktates von 1515 und Versuch einer Einordnung in den
frömmigkeitsgeschichtlichen Kontext. In: Kontinuität und Umbruch. Theologie und
Frömmigkeit in Flugschriften und Kleinliteraturan der Wende vom 15. zum 16.

Jahrhundert. Hrsg. v.Josef Nolte u. a. Stuttgart 1978, S. 93-141.
"Luther, Martin: Eyn Sermon von der bereytung zum sterben. In: Luthers

Werke in Auswahl. Unter Mitwirkung von Albert Leitzmann herausgegeben von
Otto Clemen. Bd. 1. Bonn 1912, S. 161-173 - Ars moriendi, op. cit. (Anm. 94),
S. 413ff.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 43

im gleichen Zeitraum zwei lateinische, eine dänische und eine
niederländische Übersetzung"4. Luther hatte bei der Niederschrift den
Bruch mit der Kirche noch nicht vollzogen. Darum sind in sieben

von insgesamt zwanzig Abschnitten die Sakramente (Busse, Abendmahl

und Letzte Ölung) als besondere Gnadenmittel gerühmt. Sie

seien Zeichen, die den Glauben stärkten und die Hilfe Gottes deutlich

und wirksam machten. Man solle sie wenn möglich in seiner
letzten Stunde empfangen und mit allem Ernst darauf sehen, «das

man die heyligcn sacrament gross acht/ sie yn ehren halte/ sich frey
und frölich darauff vorlasse... »"s Weiter solle man auf Christus und
die Fürbitte der Gemeinschaft der Heiligen vertrauen und als

Sterbender sich ihr Bild vor Augen halten: «Der gnaden bild/ ist nit
anders/ dan Christus am Creutz und alle seyne lieben heyligen'"'.»

Später liess Luther nur noch Taufe und Abendmahl als

Sakramente gelten, und die Heiligen verloren ihre Bedeutung. Er hatte
aber keinen Anlass, die Schrift zu widerrufen. In der Wittenberger
Ausgabe seiner Werke strich man dann die Stellen von der Letzten
Ölung und der Anrufung der Heiligen. Das Abendmahl blieb
erwähnt, bildete aber bei der Vorbereitung auf den Tod nicht die

Hauptsache. An die Stelle der Heiligen trat die Gemeinschaft der
Gläubigen, die dem Sterbenden beistanden. Mittelpunkt ist für
Luther Christus, der jedem Sterbenden das Vorbild und den nötigen
Trost gibt. Er hat durch seine Auferstehung den Tod, durch seinen
Gehorsam die Sünde und durch seine Liebe die Hölle überwunden.
Darum dürfen die Gläubigen hoffen, diese könne ihnen nicht
schaden"7. Der Mensch muss sich sein Leben lang um den rechten Glauben

bemühen, «darauss er dan keck wirt zu sterben». Der Tod gilt
auch bei Luther als «die enge pforte, der schmale steyg zum (wahren)
leben». Der Vorgang des Sterbens wird mit der Geburt verglichen,
die für jedes Kind mit Gefahr und Ängsten verbunden sei. Im letzten,

zwanzigsten Abschnitt ist noch einmal alles Tröstliche wiederholt:

Was solle Gott noch mehr tun, damit man den Tod willig
annehme, nicht fürchte und überwinde. Er habe in Christus das Bild
des Lebens, der Gnade und der Seligkeit gegeben, damit man sich
nicht vor Tod, Sünde und Hölle entsetze. Er lege die gefürchteten
Anfechtungen auf seinen geliebten Sohn, lerne den Sterbenden, sie

auszuhalten und mache sie so unschädlich"8.

"4Goez, Werner: «Ein Sennon von der Bereitung zum Sterben» und die spät-
mittelalterliche ars moriendi. In: Lutherjahrbuch, 48. Jg., 1981, S. 97.

"Tuther, op. cit. (Anm. 113), S. 162.

"'Luther, op. cit. (Anm. 113), S. 165f.

"'Luther, op. cit. (Anm. 113), S. 168.

""Luther, op. cit. (Anm. 113), S. 173.



44 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

Luthers Sermon steht in der Tradition der ars moriendi, weist aber
in eine neue Richtung"''. Dann sind weder die guten Werke
erwähnt noch das Fegefeuer oder die mehr äusserlichen und zum Teil
käuflichen Hilfsmittel wie gestiftete Totenmessen oder gar der
Ablass. Dem Leser wird auch nicht die Hölle heiss gemacht mit der
Ausmalung aller Anfechtungen und Gefahren für den Sterbenden. Es

ist eine wahre Trostschrift, die zum rechten Glauben aufruft, beruhigt

und das Gottvertrauen stärken will. — Luther hat diesem Thema
später keine weitere Schrift mehr gewidmet. In seiner öffentlichen
Stellungnahme oder seinem Gutachten während der Pest von 1527
«Ob man vor dem Sterben fliehen möge» geht es um praktische
religiöse Erwägungen. Er fragt, ob man einen an einer Seuche Erkrankten

aus Angst vor Ansteckung verlassen dürfe. Eingehend erörtert er,
ob Pfarrer und Inhaber wichtiger weltlicher Ämter fliehen und die
ihnen von Gott Anvertrauten sich selbst überlassen dürfen12". Im 90.
Psalm, der um die Hinfälligkeit des menschlichen Lebens kreist, hat

er seine Ansichten von Sterben und Tod bestätigt gesehen und
sie 1534/35 in seinen Vorlesungen dazu festgehalten. Aus eigener
Erfahrung wusste er, wie die Mönche über die Verachtung das Todes

disputierten. Sie hätten sich dabei zu falscher Sicherheit angesichts
des Todes verführen oder in tiefe Gewissensqualen hineinziehen
lassen. Er setzte dem «Mitten wir im Leben sind mit dem Tod umfangen»

die hoffnungsvolle Stimme des Evangeliums an die Seite: «Mitten

im Tod sind wir im Leben»'21.
So predigte Luther anlässlich der Bestattung Friedrichs des Weisen

1525, die rechten Christen sollten sich billig vor dem Tod nicht
entsetzen, sondern ihn von ganzem Herzen begehren. Denn so lange sie

in diesem Jammertal lebten, hätten sie wenig Frieden und Ruhe'22.
Auch ihm fiel dies nicht immer leicht. Nach dem Tod des Töchterchens

Magdalena schrieb er am 23. September 1542 an den Pastor

'"Barth, Hans-Martin: Leben und sterben können. Brechungen der spätmittelalterlichen

«ars moriendi» in der Theologie Martin Luthers. In: Ars moriendi:
Erwägungen zur Kunst des Sterbens. Hrsg. v. Harald Wagner und Torsten Kruse.
Freiburg/i.Br., Basel, Wien 1989, S. 45-66-Vgl. in dergleichen Publikation, S. 15-44,
auch: Rolfes, Hclmufh: Ars moriendi. Eine Sterbekunst aus Sorge um das ewige
Heil. — Pesch, Otto Hermann: Theologie des Todes bei Martin Luther. In: Im
Angesicht des Todes. Ein interdisziplinäres Kompendium II. Hrsg. v. Hansjakob
Becker, Bernhard Einig und Peter-Otto Ullrich. St. Ottihen 1987, S. 709-789.

,2"Barth, op. cit. (Anm. 119), S. 54ff
121 Barth, op. cit. (Anm. 119), S. 60ff
'"Aland, Kurt (Hrsg.): Lutherlexikon. Göttingen 1974, S. 134 - Man findet

dann unter verschiedenen Stichworten zahlreiche wichtige Äusserungen Luthers zu
Sterben und Tod.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 45

und Freund Justus Jonas nach Halle, das Kind sei wiedergeboren
zum ewigen Reich Christi und damit der Macht des Fleisches, der
Welt, des Türken und des Teufels entflohen. Seine Frau und er
mussten danken und sollten fröhlich sein für dieses glückliche Ende
und selige Sterben. Aber die Macht der elterlichen Zärtlichkeit sei so

gross, dass sie dies nur unter Seufzen und mit tiefstem Herzeleid
vermöchten'21. Bekannt sind seine drastischen und abschätzigen
Äusserungen zum eigenen Sterben. So scherzte er zwei Tage vor seinem
Tod in Eisleben, er wolle sich nach der Rückkehr zu Wittenberg in
den Sarg legen und den Maden einen feisten Doktor zu essen

geben124. Der Tod in Christus gewährte die tröstliche Aussicht auf
die Seligkeit. Hauptsächlich gestützt auf Matthäus 9,23ff. gelangte
Luther zur Überzeugung, dass ein solcher Tod einem kurzen Schlaf
zu vergleichen sei. Der Mensch ruhe ohne Not, Angst und Sorgen
wie in einem Ruhebettlein, bis die Zeit komme, da Christus die
Menschen zur ewigen Herrlichkeit und Freude erwecken werde12'.
Auch in der Vorrede zum Gesangbuch betonte er, man solle sich im
Glauben üben, den Tod verachten und ihn als einen tiefen, starken
und süssen Schlaf ansehen. Die Lutheraner des 17. Jahrhunderts
schwächten die Bedeutung des Sterbens weiter ab. Sie hielten fest,

nur der Leib schlafe nach dem Tod, und die Seele bleibe wach. Diese
Frage war ein Streitpunkt unter den Reformatoren. Calvin zum Beispiel

arbeitete gerade während der Monate seines Basler Exils 1535

an der Schrift «Psychopannychia»'21', die im Jahr daraufhier im Druck
erschien. Er vertrat darin die Meinung, die Seele halte eine Art
Nachtwache bis zum Jüngsten Tag. Solche Einzelheiten müssen aber
zurücktreten vor dem Grundgedanken, der um die auf die Propheten

Jesaja und Hosea gestützte Stelle aus dem ersten Paulusbrief an
die Korinther kreist. Luther hat übersetzt: «Der Tod ist verschlungen
in den Sieg. Tod, wo ist dein Stachel? Hölle, wo ist dein Sieg?»

(1. Korinther 15, 55)
Im Verlauf des 16. Jahrhunderts kamen viele neue Sterbebüchlein

heraus, und gewisse alte verbreitete man in unzähligen Auflagen
weiter. Versuche, diese Veröffentlichungen zu quantifizieren, sind zu

171 Luther an Justus Jonas, 23. September 1542. In: Luthers Werke für das christliche

Haus. Hrsg. v. D. Buchwald u. a. Band 8: Lieder, Tischreden, Briefe.
Braunschweig 1892, S. 452f.

1:4Luthers Tischreden, 16. Februar 1546. In: Luthers Werke, op. cit. (Anm. 123),
S. 293.

125Aland, op. cit. (Anm. 122), S. 29.
'-'"Calvin, Jean: Psychopannychia. Hrsg. v. Walther Zimmerli. Leipzig 1932.



46 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

eindrücklichen Schätzungen und Zahlen gelangt'27. Tod und Sterben
blieben ein beherrschendes Thema. Man stellt aber fest, dass sich der
Ton beruhigte und zuversichtlicher wurde. Dies geschah auf
protestantischer und katholischer Seite. Die Kirche der Gegenreformation
übernahm aus der Ars moriendi nur den wesentlichen geistlichen
Gehalt, schränkte die äusserlichen, meist mit Geldleistungen
verbundenen, manchmal auch missbräuchlichen Umtriebe ein und
legte grossen Wert auf die für die Kranken tröstlichen
Sterbesakramente. Der Vorgang des Sterbens verlor etwas von seinem
Schrecken; man versuchte, sich sein Leben lang auf die letzte Stunde
einzustellen und vorzubereiten. Es ist schwierig, solche Wandlungen
der Volksfrömmigkeit im einzelnen festzuhalten, denn sie gehen in
den meisten Fällen allmählich vor sich. Besonders in ländlichen
Gebieten lebten noch lange die herkömmlichen, zum Teil urtümlichen

Vorstellungen und Bräuche weiter'28. Mit der Durchsetzung
der Reformation vollzog sich ein Bruch, der über einen gewöhnlichen

solchen Wandel hinausging. Beschlüsse städtischer Räte und
von Fürsten erlassene gesetzliche Bestimmungen sollten möglichst
rasch für andere, bessere Verhältnisse sorgen. So führten das Verbot
des alten katholischen Gottesdienstes, die Aufhebung der Klöster
und die neu eingesetzten Pastoren zu einem radikalen Wechsel im
religiösen und sozialen Leben. Manches mag in der ersten Zeit äus-
serlich geblieben sein und setzte sich nur schwer durch. Aber, um
beim Basler Beispiel zu bleiben, Hieronymus Zscheckenbürlin
kehrte nach den gut zwei Jahren seines Freiburger Exils in eine
veränderte, ihm in Sachen der Religion fremd gewordene Vaterstadt
zurück. Seine Existenz als Kartäuser hatte in Basel gewissermassen
ihre Berechtigung verloren. Auch hier begannen sich über Sterben
und Tod ruhigere, weniger übersteigerte Vorstellungen und bescheidenere

Bräuche zu bilden, wie es dem reformatorischen Denken
entsprach'2'.

'' Rolfes, op. cit. (Anm. 119) S. 18, Anm. 10 - Chartier, Roger: Les arts de

mourir, 1450-1600. In: Annales. E.S.C., Jg. 31, 1976, S. 51-75.
""Rolfes, op. cit. (Anm. 119), S. 25, Anm. 32 und 33 - Anès, op. cit. (Anni. 21).

S. 381 ff. - Berger, Placidus: Religiöses Brauchtum im Umkreis der Sterbeliturgie m
Deutschland. Forschungen zur Volkskunde 41. Münster 1966.

'"Kölner, Paul: Basler Friedhöfe. Basel 1927 - Schaub, Hedwig: Zur Geschichte
des Bestattungswesens in Basel. Diss. Basel. Liestal 1933 - Hartmann, Rolf: Das

Autobiographische in der Basler Leichenrede. Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft,

Bd. 90. Basel 1963 - Winkler, Eberhard: Die Leichenpredigt im
deutschen Luthertum bis Spener. München 1967 - Leichenpredigten als Quelle historischer

Wissenschaften. Hrsg. v. Rudolf Lenz. Köln, Wien 1975.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 47

VII

Die Humanisten und die Künstler der Renaissance haben viele
Werke geschaffen, die sich um Sterben und Tod drehen. Besonders
dem oberrheinischen Raum mit Strassburg und Basel als Zentren
verdankt man zahlreiche solche Zeugnisse. Sie wirkten weniger in
monumentaler und allgemein verständlicher Form in die Breite,
sondern richteten sich eher an eine gebildete Elite von Kennern und
Sammlern. Vieles davon war für den privaten Bereich bestimmt und
blieb der Öffentlichkeit entzogen. Die Verbreitung von Drucken
und graphischen Blättern darf man allerdings nicht unterschätzen.
Man findet darunter auch von der Religion und vom Kult entfernte
Themen, die bis zum Makaberen gehen können. Auch hier muss ein
kurzer Blick auf einiges Wichtiges genügen.

Für den Humanismus soll Erasmus als Beispiel dienen. Als ständige

Mahnung an den Tod hatte er sich im römischen Gott Terminus

ein eigenes Symbol ausgesucht. Er fügte noch die Devise «Concedo

nulli» bei, also sinngemäss «Ich weiche niemandem» oder «Ich
verschone niemanden». Seine Feinde verstanden die beiden Worte
als überhebliche Erklärung, dass er sich niemandem fügen wolle.
Erasmus rechtfertigte sich in einem ausführlichen Brief vom 1.

August 1528 an den kaiserlichen Sekretär Alfonso Valdes13". Der
junge Erzbischof von S. Andrew, natürlicher Sohn des schottischen

Königs Jakob IV., war in Italien eine Zeit lang sein Schüler gewesen
und hatte ihm ein paar kostbare Ringe geschenkt. Darunter war
einer, in dessen gefasste antike Gemme ein damals als Gott Terminus
gedeuteter Kopf des Dionysos geschnitten war. Erasmus fügte die

genannte Devise bei und liess ein ähnliches Petschaft zum Siegeln
anfertigen. Er meinte, ein Totenkopf hätte sich vielleicht besser

gemacht. Terminus habe ihn aber angesprochen, weil er zwei
willkommene Vorzüge habe: Er spiele auf eine antike Geschichte an und
sei rätselhaft, was zu einem Symbol gehöre. Erasmus besass einen
vom Humanisten Willibald Pirkheimer geschenkten Glaskelch, auf
dessen Boden Terminus eingeschliffen war und mit dem er als Priester

das Messopfer feierte. Ein Holzschnitt von Hans Holbein zeigt
ihn stehend hinter Terminus, der als antike Halbfigur oder Herme
dargestellt ist. Er liess sich mit einer von Quentin Massys 1519

geschaffenen Münze im Basler Münster bestatten. Sie zeigt sein Portrait

und auf der Rückseite wieder Terminus mit der Devise. Auch
auf seiner Grabtafel fehlt Terminus nicht. Weiter haben sich noch
eine getuschte Federzeichnung und ein kleines Ölbild von Hans

""Erasmus an Alfonso Valdes, 1. August 1528, op. cit. (Anm. 105), S. 430IÏ.



48 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

Holbein erhalten, die Terminus und die Devise zeigen. Es war der
Entwurf für eine verlorene gemalte Glasscheibe, die ein Fenster des

«Unteren Collegiums» der Basler Universität schmückte131.

Im Kreis der Humanisten begann man, den Tod nicht einfach
als gottgegeben hinzunehmen, sondern gewissermassen mit dem
Schicksal darüber zu hadern. Ein eindrückliches frühes Beispiel ist
das bekannte, um 1400 verfasste Streitgespräch des «Ackermanns aus
Böhmen» des Johannes von Tepl oder von Saaz112. Der Autor
bezeichnet sich als Ackermann, dessen Pflug die Feder sei. Er führt
sein Streitgespräch mit dem Tod in der Form eines mittelalterlichen
Prozesses. Als Witwer seiner geliebten jungen Gattin eröffnet er die
Anklage mit dem Fluch: «Grimmiger vertilger aller leut, schedlicher
durchechter aller werk, freissamer (schrecklicher) morder aller
menschen, her Tot, euch sei verflucht"1!» In 32 Kapiteln kommen die
beiden Gegner abwechselnd zu Wort. Die Auseinandersetzung
verlagert sich bald von der persönlichen Klage zu grundsätzlichen
Erörterungen über Bejahung und Verneinung des irdischen Lebens. Der
Tod macht geltend, Gott selbst habe ihn ja eingesetzt, weil nach
seinem Willen alles Lebende sterben müsse. Er begegnet dem
leidenschaftlich verfluchenden Ankläger mit überlegenem, kaltem Spott.
Wie der Ackermann sich beruhigt und um helfenden Rat bittet,
wird der Tod zum Lehrer der Weltverachtung in der Nachfolge von
antiker Stoa und Augustin. Er bringt die bekannten Argumente vor
von der Nichtigkeit und Eitelkeit der Welt und dem vergeblichen
Streben in Wissenschaften und Künsten. Die Kontrahenten rufen
Gott zum Schiedsrichter an, der im 33. Kapitel sein Urteil in die
spätmittelalterliche Tradition der versöhnenden Ergebung in seinen
Willen münden lässt: «Ir habt beide wol gefochten: den twinget
(drängt) leit zu klagen, disen die anfechtung des klagers die warheit
zu sagen. Darumb: klager habe ere! Der Tot habe sig! Seit jeder mensche

dem Tode das leben, der erden den leib, die sele Uns pflichtig
ist zu geben1'4.»

'" Laubenberger, Franz: «Wanderer sind wir m dieser Welt...» In: Beiträge zur
Landeskunde. Beilage zum Staatsanzeiger für Baden-Württemberg, Nr. 6, 1986,
S. 1-8 - Major, Emil: Erasmus von Rotterdam. Basel o.J., Tafel 21 -Jenny, Beat
Rudolf: Tod, Begräbnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam. In: Basler
Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 86, 1986, S. 61-104 - Die Zeichnung
befindet sich im Kupferstichkabinett des Basler Kunstmuseums und das Ölbild im
Cleveland Museum of Art: Rowland, op. cit. (Anm. 25), Tafel 67 und S. 136.

"Johannes von Saaz: Der Ackermann aus Böhmen. Hrsg. v. GüntherJungbluth.
2 Bde. Heidelberg 1969, 1983.

'"Johannes von Saaz, op. cit. (Anm. 132), Bd. I, S. 37.

'"Johannes von Saaz, op. cit. (Anni. 132), Bd. I, S. 132.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 49

Dieser Zwiespalt kommt in einem Brief des Erasmus vom
November 1527 an Johann von Heemstede, einem Kartäusermönch
in Löwen, schön zum Ausdruck'11. Er beklagt den unerwarteten Tod
seines Freundes Johannes Froben, des berühmten Basler
Buchdruckers. Keine Zerstreuung und auch nicht die gewöhnlich den
Kummer lindernde Zeit könne ihn trösten. Ein vom Herzen und der
gegenseitigen Zuneigung geknüpfter Bund sei eben viel stärker als

die Bande der Natur. Er habe mit sich gerungen und seine Weichheit

gescholten. Aber wo sei bei diesem persönlichen Verlust der
beredte Redner geblieben, der die Trauer anderer zu beseitigen und
zu rügen pflegte. Wo der stoische Philosoph, der die Leidenschaften
bändige. Wo der Theologe, der lehre, man dürfe dem Tod frommer
Menschen nicht mit Trauer und Tränen nachhängen, sondern man
müsse sich dazu beglückwünschen und fröhlich sein. Im Trostbrief
vom 6. Juli 1532 an Bonifacius Amerbach über den Tod eines
Töchterchens fiel ihm dies leichter11''. Er habe spät vom schweren Verlust
erfahren und hören müssen, dass sein Freund vor Schmerz fast

gestorben sei. Als berühmter Jurist und Professor lehre er öffentlich,
den Gesetzen des Kaisers zu gehorchen. Umso mehr müsse er bei
ruhiger Überlegung wissen, dass man sich auch den Naturgesetzen
zu unterwerfen habe. Zudem frage er seinen Freund, ob der Verlust
wirklich so gross sei. Er solle einmal an die vielen Paare denken,
deren Ehe unfruchtbar geblieben sei. Seine Gattin und er hätten aber
noch eine zweite Tochter; zudem seien sie gesund, im besten,
blühenden Alter und könnten den Verlust wieder wettmachen.
Vielleicht habe ihn Gott nur prüfen wollen und ersetze ihm den Verlust
mit einem Sohn, den er mit der Begabung des Vaters ausstatte. Erasmus

führt noch andere Argumente an, und man könnte aus dem
Kreis der Humanisten weitere Zeugnisse für die gewandelte Haltung
gegenüber von Sterben und Tod beifügen. Es genügte nicht mehr,
einen solchen Verlust theologisch versöhnlich als Erlösung aus dem
irdischen Jammertal zu erklären oder gar rhetorisch zu bejubeln.
Man musste ihn jetzt in einer persönlichen, schmerzlichen
Auseinandersetzung verwinden. Dazu trat die gerade von Erasmus formulierte

Haltung, nicht mehr eine Ars moriendi einzuüben, sondern
mit dem Tod und der Gewissheit des Sterbens leben zu lernen.

Von Erasmus lässt sich der Bogen zur bildenden Kunst schlagen.
Nach dem Tod wurde sein Gesicht wahrscheinlich von Hans Bal-

"'Erasmus an Johann von Heemstede, November 1527, op. cit. (Anm. 105),
S. 412ff

'"Erasmus an Bonifacius Amerbach, 6. Juli 1532, op. cit. (Anm. 105), S. 531ff.



50 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

dung Grien gezeichnet und später in Öl wiedergegeben. Ein Bild des

«Erasmus Roterodamus, nach dem Tod gemahlt» hing gemäss einem
Inventar von 1736 in der Basler Residenz der Markgrafen von
Baden-Durlach und ist später verschollen. Die stark vcrblasste

Zeichnung befindet sich im Kupferstichkabinett des Basler
Kunstmuseums117. Unter der Quarzlampe erweist sie sich als bemerkenswertes

kulturgeschichtliches Dokument. Sie ist ein frühes Beispiel,
wie man einen bedeutenden Menschen auf dem Totenbett noch
einmal in einem Portrait festzuhalten versuchte. Zehn Jahre später
schuf Lucas Cranach d. Ä. ein Bild vom verstorbenen Luther, man
fertigte auch Totenmasken an, und die Zeichnung ist für diese Zeit
kein völliger Einzelfall1". Der Künstler hat festgehalten, was er im
nur mit Kerzen erleuchteten Sterbezimmer vom Leichnam sah: Das
Gesicht ist auf das Skelett abgemagert, die Augen und Wangen sind
tief eingefallen. Der Mund steht leicht offen und lässt die schadhaften

Zähne und Lücken sehen. Unter den halb geöffneten Lidern
starren die leicht schielenden Augen ins Leere. Die wohl von einem
Unfall her gebrochene Nase erscheint entstellend krumm. Die
Bartstoppeln und das schüttere, wirre Haar vervollständigen das fast
abstossende Bild des noch nicht zur Bestattung hergerichteten Leichnams.

Erasmus, der sein Äusseres pflegte und sich auf seinen Portraits
möglichst vorteilhaft darstellen liess, wäre über die Zeichnung wohl
entsetzt gewesen. Man kann sich fragen, ob der Verstorbene aufdem
Ölbild nicht mit gemilderten Einzelheiten wiedergegeben war. Die
mit einer gewissen Eile hingeworfene Skizze des Verstorbenen ist ein
ausserordentliches Dokument.

Hans Baidung Grien arbeitete eine Zeit lang in Nürnberg bei
Albrecht Dürer. Beim Meister selbst und im Kreis der Gesellen der
Werkstatt fand er die ersten Anregungen zur Darstellung des Todes
und des Makaberen, die sein Werk ein Stück weit prägen. Dürer
schuf 1502 für den Nürnberger Patrizier und Humanisten Sixtus
Tucher die Vorzeichnungen zu zwei Glasscheiben119. Auf der rechten

steht Tucher vor einer Stadtlandschaft. Er weist auf ein offenes

1,7 Müller, Christian: A drawing of Erasmus on his deathbed attributed to Hans
Baldung Gnen. In: The Burlington Magazine, 132, März, 1990, S. 187-194.

""Das Bild von Martin Luther befindet sich in Hannover. Vgl. Verzeichnis der
ausgestellten Gemälde in der Niedersächsischen Landesgalerie Hannover. Hannover
1980, S. 49 und Abbildung 37. - Für die Totenmasken vgl. Ariès, op. cit. (Anm.
21), S. 164.

"'Schleif, Corine: The Proper Attitude Toward Death: Windowpanes Designed
for the House of Canon Sixtus Tucher. In: The Art Bulletin, Bd. 69, 1987, Nr. 4,
S. 587-603.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 51

Grab vor ihm, in dem ein Schädel liegt. Die linke zeigt den Tod auf
einer Schindmähre und dahinter eine Totenbahre. Er zielt mit einem
Pfeilbogen auf Tucher. Die beiden Scheiben waren als persönliche
Meditation für einen privaten Raum, wohl für das Studierzimmer
des jungen Domherrn gedacht. — Berühmt ist Dürers Kupferstich
«Ritter, Tod und Teufel» von 1513, über den man viel geschrieben
und gerätselt hat. Das Pferd des Ritters stockt vor einem knapp über
dem Boden abgesägten Baumstrunk, aufdem ein Schädel liegt. Von
rechts nähert sich der Tod auf seinem Klepper, weist ihm die erst
halb abgelaufene Sanduhr vor und ist dabei, ihm den Weg
abzuschneiden. Hinter dem Ritter lauert der Teufel, der um sein Opfer
nicht kämpfen muss und ruhig wartet, bis es ihm zufällt14". — Aus dem
Umkreis Dürers stammt auch das kleine Ölbild «Reiter mit Frau und
Tod», das früher Barthel Beham und heute überwiegend Baidung
zugeschrieben wird, das aber auch von Hans Süss von Kulmbach
stammen könnte141. Der Reiter umfasst die hinter ihm aufdem Pferd
sitzende Frau, die sich an ihm festzuklammern versucht. Der Tod hat
ihren Rocksaum mit den Zähnen gepackt. Er steht mit einem Bein
in einer Grube, den andern Fuss stemmt er gegen einen Wurzelstock
und umklammert einen Baumstrunk, damit er noch mehr Halt hat.
Der Betrachter ahnt, dass der Tod die Frau im nächsten Augenblick
vom Pferd herunter in ihr offenes Grab reissen wird. — In Dürers
Werkstatt versuchte man auch das Thema der Frau mit dem Tod zu
gestalten. Vom Meister selbst stammt die Zeichnung einer Frau, hinter

der der Tod aus einem Grab aufsteigt und ihr die Schleppe trägt.
Hans Schäufelein zeichnete die Szene ähnlich, wobei der Tod zur
Verdeutlichung eine erst halb durchgelaufene Sanduhr hochhält. Auf
einer weiteren Zeichnung von Dürer steht eine Frau vor ihrem offenen

Grab, während ihr der Tod mit dem Stundenglas entgegentritt.
Besonders interessant ist seine Zeichnung einer nackten jungen Frau,
die sich im Spiegel betrachtet, während der Tod von hinten an sie

heranschleicht und ihr die Sanduhr vorweist142.

Manche dieser zum Teil verschlüsselten Darstellungen versteht
man heute nicht mehr ganz, und man ist sich über ihre Deutung
nicht in allem einig. Gerade Hans Baidung Grien gibt einige Rätsel

,4"Wirth, Jean: La jeune fille et la mort. Recherches sur les thèmes macabres dans
l'art de la Renaissance. Genève 1979, S. 76f. und Abb. 61.

141 Osten, Gert von der: Hans Baidung Grien. Gemälde und Dokumente. Berlin
1983, S. 39ff. und Tafel 1. - Wirth, op. cit. (Anm. 140), S. 49f. - Für Osten ist die
Tafel das früheste erhaltene Werk von Baidung. Wirth bringt bedenkenswerte
Argumente fiir eine Zuschreibung an Hans Süss von Kulmbach.

,42Vgl. Wirth, op. cit. (Anm. 140), Abb. 39-44.



52 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

auf Noch in Dürers Werkstatt entstand um 1503 seine Zeichnung
des Landsknechts mit dem Tod. Dieser ist in seiner irdisch-schäbigen
Pracht mit der Lanze dargestellt. Neben ihm steht ein halb verwester
Leichnam mit einer Lanze aus Röhrenknochen141. - Aus Nürnberg
brachte er das Thema der Frau mit dem Tod an seine Wirkungsstätten

in Freiburg und Strassburg. Der Sinn seines kleinen Tafelbildes
«Drei Lebensalter und der Tod» ist umstritten und damit ein gutes
Beispiel für solche schwer verständliche neue Bildgestaltungen. Eine
junge, mit einem schmalen Schleier kaum verhüllte Frau betrachtet
sich im Spiegel. Neben ihr kauert ein nackter Knabe, und vor ihm
liegen ein Steckenpferd und ein Apfel (Sündenfall, Sterblichkeit des

Menschen). Er versucht, sich unter dem einen Ende des Schleiers zu
verstecken. Hinter ihr steht eine alte Frau. Diese will mit einer Hand
den Tod abwehren, der sich der jungen Schönen nähert, ihren
Schleier gepackt hat und ihr die halb durchgelaufene Sanduhr über
den Kopf hält. Man hat den Knaben als Cupido und die Alte als

Laster gedeutet. Die junge Frau erscheint dann fast als eine dem Tod
verfallene Dirne oder halbe Hexe. Man dachte auch an eine Allegorie

der Vanitas oder an die Lebensalter vom Kind bis zur Greisin. Am
überzeugendsten ist wohl die Deutung als drei verschiedene Arten
des Todes, wie es Isidor von Sevilla formuliert hat: «Acerba (mors)
infantum, inmatura juventini, merita, id est naturalis, semini» (harter,
bitterer Tod der Kinder, verfrühter Tod der Jungen, verdienter, d. h.
natürlicher Tod der Alten)144. Das Kind sieht den Tod und will sich

vor ihm verstecken. Die alte Frau weiss ebenfalls, dass er ihr nahe ist,
und wehrt sich nicht gegen ihn. Sie will ihn nur von der jungen
Schönen abhalten, die nicht ahnt, wie früh sie sterben muss. Der
Maler hat das Thema der verschiedenen Lebens- oder Todesalter
später wieder aufgenommen.

Von Baidung sind auch kleine Tafelbilder des Mädchens oder der
Frau mit dem Tod erhalten geblieben. Sie waren vom kleinen Format

her für private Kunstkabinette gedacht und sind einzigartig für
ihre Zeit. Die früheste Fassung «Mädchen, vom Tode verfolgt»
befindet sich in Florenz und zeigt ein hässliches Mädchen, das dem
Grab zu entkommen versucht. Seine weisse, grau schattierte Gestalt
ist in ein Leichentuch gehüllt, das herabgleitet und dessen Ende in
der dunklen Grube hängt. Am schreckverzerrten Gesicht merkt der
Betrachter, dass die Flucht nicht gelingen wird. Der Tod setzt dem

147Osten, op. cit. (Anm. 141), S. 18, Abb. 4.

'"Isidor von Sevilla: Etymologiarum libri XX. Hrsg. v. W. M. Lindsay. Oxford
1962, Bd. 2, S. 76 - Osten, op. cit. (Anm. 141), Katalognummer 10.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 53

Mädchen nach und packt es am linken Handgelenk. In der Rechten
hält er das halbleere Stundenglas, über dem ein Zifferblatt zwölf Uhr
anzeigt. Er reisst das Mädchen gewaltsam und unbarmherzig in sein
Grab zurück. — Bekannt sind die beiden Bilder «Tod und Mädchen»
und «Tod und Frau» im Basler Kunstmuseum. Das erste zeigt ein von
einem Schleier kaum verhülltes Mädchen auf einer Felsplatte. Es

weint und ringt bittend die Hände. Der Tod steht hinter ihm, hat es

mit der linken Hand an seinem prächtigen langen Haar gepackt und
deutet mit seinen drei Schwurfingern unerbittlich nach unten in die
offene Gruft. Am oberen Bildrand steht zudem «HIE MVST DV
YN». Auch die Frau steht vor einem düsteren Hintergrund, wohl auf
einer Grabplatte. Der Tod hat sie rücklings angefallen, hält sie am
Kopf und neben der linken Brust gefasst und küsst oder beisst sie als

lippenloser makaberer Liebhaber. Die Frau weint und versucht ihr
Kleid oder Tuch festzuhalten, das ihr bis zur Schamgegend herabgerutscht

ist. Der Tod schreitet weit nach links aus gegen das offene
Grab. Der Betrachter weiss, dass er sein Opfer hineindrängen wird147.

Baldung hat sich mit dem Thema auch sonst noch befasst, aber den
Gehalt nicht mehr bereichert. Nikiaus Manuel Deutsch hat es

aufgenommen und vergröbert. Auf einem Skizzenblatt kauert der Tod
vor einer händeringenden jungen Frau und schlüpft ihr unter den
Rock. Aufdem Täfelchcn «Vom Tod geküsste Dirne» langt der Tod
unter den willig hochgehaltenen Rock. Beide Werke befinden sich
ebenfalls seit dem 16. Jahrhundert in Basel und werden im
Kunstmuseum aufbewahrt. Man hat diese Darstellungen Baidungs — und
die von Manuel ohnehin - auch in der wissenschaftlichen Literatur
als obszön bezeichnet. Es ist allerdings von heute aus schwer zu
beurteilen, wie die Zeitgenossen sie betrachteten, und aus welchen
Gründen die Sammler sie in ihre Kunstkabinette aufnahmen. Sie
haben auch Anlass zu verschiedenen Interpretationen gegeben, die
bis zu Erwägungen über mitten aus dem Leben gerissenen Scheintoten

oder sogar Vampiren gehen14''. Neuartig ist an diesen Darstellungen

jedenfalls, dass sie nicht mehr in einem versöhnlichen christli-

145 Osten, op. cit. (Anm. 141), Katalognummern 24, 44, 48 mit entsprechenden
Bildtafeln - Boerlin, Paul H. (et al.): Hans Baldung Gnen im Kunstmuseum Basel.

Basel 1978 - Koepplin, Dieter: Baidungs Basler Bilder des Todes mit dem nackten
Mädchen. In: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 35,
1978, S. 234—241 - Koerner, Joseph Leo: The Mortification of the Image: Death as

a Hermeneutic in Hans Baldung Gnen. In: Representations 10, 1985, S. 52-101.
,4"Anès, Bilder zur Geschichte des Todes, op. cit. (Anm. 21), S. 184ff - Wirth,

op. cit. (Anm. 140), S. 84ff - Koerner, op. cit. (Anm. 145), S. 78ff - Imhof, op.
cit. (Anni. 19), S. 94ff.



54 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

chen Zusammenhang stehen. Tod und Sterben erscheinen hier als

grausamer, unerbittlicher Abbruch des Lebens, gegen den sich die
Menschen vergeblich auflehnen. Der Blick des Betrachters wird nur
auf das offene, düstere Grab gelenkt, und es fehlt jeder tröstliche
Hinweis auf Erlösung im Jenseits.

Wenn die Künstler zu Beginn des 16. Jahrhunderts nicht einfach
an die Gestaltungen der Bilder-Ars, der unzuverlässigen Fortuna, der
verführerischen Frau Welt und ähnlichen Darstellungen anknüpfen
wollten, mussten sie neue Symbole und bildhafte Anspielungen
finden. Wie Erasmus mit Terminus griff man dabei gerne auf antikes
Erbe zurück und prägte die heidnischen Formen neu mit christlichem

Gehalt. Im Bereich der Vergänglichkeit, Nichtigkeit oder
Vanitas des Lebens gelang das in hohem Mass. Besonders in der
Druckgraphik findet man viel davon. Neben dem Thema des

Mädchens oder der Frau mit dem Tod Hesse sich noch manches
ausbreiten, etwa die verschiedenen Lebensalter, das gefährdete Dasein
des Kindes, das Bild der schönen Frau, des Liebespaares, des Gelehrten

mit seiner als nichtig hingestellten Tätigkeit, usw., jedes wieder
nach verschiedenen Formen der Darstellung aufgefächert147. Auch
ein so altbekanntes Symbol wie den Totenschädel versuchte man
neuartig wirken zu lassen. So schuf Hans Holbein der Jüngere ein
frühes Beispiel eines Vanitas-Stillebens mit zwei Schädeln. Sie liegen
auf der Brüstung vor einem vergitterten kleinen Fenster wie in einer
Gruft oder einem Beinhaus. Die Gitterstäbe bilden ein Kreuz, dem
man über die realistische Darstellung hinaus vielleicht noch einen
religiösen Sinn beimessen kann. Das Bild gelangte ins Kabinett der
Familie Amerbach und später ins Basler Kunstmuseum. Auf das

berühmte Bild «The Ambassadors» des Jean de Dinteville und des

Georges de Selve malte Holbein einen Schädel in starker perspektivischer

Verzerrung und zeigte damit seine technisch-künstlerischen
Fähigkeiten148.

Dank Hans Holbeins Begabung erfuhr auch das durch die Tradition

festgelegte Thema des Totentanzes eine neue Gestaltung. Der
Künstler hat in seinen Basler Jahren drei Werke dazu geschaffen: den

14 Bächtiger, Franz: Vanitas - Schicksalsdeutung in der deutschen Renaissancegraphik.

Diss. München. Zürich 1970.
I4* Schmoll gen. Eisenwerth, Josef A.: Zum Todesbewusstsein in Holbeins

Bildnissen. In: Annales Universitatis Saraviensis, Philosophie — lettres I, 1952, S. 352—

366 - Rowland, op. cit. (Anm. 25), Tafeln 81, 213; S. 139ff, 229 - Die Zuschreibung

des Stillebens mit den beiden Schädeln schwankt zwischen Hans Holbein d.

J. und seinem Bruder Ambrosius. Rowland z. B. weist die Tafel Ambrosius, das Basler

Kunstmuseum hingegen Hans Holbein zu.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 55

Entwurf zum Totentanz auf einer Dolchscheide, das Alphabet, wo
hinter oder um jeden Buchstaben ein Totentanz-Paar abgebildet ist,
und seinen Totentanz oder seine Bilder des Todes147'. Die beiden
ersten Werke halten sich an das herkömmliche Schema. Holbein
kannte die Vorbilder genau, neben den verbreiteten Holzschnitten
natürlich vor allem den Basler Totentanz. Manches hat er übernommen

und glücklicher gefügt. Unabhängig vom Thema hat man
gewisse Einflüsse aus grafischen Blättern anderer, auch italienischer
Künstler festgestellt. Abgesehen von solchen formalen Einzelheiten
hat er aber in seinem Totentanz oder seinen Todesbildern alles

selbständig gestaltet und etwas Neues geschaffen'7". Das Werk ist ein
Höhepunkt der grafischen Kunst. Es fand in mehr als hundert
Ausgaben und Nachbildungen weite Verbreitung. Holbein zeichnete
den Totentanz um 1525, und der ebenfalls in Basel tätige Hans Lüt-
zelburger verfertigte die Holzschnitte. Er war wohl der beste
Holzschneider der Zeit und hat bis zu seinem Tod im Jahr darauf die
ersten 41 Druckstöcke geschnitten. Ausser dem Sternenseher
erschienen sie kurz nach der Entstehung mit einer knappen deutschen

Bezeichnung über jedem Bild. Man spricht gewöhnlich etwas ungenau

von einem «Probedruck» und bezeichnet das 1538 in Lyon
herausgekommene Büchlein als Erstausgabe. Darin steht über jedem
Bild eine lateinische Bibelstelle, darunter ein französischer Vierzeiler,

und der Titel lautet «Les Simulachres et Historiées Faces de la

Mort». Acht weitere, mit Sicherheit von Holbein stammende und
von einem schwächeren Holzschneider geschnittene Bilder erschienen

in einem erweiterten Nachdruck erstmals 1545 in Lyon1".
Die Bilderfolge beginnt mit der Schöpfung und zeigt, wie der Tod

mit dem Sündenfall und der Vertreibung aus dem Paradies in die
Welt gekommen ist. Aufdem vierten Bild sieht man Adam bei der
Arbeit, und der Tod steht ihm zur Seite. Dann eröffnet wie
herkömmlich der Papst die Reihe, und der Zyklus schliesst mit der
Auferstehung, dem Jüngsten Gericht und dem Wappen des Todes. Es ist
neu an den Bildern, dass Holbein keine tanzenden Paare mehr zeigt.
Den betroffenen Menschen naht sich der Tod jeweils in ihrer
gewohnten Umgebung bei einer alltäglichen Tätigkeit. Die meisten

'¦" Goette, Alexander: Holbeins Totentanz und seme Vorbilder. Strassburg 1897,
bes. 174ff. - Kurtz, Leonard P.: The Dance of Death and the Macabre Spirit m
European Literature. New York 1934 (Reprint Genève 1975), S. 190-208 -
Waldmann, Emil: Hans Holbein - Bilder des Todes. Leipzig 1936 - Wmzinger, Franz:
Hans Holbeins Totentanz in 49 Bildern. München 1954.

""Goette, op. cit. (Anm. 149), S. 97ff.
"' Goette, op. cit. (Anm. 149), S. 170 - Wmzinger, op. cit. (Anm. 149), S. 5ff.



56 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

merken nicht, dass er ihnen nahe ist. Der Betrachter weiss mehr als

die Ahnungslosen. Jede Szene ist in einer treffenden Situation und in
ihrer besonderen Eigenart festgehalten. Beim Papst hat sich der Tod
als Kardinal eingeschlichen. Den König bedient er als Diener am
Tisch. Dem pflügenden Ackermann führt er wie ein Knecht die
Pferde. Die Kaiserin geleitet er als Höfling statt zu irgendeinem
Anlass an ihr Grab. Vor der Königin erscheint er in der Maske des

Hofnarrs. Der Gräfin hängt er beim Ankleiden in der Rolle der
Magd eine Kette aus Knochen und Gewürm um den Hals. Der mit
ihrem Begleiter tanzenden Edelfrau schlägt er als Musikant die
Trommel. Den Ritter durchbohrt er hinterrücks mit einer Lanze.
Der Sternenseher — nach damaliger Meinung auch Zukunftsdeuter —

merkt nicht, dass der Tod ihm als Famulus dient und ihm statt dem
Himmelsglobus einen Schädel unter die Nase hält. Der Pfarrherr will
einem Sterbenden das Sakrament bringen, braucht es aber selbst,
denn der Tod schreitet ihm als Ministrant mit Laterne und Glöcklein
voran. Dem Prädikanten ist er auf die Kanzel nachgestiegen; das

Stundenglas zeigt diesem nicht mehr die Länge der Predigt an,
sondern das Ende seines Lebens. Den jungen Arzt überrascht er in der
Sprechstunde als Begleiter eines uralten kranken Mannes. So sieht
der Betrachter von Bild zu Bild den Tod im täglichen Leben
verborgen.

Die Holzschnitte sind voller zeitkritischer Anspielungen. Diese
geben ihnen über den herkömmlichen Gehalt hinaus einen zusätzlichen

Sinn, der damals viel stärker bewusst und verständlich war als

heute. Auch die älteren Totentänze enthielten eine gewisse Ständekritik.

Holbeins Bilder gehen aber wesentlich weiter. Darum hat
man dem Künstler vereinzelt sogar den religiösen Ernst abgesprochen'72.

Schon das vierte, aus Predigten geläufige Bild der Busse
Adams und Evas bei der Arbeit konnte man in der Zeit des Bauernkriegs

um 1525 politisch verstehen. Im Vordergrund gräbt Adam, im
Hintergrund sitzt Eva, stillt einen Sohn und hält ihren besonders

gross dargestellten Spinnrocken. Ein Schlagwort in der
Auseinandersetzung um Leibeigenschaft und soziale Unterschiede bezog sich
darauf: Als Adam grub und Eva spann, habe es weder den Edelmann
noch den armen Mann gegeben. Das Bild mit dem Papst enthält
Polemisches, das man aus den Flugblättern der Zeit kannte. Die
Lehne seines Throns ist mit einer nackten Teufelin verziert. Er krönt
einen Kaiser, der vor ihm kniet und ihm wie ein Götzendiener

"7Winzinger, op. cit. (Anm. 149), S. 13 - Rosenfeld, op. cit. (Anm. 57),
S. 283ff.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 57

demütig den Fuss küsst. Der Reichsapfel als Sinnbild der Weltherrschaft

liegt auf dem Boden. Ein Teufel lauert über dem Papst auf
seine verdammte Seele. Ein anderer Teufel schwenkt in den Lüften
einen Vertrag. Es kann sich nur um die vom Humanisten Lorenzo
Valla als Fälschung entlarvte Konstantinische Schenkung handeln.
Angeblich hatte Kaiser Konstantin damit Papst Silvester den Primat
über die ganze Kirche und die Herrschaft über Rom und die
westlichen römischen Provinzen oder Länder verliehen. In der Gestalt
des Kardinals kann man wohl Albrecht von Brandenburg sehen, der
gerade einen Ablass verkauft. Der Bischof kommt gut weg; der Tod
führt den alten gebeugten Mann von seiner verwirrten und trauernden

Herde weg. Der recht weltlich gesinnte Domherr lässt sich von
seinem Falkner und seinem Narren zum Stundengebet begleiten.
Der Abt ist ein dicker Wanst, der sich mit seinem Gebetbuch heftig
gegen den Tod wehrt. Der Mönch versucht vor dem Tod wie vor
einem Räuber seinen Bettelsack und die Opferbüchse in Sicherheit
zu bringen. Die Äbtissin lässt sich vom Tod im stutzerhaften Federbarett

ausführen und merkt zu spät, dass nicht ihr Galan sie an der

Klosterpforte abgeholt hat. Die Nonne hat ihren Laute spielenden
Geliebten auf der reich ausgestatteten Zelle; der Tod als Kupplerin
mit schlaffen Brüsten löscht die Kerzen aufdem Altar und gleichzeitig

das Lebenslicht. Bei den weltlichen Figuren nimmt Holbein Partei

für den kleinen Mann. Der Kaiser schwatzt mit seinen Höflingen,
die ihn schlecht beraten, und hat kein Ohr für die Bitten und
Beschwerden des vor ihm knieenden Bauern. Der damals in Basel

aus lokalpolitischen Gründen umstrittene französische König Franz
I. ist als Zecher und Prasser dargestellt. Der Herzog wimmelt die
arme Bittstellerin mit ihrem Kind ab und hört sie nicht an. Der
Richter lässt sich vom Reichen bestechen; aber der Tod bricht den
Richtstab über ihn. Auch der Fürsprecher setzt sich nur gegen gute
Bezahlung ein und lässt den Armen stehen. Der Graf ringt die Hände
und versucht feige vor dem Tod zu fliehen. Dieser erscheint ihm
als Karsthans, also in der Kleidung der aufständischen Bauern, und
erschlägt ihn mit seinem gräflichen Wappen. Der Ratsherr spricht
nur mit dem Reichen und lässt den um Gehör bittenden Bedürftigen

links liegen. Aber ein Teufel sitzt ihm schon im Nacken und
passt auf seine Seele. Den Reichen muss der Tod gar nicht selber

packen, sondern ihm nur sein Geld stehlen; damit ist er erledigt und
ein toter Mann. Nur der Greisin und dem Greis erscheint der Tod
freundlich und führt sie mit Xylophon- und Zitherklängen zum
Grab. Der in der Ausgabe von 1545 erstmals abgebildete Arme
hingegen wartet vergeblich. An ihm flutet das geschäftige Leben vorbei;
aber der Tod als Tröster und Erlöser zeigt sich nicht.



58 Nikiaus Röthlin, Vom bewusstsein des Todes

Der Holzschneider Hans Lützelburger starb 1526 in Basel an der
Pest. Hans Holbein weilte damals in England und wurde von ihr
1543 in London ereilt. Krankheiten und Seuchenzüge blieben auch
im 16. Jahrhundert eine ständige Gefahr. Dazu kamen Verluste
durch Kriege und politische Auseinandersetzungen. So mussten im
deutschen Bauernkrieg über hunderttausend Menschen ihr Leben
lassen. Nach der Niederlage der Bauern wütete man mit Strafgerichten

weiter. Der Bischof von Würzburg zum Beispiel liess beim
Wiedereinzug in seine Residenzstadt 64 Bürger und Bauern
hinrichten. Dann machte er im Bistum die Runde, und der Henker
musste weitere 272 Todesurteile vollstrecken. Luther mahnte die
Sieger zur Mässigung; aber er hatte kurz zuvor in seiner Schrift
«Wider die Mordischen vnd Reubischen Rotten der Bawren»
(1525) zum unnachsichtigen Kampf aufgerufen. Es solle zerschmeis-

sen, würgen und stechen, heimlich und öffentlich, wer da könne.
Einen aufrührerischen Menschen müsse man totschlagen wie einen
tollen Hund111. Ein Menschenleben zählte in solchen Kämpfen
wenig. Das galt erst recht bei den gewöhnlichen Kriegszügen, wo
damals die Landsknechte die Schlachtfelder beherrschten. Sic waren
bezahlte Söldner, die vom Kriegshandwerk, also vom Töten, Rauben

und Plündern lebten. Berühmt und berüchtigt waren die
Schweizer Reisläufer. Die eidgenössischen Orte hatten die burgun-
dischen Heere Karls des Kühnen in mehreren Schlachten besiegt.
Ihre Krieger genossen seither grosses Ansehen, und die europäischen
Mächte warben eifrig um sie für ihre Armeen.

Der aus Solothurn stammende, in Basel als Goldschmied und
Maler tätige Urs Graf ist ein gutes Beispiel dafür'74. Das Wirken des

zwischen 1527 und 1529 verstorbenen Künstlers lässt sich dem hier
mit dem Leben von Hieronymus Zscheckenbürlin gesetzten Rahmen

einordnen. Der Prior der Kartause hat ihn wohl sogar gekannt.
Urs Graf hat für die bei Johannes Amerbach 1510 erschienenen
Statuten der Kartause das Blatt mit den neun Holzschnitten zur

"'Bainton, Roland: Martin Luther. Rebell für den Glauben. München 1983,
S. 289 - Febvre, Lucien: Martin Luther. Hrsg., übers., mit Nachwort versehen von
Peter Schöttler. Frankfurt/a.M., New York 1996, S. 189ff. - Althaus, Paul: Luthers

Haltung im Bauernkrieg. Basel 1953 - Blickle, Peter: Die Revolution von 1525.

München, Wien 1983, bes. S. 122ff. und 246ff
"4Stamm, Lucie: «Urs Graf». In: Allgemeines Lexikon der bildenden Künstler

von der Antike bis zu Gegenwart. Hrsg. v. Ulrich Thieme und Fred. C. Willis.
Leipzig 1921. Bd. 14, S. 486ff. - Lüthi, Walter: Urs Graf und die Kunst der alten
Schweizer. Zürich und Leipzig 1928 - Major, Emil und Gradmann, Erwin: Urs
Graf. Basel [1941J - Koegler, Hans: Hundert Tafeln aus dem Gesamtwerk des Urs
Graf. Basel 1947.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 59

Geschichte des Ordens geschaffen'11. Zudem stammen vier in die
Fenster des Zscheckcnbürlin-Zimmers eingelassene Glasscheiben

von ihm. Sie stellen Szenen aus der Passion dar und gehörten
ursprünglich zu einem doppelt so grossen Zyklus, der zuerst einen
anderen Raum der Kartause schmückte'7'. Urs Graf war ein Haudegen

und Raufbold, sass in Basel mehrmals im Gefängnis und war
wegen einer Schlägerei sogar für ein Jahr aus der Stadt verbannt. Für
Leute wie ihn war das Reislaufen mit der Aussicht auf Beute
verlockend. Zwischen 1512 und 1521 nahm er an einem Zug nach

Burgund und an drei Zügen in die Lombardei teil. Dort erlebte er
1515 auch die für die Politik der eidgenössischen Orte entscheidende

Niederlage in der Schlacht bei Marignano. Urs Graf hat das

Leben der in Deutschland Landsknechte und in der Schweiz
Reisläufer genannten Krieger in packenden Zeichnungen festgehalten.
Ein grosser Teil davon ist nach seinem Tod in den Besitz der Familie

Amerbach gelangt und befindet sich heute im Kupferstichkabinett
des Basler Kunstmuseums. Berühmt sind die Holzschnitte der

eidgenössischen Bannerträger, die Zeichnungen des Kriegsrats, der
vier Flöte spielenden Söldner und ähnliche Szenen'7". Der Künstler
zeigt die Soldaten mit schwungvollem Schritt als imposante Erscheinungen

mit wogenden Federbüschen auf den Baretten, in modisch
geschlitzten Wämsern und angetan mit ihrem ganzen
Waffenschmuck. In einzelnen Zeichnungen macht er sich lustig über sie,
denn als selbst Beteiligter hat er sich durch den äusseren Schein nicht
täuschen lassen. Ausserordentlich sachlich, manchmal geradezu brutal

und makaber schildert er auch das Elend und den Tod der Söldner

und der Frauen, die als Marketenderinnen und Dirnen in dieses

Kriegsleben geraten sind.
In einem Holzschnitt von 1524'7S kommt dies gültig zum

Ausdruck. Vor einer weiten, an Oberitalien erinnernden Seenlandschaft
stehen em Schweizer Reisläufer und ein deutscher Landsknecht in

'"Statuta ordinis cartusiensis a domino Guigonc priore cartusie edita. Basel, Joh.
Amerbach 1510 - Vgl. auch Lüthi, op. cit. (Anm. 154), S. 128ff

"' Baer, op. cit. (Anm. 3), S. 564.
"7Major/Gradmann, op. cit. (Anm. 154), Abbildungen 17, 34, 123f. (Bannerträger),

44 (Kriegsrat), 45 (vier Flöte spielende Söldner) - Diese und die weiteren
hier genannten Werke findet man auch in Koegler, op. cit. (Anm. 154), das meiste
auch in: Pfister-Burkhalter, Margarete: Urs Graf. Federzeichnungen. Wiesbaden
1958 und in: Andersson, Christiane: Dirnen - Krieger - Narren. Ausgewählte
Zeichnungen von Urs Graf. Basel 1978.

""Major/Gradmann, op. cit. (Anm. 154), Abb. 151 -Jezler, op. cit. (Anm. 3),
Katalognummcr 73 - Gradmann, Erwin: Urs Graf. Zwei Krieger, Dirne und Tod.
In: Bericht der Gottfried Keller Stiftung 1950/51, S. 20ff.



60 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

ihrer ganzen äusserlichen Pracht. Links von ihnen sitzt in aufreizender

Pose eine Lagerdirne mit ihrem Hündchen. Darüber lauert auf
einem kahlen, abgestorbenen Baum der Tod und deutet auf das

Stundenglas, auf dem ein auch Galgenvogel genannter Rabe sitzt
und auf Leichen wartet. Das Laster galt als geheime Verbündete des

Todes. In einen solchen Gedankengang gehört wohl auch eine
schwer deutbare Zeichnung von 1523'7'. Ein alter Mann ist am
Ertrinken, klammert sich an einen abgestorbenen Baum und
beobachtet eine verzweifelte nackte Frau, die mit dem Schwert Selbstmord

begeht und gleichfalls ins Wasser stürzen wird. Offenbar hat
Urs Graf hier die damalige Redewendung «in Wollust ersaufen»
bildlich dargestellt"'". Die Darstellung des Selbstmords der römischen
Lucretia und von Pyramus und Thisbe waren damals beliebt"'1.
Dabei verstand man Lucretia nicht nur als keusche, entehrte Heldin,
sondern gab der Szene auch einen erotischen Sinn162. Urs Graf hat
neben der bemerkenswerten Selbstmörderin mit dem ertrinkenden
alten Mann auch die Szene von Pyramus und Thisbe gezeichnet, wo
sich die nackte Thisbe an der Leiche ihres Geliebten vor einem
Brunnen mit einer Narrenfigur erdolcht. Weiter ist ein Blatt mit
einer ebenfalls nackten Frau erhalten, die sich aus Liebeskummer mit
einem riesigen Schwert ersticht"'1. Sie steht auf einem grossen Herzen,

das mit Dolch, Schwert, Pfeil, Hammer, Säge, Zange, ja sogar
mit einer Kanone und anderen Instrumenten maltraitiert wird. Der
Selbstmord war damals von Religion und Gesellschaft streng
geächtet.

Urs Graf hat um 1523 die Anwerbung eines Kriegsknechts auf
einer Zunftstube gezeichnet"'4. Bürger und Soldaten sitzen zusammen,

und ein Stubenknecht schenkt grosszügig Wein aus. Em deutscher

Landsknecht verhandelt durch Vermittlung eines neben ihm
sitzenden Schweizer Reisläufers mit einem französischen Werber,
der gerade für das Handgeld in seine Börse greift. Man kann die
Szene aber auch so deuten, dass ein deutscher und französischer

"''Major/Gradmann, op. cit. (Anm. 154), Abb. 43.
""Andersson, Christiane: Das Bild der Frau in der oberdeutschen Kunst um

1520. In: Die Frau in der Renaissance. Hrsg. v. Paul Gerhard Schmidt. Wiesbaden
1994, S. 248f.

"' Minois, Georges: Histoire du suicide. La société occidentale face à la mort
volontaire. Paris 1995, S. 75ff (deutsche Ausgabe: Geschichte des Selbstmords.
Düsseldorf, Zürich 1996).

11,2Andersson, op. cit. (Anm. 158), S. 249.

'"Major/Gradmann, op. cit. (Anm. 154), Abb. 71 — Andersson, Dirnen - Krieger—

Narren, op. cit. (Anm. 155), Abb. 39.

IMMajor/Gradmann, op. cit. (Anm. 154), Abb. 46.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 61

Werber den in der Mitte sitzenden Reisläufer für den Kriegsdienst
gewinnen wollen. Am Tisch sitzt ein Narr, und hinter dem Kriegsknecht

steht der Tod. Laut Spruchband will er zuhören, was unter
der grossen geschnitzten Rose an der Zimmerdecke, also insgeheim
(sub rosa) bei der offenbar von der Obrigkeit verbotenen Werbung
geredet wird. — Wie die Werbung den Anfang, so bedeutete das

Schlachtfeld oft und früh genug das Ende eines solchen Söldnerlebens.

Man hat in der Zeichnung von 1521 eine Erinnerung an die
Schlacht bei Malignano sehen wollen"'1. Im Mittel- und Hintergrund

wogt eine Schlacht. Ein Gebäude steht in vollem Brand, und
die davor liegenden Pulverfässer drohen zu explodieren. Zwei
Soldaten sind an kahlen Bäumen aufgeknüpft. Im Vordergrund liegen
sechs gefallene Söldner mit klaffenden Wunden und bis auf die
nackte Haut ausgeplündert. Ein Krieger steht daneben, kehrt der
Szene den Rücken zu und labt sich aus seiner Flasche. Man weiss
nicht, erholt er sich vom Plündern oder macht er eine Pause in
seinem eigentlichen blutigen Geschäft. — Aus der Reihe von
Zeichnungen des Kriegslebens packen vor allem die Szenen des Elends
solcher Existenzen"''. Etwa die Enthauptung eines Landsknechts vor
lieblicher Landschaft von 1512: Der Richtplatz ist grauenvoll
geschildert. Am Galgen hängen drei halb verweste Kadaver. Auf
zwei Rädern liegen die Überreste von Hingerichteten. Auf einem
steht noch ein Krug; er erweckt den Eindruck, als habe man
versucht, die Opfer möglichst lange am Leben und bei Bewusstsein zu
halten. Ein anderes Blatt von 1514 zeigt vor idyllischer Landschaft
eine junge schwangere Dirne auf einem Stelzbein. Sie hat ein Auge,
beide Arme und ein Bein verloren und muss trotzdem im Tross der
Soldaten ihr Auskommen suchen. Einer weiteren, ebenfalls schwangeren

Marketenderin und Dirne auf einer Zeichnung von 1525 geht
es besser. In reicher, für ihren Stand typisch auffälliger Kleidung mit
schwerem Geldbeutel, Korb und Weinkanne geht sie ihren Weg. Sie
schert sich nicht um den aufgeknüpften Landsknecht, der unmittelbar

neben ihr an einem Ast baumelt, und dem ein Rabe ein Auge
auspickt.

Solche Blätter schildern das Leben unbeteiligt hart und vermitteln
einen trostlosen Eindruck. Über der Richtstätte mit der Enthauptung

eines Landsknechts schweben zwar ein Engel und ein Teufel

"°Major/Gradmann, op. cit. (Anm. 154), Abb. 47 - Bächtiger, Franz: Mang-
nano. Zum «Schlachtfeld» von Urs Graf. In: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie

und Kunstgeschichte 31, Heft 1, 1974, S. 31-54.
'"Die drei im folgenden erwähnten Zeichnungen sind abgebildet in: Andersson,

Dirnen - Krieger - Narren, op. cit. (Anm. 155), Abb. 32, 24, 25.



62 Nikiaus Röthlin, Vom Bewusstsein des Todes

und holen je eine als Kind dargestellte Seele ab. Diese Zufügung in
spätmittelalterlicher Tradition wirkt aber eigenartig fremd, unglaubwürdig

und steigert fast noch die makabere Wirkung. Man hat in
Erwägung gezogen, ob gewisse dieser Zeichnungen über ihre Zeit
tatsächlich etwas aussagten, oder ob es sich nicht eher um Hirngespinste

eines vielleicht sogar psychisch aus dem Gleichgewicht
geratenen Sonderlings handle"'7. Eine befriedigende Klärung über mehrere

Jahrhunderte hinweg ist nicht möglich. In den bebilderten
Chroniken dieser Zeit finden sich jedenfalls ähnliche drastisch
anschauliche Schilderungen von Mordtaten, Massakern und
Schlachten. Auch die Detailfreude auf Bildern der Hinrichtung von
Märtyrern können den heutigen Betrachter manchmal befremden.
Urs Grafs Darstellungen des Todes und des Makaberen bleiben in der
bildenden Kunst seiner Zeit aber trotzdem ausserordentlich. Er stösst

an eine Grenze des damals Vorstellbaren, und darum steht er auch
am Schluss dieser Ausführungen.

VIII
Zu kaum einer anderen Zeit nahm man Sterben und Tod so

wichtig wie in den Jahrzehnten, die etwa das Leben des Hieronymus
Zscheckenbürlin umfassten. Selten vollzog sich auch ein so rascher
und tiefgreifender Wandel im Bewusstsein und in den Anschauungen.

Ihre Vielfalt lässt sich nicht auf einen Nenner bringen. Sie reicht
von der ehrwürdigen christlichen Tradition der Weltverachtung, in
der der letzte Prior der Basler Kartause stand, bis zu den ganz dem
irdischen Leben verhafteten, manchmal trostlos und makaber
wirkenden Darstellungen Baldung Gricns und Urs Grafs. Dazwischen
liegt ein weites Feld von Versuchen, dank den Hoffnungen und
Tröstungen der Religion das Wissen und die Angst um Sterben und Tod
erträglich zu machen und damit einigermassen fertig zu werden.

Dieses Problem stellt sich jeder Zeit und jedem Einzelnen. Wenn
sich der heutige Betrachter über solche alten Vorstellungen und
Glaubensformen vielleicht etwas wundert, sollte er an unser eigenes
Bewusstsein von Sterben und Tod denken. Auch darüber liesse sich
manches zum Teil Seltsames sagen, und es ist bereits viel geschrieben
worden168: zum Beispiel über unsere Formen des Vertuschens und

'"Wirth, op. cit. (Anm. 140), S. 131.
"¦"Es seien nur zwei Arbeiten genannt, besonders auch wegen der reichen weiter

führenden Literaturangaben: Hahn, Alois: Einstellungen zum Tod und ihre
soziale Bedingtheit. Eine soziologische Untersuchung. Stuttgart 1968 — Meyer,
Joachim E.: Todesangst und das Todesbewusstsein der Gegenwart. Berlin, Heidelberg,
New York 1982.



an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert 63

Verdrängens bis in den Sprachgebrauch, über den Kult um die

Jugend, um jugendliches Aussehen und das Verbergen des Alterns,
über die dem Tod häufig auch in hoffnungslosen Fällen entgegengesetzte

medizinische Technologie und über anderes mehr. Die Fälle
sind selten, wo jemand dem Tod wirklich gelassen entgegen sieht,
wie es Piaton bei Sokrates erlebt und verewigt hat. Dieses Beispiel ist
in viele Betrachtungen über die wahre Todesverachtung aufgenommen.

Von Cicero zu Seneca, Augustin und Montaigne, um nur diese

wichtigen zu nennen, führen sie über die Zeiten hinweg ähnliche
Gründe an und wollen dem Leser zu einer tröstlichen und überlegenen

Haltung verhelfen169. Wer sich mit Sterben und Tod befasst, sieht
sich immer wieder vor die schwer verwindbare Tatsache der
Vergänglichkeit gestellt. In Heraklits Fragmenten liest man, da die
Menschen geboren seien, nähmen sie auf sich zu leben und den Tod zu
haben. Und sie würden Kinder hinterlassen, dass neuer Tod geboren
werde. Der römische Schriftsteller Marcus Manilius prägte die in der
Renaissance häufig wiederholte Formulierung «Nascentes morimur,
finisque ab origine pendet» — «Wir sterben mit unserer Geburt, und
das Ende hängt vom Ursprung ab». Im neunzigsten Psalm steht die
bekannte Stelle: «Unser Leben währt siebzigjahrc, und wenn's hoch
kommt, so sind's achtzig Jahre, und was daran köstlich scheint, ist
doch nur vergebliche Mühe; denn es fährt schnell dahin, als flögen
wir davon.»

Nikiaus Röthlin
Unterer Heuberg 7

4051 Basel

"'Wichtige Texte sind versammelt in dem von Jacques Laager herausgegebenen
Bändchen «Ars moriendi», op. cit. (Anm. 94) und in: Koch, Werner (Hrsg.):

Vom Tod. Ein Lesebuch für Jedermann. Frankfurt/a.M. 1987.


	Vom Bewusstsein des Todes an der Wende des 15. zum 16. Jahrhundert

