Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 96 (1996)

Artikel: Dionysos in Indien und die Ritterwtrde im italienischen Mittelalter : eine
vergessene Ursprungstheorie

Autor: Boninger, Lorenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118372

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dionysos in Indien und die Ritterwiirde
im italienischen Mittelalter.

Eine vergessene Ursprungstheorie

von
Lorenz Béninger

Als Friedrich Nietzsche in Basel vor hundertfiinfundzwanzig Jah-
ren das Begriffspaar Apollinisch-Dionysisch zu den ewigen dialekti-
schen Gegenspielern menschlicher Kulturentwicklung erhob und in
der Musik Richard Wagners das «allmihliche Erwachen des diony-
sischen Geistes in unserer gegenwiirtigen Welt» witterte', konnte er
nicht ahnen, was die deutsche Kultur des zwanzigsten Jahrhunderts
aus seiner Philosophie machen wiirde. Gemiiss scinem Satz: «alles,
was wir jetzt Kultur, Bildung, Zivilisation nennen, wird emmal vor
dem untriiglichen Richter Dionysus erscheinen miissen»’, ist jedoch
davon auszugchen, dass das nun zu Ende gehende Jahrhundert in
threr aller beider Augen keine Billigung gefunden hiitte. Nichtsde-
stoweniger hat, aut ciner wissenschafthichen Ebene, Nietzsches Iden-
tifikation des «dionysischen Geistes» tiber die Epochenschwellen
hinweg bis ins «deutsche Mittelalters” in der Geschichtswissenschatt
eine unerwartete Kontinuitit und von Aby Warburg bis Carlo Ginz-
burg reichende Wirkung entfaltet, in der vor allem das unterirdische
Fortleben des Gottes abseits aller gelehrten Rezeption antiken Kul-
turgutes im europiischen Mittelalter untersucht wurde’.

'Friedrich Nietzsche: Die Geburt der Tragédie. Schritten zur Literatur und Phi-
losophie der Griechen. Hrsg. und erl. von Manfred Landtfester, Frankfurt/M., Leip-
z1g 1994, S. 210.

*Ebd., 5. 211.

'Ebd., S. 114f.: «Auch im deutschen Mittelalter wiilzten sich unter der gleichen
dionysischen Gewalt immer wachsende Scharen, singend und tanzend, von Ort zu
Ort: in diesen Sanct-Johann und Sanct-Veittinzern erkennen wir die bacchischen
Chére der Griechen, mit threr Vorgeschichte in Kleinasien, bis hin zu Babylon und
den orgiastischen Sakien.» (vgl. dazu ebd. S. 464 zu Nietzsches Quelle).

‘Carlo Ginzburg: Hexensabbat. Entzifferung einer nichtlichen Geschichte. Aus
dem Iralienischen von Martina Kempter, Frankfurt/M. 1993 (ital. Ong. 1989), pas-
sim (vgl. jedoch S. 305); zum Nachwirken des «dionysischen» Gedankens z.B. bei
Aby Warburg s. Ernst H. Gombrich: Aby Warburg. Eine intellektuelle Biographie.
Aus dem Englischen v. Matthias Fienbork, Frankfurt/M. 1981 (engl. Onig. 1970),
S. 244, 329ft., passim; zur Warburg-Schule (R. Eisler) vgl. Roland Kany: Die reli-
gionsgeschichtliche Forschung an der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek War-
burg, Bamberg 1989 (Graua 19), S. 52t.



10 Lorenz Béninger

Das im Folgenden darzustellende Problem bewegt sich in einem
weitergefassten Rahmen. Zwar geht es einerseits um das Fortleben
bzw. die Wiederbelebung eines domestizierten und ginzlich sei-
ner Schrecklichkeit entkleideten Dionysos-Bacchus im italienischen
Spatmittelalter, doch andererseits geht es auch um antike und mit-
telalterliche Texte und deren literarische Rezeption. Diese Texte
vertraten in gelehrter Absicht und mit mehr oder minder gewichti-
gen Griinden die These, Dionysos habe als erster die militia begriin-
det, was 1m italienischen Spitmittelalter mit cavalleria, d.h. Ritter-
schaft oder -wiirde tibersetzt wurde’. An dieser Stelle kann allerdings
noch keine endgiiltige Darstellung des Aufstiegs und Falls dieser
Theorie geboten werden, sondern cher deren vorliufige und unvoll-
stindige Rekonstruktion aus Bruchstiicken und Uberresten. Weiter
ist vorauszuschicken, dass hier antike und mittelalterliche literarische
Quellen «vorsichtigs, schrittweise und chronologisch ausgewertet
werden sollen. Dies impliziert, dass bestimmte schwer zugingliche
antike Texte als Quellen ftr bestimmte andere, spitmittelalterliche,
Texte nicht unnoétigerweise dort angenommen oder vorausgesetzt
werden, wo im Spitmittelalter vielleicht auch Stereotype, Topoi
oder leichter zugingliche zeitgenossische Quellen vorgelegen haben
konnten.

Um das Jahr 1489, d.h. mit ziemlicher Sicherheit fiir den floren-
tinischen Karnevalsumzug 1490, schrieb Lorenzo de’ Medicr cines
seiner bertihmtesten Werke, die Canzone di Bacco ed Ariadne. Darin
beschrieb er mit unsterblichen Worten den Trimphzug Bacchus’,
seine ewig junge Liebe zu Ariadne, die tanzenden, verliebten Satyrn
und die sich deren Avancen Gefallen lassenden Nymphen, den
betrunkenen Silen auf seinem Esel und den alles in Gold verwan-
delnden Midas, der aber gerade aus diesem Grund seines Lebens
nicht mechr froh wird. In nicht stirker denkbarem Gegensatz zu
emem dem deutschen Romantizismus seit Hoélderhin (bis hin zu
Nictzsche) lieben Satz des Silen zu Midas «Das Allerbeste ist fiir dich
ginzlich unerreichbar: nicht geboren zu sein, nichts zu sein. Das
Zweitbeste aber 1st fiir dich — bald zu sterben»”, wiederholte Lorenzo
de’ Medici seinen Retrain der Lebenstreude und des Festefeierns —
gerade weil man sich in der Kontingenz des Zukiinftigen des fol-
genden Tages nie gewiss sein kdnne.

*Zu solch mittelalterlichen Ursprungslegenden des Rittertums vgl. z.B. Fran-
usek Graus: Funktionen der spiatmuttelalterlichen Geschichtsschreibung, in: Hans
Patze (Hrsg.): Geschichtsschreibung und Geschichtsbewusstsein im spiten Mittelal-
ter, Sigmaringen 1987 (Vortrige und Forschungen 31), S. 11-55, S. 20f.

“Nietzsche, a.a.0., S. 75, 121 (vgl. S. 504).



Dionysos in Indien und die Ritterwiirde 11

Seine Canzone galt {iber Jahrhunderte hinweg als die prignante-
ste Formulierung des vermeintlichen «Zeitgeistes» einer Epoche, die
sicher niemand formvollendeter und wirkungsmichtiger dargestellt
hat als Jacob Burckhardt, dem dieses Karnevalshed «wie eine weh-
miitige Ahnung der kurzen Herrlichkeit der Renaissance selbst» aus
dem 15. Jahrhundert <heriibertdonte»’. Heute hat sich eine Sicht
durchgesetzt, die dieses dionysische Idealbild der Renaissance als
eine literarische Chimire oder bestenfalls die persénliche Interpreta-
tion cines sehr konkreten (und in Burckhardts Worten extrem «kur-
zen») historischen Momentes interpretiert. Wihrend jedoch die
literarische Kntik der Canzone in den letzten Jahren vermehrt
gelehrte Fussnoten anfligte, die von Lorenzo de’ Medicis vermeint-
licher Rezeption des pseudo-homerischen Dionysoshymnus bis hin
zu den gesicherten neuplatonischen Einfliissen eines Marsilio Ficino
reichte”, haben andere Forscher zur italienischen Bacchusrezeption
in diesem Zusammenhang vor allem antike Dichter wie Catull, Ovid
und Nonnos von Panopolis bemiiht”. Ohne dass es bis heute eine
tiberzeugende 1deen- oder geistesgeschichtliche monographische

"Jacob Burckhardt: Die Kultur der Renaissance 1n ltalien. Ein Versuch. Durch-
geschen von Walter Goetz, 10. Aufl, Stuttgart 1976, S. 400 (beendet den flinften
Abschnitt, e Geselligkeit und die Feste»); vgl. André Chastel: «Quant’e bella ..o,
in: Culture et société en Italie du Moyen-Age i la Renaissance. Hommage 3 André
Rochon, Pans 1985 (Centre interuniversitaire de recherche sur la Renaissance 1ta-
lienne 13), S. 75-78.

*Paul Oskar Kristeller: Lorenzo de’ Medici platonico, in: ders: Studies in Renais-
sance Thought and Letters I, Roma 1984 (Storia ¢ letteratura 54), S. 213-219
(zuerst 1938); vgl. hingegen den ausufernden Kommentar in einer kiirzlichen Neu-
edition: Lorenzo de” Medici: Tutte le Opere, a cura di Paolo Orvieto, 2 Bde., Roma
1992 (Testi ¢ documenti di letteratura ¢ di lingua 14), Bd. 2, S. 799-804; dagegen
sehr prizise: Lorenzo de’ Medici: Opere, a cura di Tiziano Zanato, Torino 1992,
S. 391-394.

"Reinhold Merkelbach: Die Hirten des Dionysos. Die Dionysos-Mysterien der
romischen Kaiserzeit und der bukohische Roman des Longus, Stuttgart 1988,
S. 200t;; Martin Gesing: Triumph des Bacchus. Triumphidee und bacchische Dar-
stellungen in der italienischen Renaissance im Spiegel der Antikenrezeption, Frank-
furt/M. etc. 1988 (Europiische Hochschulschriften XXVIII, 84) (S. 83 zu Nonnos);
zu Nonnos auch Phyllis Pray Bober: The Coryciana and the Nymph Corycia, in:
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 40 (1977), S. 233-237, S. 234; Vit-
tore Branca: Poliziano ¢ 'umanesimo della parola, Torino 1983, S. 83; Marion L.
Kuntz: Lorenzo de” Medici e 1l tema di Bacco ¢ Ananna: La natura della imitatio
rinascimentale, in: Giovannangiola Tarugi (a ¢. di): Homo sapiens, homo humanus,
2 Bde., Florenz 1990 (Centro di Studi Umanstici <Angelo Poliziano». Fondazione
Secchi Tarugn), Bd. 2, S. 109-120; E.B. Fryde: Lorenzo’s Greek Manuscripts, and
in Particular his Own Commissions, in: Michael Mallett, Nicholas Mann (Hrsg.):
Lorenzo the Magnificent. Culture and Politics, London 1996 (Warburg Institute
Collogquia 3), S. 93-105, S. 94.



12 Lorenz Béninger

Arbeit zu der eigentiimlichen und in ithren Quellen kaum erforsch-
ten toskanischen Vorliebe fiir den griechisch-rémischen Weingott
gibt, kann diese Tradition doch leicht bis weit in die frithe Neuzeit
hinein verfolgt werden'. Erinnert se1 z. B. an das lange Gedicht Bacco
in Toscana von Francesco Redi (1685), in dem dieser nicht nur eine
Reihe toskanischer Weine beschrieb, sondern auch im Zeichen der
wachsenden Mittelalterbegeisterung anhand mehrerer gefilschter,
angeblich mittelalterlicher Dokumente einen geradezu urspriingli-
chen Zusammenhang zwischen der Ritterschaft und den bei der
Ritterwethe geforderten kulinarischen Genitissen herzustellen ver-
suchte'.

Das curopiische Mittelalter tibernahm von der Antike verschie-
dene Denkfiguren, von denen die von Jean Seznec in seinem klassi-
schen Buch zum Fortleben der antiken Gotter als «euhemeristische»
Tradition bezeichnete nur eine der bekanntesten ist. Darunter ldsst
sich ganz generell emne <historische» Erklirungsart bestimmter natiir-
licher, sozialer oder individueller Phinomene verstehen, deren
Ursprung auf «vergottlichte Menschen» oder «vermenschlichte Got-
ter» zurtickgefiihrt oder diesen zugeordnet wird”. Phantasiegencalo-
gien von Gottern und Menschen, Herkunftssagen, in gewisser Weise
dic Temperamentenlehre und jede Art der Erklirung des Ursprungs
bestimmter Kiinste im Mittelalter und in der frithen Neuzeit kénnen
unter dieser Denkweise subsumiert werden. Fiir die Ritterwiirde,
die bis zum funfzehnten Jahrhundert als militia bezeichnet wurde,
boten sich dem Mittelalter nun  verschiedene  konkurrierende

“Andr¢ L. Simon: Bibliotheca Bacchica. Bibliographie raisonnée des ouvrages
imprimés avant 1800 et illustrant la soif humaine (...), 2 B.de, Paris 1927, 1932;
Edgar Wind: Heidnische Mysterien in der Renaissance. Mit einem Nachwort von
Bernhard Buschendort Frankfurt/M. “1984 (engl. Orig. 1958), passim; Erwin
Panotsky: Studies in Iconology. Humanistic Themes in the Art of the Renassance,
New York ‘1962, S. 59-65; ders.: Die Renaissancen in der europiischen Kunst.
Ubersetzt von Horst Giinther, Frankfurt/M. 1990 (engl. Orig. 1960), S. 187f., pas-
sim; Maria Grazia Permis: The young Michelangelo and Lorenzo de’” Medici, mn:
Bernard Toscani (Hrsg.): Lorenzo de” Medici. New Perspectives. Proceedings (...),
New York (...), 1993, S.143-161, S.146f.; auch von Sandro Botticelli gab es eine
Bacchusdarstellung, vgl. Francesco Borsi (Hrsg.): "per bellezza, per studio, per pia-
cere’. Lorenzo il Magnifico ¢ gl spazi dell’arte. Tesu di (...), Firenze 1991, S. 167.

"Vgl. hierzu Lorenz Boninger: Die Ritterwiirde in Mittehtalien zwischen Mit-
telalter und Frither Neuzeit. Mit einem Quellenanhang: Pipsthiche Ritterernen-
nungen 1417-1464, Berlin 1995, S. 261tt.

"“Jean Seznec: Das Fortleben der antiken Gotter. Die mythologische Tradinon
im Humanismus und in der Kunst der Renaissance. Aus dem Franzdsischen von
Heinz Jatho, Miinchen 1990 (franz. Orig. 1980), S. 13ff. (zum Folgenden grundle-
gend).



Dionysos in Indien und die Ratterwiirde 13

Modelle an. Die gingigste Art, den Ursprung des militaris ordo zu
erkliren, die sich z. B. be1 Otto von Freising, Johannes von Salisbury
und selbst Thomas von Aquin findet, ftihrte den muttelalterlichen
«Ritterstand» aut Romulus und dessen Schaftung eines romischen
Militirs und der Reiterzenturien zurtick. Konnte diese Theorie
selbseverstindlich durch antike Quellen wie Livius, Valerius Maxi-
mus, Plutarch, Vegetius und Frontinus gestiitzt werden, so wurde sie
doch dem christlichen Mittelalter vor allem durch das Zeugnis eines
Autors tibermittele, dessen Klassifizierungen bis hinein in die mittel-
alterliche Urkundensprache von entscheidendem Einfluss waren:
[sidor von Sevilla (ca. 560-636). Der spanische Bischof bot in sei-
nem Etymologiae genannten enzyklopidischen Sammelwerk die von
Varro entlehnte etymologische Ableitung des Wortes miles von mille,
und die historische Ableitung der militia von Romulus, der als erster
ex populo die milites zusammenrief. Die sogenannte Renaissance des
zwolften und dreizehnten Jahrhunderts, so z.B. die volkssprachli-
chen Dichter Chrétien von Troyes und in dessen Nachfolge der
Dichter des «Moriz von Criun», gingen hingegen von noch weiter-
gchenden Ursprungs- und nunimehr auch Translationslehren aus, als
sic die Ritterschaft auf antike griechische Urspriinge zuriickftihr-
ten".

Von dieser Tradition her fiihrt eine direkte Linie bis ins vierzehnte
Jahrhundert, als in Italien erstmals monographische Traktate tiber die
Urspriinge und Bedeutung der Ritterschatt geschrieben wurden.
Mittelalterliche Enzyklopadien, Briefsteller und Handbiicher jeder
Art, sowic volkssprachliche Ubersetzungen lateinischer Klassiker
hatten zwar einerseits die Basis des leicht verfiigbaren Wissens enorm
verbreitert, doch erwuchs gerade 1im vierzehnten Jahrhundert in Ita-
lien auch cine sich dem gelehrten Humanismus entgegenstellende
Tendenz, nimlich ein vollig unkritischer und geradezu willkiirlich
kompiliecrender Umgang mit all dem neu erschlossenen Wissensma-
terial. Ein Beispiel hierfiir ist ein bislang unbekannt gebliebener lan-
ger Traktat tiber die Ratterschatt, diec Gentil milicia eines Gentile
d’Adeguardo de’ Mamardi d’Ascoli, die in zwei Handschnften tiber-
lietert 1st, die verschiedene Redaktionen des gleichen Textes darstel-
len. Die zweite Redaktion ist sicher nach 1396 entstanden und
einem réomischen Adligen, Ceccho degli Arcioni, gewidmet. In die-
sem «Ritterspiegel», der daneben auch das Wesen der Freundschaft
und das des Adels ergriinden will, referiert Mainardi die ithm bekann-
ten Lehren tiber die Urspriinge der Ritterschaft wie folgt:

" Graus, 2.2.0., S. 20f.; Béninger, Die Ritterwiirde, a.a.O., S. 19ft., 181, passim.
“Zum Folgenden ebd., S. 189ff.



14 Lorenz Béninger

1. Isidor von Sevilla halte in den Etymologiae Liber Pater fiir den
Begriinder des ordene de militia, der nach seiner Flucht aus Agypten
in Griechenland zuerst Oliven und Wein anpflanzte und auch unter
dem Namen von Bacchus oder Dionysos bekannt i1st. Nach Mainardi
sprichen auch Aristoteles 1n der (thm allerdings nur zugeschriebe-
nen) Okonomie und Ovid in der Ars amatoria von ihm, wobei letz-
terer thn auch Erocichio nennt und als sein « Wappen» die Weinrebe
angibt.

2. In Genesis 10 liest man tiber Nimrod, den Herrscher Babylons:
von diesem stamme Baal ab, der nach einem bolognesischen Text des
dreizehnten Jahrhunderts, der Fiorita des Richters Armannino, die
Ritterschaft begriindet habe.

3. Nach der als Libro de li vocabuli bezeichneten, doch in Wirk-
lichkeit Magnae Derivationes genannten etymologischen Kompilation
des Uguccione von Pisa ser der Gott Janus der Begriinder aller
Werke und deshalb auch der Ritterschatt.

4. Viele antike Autoren, wie z.B. Ovid und Valerius Maximus,
hielten Romulus fiir den Begriinder der Ritterschatft.

Aus der von Mainardi angeordneten Rethenfolge dieser vier
Theorien ldsst sich die von 1thm bevorzugte Hierarchie eindeutig
erkennen: wihrend die traditionelle, Romulus betreffende Ur-
sprungstheorie an die letzte Stelle verwiesen wird, befindet sich nun-
mehr an erster Stelle eine Lehre, die trotz der klassischen Reminis-
zenzen 1m wesentlichen dem vierzehnten Jahrhundert zugeschrie-
ben werden muss. Dass diese hier von Maiardi skizzierte bacchische
Ursprungslehre bis ins flinfzehnte Jahrhundert Bestand hatte, zeigte
noch 1431 der umbrische Jurist Cataldino de” Boncompagni, als er
in cinem lateinischen Trakeat tiber die Ritterwiirde die gleiche
Lehre miat exakt denselben Quellenbelegen wie Mainardi wieder-
gab".

Bevor die Frage der literarischen Quellen dieser Lehre ange-
schnitten wird, se1 zunichst auf die nicht zu unterschiitzende Wich-
tigkeit, den Realititsbezug und die historische Relevanz von solch
«cuhemeristischen» Ursprungstheorien hingewiesen: Was uns heute
als gelehrtes Spiel oder auch weniger gelehrtes, dafiir aber umso will-
kiirlicheres und fleissigeres Sammeln mehr oder munder passen-
der antiker und mittelalterlicher Belege und Zitate erscheinen
mag, erfiillte gleichzeitig eine Aufgabe. Im politischen Kontext hat-
ten Griindungssagen eine enorm wichtige 1deologische Funktion
wie z.B. in der Republik Florenz, im gesellschaftlichen Kontext
dienten Ursprungssagen rechtlichen oder zeremoniellen Vorrangs-

“Ebd., S. 221.



Dionysos in Indien und die Ritterwiirde 15

anspriichen: In einem generellen Sinn schuf die Geschichte der
Urspriinge, selbst der unkontrollierbaren oder sogar erfundenen,
soziale und politische Identtit. Wenn sich also Mainardi und Bon-
compagni in der Lehre vom «Ritter» gleichermassen von der aus der
Bibel iiberlieferten Tradition des christlichen Streiters und verschie-
denen antikisierenden Ursprungssagen verabschiedeten, um nun-
mechr die Ritterschaft Dionysos-Bacchus zuzuordnen, dann kénnte
hierfir nicht nur eine literarische Quelle, sondern vielleicht auch
eine Entsprechung in der Realitit, in der «Mentalitit» der Autoren
wie vielleicht auch der Ritter selbst, zugrundegelegen haben.

Wie waren aber Mainardi und Boncompagni auf ihre ausserge-
wohnliche Lehre gekommen? Als Hauptbelege dienten thnen, wie
von beiden betont wurde, Isidor von Sevilla, Pseudo-Aristoteles und
Ovids Ars amatoria. Demjenigen, der diese Quellen Gberpriift, blei-
ben indes manche Fragen unlésbar: Warum wird von Dionysos
gesagt, dass er wegen der dgyptischen Plagen den Orient verliess und
nach Griechenland kam? Warum heisst der Platz des Begribnisses des
Dionysos am Parnass laut Mainardi «Mons Sanctus», und warum liegt
der Parnass bei Theben? Warum behaupten beide Schriftsteller, dass
Dionysos gleichzeitig auch «Erocichio» bzw. «Eurichio» genannt
wurde, ein Name, der ithm sicherlich nicht zukam?

Immerhin erweist sich die erstgenannte Quelle als nicht ganz irre-
flihrend: Tatsiichlich hatte Isidor in seinen Etymologien eine mehr-
deutige Lehre der Urspriinge der militia geliefert, als er zwischen
Romulus und Liber Pater unterschieden hatte: wihrend ersterer aus
dem Volk die milites ausgewihlt und benannt hatte, hatte Liber Pater
als erster den ordo militiae unterrichtet («Liber vero primus militiae
ordinem docuit»: Etym. I, IX, 3, 32ft). Hier soll nicht insinuiert
werden, dass der Sinn dieser Stelle eindeutig und klar se1. Doch 1st es
bemerkenswert, dass aus einem gerade sechs Worter langen Satz im
Italien des vierzehnten Jahrhunderts eine ginzlich neue und umstiir-
zende Lehre konstruiert wurde, wihrend diese Worte bis dahin {iber
mehr als achthundert Jahre trotz ihrer Bekanntheit keine ernstzu-
nchmende Heraustorderung an potentielle Interpreten dargestellt
hatten. Die von Mainardi und Boncompagni genannten anderen
Quellen, die pseudoanstotelische Okonomik und Ovids Ars amato-
ria scheiden als direkte Quelle der Lehre, dass Dionysos-Bacchus die
militia begriindet habe, aus: wihrend dieser im ersten Text kaum
erwihnt wird, 1st in Ovids Werk immerhin die bertihmte Darstel-
lung des Triumphzugs des Gottes zu finden (I, 541-551), die nicht
nur Lorenzo de” Medici als Quelle diente. Kehren wir also fiir einen
Moment zu Isidor von Sevilla zurtick, der an insgesamt sechs Stellen
in den Etymologiae Dionysos-Liber Pater erwihnte: im achten Buch



16 Lorenz Boninger

(VIII, XI, 43ft.) finden wir seine Eigenschaft als «Loser» («Lyacusy),
seine lkonographie mit der Weinblattkrone und den Hérnern sowie
seinen Beinamen «Nysaeus» aufgrund seiner Herkunft; im neunten
Buch den bereits erwihnten Satz zur militia. Im vierzehnten Buch
werden von Isidor die zwei angeblichen Giptel des Parnassus, «Cyr-
rha» und «Nyssa», beschrieben, wo jeweils Apollon und Liber Pater
verchrt werden, die sich jedoch von den zwei Briidern Cithaeron
und Helicon ableiten'. Zu Beginn des tiinfzehnten Buches schreibe
Isidor, dass «Dionysos, auch Liber Pater» als Sieger tiber Indien die
Stadt Nyssa beim Fluss Indus griindete und diese Stadt mit 50 000
seiner Minner fillte. Im sicbzehnten Buch findet sich schliesslich ein
kurzer Verweis auf Liber Pater als mventor der Weinreben'”, und ein
letzees Mal wird Liber Pater im neunzehnten Buch (XI1X, XXX, 10)
als Erfinder der Militirkronen genannt.

Neben emner ganzen Rethe von z. T. heute unbekannten klassi-
schen Autoren bezog sich Isidor von Sevilla bei seiner Charakteri-
siecrung des Liber Pater als Wein- und in zwei Belegen auch als
Militirgott sicherlich auch auf die spitantike Uberlieferung Spani-
ens, n der der Gott — wie nach den Forschungen Adrien Bruhls auch
in anderen romischen Provinzen — als der wichtgste Gott der rénu-
schen Besatzungssoldaten angeschen wurde™. Wie aber kam es dazu,
dass Dionysos in der Spitantike und dem Spatmittelalter geradezu zu
cinem Militirgott werden konnte?

Dic Idee, dass in grauer Vorzeit bereits einmal Indien in einem
triumphalen Eroberungszug des Dionysos durch die Griechen ein-
genommen worden set, findet sich bereits 1m fiinften Jahrhundert

“Tatsichhich ist diese —auch von Dante benutzte — Stelle die Quelle des Fehlers
Mainardis, dass Liber Pater auch als «Euricichius» (Cythaeron) bezeichnet worden
sel, ebd., S. 221, n. 171.

" An anderer Stelle (XVII, V, 1) bezeichnet Isidor zwar nach Gn 9, 20t. Noah als
Erfinder der Weinrebe, doch erschien dies Arno Borst als spiterer Einschub, vgl.
ders.: Das Bild der Geschichte in der Enzyklopidie [sidors von Sevilla, in: Deutsches
Archiv fiir Erforschung des Mittelalters 22, 1960, S, 1-62, S, 31.

"“Vgl. zuletzt: M. Javier Del Hoyo Calleja: Liber Pater dans I'épigraphie hispani-
que: relations entre la viticulture et le culte du dieu, in: Archéologie de la vigne ct
du vin. Actes du colloque 28-29 mai 1988, Ecole normale supéricure, Paris 1990
(Universit¢ de Tours. Caesarodunum 24), S. 99-122; ihnliche Befunde z. B. fir
England: Valerie J. Hutchinson: The Cult of Bacchus in Roman Bnitain, in: Pagan
Gods and Shrines of the Roman Empire, ed. by Martin Henig, Anthony King,
Oxford 1986, S. 135-145, S. 137t.: «In short, whatever may have been the precise
rationale linking Bacchus™ adventures to those of the Roman army, it is apparent he
was sometimes viewed by soldiers in Britain as a kind of mihtary patron or model,
and honoured accordingly.»



Dionysos in Indien und die Ritterwiirde 17

v. Chr. bei Euripides in den «Bakchen», doch entfaltete dieser My-
thos seine ganze Wucht erst mit den Eroberungsziigen Alexanders
des Grossen. Alexander selbst liess sich nach seinen militirischen
Triumphen als Dionysos fetern”, und manche spitantike, Griechisch
schreibende Autoren wie Arrian oder Nonnos von Panopolis
beschrieben die Kriegsziige des Dionysos dann als «Prifiguration» der
alexandrinischen mit vielen Details. Im réomischen Kulturkreis wur-
den schliesslich bisweilen Dionysos-Liber Pater und der Kriegsgott
Mars gleichgesetzt, wie z. B. in den Saturnalien des Macrobius (I, 19)
unter Berufung auf Aristoteles breit ausgefiihrt wird: Unter die Wat-
fen des Dionysos zihlt Macrobius nicht nur dessen Thyrsosstab, son-
dern auch den Wein. Sollte der Wein in der Spitantike beir Nonnos
dadurch kriegsentscheidende Wirkung entfalten, dass damit die
Gegner des Gottes betrunken gemacht wurden, so galt der Wein ber
Macrobius noch vor allem als Bild der Hitze der Schlacht und des
furor bellicus, den er hervorruft™. Diese nichtchristliche, <heidnische»
Tradition des Dionysos war Isidor von Sevilla natiirlich bekannt, als
er Liber Pater zum «Lehrer» der Ratterschaft stempelte. Aber auch
die Tradition, die tiber Isidor von Sevilla bis ins italienische Mittel-
alter die Rolle des Liber Pater als Griinder der freien Kommunen
betonte, beruhte auf antiken Wurzeln; so erzihlt schon Diodor von
Sizilien (1, 38):

«Etwas, was die gelehrtesten der Inder erzihlen, soll passenderweise an
dieser Stelle erwihnt sein: In iltesten Zeiten, als die Menschen noch in
Dortern hausten, sei Dionysos aut dem Weg aus den westlichen Lindern
mit einem recht ansehnlichen Heere in threm Lande gewesen. Er durchzog
ganz Indien, denn es gab ja keine Stadt, die bedeutend genug gewesen
wire, thm zu widerstehen. (...) Wie es heisst, se1 mit dem Heere zusammen
auch eine Menge Weiber umhergezogen, in den Schlachten verwendete
man Zymbeln und Pauken, denn Trompeten waren noch nicht erfunden.
Nach emer Herrschaft von 52 Jahren tiber ganz Indien aber sei er gestor-
ben; auf thn folgten seine S6hne und tibergaben der Reihe nach jeweils
threm Sohne die Regierung. Als aber schliesslich nach vielen Generationen
das Reich verfiel, da bildeten sich die Stidte zu demokratischen Gemein-
wesen um®'.»

Y Giinter Grimm: Die Vergéttlichung Alexanders des Grossen in Agypten und
thre Bedeutung fiir den ptolemiischen Konigskult, in: Herwig Machler, Volker
Michael Strocka (Hrsgg.): Das ptolemiische Agypten. Akten des internationalen
Symposions 27.-29. September 1976 in Berlin, Mainz 1978, S. 103-112.

*'I Saturnali di Macrobio Teodosio. A cura di Nino Marinone, Torino 1977
(Classici Latimi UTET 20), S. 274f. mut Angabe der Quelle (Annacus Cornutus).

*' Diodoros: Griechische Weltgeschichte, iibersetzt von Gerhard Wirth, 2 Bde.,
Stuttgart 1991-2 (Bibhothek der Griechischen Literatur 34, 35), Bd. 1, S. 175t



18 Lorenz Béninger

Weiterhin war Dionysos-Liber Pater als historischer Triumphator
tiber Indien auch in der frithchristlichen Universalchronistik eines
Eusebius oder Orosius gegenwirtig: ber Eusebius wird dessen Tko-
nographie und Grab ber Delphi beschrieben®, i den Sicben
Biichern der Geschichte gegen die Heiden des Orosius (I, 9, 3f)) Liest
man, dass nach Platon (Timaios 22¢) in Athiopien grosse Plagen
geherrscht haben; gleichzeitig habe Liber Pater das friedfertige
Indien mut Krieg tiberzogen und das bereits unterjochte Land mit
Blut getrinkt und den irdischen Liisten ausgeliefert®. Im anschlies-
senden Kapitel berichtet Orosius tiber den Auszug des jiidischen
Volkes aus Agypten unter Moses aufgrund der dort herrschenden
Plagen, und im neunzehnten Kapitel des dritten Buches auch tiber
Alexander des Grossen Sieg tiber Indien. Orosius™ Werk war bereits
um Mittelalter so populir, dass es 1im vierzehnten Jahrhundert von
Bono Giamboni ins [talienische iibersetzt wurde™.

Manche dieser antiken und patristischen Traditionen miindeten
schhiesslich in den Text des sog. Mythographus Latinus Tertius, der seit
semner Erstausgabe 1834 einem Alberich von London zugeschrieben

“«Quidam his temporibus vindicant gesta Libert patris et ca, quae de Indis
Lvcurgo Actacone et Pentheo memorantur. Quo modo adversum Persem consistens
occidatur i proelio, ait Dinarchus pocta, non rhetor. Qui autem voluerit potest
inspicere 1psius Libert patris aput Delfos sepulchrum uxta Apollinem aurcum. Pin-
gitur vero Liber muliebrt et delicato corpore propter mulieres in suo exercitu mili-
tantes. Nam pariter ad arma virs feminas allegebat, ut Filochous i 11> (Euscebius
Werke. Siebenter Band. Die Chronik des Hieronymus, Hieronvmi Chronica), hrsg.
v. Rudolf Helm, Berlin 71956 (Dic gniech. christl. Schnftsteller der ersten Jahrhun-
derte. Euscebius 7), 54b, 15-26; auch Augustinus weiss (De civitate Der, 18, 12) tiber
den einen bzw. mcehrere Liber Pater mitzuteilen, dass er zur Zewt des Auszuges Isra-
cls aus Agypten in Attika den Weinstock einfithrte, dass er in Indien «mit viclen
Weibern 1im Heerr, den Bacchantinnen, kimptte und dort im Kampf, moghcher-
weise von Perseus, erschlagen wurde (De civ. Der 18, 13); die Bacchanahien, dieser
«Teufelsdienstr, seien in Rom wegen der dabei vorkommenden Ausschreitungen
verboten worden.

“«Tunc etiam in Acthiopia pestes plurimas dirosque morbos pacne usque ad
desolationem exaestuavisse Plato tests est. Et ne forte divisa tempora esse credantur
irac Der furonsque bellici, ea tempestate subactam Indiam Liber Pater sanguime
madefecit, caedibus opplevit, libidimibus polluit, gentem unque nulli umguam
hominum obnoxiam, vernacula tantum quicte contentam.» (Pauli Orosn Histon-
arum adversum paganos libri VII. Accedit eiusdem Liber apologeticus, hrsg. v. Carl
Zangemeister, Wien 1882 (Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum 5), S. 54;
Paulus Orosius: Die anuke Weltgeschichte in christlicher Sicht, {ibersetzt und erliu-
tert von Adolf Lippold. Eingeleitet von Carl Andresen, 2 Bde., Zirich, Miinchen
1985, Bd; 1, S, 86.

*David J.A. Ross: Alexander Historiatus. A guide to medieval illustrated Alex-
ander literature, Frankfurt/M. 1988 (Atheniums Monogratien Altertumswissen-
schaft 186), S. 75.



[Dionysos in Indien und die Ritterwiirde 19

wurde, doch moglicherweise 1in Stiddeutschland entstand und viel-
leicht aut das frithe zwdlfte Jahrhundert zu datieren 1st”. Die Wich-
tigkeit dieses Textes flir die Kenntnis klassischer Mythen und die
Ikonographie antiker Gotter im Mittelalter und der Renaissance ist
seit langem bekannt, und so wurde dicse Quelle vor allem im
Umkreis der Warburg-Schule ausgiebig benititze™. Aus ciner Vielzahl
antiker Quellen kompilierte der unbekannte Autor seine Informa-
tionen; tiber «Bacchus» hat er folgendes mitzuteilen: Er sei als der
Sohn Jupiters anzuschen und heisse u.a. deshalb Liber Pater, weil
sich Sklaven unter dem Einfluss des Trunkes fre1 fiihlten; durch die
Kraft des Samens befreie er die Meere, die durch thn gereinigt wiir-
den. Danceben befreie Liber die Menschen von Sorgen, und der ihm
geweihte Kult, darunter die Mysterien um die mystische Getreide-
schwinge, diene der Reinigung der Seele (purgatio animae). Weiter-
hin aber se1 er der Gott der freien Kommunen:

«Viele aber heiligen 1hn als den Gott der Freiheit, weshalb ihm bei den
Stiadtegriindungen, zusammen mit den anderen géttlichen Auspizien fuir das
begonnene Werk, von allen Biirgern geopfert wurde, damit er ithnen die
Freiheit erhielte. Die Stidte waren entweder tributptlichtig, in einem Stid-
teverbund oder frei. In den freien Stidten aber befand sich als Zeichen der
Freihert ein Bildnis des Marsyas, der unter dem Schutz des Liber Pater steht.
Bei den Rémern war es dartiberhinaus Brauch, wie Ovid im Buch der Fasti
crinnert, dass den Jiinglingen an den Liberalien als Zeichen eines freieren
Lebens die freie Toga zugestanden wurde. (Liber aber wird er deshalb
genannt, weil er dbefreio”.»

Nach dieser generellen Charakterisierung werden weiterhin die
verschiedenen Namen des Bacchus bestimmet (darunter «Eviusy, d. h.
«bonus puem), seine Charakteristika bei den Indern, die Rolle der
Bacchantinnen, und schliesshich seine lkonographie. Efcuranken

*Charles S.F. Burnett: A note on the origins of the third Vatican Mythographer,
in: Journal of the Warburg and Courtauld Insttutes 44, 1981, S. 160-166; B. Gans-
weit: «Mythographi Vaticani», in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 6, Ziirich, Miinchen
1993, 8p, 993,

“Vgl. z.B. Seznec, a.a.0., S. 127ft; Panofsky, Die Renaissancen, a.a.0., S. 84.

“«Sed et ibertatis cum deum esse plerique sanxerunt. Unde inter initia urbium
condendarum cum ceteris numinibus auspicibus coeptorum. operum illi quoque, ut
libertatem civibus conservaret, sacrificabatur. Civitates enim aut stipendiariae erant,
aut foederatae, aut liberac. In hiberis autem civitatibus in signum libertatis simu-
lacrum Marsyae erat, qui in tutela Libeni patris est. Romani etiam moris fuerat, ut
Owidius 1n libro Fastorum memorat, liberam togam adolescentibus in festis liberali-
bus ad liberioris vitae ulterius concessae significationem dari. Liber ergo ab eo quod
liberet, nuncupatus est.» (Georg Heinrich Bode: Scriptores rerum mythicarum latini
tres Romae nuper reperti (...), Volumen prius mythographos continens, Celle
1834, S. 243).



20 Lorenz Béninger

werden bei seinem Kult verwendet, mit Efeu werden aber auch die
Dichter gekront bzw. all die dem Liber Pater geweihten, die wie er
dem Wahn verfallen. Zuletzt gibt der «Mythographus Latinus Ter-
tius» auch die orphische Legende des von den Giganten zerrissenen
Zagreus wieder. Dass diese Quelle noch im flinfzehnten Jahrhundert
ausserordentlich ernst genommen wurde, zeigt z.B. das Werk De
archana deorum des Thomas Walsingham OSB, dessen Bacchusbe-
schreibung von diesem Text ganz oftensichtlich abhingt, auch wenn
aus dem «Evius» mittlerweile ein «Euchius» geworden ist™.

Auf diesem, vom Mythographus Vaticanus Tertius exemplifizierten
und nicht hoch genug zu bewertenden Wissensfundament baute
cine andere mittelalterliche Tradition auf, die sich nicht nur in Ita-
lien vor allem mit der Rezeption, Interpretation und Kommentie-
rung der Werke Owids, d.h. besonders mit den Metamorphosen und
der Ars amatoria, befasste. In den letzten Jahrzehnten wurde tiber
«Ovid 1m Mittelalter» ausserordentlich viel geschrieben, und bis zu
ciner abschliessenden Bewertung des Einflusses Ovids von der
Schulbildung und dem Lateinunterricht bis hin zu populiren Ovid-
tibersetzungen ist es noch ein langer Weg. Im «bacchischen» Kontext
der Ritterwiirde 1st nun von gewisser Bedeutung, dass sowohl Gen-
tile Mainardi als auch Cataldino Boncompagm um dic Wende vom
vierzechnten zum fiinfzehnten Jahrhundert Owvid als cine Quelle
zitieren, nach der Liber Pater die Ritterwiirde begriindet habe.
Tatsichlich finden sich in der Ars amatoria verschiedene Passagen, die
sich mit dem Triumphzug des Gottes befassen, wihrend sich auch
aus den Metamorphosen entsprechende Stellen (z.B. 1V, 1tt) zitieren
lassen. Wenn dort Liber Paters Sieg tiber den Orient angesprochen
wird, dann wird dies gemeinhin als «politische» Auttorderung Ovids
an Augustus verstanden, dies dem Bacchus gleichzutun.

Doch stammt die spitmttelalterlich-ovidiamische  «Aktualisie-
rung» des Dionysos als Triumphator Indiens aus dem franzésischen
Text Ovide moralisé (ca. 1316-28) und aus dem etwas spiteren latei-
mschen Owvidius moralizatus des Pierre Bersuire (vor 1342), dic die
Metamorphosen den Laien zu erkliren versuchten™. So findet sich 1im

“Thomas Walsingham: De archana deorum, edited by Robert A. van Kiuyve,
Durham, N.C. 1968, S. 22f. (vgl. ebd. S. 69); vgl. zur Rezeption von M.V. 111 auch
Bodo Guthmiiller: Ovidio Metamorphoseos vulgare. Formen und Funktionen der
volkssprachlichen Wiedergabe klassischer Dichtung in der italienischen Renais-
sance, Boppard a. Rh. 1981 (Verdffentlichungen zur Humanismusforschung 3),
S. 101,

“Vgl. z.B. Seznec, a.a.0., S. 131ff; Panofsky, Die Renaissancen, a.a.O., S.362f,
n. 82.



Dionysos in Indien und die Ritterwiirde 21

dritten Buch des Ovide moralisé die noch beir Mainardi und Boncom-
pagni (doch nicht bei Ovid) anzutreffende Legende, dass Liber Pater
wegen der Seuchen aus Agypten nach Griechenland geflohen war
(«Et par histoires confermer/ Qui de Baccus font mencion/ Que
Baccus de la region/D’Egipte vint premierement:/Pour la plaie et
por le torment/Que Diecus sor Egipte envoia/Parti d’Egipte et
s’avoia/En Grece, ou 1l fu bien venus»)". Selbst im Ovide moralisé en
prose, der um 1466/7 fiir René d’Anjou geschrieben wurde, findet
sich noch diese Behauptung®. Wahrscheinlich kann diese «Agypten-
theorie» nur durch eine Kontamination antiker Quellen wie Hero-
dot, Diodor oder Plutarch (die tatsichlich iiber einen Dionysos in
Agypten geschricben hatten)” mit dem oben genannten Zitat aus
Orosius’ Geschichte gegen die Heiden erklirt werden, wo Liber
Pater in unmittelbare Nachbarschaft zu Moses geriickt worden war.
Der Ovide moralisé aktualisierte Ovid aber auch dahingehend, dass er
erstmals eigene Weine wie des vins de Gascoigne» (111, 2547) in den
Text einfliessen liess, und Liber mehr als einmal zu «unserem Gott»,
«unserem Heil» erklirte.

Kehren wir jedoch endgiiltig nach Italien und in die Toskana
zuriick. Hier wurden in Siena in den ersten Jahrzehnten des vier-
zehnten Jahrhunderts verschiedene Anstrengungen unternommen,
Ovids Ars amatoria ins Volgare zu tibersetzen. Auch dazu waren
emige aktualisierende Erklirungen notwendig: So flossen in den
Kommentar die Ritterturniere der nuovi militi ebenso mit ein®, wie
der Ovidvers tiber die Grosse des puer Bacchus, als das besiegte
Indien seine Thyrsosstibe fiirchtete, dahingehend tibersetzt wurde,
dass «la vinta India temea 1 tuoi cavaliern™! Die militirische Leistung
des Liber Pater, der die Erde bis zu ithren Grenzen erobert hatte,

“Ovide moralis¢. Poéme du commencement du quatorzieme siécle publié
d’aprés tous le manuscrits connus par C. De Boer, 5 Bde., Amsterdam 1915-38
(Verhandelingen der Koninkljke Nederlandse Akademie van Wetenschapen te
Amsterdam. Afdeeling Letterkunde, Nieuwe Reeks 15, 21, 30, 37, 43), Bd. 1, S.
316f. (111, 824-831).

"' Ovide moralis¢ en prose (Texte du quinzieme siecle). Edition critique avec
introduction par C. De Boer, Amsterdam 1954 (Verhandelingen der Koninklijke
Nederlandse Akademie van Wetenschapen. Afdeeling Letterkunde, Nieuwe Reeks,
61, 2), S. 118.

*Vgl. z.B. Arthur Evans: The God of Ecstasy. Sex-Roles and the Madness of
Dionysos, New York 1988, S.137f.

*Vanna Lippi Bigazzi (Hrsg.): I volgarizzamenti trecenteschi dell’Ars amandi e
dei Remedia amoris. Edizione critica, 2 Bde., Firenze 1987 (Scritton italiani e testi
antichi pubblicati dall’Accademia della Crusca), Bd. 2, S. 694.

*Ebd., Bd. 1, S: 232.



22 Lorenz Béninger

wurde 1m Kommentar getreu wiedergegeben”. Ganz ihnliches
wurde auch wenig spiter von Giovanni di Bonsignori geschrieben
(1377)™.

Um hier kurz zusammenzufassen: Die bisher gegen Ende des vier-
zehnten Jahrhunderts erstmals fassbare Theorie, dass Dionysos der
Begriinder der Ritterschaft oder -wiirde sei, beruht nicht auf klas-
sisch antiken Texten zum Ursprung der militia. Als Vater dieser
Theorie muss zweifellos der 1m sechsten Jahrhundert schreibende
Isidor von Sevilla angesehen werden. Entscheidende Elemente wur-
den wohl relativ spit, d.h. erst im frithen vierzehnten Jahrhundert,
hinzugefiigt. Durch enzyklopidische Sammelwerke und mythologi-
sche Kompilationen von Giovanni di Bonsignori, Guido da Pisa
bis Antonio Pucct” wurde diese Sicht des militinsch-kommuna-
len Dionysos allerdings schnell zum Topos. Als entscheidende Etap-
pen hin zu diesem Gemeinplatz miissen Orosius, die Tradition
des Mythographus Vaticanus Tertius sowie der Ovide moralisé erwihnt
werden. Als direkte Quellen missen dartiberhinaus auch antike
Kunstwerke wie z.B. die zahlreichen rémischen Sarkophage mit
dem indischen Triumphzug des Dionysos als leicht zugingliches

“Ebd., Bd. 2, S. 824.

“«Bacco fue che per altro nome fu chiamato Dionisio, fu iigiuolo di Giove ¢ di
Semele. Costun fu 1l primo 1l quale apo I Grecr pranto e pose la vigna ¢ peraio dopo
la sua morte tu deiticato ¢ apellato dio del vino. Oltre a questo elli tu vomo d'arme
¢ con grandi esserciti ando per lo mondo ¢ 1n India fece una citta alla quale pose
nome Nisa ¢ in quello luogo fue lungo tempo adorato ¢ in molte parti del mondo
ebbe di murabil tempii. La sua festa si faceva una volta 'anno, generalmente per ogni
persona ¢ durava otto di ¢ andavano I uomini ¢ lle donne giorni ¢ notte cantando
laude, le quali facevano a intenzione di tutte le virtudi le quah Bacco avea in sua vita
aoperate ¢ andavano coperti il capo ¢ 1l dosso di pampane ¢ uve, cio¢ era nel tempo
dell’autunno. Licito era per quelh otto di a ciascuno uomo ¢ donna aoperare le loro
volontd per la quale legge molti e infiniti peccati si commettevano, non percio che
per quelli otto di a nullo uomo fusse licito a glacere o avere a ftare con la donna sua.
Costur dopo la morte fu derticato ¢ apellato 1ddio del vino: lo 1dolo suo st dipigneva
con le pampane n capo a dimostrare che llo vino moderatamente bevuto ¢ letizia
dell’anima ¢ del corpo secondo che dice Salamone. In mano Ii poenano uno corno
a significare, come dice santo Isidoro nel libro ottavo delle Temologie che °l vino dis-
ordinatamente bevuto ingenera lite ¢ discordia.» (Erminia Ardissino: Saggio per
I'edizione critica dell’ Ovidio Metamorphoseos vulgare di Giovanm di Bonsignor: 1l
Proemios e I'Esordiov, 1n: Traditio 48, 1993, S. 107-171, S. 169). Dirckt von die-
sem Text abhingig ist: Fiore d’ltalia, testo di lingua ridotto a miglior lezione ¢ cor-
redato di note da Luigi Muzzi, Bologna [1824], S. 164).

7 Antomo Pucct: Libro di varnie storie. Edizione cnitica per cura di Alberto Var-
varo, Palermo 1957 (Atti dell’Accademia di Scienze, Lettere ed Arti di Palermo, ser.
IV, 16, 2), S. 180.



Dionysos in Indien und die Ritterwiirde 23

Anschauungsmaterial in Betracht gezogen werden™. Nicht alle Riit-
sel der von Mamardi und Boncompagn vertretenen dionysischen
Rittertheorie konnen jedoch bisher gelost oder durch Quellen
belegt werden, wie z. B. das Riitsel des «Monte Sancto» mit dem
Grab des Dionysos™: Womoglich handelt es sich hierbei mindestens
teilweise um grobe Abschreibe- oder Verstindnisfehler des ersten
Kompilators, sei dies nun Mainardi selbst oder die von thm bentitzte
Quelle.

Eine Vermutung, die im Folgenden gestiitzt werden soll, nimmt
die engere Verbindung des Gottes mit der Ritterwiirde bereits fiir
die erste Hilfte des Trecento an. Sicherlich war im Spitmittelaleer
die Sicht von Dionysos/Bacchus/Liber Pater als des gutmiitig-hedo-
nistischen Weingottes die weitaus wichtigere, mindestens bis zur
Schwarzen Pest des Jahres 1348*. In diesen Zusammenhang gehort
auch ein hochst eigenartiges lateinisches Dokument, das wohl 1339
in der aragonesischen Kanzlei Kénig Peters IV. entstand, einer rémi-
schen Kardinals- oder Papsturkunde nachgeahmt ist und folgenden
satirischen Inhalt aufweist:

«Peter von Bacchus Gnaden (Lier gratia) Patriarch der heiligen consolatio
an Antrax Propst der Monopoliten und seine Anhinger: Der Neid des alten
Feindes sucht den Bau der consolatio zu zerstdoren. Peter hat vernommen,
dass einige unter thnen das Gewand der religiosa consolatio wegwerfen und
einige Mitbischéfe in dieser ehrwiirdigen Stadt angreifen und die consolatio
zerstoren wollen, weil angeblich die Mitbischéfe threm irdischen Gewinn
teindlich gesinnt sind. Zur Strafe miissen sie von den vom Bacchus ihnen

“Robert Turcan: Les sarcophages romains a représentations dionysiaques, Paris
1966 (Bibliotheque des Ecoles Frangaises d’Athénes et de Rome 210); Friedrich
Matz: Die dionysischen Sarkophage, Berlin 1968-75 (Die antiken Sarkophage 4, 1);
Ruth Olitsky Rubinstein: A Bacchic sarcophagus in the Renaissance, in: The Bri-
tish Museum Yearbook (The Classical Tradition) 1, 1976, S. 105-156; Helmut
Sichtermann: Géttlicher Enthusiasmus. Dionysisches und Apollinisches auf rémi-
schen Sarkophagen des 3. nachchnistlichen Jahrhunderts, in: Mitteilungen des Deut-
schen Archiologischen Instituts. Rémische Abt., 86 (1979), S. 351-374; vgl. auch
Aldo S. Bernardo: Dionysiac Imagery in Coptic Textiles and Later Medieval Art, in:
Ders., Saul Levin (Hrsgg.): The Classics in the Middle Ages: Papers of the Twen-
tieth Annual Conference of the Center for Medieval and Early Renaissance Studies,
Binghampton 1990, S. 11-24.

“Zu des D. Grab aut dem Parnass bei Delphi vgl. z.B. Anton F. Harald Bierl:
Dionysos und die griechische Tragodie. Politische und anetatheatralische> Aspekte
im Text, Tiibingen 1991 (Classica Monacensia 1), S. 92f.

“Dieses Datum als Zeitpunkt der demographischen, und damit auch «vinkultu-
ralen» Katastrophe wird betont von Antonio Ivan Pini: Vite e vino nel medioevo.
Prefazione di Vito Fumagalli, Bologna 1989 (Biblioteca di Storia agraria medievale
B 8.:2h.



24 Lorenz Boninger

gewihrten Giitern am kommenden Sonntag den Briiddern an einem kiihlen
freundlichen Orte ein so opulentes Essen geben, dass es fiir Mittag- und
Abendessen gelten darf. Peter wird selbst sehen, ob der Befehl ausgefiihrt
ist. Sind sie ungehorsam und rebellisch [«inobedientia in Bacco et
Venere»|, verbietet er ihnen, fernerhin Becher und Flasche anzuriihren.
Gegeben 1n der basilica consolationis [1339], August 17*'.»

Dieser unterhaltsame und mit einer Rethe von klassischen und
mittelalterlichen Anspielungen verfasste Text einer «Selbsteinladung»
des Konigs zu einem Gelage beleuchtet schlagartig die Aktualitit des
Weingottes in diesen Jahren, verweist aber gleichzeitig auch auf die
mittelalterliche Tradition der Wein- und Trinklieder, wie sie z.B. in
den Carmina Burana bestand. Doch auch als Patron der Ritterwiirde
wurde Liber Pater ernstgenommen. Der Hintergrund hierzu ist
nicht nur in der von Isidor von Sevilla behaupteten und nun aktua-
lisierten Griinderschaft der Ritterwiirde durch den Gott zu schen,
sondern auch auf «materieller» Ebene, d.h. in der Entwicklung
immer luxundser werdender Bankette. Hochzeiten, Feste zu Dok-
tor- und Ritterwiirden und dhnliche Anlisse wurden allgemein in
Europa immer aufwendiger begangen®, und der Weingenuss spielte
dabei eine immer grossere Rolle: das Beispiel Cola di Rienzos, der
bei seiner eigenen Ritterweithe an Pfingsten 1347 den ganzen Tag
aus den Niistern des Marc Aurel-Denkmals beim Lateran freien
Rotwein fhiessen liess, mag hierftir das einpriigsamste, doch sicher
kein einzig dastchendes Beispiel sein®. Wie jedoch Cola di Rienzos
Ritterweihe mit dem daber verwendeten Hut mit dem Symbol
der Taube im Zeichen des Heiligen Geistes stand, so frithere Ritter-
wethen im Zeichen des Dionysos: Ber der Rittererhebung des
Francesco Bandinelli in Siena 1326, zu der die Sporen, das Schwert
und der Hut gehorten, wurde dem neuen miles ein gefiitterter Hut

“"Heinrich Finke: Des aragonesischen Hofnarren Mossén Borra Berichte aus
Deutschland (1417, 1418), in: Historisches Jahrbuch 56, 1936, S. 161-173, S. 172f.

“Auch der Papsthot selbst, dessen Vorliebe fiir «Venus und Bacchus» schon
Petrarca auftiel, ist hier selbstverstindlich zu nennen, vgl. nur Werner Sombart:
Liebe, Luxus und Kapitalismus. Uber die Entstehung der modernen Welt aus dem
Geist der Verschwendung, Berlin s.a. (folgt «Luxus und Kapitalismus», 2. Auflage
1922), S. 89tt.; zu Bacchus im rém. Humamsmus des 15. Jhts.: Alessandro Perosa:
Epigrammi conviviali di Domenico Calderini, in: Annali della Scuola Normale di
Pisa; Cl. di lettere e filosofia, ser 111, 4, 3, 1974, S. 791-804, S. 802; Pietro Cecchini:
Vino, musica, un toponimo antasma in un’elegia del Campano (VII 37), in: Gior-
nale italiano di filologia 43, 1991, S. 339-347.

“ Anonimo Romano: Cronica, a ¢. di Giuseppe Porta, Milano 1991, S. 138.



Dionysos in Indien und die Ritterwiirde 25

geschenkt, der eine goldene Weinrebe als Symbol trug: «Uno cap-
pello di bevaro lavorato, foderato di velluto vermiglio, con una vite
d’oro suso raccamata*.»

Bei der enormen Symbolbedeutung solcher Insignien muss hier
der Gedanke an das «Wappen» des Bacchus, so wie es eben bei
Mainardi («depingese co’ li panni de la vite») beschrieben wird, kom-
men. Mit Dionysos als dem Patron der Ritterschaft konnte man die
kommunal-freiheitliche, die kriegerische und schliesslich auch die
«hedonistische» Tradition bestens «unter einen Hut» bringen. Aber
noch in einem weiteren Zusammenhang taucht in Siena in diesen
Jahren eine dionysische Ikonographie auf: auf der Pferdedecke auf
dem beriihmten, oft Stimone Martini zugeschriebenen Fresko des
Guidoriccio da Fogliano im Palazzo Pubblico von Siena. Bekannt-
lich wurde seit 1977 bis heute tiber das Entstehungsdatum des
Freskos erbittert gestritten: Auf der einen Seite standen Kunsthisto-
riker wie Luciano Bellosi und Max Seidel, die an der Autorschaft
Simone Martinis und dem Entstehungsdatum 1330 festhielten, auf
der anderen Seite ein amerikanischer Forscher namens Gordon
Moran, der bald vorsichtige Zustimmung von bekannten italieni-
schen Kunsthistorikern wie z.B. Federico Zer erhielt. Moran hatte
die Ikonographie des Condottiere u.a. als eine eindeutig «ritterliche»
identifiziert und damit — und aufgrund anderer Indizien — auf ein
Entstehungsdatum nach 1332, dem Datum seiner Ritterwethe durch
die Kommune Siena, ja schliesslich sogar aut eine moderne Fil-
schung geschlossen. Leider kann auch der Hinweis auf die in jeder
Hinsicht heraldisch ungewoéhnliche Weinblattverzierung und ihren
«bacchischen» Hintergrund in dieser Diskussion keinen Fingerzeig
auf eine genauere Datierung liefern.

Von der populiren Dionysos-Bacchus-Rezeption des vierzehnten
Jahrhunderts war es zeitlich ein kleiner, aber konzeptuell ein
immenser Sprung zu den ersten humanistischen Diskussionen um
das «Wesen» der antiken Gotter. Die Humanisten bemiihten sich
einerseits, verloren geglaubtes antikes Kulturgut wieder neu zuging-
lich zu machen, zugleich aber wollten sie die vorgefundene Kultur-
tradition kritisch sichten und reinigen. So bezogen sich zum «Pro-
blem Dionysos» schon Francesco Petrarca und Coluccio Salutati (De
lab. Herc. 111, 1f.) auf das kritische Zeugnis von Cicero (De natura
deorum II, 62; I11, 58) und Augustinus (Civ. De1 18, 12), nach denen

*C. Mazzi: Descrizione della festa in Siena per la cavalleria di Francesco Bandi-
nelli nel 1326, in: Bullettino Senese di Storia Patna 18, 1911, S. 1-28, S. 27: Da
unter den Geschenken sonst kein Hut erwihnt wird, miisste es sich dabei um den
Hut der Ritterweihe handeln.



26 Lorenz Béninger

es wohl mehrere Herkules und Liber Pater gegeben haben miisse, da
diese unméglich all die thnen zugeschriebenen Taten in einem Men-
schenleben hitten vollbringen kénnen®. Und hatte nicht auch schon
der in den Jahren um 1439 wiederentdeckte antike griechische Geo-
graph Strabo 1in seiner «Erdbeschreibung» (XV, 7-9) die angeblichen
indischen Feldztige des Dionysos als «Fabelsagen, welche grossenteils
von Alexanders Schmeichlern erdacht wurden», gebrandmarkt'?

Trotzdem bestand eine bis weit in die Mitte des fiinfzehnten Jahr-
hunderts noch ungebrochene, ja durch neue Handschnftenfunde
sogar neu angefachte Tradition fort, die in Dionysos nicht nur die
Verkorperung eimnes Militirgottes, sondern eines von der restlichen
Gotterschar radikal verschiedenen Gottes sah.

Ein wichtiges, und bis jetzt kaum wahrgenommenes Zeugnis fiir
diese Tradition ist die lateinische Ubersetzung, die der pipstliche
Sckretir Cencio de’ Rustict vom «Dionysoshymnus» eines griechi-
schen Orators aus dem zweiten Jahrhundert n. Chr., P. Achus Ansa-
des, anfertigte”’. Diese Schnft 1st ungefihr auf das Jahr 1416 zu datie-
ren, und wie der Ubersetzer selbst in seinem kurzen Vorwort aus-
fithrt, auf dem Konzil von Konstanz entstanden, was thm deshalb
besonders passend erschien, da man sich dort, in Deutschland, eben
in ganz ungewdhnlichen Mass den Freuden des Bacchus hingebe
(«omnes paene ritu barbarico debacchantur). In diesem Zusammen-
hang mag auch bedeutsam erscheinen, dass in der Florentiner Hand-
schrift dieser Text dirckt dem bertihmten Briet Poggio Bracciolinis
aus Konstanz tiber die Bider von Baden ber Zirich vorausgeht, in
dem er die dort anzutreftende Freiziigigkeit beschrieben hatte.

“Vgl. Glauco Mana Cantarella: Pedanterie umanistiche ¢ battute polemiche inun
passo de1 Commentari di Enea Silvio Piccolomini, in: Annali della Scuola Normale
Superiore di Pisa, CL di lete. ¢ filos., ser. 111, 6, 1, 1976, S. 111-127,S. 112, n. 5.

“Zur Rezeption vgl. Giovanni Salmert: Tra politica ¢ antiquaria: lettura di Stra-
bone nel XV ¢ XVI secolo, in: Gianfranco Maddoh (Hrsg.): Strabone ¢ I'ltalia
antica, Napoli 1988 (Incontri perugim di storia della storiogratia antica ¢ sul mondo
antico 2), S. 287-312.

Y Laur. Plut. LXXXX, sup. XLII, vgl. Catalogus codicum latinorum Bibliothe-
cac Medicae Laurentanae sub auspicus Petnn Leopoldr (...) Ang. Mar. Bandinius
(...), tom. IlI, Firenze 1776, col. 573f.; vgl. Ludwig Bertalot: Cincius Romanus und
seine Briefe, in: ders.: Studien zum italienischen und deutschen Humanismus, hrsg.
v. Paul Oskar Kristeller, 2 Bde., Roma 1975 (Storia e letteratura 129, 130), Bd. II,
S. 131-180, S. 132f.; Paul Oskar Knisteller: Un opuscolo sconosciuto di Cencio de’
Rustici dedicato a Bornio da Sala: la traduzione del dialogo dDe virtute> attribuito a
Platone, in: ders., Studies in Renaissance Thought and Letters Bd. 11, Roma 1985
(Storia ¢ letteratura 166), S. 239-257, S. 244; Chrstuan Foérstel: Bartolomeo Ara-
gazzi et Manuel Chrysoloras: Le Codex Vratislav. AKC. 1949. Kn. 60, in: Scripto-
rium 48, 1994, S. 111121, S. 114(t.



Dionysos in Indien und die Ritterwiirde 27

Aclius Aristides kennzeichnete sein Werk dber Dionysos als
«Traum», der im Zeichen Asklepios’, Dionysos’ und Apollons stehe;
doch wolle der Rhetor, um als einer der Eingeweihten («nitiativ)
darzustchen, den Gott angemessen kurz griissen. Dionysos ent-
stamme der Verbindung von Jupiter mit Semele, doch da ersterer
zugleich Vater und Mutter sein wollte, versetzte er die Nymphe in
den Himmel, nahm das gerade gezeugte Kind und nihte es sich in
den Schenkel; nach zehn Monaten wurde Dionysos i der dgypti-
schen Stadt Nyssa nahe bei Athiopien geboren.

Charakteristisch und doppeldeutig wie bereits die Geschichte der
Geburt des Dionysos sei auch dessen Natur, da er sowohl unter den
Frauen als auch unter den Minnern anzutreften sei, doch 1n den
Kiinsten des Krieges und des Friedens («belli pacisque exercitatione»)
alle anderen Gotter tiberrage. Wie schon Pindar und die dgyptischen
Priester («sacerdotes ludum Egypti») gelehrt haben, 1st dem Gott Pan
als Lobsinger («psalmista») zugeteilt. Auch wenn manche mytholo-
gische Geschichten als Ritsel erscheinen mogen, ser doch die
unglaubliche Kraft des Gottes offenbar.

Nichts aber sei1 so verworren, ob es mit Krankheit, mit Zorn oder
Schicksal zusammenhinge, dass Dionysos es nicht lindern und
gesunden lassen konne («Nihil profecto est, aut mala valitudine aut
iracundia aut fortuna quadam vehementer mmplicitum, cui res
fomentum salutemque Dionysius non adhibere possit»). So fithlten
sich in seiner Gegenwart selbst Greise jinger. Anschliessend flihrt
Aclius Arnistides — bzw. Cencio de’ Rustici — die Rolle des Kriegs-
gottes Dionysos aus, der mit den defensiven Waffen des Thyrsossta-
bes (Narthex), des Rehfells und des Weinbechers Inder und Tyrrhe-
ner bezwang. Nach dem Autor stehen die Tyrrhener fiir den Okzi-
dent und die Inder fiir den Onent, denn eigentlich habe Dionysos
die ganze Welt erobert; anstelle von Reitern und Bogenschiitzen
kimpften in seinem Heer Bacchantinnen, was damit zu interpre-
tieren sei, dass in seiner res publica Minner und Frauen gleichgestellt
seien; fiir Dionysos sei Kampt und Trank eines.

Schliesslich aber se1 er auch der Gott des Theaters und der Har-
monie («Per hunc modum magnus ex variis rebus armoniam facit).

Unter all den Gottern sei er der grosste Philanthrop und Men-
schenliebhaber («<hominum amator»), der mit den Nymphen und
Menschen so viel wie méglich und in jeder Art des Scherzes spiele
(«nymphis admixtus plurimum omnibusque 10c1 generibus apud
homines ludit»). Zuletzt se1 Dionysos, von dem der Liebesgott Eros
ganz und vollstindig abhinge, der Fackeltriger, der den Menschen
tiberall auf der Welt den Weg weise.



28 Lorenz Béninger

Es 1st einsichtig, dass dieses spitantik-sympathische Bild eines spie-
lenden Gottes, eines deus ludens, mag es auch den Abgriinden in
Mythos und Kult des griechischen Gottes konsequent ausweichen
und der Autor P. Aelius Aristides selbst sogar dem frithchristlichen
Umfeld zuzurechnen sein®, doch dem Synkretismus der Renais-
sance in vielem entgegenkam. Dieser Synkretismus zeigte sich weni-
ger in einem echten «Glauben» an antike Gottheiten, als dem
unbekiimmerten Kombinieren des durch verschiedene antike Tradi-
tionen reprisentierten Wissensschatzes. Dionysos/Bacchus  war
demnach der eigentliche Herrscher der Welt, im Spielerisch-Gels-
sten des Rausches ebenso wie im Militirischen, weshalb auch schon
Ernst Robert Curtius den «Indientopos» als stellvertretend fiir die
ganze Welt ansah”. Auch Flavio Biondo scheint noch in seiner
Beschreibung des Heeres des Dionysos, in dem Minner und Frauen
gleichberechtigt kimpften, und in mancher Einzelheit die Rede des
P. Aclus Aristides zu kennen™. Das in dieser Rede erwihnte
Geheimwissen der Eingeweihten, der initiati des Dionysos, sollte
schliesslich gerade in den letzten Jahrzehnten des flinfzehnten Jahr-
hunderts bei neoplatonischen Philosophen wie Marsilio Ficino oder
auch Giovanni Pico della Mirandola cine grosse Wirkung entfalten.
Letzterer bezog z.B. 1n semen (allerdings schnell verbotenen) 900
Thesen die «doppelte Trunkenheit» und den «doppelten Wein» des
Dionysos direkt auf die Exegetik der rabbinischen Geheimlehre der
Kabbalah. Orphische Geheimlehren — in welch konfessionellem
Gewand auch immer — feierten von nun an frohlich synkretistische
Urstinde, und der Philosoph als «Magier» wurde in Europa bis weit
ins sechzehnte Jahrhundert und dartiber hinaus eine vertraute
Gestalt.

"Vgl. Willy Voll: Der Dionysoshymnus des Ailios Arnsteides, Phil. Diss.
(masch.), Tiibingen 1947; Wilfried Herschels: Der Dionysoshymnos des Ailios Ari-
steides, Diss. Bonn 1962; P.W. van der Horst: Aclius Anstides and the New Testa-
ment, Leiden 1980 (Studia ad Corpus Hellemisucum Nowvi Testamenti 6); Peter
Brown: Die letzten Heiden. Eine kleine Geschichte der Spitanuke. Vorwort von
Paul Veyne. Aus dem Engl. von Holger Fliessbach, Frankfurt/M. 1995, S. 69ft.

“Ernst Robert Curtius: Europiische Literatur und lateinisches Mittelalter.
Neunte Auflage, Bern, Miinchen 1978, S. 169.

*'Blondii Flavii Forliviensis De Roma Triumphante libri decem, priscorum
scriptororum lectoribus utilissimi, ad totiusque Romanae antiquitatis cognitionem
pernecessarii, Basel 1531, S. 6f; zur Frage der Beniitzung von Aclius Aristides bei
Leonardo Bruni vgl. zuletzt Antonio Santosuosso: Leonardo Bruni Revisited: A
Reassessment of Hans Baron’s Thesis on the Influence of the Classics in the Lauda-
tio Florentine Urbis, in: J.G. Rowe (Hrsg.): Aspects of Late Medieval Government
and Society: Essays Presented to J.R. Lander, Toronto, 1986, S. 25-51.



Dionysos in Indien und die Ritterwiirde 29

Doch konnte sich noch bis zur Mitte des ftinfzehnten Jahrhun-
derts die populire und weit weniger geheimnisvolle Sicht des
Dionysos als des Eroberers Indiens halten. Ein hierfiir wichtiges —
und das letzte hier ausfithrlicher zu erwihnende — Zeugnis 1st der
Briet, den Aceneas Silvius Piccolomini am 1. Juni 1451 aus Wien an
Johannes Hinderbach, den Sekretir Kaiser Friedrichs I11. und spite-
ren Bischof von Trient, schrieb. Dieser Brief des damaligen Bischofs
von Siena und spiteren Papstes Pius I1. wurde von Rudolf Wolkan
1918 erstmals verdftentlicht’, und ist in vielerlei Hinsicht merkwiir-
dig: Piccolomini gibt darin vor, erstmals die viele interessierende
Frage nach dem Ursprung der Herolde und der Heroldskunst zu
beantworten. Vor einigen Jahren (und tatsichlich ist eine England-
reise Piccolominis belegbar) habe er in London in der Saint-Pauls-
Kirche einen ca. sechshundertjihrigen Kodex gefunden, dessen
lateinische Fassung ihm wie die Ubersetzung eins Werkes des
Thukydides vorgeckommen sei. Darin habe er die erstaunliche Lehre
getunden, dass die Herolde nichts anderes als diejenigen seien, die
das Altertum als Heroen oder auch kleinere Gotter bezeichnet habe
(«heraldi sunt, qui apud maiores nostros heroes vocitabantur»). Den
Begnft des Heros aber begriindete niemand anderes als Dionysos
(«sic heroes introducti a quibusdam corrupto vocabulo heraldi sunt
appellati. Illos autem instituit primus omnium Dionysius»). Dieser
habe als erster bewaffnet und mit einem Heer Indien eingenommen,
die dortigen Landvoélker kolonisiert und in Stidten angesiedelt; dar-
tiber hinaus brachte er thnen den Wein und die kriegerischen Wat-
fen. Jene Soldaten aber, die nicht mehr mit thm weiterziehen woll-
ten, die Veteranen, habe er als «Heroas» bezeichnet, und ithnen einen
Platz zum Wohnen angewiesen («veteranos milites esse volo heroas-
que vocard). Als seinen eigenen Nachfolger als Konig Indiens habe
Dionysos den bacchosissimus Spartebas erwihlt. Dieser regierte tiber
Indien 52 Jahre, auf ihn folgte sein Sohn Buda, und insgesamt 138
Konige bis zum Einmarsch Alexanders des Grossen. Auch Herkules
se1 nach Indien gekommen und habe das regnum heroum angenom-
men.

*'Rudolf Wolkan (Hrsg.): Der Briefwechsel des Eneas Silvius Piccolomini, 4
Bde., Wien 1909-18 (Fontes rerum Austriacarum 61, 62, 67, 68), Bd. 4, S. 10-16;
cinen etwas zu leichtgliubigen Hinweis auf diesen Brief findet man ber R.J. Mit-
chell: The Laurels and the Tiara. Pope Pius I 1458-1464, London 1962, S. 66:
«During his stay in London Aeneas made full use of his chance to see the sights of
the city. (...) In the sacnisty of St Paul’s he was so deeply impressed by the beauty of
an ancient manuscript he saw there that he wrote a description of it, sixteen years
later, to his friend Johann Hinderbach. This codex was a latin translation from
Thucydides, by an unknown author, dating from the ninth century. Aeneas admit-
ted that he coveted possession of such a treasure.»



30 Lorenz Béninger

Als Alexander der Grosse Indien einnahm, habe er aus der Gruppe
seiner ilteren Soldaten fiinfzig ausgewihlt, die von Porro angefiihrt
wurden, die mit Reichtum und Privilegien der Heroen ausgestattet
wurden und die das Recht hatten, purpurne und goldene Kleider
sowie die koniglichen Wappen («regia armavy) tiberall zu tragen. Dies
bedeute aber nun, dass im Grunde in Indien niemand anders als
Dionysos auch die Herolde eingefiihrt hatte, wie Piccolomini nicht
nur aus seiner angeblichen lateinischen Thukydidestibersetzung aus
London zu wissen vorgab, sondern wie auch durch Herodot, Didy-
mus, Megasthenes und Xenophon bezeugt werde. Abschliessend
beschreibt  Piccolomini  die  Aufgabe der Herolde, und ihre
Geschichte bei den verschiedenen Weltvolkern: den Juden, den
Romern, bel Karl dem Grossen und bis zum Jahre 1451.

So erstaunlich dieser Briet auch erscheinen mag, stellt er doch
nichts anderes als das letzte Glied n einer langen Kette dar, die seit
Isidor von Sevilla bestimmte militirische Erscheinungen immer
wieder auf Dionysos/Bacchus/Liber Pater zurtickgefithrt hatte. Pic-
colominis Werk ist wichtig nicht nur, weil es cines der frithesten
Beispicle fiir die (historische) Erklirung der Heroldskunst darstelle,
sondern auch, weil es in bester mittelalterlicher Tradition eine dies-
beziigliche veritable Translationstheorie Giber die verschiedenen
Weltreiche bis zum Jahr 1451 anbietet. Entscheidend und geradezu
ronisch muss jedoch auch hier erscheinen, dass der kaiserliche
Sckretir und Bischof von Siena dies durchaus unter dem Riickgritt
auf die antiken Quellen tat. Schon der erste Herausgeber Wolkan
erkannte, dass der Hinweis aut die lateinische Thukydidestiberset-
zung cine bewusste Irrefiithrung war, doch begab er sich nicht auf die
Suche nach der wirklichen Vorlage. Daber war diese nicht so
schwierig austindig zu machen: Fir die Indienziige des Dionysos
und Alexanders des Grossen schrieb Piccolomini zum Teil wort-
wértlich die erste lateinische Ubersetzung von Arrians Anabasis Alex-
andri ab, die der Humanist Pier Paolo Vergerio um das Jahr 1433
Kaiser Sigismund gewidmet hatte™. Das Werk des griechischen
Staatsbeamten des zweiten Jahrhunderts mit seinem Anhang Indica
war eine Verherrlichung des Asienzuges Alexanders des Grossen,
und wie dieser bereits das Vorbild ftir die romischen Landnahmen im
Osten abgegeben hatte, so konnte er nun vielleicht den europiischen
Verteidigungswillen gegen die vordringenden Tiirken stirken. Ar-
rians griechisches Werk war erst 1421 1n Westeuropa durch eine
Handschrift des Humanisten Giovanni Aurispa heimisch geworden.

2 Vel. dazu Boninger, Die Ritterwiirde, a.a.0., S. 226f.



[Dionysos in Indien und die Ritterwiirde 31

Ber Arran hatte Piccolomini auch den Hinweis auf die antiken
Schriftsteller Didymos und Megasthenes getunden, und Arrians
stilistische Vorbilder waren tatsichlich Thukydides, Herodot und
Xenophon. Bis heute ist nicht klar, in welcher 6sterreichischen
Bibliothek Piccolomini das Dedikationsexemplar Vergerios an Kai-
ser Sigismund gefunden hatte, das er schhesslich 1m Jahre 1454 dem
Konig Alfonso nach Neapel schickte, wo sich die Handschrift jedoch
nicht erhalten hat.

Um zum Schluss zu kommen: Die von Dionysos-Bacchus ausge-
hende Faszination wurde 1im Spitmittelalter wohl ebenso stark wahr-
genommen, wie sie auch heute noch wirkt. Der dionysische Mythos
verwies nicht nur auf einen «<harmonischen» Urzustand, sondern war
gleichzeitig auch Verheissung, Utopie. Hatte jedoch 1n Italien schon
der gelehrte Humanismus des vierzehnten Jahrhunderts hinsichtlich
der dionysischen Heldentaten Zweifel angemeldet, so wurde der
Indientopos in der zweiten Hilfte des flinfzechnten Jahrhunderts
immer seltener gebraucht. Der philologische Humanismus liess dem
spielend die Welt besiegenden Gott keinen Raum mehr, und im
Zeitalter der Antikenrezeption wurden andere Mythen — aus wel-
chen Griinden auch immer — populirer. Die Sage vom kriegerischen
Dionysos war zwar noch prisent, wie sich z.B. beir Frangois Rabe-
lais zeigte™, doch kann abschliessend der Aufstieg und Fall der vor-
gestellten Ursprungstheorie zeitlich ziemlich genau auf das vier-
zchnte und frithe flinfzchnte Jahrhundert eingeschrinkt werden.
Doch wie 1st diese Theorie abschhessend zu bewerten, sofern eine
solche Bewertung anhand der cher spirlichen Zeugnisse tiberhaupt
moglich 1st? Sicherlich war Bacchus 1m italienischen Spitmittelalter
mehr als nur der «Gott des Beaujolais nouveau» oder ein «Dionysos
der Kneipen»™. Von der Bacchusrezeption, wie sie sich ber Rabelais
oder auch Lorenzo de’ Medici darstellt, direkt auf eine «volkstiimli-
cher, karnevalistische bacchische Tradition des Mittelalters im Sinne
Bachtins zu schliessen, 1st sicher nicht die einzige Interpretations-
moglichkeit. Nach mehr oder minder zuginglichen antiken literan-
schen Texten und Quellen des Dionysoskultes in der Renaissance-
kultur zu suchen ist eine anderce Alternative, vor deren Fall 1n
gelehrte «Maximalannahmen» jedoch ebenso zu warnen 1st. Ob z.B.

“Vgl. Frank-Rutger Hausmann: Rabelais” Gargantua et Pantagruel als Quelle
mittelalterlicher Fest- und Spieltradition, in: Detlet Altenburg, Jérg Jarnut, Hans-
Hugo Steinhoft (Hrsgg.): Feste und Feiern im Mittelalter. Paderborner Symposion
des Medidvistenverbandes, Sigmaringen 1991, S. 335-347, S. 343ft.

“Marcel Detienne: Dionysos. Gottliche Wildheit. Aus dem Franzésischen von
Gabriele und Walter Eder, Frankfurt, New York 1992 (franz. Onig. 1986), S. 63.



32 Lorenz Béninger

die aus dem fiinften Jahrhundert stammenden «Dionysiaca» des
Nonnos von Panopolis tatsichlich einem weiteren Kreis von Huma-
nisten und Nichthumanisten bekannt war, ist noch lange nicht ein-
deutig bewiesen. Verkiirzende Vorstellungen eines vermeintlich «all-
gemeinen Bildes» des Gottes Dionysos im Mittelalter oder in der
Renaissance gilt es zu korrigieren: zu jedem Zeitpunkt der mittelal-
terlichen und frithneuzeitlichen Geistesgeschichte waren unter-
schiedlichen Autoren unterschiedliche und zum Teil widerspriichli-
che antike Quellen bekannt. Ein einheitliches Bild der Antike oder
der antiken Mythologie existierte nie. So ergibt eine textorientierte
R ekonstruktion, mag sie auch «positivistisch» erscheinen, nur allzu-
oft ein hochst widerspriichliches Bild: Der Fall des Militirgottes
Dionysos-Bacchus 1st ein Vexierbild, das in verschiedenen Perspek-
tiven verschiedene Formen annehmen kann. Dies gesagt, ist jedoch
davon auszugehen, dass beim Entstehen der Theorie des Dionysos als
Patrons der Ritterschaft — wohl im frithen vierzehnten Jahrhundert
— dieser Lehre eine tatsichlich adentititsstiftende» Funktion zukam.
Nicht nur die Tradition des spielenden Militirgottes, sondern auch
die des Patrons der freien Kommunen und ihrer libertas mag hierzu
entscheidende Anstosse gegeben haben. Erst spiter wurde das Pro-
blem der Quellenrezeption und -kombination zu einem von den
Humanisten angesprochenen methodischen Problem. Doch durften
noch im frithen fiinfzehnten Jahrhundert neu entdeckte antke
Texte, die die dionysische Ursprungstheorie der Ritterschaft stiitzen
konnten, cine gewisse Populantit beanspruchen.

Dr. Lorenz Boninger
c/o Villa I Tatti
26, Via di Vincigliata
[-50135 Firenze



	Dionysos in Indien und die Ritterwürde im italienischen Mittelalter : eine vergessene Ursprungstheorie

