
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 96 (1996)

Artikel: Dionysos in Indien und die Ritterwürde im italienischen Mittelalter : eine
vergessene Ursprungstheorie

Autor: Böninger, Lorenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dionysos in Indien und die Ritterwürde
im italienischen Mittelalter.

Eine vergessene Ursprungstheorie

von

Lorenz Böninger

Als Friedrich Nietzsche in Basel vor hundertfünfundzwanzig Jahren

das Begriffspaar Apollinisch-Dionysisch zu den ewigen dialektischen

Gegenspielern menschlicher Kulturentwicklung erhob und in
der Musik Richard Wagners das «allmähliche Erwachen des
dionysischen Geistes in unserer gegenwärtigen Welt» witterte', konnte er
nicht ahnen, was die deutsche Kultur des zwanzigsten Jahrhunderts
avis seiner Philosophie machen würde. Gemäss seinem Satz: «alles,

was wir jetzt Kultur, Bildung, Zivilisation nennen, wird einmal vor
dem untrüglichen Richter Dionysus erscheinen müssen»2, ist jedoch
davon auszugehen, dass das nun zu Ende gehende Jahrhundert in
ihrer aller beider Augen keine Billigung gefunden hätte.
Nichtsdestoweniger hat, auf einer wissenschaftlichen Ebene, Nietzsches
Identifikation des «dionysischen Geistes» über die Epochenschwellen
hinweg bis ins «deutsche Mittelalter»' in der Geschichtswissenschaft
eine unerwartete Kontinuität und von Aby Warburg bis Carlo Ginz-
burg reichende Wirkung entfaltet, in der vor allem das unterirdische
Fortleben des Gottes abseits aller gelehrten Rezeption antiken
Kulturgutes im europäischen Mittelalter untersucht wurde'.

Friedrich Nietzsche: Die Geburt der Tragödie. Schriften zur Literatur und
Philosophie der Griechen. Hrsg. und eri. von Manfred Landfester, Frankfurt/M., Leipzig

1994. S. 210.
"

'Ebd.,S. 211.
'Ebd., S. 114f: «Auch im deutschen Mittelalter wälzten sich unter der gleichen

dionysischen Gewalt immer wachsende Scharen, singend und tanzend, von Ort zu
Ort: in diesen Sanct-Johann und Saiict-Veittänzern erkennen wir die bacchischen
Chöre der Griechen, mit ihrer Vorgeschichte in Kleinasien, bis hm zu Babylon und
den orgiastischen Sakäen.» (vgl. dazu ebd. S. 464 zu Nietzsches Quelle).

'Carlo Ginzburg: Hexensabbat. Entzifferung einer nächtlichen Geschichte. Aus
dem Italienischen von Martina Kempter, Frankfurt/M. 1993 (ital. Orig. 1989), passim

(vgl. jedoch S. 305); zum Nachwirken des «dionysischen» Gedankens z.B. bei

Aby Warburg s. Ernst H. Gombrich: Aby Warburg. Eine intellektuelle Biographie.
Aus dem Englischen v. Matthias Fienbork, Frankfurt/M. 1981 (engl. Orig. 1970),
S. 244. 329ff., passim; zur Warburg-Schule (R. Eisler) vgl. Roland Kany: Die
religionsgeschichtliche Forschung an der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek
Warburg, ^Bamberg 1989 (Gratia 19), S. 52f.



10 Lorenz Böninger

Das im Folgenden darzustellende Problem bewegt sich in einem
weitergefassten Rahmen. Zwar geht es einerseits um das Fortleben
bzw. die Wiederbelebung eines domestizierten und gänzlich seiner

Schrecklichkeit entkleideten Dionysos-Bacchus im italienischen
Spätmittelalter, doch andererseits geht es auch um antike und
mittelalterliche Texte und deren literansche Rezeption. Diese Texte
vertraten in gelehrter Absicht und mit mehr oder minder gewichtigen

Gründen die These, Dionysos habe als erster die militia begründet,

was im italienischen Spätmittelalter mit cavalleria, d.h. Ritterschaft

oder -würde übersetzt wurde7. An dieser Stelle kann allerdings
noch keine endgültige Darstellung des Aufstiegs und Falls dieser
Theorie geboten werden, sondern eher deren vorläufige und
unvollständige Rekonstruktion aus Bruchstücken und Überresten. Weiter
ist vorauszuschicken, dass hier antike und mittelalterliche literarische
Quellen «vorsichtig», schrittweise und chronologisch ausgewertet
werden sollen. Dies impliziert, dass bestimmte schwer zugängliche
antike Texte als Quellen für bestimmte andere, spätmittelalterliche,
Texte nicht unnötigerweise dort angenommen oder vorausgesetzt
werden, wo im Spätmittelalter vielleicht auch Stereotype, Topoi
oder leichter zugängliche zeitgenössische Quellen vorgelegen haben
könnten.

Um das Jahr 1489, d.h. mit ziemlicher Sicherheit für den floren-
tinischen Karnevalsumzug 1490, schrieb Lorenzo de' Medici eines
seiner berühmtesten Werke, die Canzone di Bacco cd Ariadne. Darin
beschrieb er mit unsterblichen Worten den Trimphzug Bacchus',
seine ewig junge Liebe zu Ariadne, die tanzenden, verliebten Satyrn
und die sich deren Avancen Gefallen lassenden Nymphen, den
betrunkenen Silen auf seinem Esel und den alles in Gold verwandelnden

Midas, der aber gerade aus diesem Grund seines Lebens
nicht mehr froh wird. In nicht stärker denkbarem Gegensatz zu
einem dem deutschen Romantizismus seit Hölderlin (bis hin zu
Nietzsche) lieben Satz des Silen zu Midas «Das Allerbeste ist fiir dich
gänzlich unerreichbar: nicht geboren zu sein, nichts zu sein. Das
Zweitbeste aber ist für dich — bald zu sterben»', wiederholte Lorenzo
de' Medici seinen Refrain der Lebensfreude und des Festefeierns -
gerade weil man sich in der Kontingenz des Zukünftigen des

folgenden Tages nie gewiss sein könne.

'Zu solch mittelalterlichen Ursprungslegenden des Rittertums vgl. z.B. Frantisek

Graus: Funktionen der spätmittelalterlichen Geschichtsschreibung, in: Hans
Patze (Hrsg.): Geschichtsschreibung und Geschichtsbewusstsein im späten Mittelalter,

Sigmaringen 1987 (Vorträge und Forschungen 31), S. 1 1-55, S. 20f.
' Nietzsche, a.a.O., S. 75, 121 (vgl. S. 504).



Dionysos in Indien und die Ritterwürde 11

Seine Canzone galt über Jahrhunderte hinweg als die prägnanteste

Formulierung des vermeintlichen «Zeitgeistes» einer Epoche, die
sicher niemand formvollendeter und wirkungsmächtiger dargestellt
hat als Jacob Burckhardt, dem dieses Karnevalslied «wie eine
wehmütige Ahnung der kurzen Herrlichkeit der Renaissance selbst» aus
dem 15. Jahrhundert «herübertönte» Heute hat sich eine Sicht
durchgesetzt, die dieses dionysische Idealbild der Renaissance als

eine literarische Chimäre oder bestenfills die persönliche Interpretation
eines sehr konkreten (und in Burckhardts Worten extrem «kurzen»)

historischen Momentes interpretiert. Während jedoch die
literarische Kritik der Canzone in den letzten Jahren vermehrt
gelehrte Fussnoten anfügte, die von Lorenzo de' Medicis vermeintlicher

Rezeption des pseudo-homerischen Dionysoshymnus bis hin
zu den gesicherten neuplatonischen Einflüssen eines Marsilio Ficino
reichte17, haben andere Forscher zur italienischen Bacchusrezeption
in diesem Zusammenhang vor allem antike Dichter wie Cattili, Ovid
und Nonnos von Panopolis bemüht'. Ohne dass es bis heute eine
überzeugende ideen- oder geistesgeschichtliche monographische

Jacob Burckhardt: Die Kultur der Renaissance m Italien. Ein Versuch.
Durchgesehen von Walter Goetz, 10. Auf7!, Stuttgart 1976, S. 40(1 (beendet den fünften
Abschnitt, «Die Geselligkeit und die Feste»); vgl. André Chastel: «Quant'è bella ...>,
in: Culture et société en Italie du Moyen-Age à la Renaissance. Hommage à André
Rochon, Fans 1985 (Centre interuniversitaire de recherche sur la Renaissance
italienne 13), S. 75-78.

"Paul Oskar Kristeller: Lorenzo de' Medici platonico, in: ders: Studies m Renaissance

Thought and Letters I, Roma 1984 (Stona e letteratura 54), S. 213-219
(zuerst 1938); vgl. hingegen den ausufernden Kommentar in einer kürzlichen
Neuedition: Lorenzo de' Medici: Tutte le Opere, a cura di Paolo Orvieto, 2 Bde., Roma
1992 (Testi e documenti di letteratura e di lingua 14), Bd. 2, S. 799-804; dagegen
sehr präzise: Lorenzo de' Medici: Opere, a cura di Tiziano Zanate, Torino 1992,
S. 391-394.

'Reinhold Merkelbach: Die Hirten des Dionysos. Die Dionysos-Mysterien der
römischen Kaiserzeit und der bukolische Roman des Longus, Stuttgart 1988,
S. 200f; Martin Gesing: Triumph des Bacchus. Triumphidee und bacchische
Darstellungen m der italienischen Renaissance im Spiegel der Antikenrezeption,
Frankfurt/M. etc. 1988 (Europäische Hochschulschriften XXVIII, 84) (S. 83 zu Nonnos);
zu Nonnos auch Phyllis Prav Bober: The Coryciana and the Nymph Corycia, in:
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 40 (1977), S. 233-237, S. 234; Vittore

Branca: Poliziano e l'umanesimo della parola, Tonno 1983, S. 83; Marion L.
Kuntz: Lorenzo de' Medici e il tema di Bacco e Ananna: La natura della imitano
rinascimentale, in: Giovannangiola Tarugi (a e. di): Homo sapiens, homo humanus.
2 Bde., Florenz 1990 (Centro di Studi Umanstici «Angelo Poliziano). Fondazione
Secchi Tarugi), Bd. 2, S. 109—120; E.B. Fryde: Lorenzo's Greek Manuscripts, and

m Particular his Own Commissions, m: Michael Mallett. Nicholas Mann (Hrsg.):
Lorenzo the Magnificent. Culture and Politics, London 1996 (Warburg Institute
Colloquia 3), S. 93-105, S. 94.



12 Lorenz Böningcr

Arbeit zu der eigentümlichen und in ihren Quellen kaum erforschten

toskanischen Vorliebe für den griechisch-römischen Weingott
gibt, kann diese Tradition doch leicht bis weit in die frühe Neuzeit
hinein verfolgt werden"1. Erinnert sei z.B. an das lange Gedicht Bacco

in Toscana von Francesco Redi (1685), in dem dieser nicht nur eine
Reihe toskanischer Weine beschrieb, sondern auch im Zeichen der
wachsenden Mittelalterbegeisterung anhand mehrerer gefälschter,
angeblich mittelalterlicher Dokumente einen geradezu ursprünglichen

Zusammenhang zwischen der Ritterschaft und den bei der
Ritterweihe geforderten kulinarischen Genüssen herzustellen
versuchte".

Das europäische Mittelalter übernahm von der Antike verschiedene

Denkfiguren, von denen die von Jean Seznec in seinem klassischen

Buch zum Fortleben der antiken Götter als «euhemeristische»
Tradition bezeichnete nur eine der bekanntesten ist. Darunter lässt

sich ganz generell eine «historische» Erklärungsart bestimmter
natürlicher, sozialer oder individueller Phänomene verstehen, deren

Ursprung auf «vergöttlichte Menschen» oder «vermenschlichte Götter»

zurückgeführt oder diesen zugeordnet wird1'. Phantasiegenealogien

von Göttern und Menschen, Herkunftssagen, in gewisser Weise
die Temperamentenlehre und jede Art der Erklärung des Ursprungs
bestimmter Künste im Mittelalter und in der frühen Neuzeit können
unter dieser Denkweise subsumiert werden. Für die Ritterwürde,
die bis zum fünfzehnten Jahrhundert als militia bezeichnet wurde,
boten sich dem Mittelalter nun verschiedene konkurrierende

André L. Simon: Bibliotheca Bacchica. Bibliographie raisonnée des ouvrages
imprimés avant 1800 et illustrant la soif humaine 2 B.de, Pans 1927, 1932;

Edgar Wind: Heidnische Mysterien in der Renaissance. Mit einem Nachwort von
Bernhard Buschendorf Frankfurt/M. '1984 (engl. Orig. 1958), passim; Erwin
Panofsky: Studies in Iconology. Humanistic Themes in the Art of the Renaissance,
New York '1962, S. 59-65; ders.: Die Renaissancen in der europäischen Kunst.
Übersetzt von Horst Günther, Frankfurt/M. 1990 (engl. Orig. 1960), S. 187f.
passim; Maria Grazia Pernis: The young Michelangelo and Lorenzo de' Medici, in:
Bernard Toscani (Hrsg.): Lorenzo de' Medici. New Perspectives. Proceedings
New York 1993, S.143-161, S.146L; auch von Sandro Botticelli gab es eine
Bacchusdarstellung, vgl. Francesco Borsi (Hrsg.): 'per bellezza, per studio, per
piacere'. Lorenzo il Magnifico e gli spazi dell'arte. Testi di Firenze 1991, S. 167.

"Vgl. hierzu Lorenz Böninger: Die Ritterwürde in Mittelitalien zwischen
Mittelalter und Früher Neuzeit. Mit einem Quellenanhang: Päpstliche Ritterernennungen

1417-1464, Berlin 1995, S. 261 ff.

'Jean Seznec: Das Fortleben der antiken Götter. Die mythologische Tradition
im Humanismus und in der Kunst der Renaissance. Aus dem Französischen von
Heinz Jatho, München 1990 (franz. Orig. 1980), S. 13ff. (zum Folgenden grundlegend).



Dionysos in Indien und die Ritterwürde 13

Modelle an. Die gängigste Art, den Ursprung des militaris ordo zu
erklären, die sich z.B. bei Otto von Freising,Johannes von Salisbury
und selbst Thomas von Aquin findet, führte den mittelalterlichen
«Ritterstand» auf Romulus und dessen Schaffung eines römischen
Militärs und der Reiterzenturien zurück. Konnte diese Theorie
selbstverständlich durch antike Quellen wie Livius, Valerius Maximus,

Plutarch, Vegetius und Frontinus gestützt werden, so wurde sie

doch dem christlichen Mittelalter vor allem durch das Zeugnis eines
Autors übermittelt, dessen Klassifizierungen bis hinein in die
mittelalterliche Urkundensprache von entscheidendem Einfluss waren:
Isidor von Sevilla (ca. 560—636). Der spanische Bischof bot in
seinem Etymologiae genannten enzyklopädischen Sammelwerk die von
Varrò entlehnte etymologische Ableitung des Wortes miles von mille,
und die historische Ableitung der militia von Romulus, der als erster
ex populo die milites zusammenrief. Die sogenannte Renaissance des

zwölften und dreizehnten Jahrhunderts, so z.B. die volkssprachlichen

Dichter Chrétien von Troyes und in dessen Nachfolge der
Dichter des «Moriz von Crâun», gingen hingegen von noch
weitergehenden Ursprungs- und nunmehr auch Translationslehren aus, als

sie die Ritterschaft auf antike griechische Ursprünge zurückführten'3.

Von dieser Tradition her führt eine direkte Linie bis ins vierzehnte
Jahrhundert, als in Italien erstmals monographische Traktate über die

Ursprünge und Bedeutung der Ritterschaft geschrieben wurden.
Mittelalterliche Enzyklopädien, Briefsteller und Handbücher jeder
Art, sowie volkssprachliche Übersetzungen lateinischer Klassiker
hatten zwar einerseits die Basis des leicht verfügbaren Wissens enorm
verbreitert, doch erwuchs gerade im vierzehnten Jahrhundert in
Italien auch eine sich dem gelehrten Humanismus entgegenstellende
Tendenz, nämlich ein völlig unkritischer und geradezu willkürlich
kompilierender Umgang mit all dem neu erschlossenen Wissensmaterial.

Ein Beispiel hierfür ist ein bislang unbekannt gebliebener langer

Traktat über die Ritterschaft, die Gentil milicia eines Gentile
d'Adeguardo de' Mainardi d'Ascoli, die in zwei Handschriften
überliefert ist, die verschiedene Redaktionen des gleichen Textes darstellen14.

Die zweite Redaktion ist sicher nach 1396 entstanden und
einem römischen Adligen, Ceccho degli Arcioni, gewidmet. In diesem

«Ritterspiegel», der daneben auch das Wesen der Freundschaft
und das des Adels ergründen will, referiert Mainardi die ihm bekannten

Lehren über die Ursprünge der Ritterschaft wie folgt:

Graus, a.a.O., S. 20f; Böninger, Die Ritterwürde, a.a.O., S. 19ff, 181, passim.
"Zum Folgenden ebd., S. 189ff.



14 Lorenz Böninger

1. Isidor von Sevilla halte in den Etymologiae Liber Pater für den

Begründer des ordene de militia, der nach seiner Flucht aus Ägypten
in Griechenland zuerst Oliven und Wein anpflanzte und auch unter
dem Namen von Bacchus oder Dionysos bekannt ist. Nach Mainardi
sprächen auch Aristoteles in der (ihm allerdings nur zugeschriebenen)

Ökonomie und Ovid in der Ars amatoria von ihm, wobei
letzterer ihn auch Erocichio nennt und als sein «Wappen» die Weinrebe
angibt.

2. In Genesis 10 liest man über Nimrod, den Herrscher Babylons:
von diesem stamme Baal ab, der nach einem bolognesischen Text des

dreizehnten Jahrhunderts, der Fiorita des Richters Armannino, die
Ritterschaft begründet habe.

3. Nach der als Libro de li vocabuli bezeichneten, doch m
Wirklichkeit Magnac Dcrivatioiies genannten etymologischen Kompilation
des Uguccione von Pisa sei der Gott Janus der Begründer aller
Werke und deshalb auch der Ritterschaft.

4. Viele antike Autoren, wie z.B. Ovid und Valerius Maximus,
hielten Romulus für den Begründer der Ritterschaft.

Aus der von Mainardi angeordneten Reihenfolge dieser vier
Theorien lässt sich die von ihm bevorzugte Hierarchie eindeutig
erkennen: während die traditionelle, Romulus betreffende Ur-
sprungstheorie an die letzte Stelle verwiesen wird, befindet sich
nunmehr an erster Stelle eine Lehre, die trotz der klassischen Reminiszenzen

im wesentlichen dem vierzehnten Jahrhundert zugeschrieben

werden muss. Dass diese hier von Mainardi skizzierte bacchische
Ursprungslehre bis ins fünfzehnte Jahrhundert Bestand hatte, zeigte
noch 1431 der umbrische Jurist Cataldino de' Boncompagni, als er
in einem lateinischen Traktat über die Ritterwürde die gleiche
Lehre mit exakt denselben Quellenbelegen wie Mainardi wiedergab'7.

Bevor die Frage der literarischen Quellen dieser Lehre
angeschnitten wird, sei zunächst auf die nicht zu unterschätzende
Wichtigkeit, den Realitätsbezug und die historische Relevanz von solch
«euhemeristischen» Ursprungstheorien hingewiesen: Was uns heute
als gelehrtes Spiel oder auch weniger gelehrtes, dafür aber umso
willkürlicheres und fleissigcres Sammeln mehr oder minder passender

antiker und mittelalterlicher Belege und Zitate erscheinen

mag, erfüllte gleichzeitig eine Aufgabe. Im politischen Kontext hatten

Gründungssagen eine enorm wichtige ideologische Funktion
wie z.B. in der Republik Florenz, im gesellschaftlichen Kontext
dienten Ursprungssagen rechtlichen oder zeremoniellen Vorrangs-

HEbd„ S. 221.



Dionysos in Indien und die Ritterwürde 15

ansprächen: In einem generellen Sinn schuf die Geschichte der

Ursprünge, selbst der unkontrollierbaren oder sogar erfundenen,
soziale und politische Identität. Wenn sich also Mainardi und Bon-
compagni in der Lehre vom «Ritter» gleichermassen von der aus der
Bibel überlieferten Tradition des christlichen Streiters und verschiedenen

antikisierenden Ursprungssagen verabschiedeten, um
nunmehr die Ritterschaft Dionysos-Bacchus zuzuordnen, dann könnte
hierfür nicht nur eine literarische Quelle, sondern vielleicht auch
eine Entsprechung in der Realität, in der «Mentalität» der Autoren
wie vielleicht auch der Ritter selbst, zugrundegelegen haben.

Wie waren aber Mainardi und Boncompagni auf ihre ausserge-
wöhnliche Lehre gekommen? Als Hauptbelege dienten ihnen, wie
von beiden betont wurde, Isidor von Sevilla, Pseudo-Aristoteles und
Ovids Ars amatoria. Demjenigen, der diese Quellen überprüft, bleiben

indes manche Fragen unlösbar: Warum wird von Dionysos
gesagt, dass er wegen der ägyptischen Plagen den Orient verliess und
nach Griechenland kam? Warum heisst der Platz des Begräbnisses des

Dionysos am Parnass laut Mainardi «Mons Sanctus», und warum liegt
der Parnass bei Theben? Warum behaupten beide Schriftsteller, dass

Dionysos gleichzeitig auch «Erocichio» bzw. «Eurichio» genannt
wurde, ein Name, der ihm sicherlich nicht zukam?

Immerhin erweist sich die erstgenannte Quelle als nicht ganz
irreführend: Tatsächlich hatte Isidor in seinen Etymologien eine
mehrdeutige Lehre der Ursprünge der militia geliefert, als er zwischen
Romulus und Liber Pater unterschieden hatte: während ersterer aus
dem Volk die milites ausgewählt und benannt hatte, hatte Liber Pater
als erster den ordo militiae unterrichtet («Liber vero primus militiae
ordinem doeuit»: Etym. I, IX, 3, 32ff). Hier soll nicht insinuiert
werden, dass der Sinn dieser Stelle eindeutig und klar sei. Doch ist es

bemerkenswert, dass aus einem gerade sechs Wörter langen Satz im
Italien des vierzehnten Jahrhunderts eine gänzlich neue und umstürzende

Lehre konstruiert wurde, während diese Worte bis dahin über
mehr als achthundert Jahre trotz ihrer Bekanntheit keine
ernstzunehmende Herausforderung an potentielle Interpreten dargestellt
hatten. Die von Mainardi und Boncompagni genannten anderen
Quellen, die pseudoaristotelische Ökonomik und Ovids Ars amatoria

scheiden als direkte Quelle der Lehre, dass Dionysos-Bacchus die
militia begründet habe, aus: während dieser im ersten Text kaum
erwähnt wird, ist in Ovids Werk immerhin die berühmte Darstellung

des Triumphzugs des Gottes zu finden (I, 541—551), die nicht
nur Lorenzo de' Medici als Quelle diente. Kehren wir also für einen
Moment zu Isidor von Sevilla zurück, der an insgesamt sechs Stellen
in den Etymologiae Dionysos-Liber Pater erwähnte: im achten Buch



16 Lorenz Böninger

(VIII, XI, 43ff.) finden wir seine Eigenschaft als «Löser» («Lyaeus»),
seine Ikonographie mit der Weinblattkronc und den Hörnern sowie
seinen Beinamen «Nysaeus» aufgrund seiner Herkunft; im neunten
Buch den bereits erwähnten Satz zur militia. Im vierzehnten Buch
werden von Isidor die zwei angeblichen Gipfel des Parnassus, «Cyr-
rha» und «Nyssa», beschrieben, wo jeweils Apollon und Liber Pater
verehrt werden, die sich jedoch von den zwei Brüdern Cithaeron
und Helicon ableiten"'. Zu Beginn des fünfzehnten Buches schreibt
Isidor, dass «Dionysos, auch Liber Pater» als Sieger über Indien die
Stadt Nyssa beim Fluss Indus gründete und diese Stadt mit 50 000
seiner Männer füllte. Im siebzehnten Buch findet sich schliesslich ein
kurzer Verweis auf Liber Pater als inventor der Weinreben17, und ein
letztes Mal wird Liber Pater im neunzehnten Buch (XIX, XXX, 10)
als Erfinder der Militärkronen genannt.

Neben einer ganzen Reihe von z. T. heute unbekannten klassischen

Autoren bezog sich Isidor von Sevilla bei seiner Charakterisierung

des Liber Pater als Wein- und in zwei Belegen auch als

Militärgott sicherlich auch auf die spätantike Überlieferung Spaniens,

in der der Gott — wie nach den Forschungen Adrien Brühls auch
in anderen römischen Provinzen — als der wichtigste Gott der römischen

Besatzungssoldaten angesehen wurde's. Wie aber kam es dazu,
dass Dionysos in der Spätantike und dem Spätmittelalter geradezu zu
einem Militärgott werden konnte?

Die Idee, dass in grauer Vorzeit bereits einmal Indien in einem
triumphalen Eroberungszug des Dionysos durch die Griechen

eingenommen worden sei, findet sich bereits im fünften Jahrhundert

: Tatsächlich ist diese — auch von Dante benutzte — Stelle die Quelle des Fehlers

Mamardis, dass Liber Pater auch als «Euricichius» (Cythaeron) bezeichnet wurden
sei, ebd., S. 221, n. 171.

1 An anderer Stelle (XVII. V, 1) bezeichnet Isidor zwar nach Gn 9, 20f. Niiah als

Erfinder der Weinrebe, doch erschien dies Arno Borst als späterer Einschub, vgl.
ders.: Das Bild der Geschichte in der Enzyklopädie Isidors von Sevilla, in: Deutsches
Archiv für Erforschung des Mittelalters 22, 1960, S. 1-62, S. 31.

"Vgl. zuletzt: M.Javier Del Hoyo Callcja: Liber Pater dans l'épigraphie hispanique:

relations entre la viticulture et le culte du dieu, m: Archéologie de la vigne et
du vin. Actes du colloque 28-29 mai 1988, Ecole normale supérieure, Pans 199(1

(Université de Tours. Caesarodunum 24), S. 99—122; ähnliche Befunde z.B. tür
England: Valerie J. Hutchinson: The Cult of Bacchus in Roman Britain, in: Pagan
Gods and Shrines of the Roman Empire, ed. by Martin Henig, Anthony King,
Oxford 1986, S. 135-145, S. 137f: «In short, whatever may have been the precise
rationale linking Bacchus' adventures to those of the Roman army, it is apparent he

was sometimes viewed by soldiers in Britain as a kind of military patron or model,
and honoured accordingly.»



Dionysos in Indien und die Ritterwürde 17

v. Chr. bei Euripides in den «Bakchen», doch entfaltete dieser Mythos

seine ganze Wucht erst mit den Eroberungszügen Alexanders
des Grossen. Alexander selbst liess sich nach seinen militärischen
Triumphen als Dionysos feiern1', und manche spätantike, Griechisch
schreibende Autoren wie Arrian oder Nonnos von Panopolis
beschrieben die Kriegszüge des Dionysos dann als «Präfiguration» der
alexandrinischen mit vielen Details. Im römischen Kulturkreis wurden

schliesslich bisweilen Dionysos-Liber Pater und der Kriegsgott
Mars gleichgesetzt, wie z.B. in den Saturnalien des Macrobius (I, 19)
unter Berufung auf Aristoteles breit ausgeführt wird: Unter die Waffen

des Dionysos zählt Macrobius nicht nur dessen Thyrsosstab,
sondern auch den Wein. Sollte der Wein m der Spätantike bei Nonnos
dadurch kriegsentscheidende Wirkung entfalten, dass damit die
Gegner des Gottes betrunken gemacht wurden, so galt der Wein bei
Macrobius noch vor allem als Bild der Hitze der Schlacht und des

furor bcllicus, den er hervorruft7'. Diese nichtchristliche, «heidnische»
Tradition des Dionysos war Isidor von Sevilla natürlich bekannt, als

er Liber Pater zum «Lehrer» der Ritterschaft stempelte. Aber auch
die Tradition, die über Isidor von Sevilla bis ins italienische Mittelalter

die Rolle des Liber Pater als Gründer der freien Kommunen
betonte, beruhte auf antiken Wurzeln; so erzählt schon Diodor von
Sizilien (II, 38):

«Etwas, was die gelehrtesten der Inder erzählen, soll passenderweise an
dieser Stelle erwähnt sein: In ältesten Zeiten, als die Menschen noch in
Dörfern hausten, sei Dionysos aufdem Weg aus den westlichen Ländern
mit einem recht ansehnlichen Heere in ihrem Lande gewesen. Er durchzog
ganz Indien, denn es gab ja keine Stadt, die bedeutend genug gewesen
wäre, ihm zu widerstehen. Wie es heisst, sei mit dem Heere zusammen
auch eine Menge Weiber umhergezogen, in den Schlachten verwendete
man Zymbeln und Pauken, denn Trompeten waren noch nicht erfunden.
Nach einer Herrschaft von 52 Jahren über ganz Indien aber sei er gestorben;

auf ihn folgten seine Söhne und übergaben der Reihe nach jeweils
ihrem Sohne die Regierung. Als aber schliesslich nach vielen Generationen
das Reich verfiel, da bildeten sich die Städte zu demokratischen Gemeinwesen

um21.»

Günter Grimm: Die Vergöttlichung Alexanders des Grossen m Ägypten und
ihre Bedeutung für den ptolemäischen Königskult, in: Herwig Maehler. Volker
Michael Strocka (Hrsgg.): Das ptolemäische Ägypten. Akten des internationalen
Symposions 27.-29. September 1976 in Berlin, Mainz 1978, S. 103-112.

I Saturnali di Macrobio Teodosio. A cura di Nino Marinone, Tonno ;1977
(Classici Latini UTET 20), S. 274f. mit Angabe der Quelle (Annaeus Cornutus).

- Diodoros: Griechische Weltgeschichte, übersetzt von Gerhard Wirth, 2 Bde.,
Stuttgart 1991-2 (Bibliothek der Griechischen Literatur 34, 35), Bd. 1, S. 175f



18 Lorenz Böninger

Weiterhin war Dionysos-Liber Pater als historischer Triumphator
über Indien auch in der frühchristlichen Universalchronistik eines
Eusebius oder Orosius gegenwärtig: bei Eusebius wird dessen

Ikonographie und Grab bei Delphi beschrieben", in den Sieben
Büchern der Geschichte gegen die Heiden des Orosius (I, 9, 3f.) liest

man, dass nach Piaton (Timaios 22c) in Äthiopien grosse Plagen
geherrscht haben; gleichzeitig habe Liber Pater das friedfertige
Indien mit Krieg überzogen und das bereits unterjochte Land mit
Blut getränkt und den irdischen Lüsten ausgeliefert21. Im anschliessenden

Kapitel berichtet Orosius über den Auszug des jüdischen
Volkes aus Ägypten unter Moses aufgrund der dort herrschenden
Plagen, und im neunzehnten Kapitel des dritten Buches auch über
Alexander des Grossen Sieg über Indien. Orosius' Werk war bereits
im Mittelalter so populär, dass es im vierzehnten Jahrhundert von
Bono Giamboni ins Italienische übersetzt wurde24.

Manche dieser antiken und patristischen Traditionen mündeten
schliesslich in den Text des sog. Mythographus Latinus Tertius, der seit
seiner Erstausgabe 1834 einem Alberich von London zugeschrieben

«Quidam Ins temporibus vmdicant gesta Liberi parais et ea. quae de Indis

Lycurgo Actaeone et Pentheo memorantur. Quo modo adversum Persern consistens
oeeidatur in proelio, ait Diiiarchus poeta, non rhetor. Qui autem voluerit potest
inspicere ipsius Liberi patris aput Delfos sepulchrum iuxta Apollinein aureum. Pin-
gitur vero Liber muliebri et delicato corpore propter mulieres in suo exercitu
militantes. Nani pariter ad arma viris feminas allegebat. ut Filochous in IL» (Eusebius
Werke. Siebenter Band. Die Chronik des Hieronymus. Hieronymi Chronica), hrsg.
v. Rudolf Helm, Berlin 1956 (Die griech. christl. Schriftsteller der ersten Jahrhunderte.

Eusebius 7). 54b. 15-26; auch Augustinus weiss (De rivirate 1 )ei. 18. 12) über
den einen bzw. mehrere Liber Pater mitzuteilen, dass er zur Zeit des Auszuges Israels

aus Ägypten in Attika den Weinstock einführte, dass er in Indien «mit vielen
Weibern im I leer», den Bacchantinnen, kämpfte und dort im Kampf, möglicherweise

von Perseus, erschlagen wurde (De civ. Dei 18, 13); die Bacchanalien, dieser
«Teufelsdienst», seien in Rom wegen der dabei vorkommenden Ausschreitungen
verboten worden.

'«Tunc etiam in Aetlnopia pestes plurimas dirosque morbos paene usque ad

desolationem exaestuavisse Plato testis est. Et ne forte divisa tempora esse credantur
irae Dei furorisque bellici, ea tempestate subaetam Indiani Liber Pater sanguine
madefecit, caedibus opplevit, libidinibus polluit, gentem inique nulli umquam
hominum obnoxiam, vernacula tantum quiete contentali!.» (Pauli Orosii Histon-
arum adversum paganos libri VII. Accedit eiusdem Liber apologeticus, hrsg. v. Carl
Zangemeister, Wien 1882 (Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum 5), S. 54;
Paulus Orosius: Die antike Weltgeschichte in christlicher Sicht, übersetzt und erläutert

von Adolf Lippold. Eingeleitet von Carl Andresen, 2 Bde., Zürich, München
1985, Bd. 1,S. 86.

"David J.A. Ross: Alexander Historiatus. A guide to medieval illustrated
Alexander literature, Frankfurt/M. 1988 (Athenäums Mouografien Altertumswissenschaft

186), S. 75.



Dionysos in Indien und die Ritterwürde 19

wurde, doch möglicherweise in Süddeutschland entstand und
vielleicht auf das frühe zwölfte Jahrhundert zu datieren ist27. Die
Wichtigkeit dieses Textes für die Kenntnis klassischer Mythen und die
Ikonographie antiker Götter im Mittelalter und der Renaissance ist
seit langem bekannt, und so wurde diese Quelle vor allem im
Umkreis der Warburg-Schule ausgiebig benutzt2''. Aus einer Vielzahl
antiker Quellen kompilierte der unbekannte Autor seine Informationen;

über «Bacchus» hat er folgendes mitzuteilen: Er sei als der
Sohn Jupiters anzusehen und heisse u.a. deshalb Liber Pater, weil
sich Sklaven unter dem Einfluss des Trunkes frei fühlten; durch die
Kraft des Samens befreie er die Meere, die durch ihn gereinigt würden.

Daneben befreie Liber die Menschen von Sorgen, und der ihm
geweihte Kult, darunter die Mysterien um die mystische
Getreideschwinge, diene der Reinigung der Seele (purgatio animae). Weiterhin

aber sei er der Gott der freien Kommunen:
«Viele «aber heiligen ihn als den Gott der Freiheit, weshalb ihm bei den

Städtegründungen, zusammen mit den anderen göttlichen Auspizien für das

begonnene Werk, von allen Bürgern geopfert wurde, damit er ihnen die
Freiheit erhielte. Die Städte waren entweder tributpflichtig, in einem
Städteverbund oder frei. In den freien Städten aber befand sich als Zeichen der
Freiheit ein Bildnis des Marsyas, der unter dem Schutz des Liber Pater steht.
Bei den Römern war es darüberhinaus Brauch, wie Ovid im Buch der Fasti

erinnert, dass den Jünglingen an den Liberalien als Zeichen eines freieren
Lebens die freie Toga zugestanden wurde. «Liben aber wird er deshalb

genannt, weil er «befreit)7 .»

Nach dieser generellen Charakterisierung werden weiterhin die
verschiedenen Namen des Bacchus bestimmt (darunter «Evius», d.h.
«bonus puer»), seine Charakteristika bei den Indern, die Rolle der
Bacchantinnen, und schliesslich seine Ikonographie. Efeuranken

"Charles S.F. Burnett: A note on the origins of the third Vatican Mythographer,
in: Journal of the Warburg and Courcauld Institutes 44, 1981, S. 160-166; B. Gans-
weit: «Mythographi Vaticani», m: Lexikon des Mittelalters, Bd. 6, Zürich. München
1993, Sp. 993.

' Vgl. z.B. Seznec, a.a.O., S. 127ff; Panofsky, Die Renaissancen, a.a.O., S. 84.
«Sed et libertatis cum deum esse plerique sanxerunt. Unde inter initia urbium

condendarum cum ceteris numinibus auspicibus coeptorum operum illi quoque, ut
libertatem civibus conservaret, sacrificabatur. Civitates enim aut stipendiariae erant,
aut foederatae, aut liberae. In liberis autem civitatibus in Signum libertatis
simulacrum Marsyae erat, qui in tutela Liberi patris est. Romani edam moris fuerat, ut
Ovidius in libro Fastorum memorat, liberam togam adoleseentibus in festis liberali-
bus ad libérions vitae ulterius concessae significationem dan. Liber ergo ab eo quod
liberet, nuneupatus est.» (Georg Heinrich Bode: Scnptores rerum mythicarum latini
très Romae nuper reperti Volumen prius mythographos continens, Celle
1834, S. 243).



20 Lorenz Böninger

werden bei seinem Kult verwendet, mit Efeu werden aber auch die
Dichter gekrönt bzw. all die dem Liber Pater geweihten, die wie er
dem Wahn verfallen. Zuletzt gibt der «Mythographus Latinus Ter-
tius» auch die orphische Legende des von den Giganten zerrissenen

Zagreus wieder. Dass diese Quelle noch im fünfzehnten Jahrhundert
ausserordentlich ernst genommen wurde, zeigt z.B. das Werk De
archana deorum des Thomas Walsingham OSB, dessen Bacchusbeschreibung

von diesem Text ganz offensichtlich abhängt, auch wenn
aus dem «Evius» mittlerweile ein «Euchius» geworden ist2".

Auf diesem, vom Mythographus Vaticanus Tertius exemplifizierten
und nicht hoch genug zu bewertenden Wissensfundament baute
eine andere mittelalterliche Tradition auf, die sich nicht nur in
Italien vor allem mit der Rezeption, Interpretation und Kommentierung

der Werke Ovids, d.h. besonders mit den Metamorphosen und
der Ars amatoria, befasste. In den letzten Jahrzehnten wurde über
«Ovid im Mittelalter» ausserordentlich viel geschrieben, und bis zu
einer abschliessenden Bewertung des Einflusses Ovids von der
Schulbildung und dem Lateinunterricht bis hin zu populären Ovid-
übersetzungen ist es noch ein langer Weg. Im «bacchischen» Kontext
der Kitterwürde ist nun von gewisser Bedeutung, dass sowohl Gentile

Mainardi als auch Cataldino Boncompagni um die Wende vom
vierzehnten zum fünfzehnten Jahrhundert Ovid als eine Quelle
zitieren, nach der Liber Pater die Ritterwürde begründet habe.
Tatsächlich finden sich in der Ars amatoria verschiedene Passagen, die
sich mit dem Triumphzug des Gottes befassen, während sich auch
aus den Metamorphosen entsprechende Stellen (z.B. IV, Iff.) zitieren
lassen. Wenn dort Liber Paters Sieg über den Orient angesprochen
wird, dann wird dies gemeinhin als «politische» Aufforderung Ovids
an Augustus verstanden, dies dem Bacchus gleichzutun.

Doch stammt die spätmittelalterlich-ovidianische «Aktualisierung»

des Dionysos als Triumphator Indiens aus dem französischen
Text Ovide moralisé (ca. 1316—28) und aus dem etwas späteren
lateinischen Ovidius moralizatus des Pierre Bersuire (vor 1342), die die
Metamorphosen den Laien zu erklären versuchten2'. So findet sich im

'"Thomas Walsingham: De archana deorum. edited bv Robert A. van Kluvvc.
Durham, N.C. 1968, S. 22f. (vgl. ebd. S. 69); vgl. zur Rezeption von M.V. III auch
Bodo Guthmüller: Ovidio Metamorphoseos vulgare. Formen und Funktionen der
volkssprachlichen Wiedergabe klassischer Dichtung in der italienischen Renaissance,

Boppard a. Rh. 1981 (Veröffentlichungen zur Humanismusforschung 3),
S. 101.

"Vgl. z. B. Seznec, a.a.O., S. 131ff; Panofsky, Die Renaissancen, a.a.O., S.362f,
n. 82.

"



Dionysos in Indien und die Ritterwürde 21

dritten Buch des Ovide moralisé die noch bei Mainardi und Boncompagni

(doch nicht bei Ovid) anzutreffende Legende, dass Liber Pater

wegen der Seuchen aus Ägypten nach Griechenland geflohen war
(«Et par histoires confermer/ Qui de Baccus font mencion/ Que
Baccus de la region/D'Egipte vint premierement:/Pour la plaie et
por le torment/Que Dieus sor Egipte envoia/Parti d'Egipte et
s'avoia/En Grece, ou il fu bien venus»)1". Selbst im Ovide moralisé en

prose, der um 1466/7 für René d'Anjou geschrieben wurde, findet
sich noch diese Behauptung'1. Wahrscheinlich kann diese «Ägyptentheorie»

nur durch eine Kontamination antiker Quellen wie Herodot,

Diodor oder Plutarch (die tatsächlich über einen Dionysos in
Ägypten geschrieben hatten)12 mit dem oben genannten Zitat aus
Orosius' Geschichte gegen die Heiden erklärt werden, wo Liber
Pater in unmittelbare Nachbarschaft zu Moses gerückt worden war.
Der Ovide moralisé aktualisierte Ovid aber auch dahingehend, dass er
erstmals eigene Weine wie «les vins de Gascoigne» (III, 2547) in den
Text einfliessen liess, und Liber mehr als einmal zu «unserem Gott»,
«unserem Heil» erklärte.

Kehren wir jedoch endgültig nach Italien und in die Toskana
zurück. Hier wurden in Siena in den ersten Jahrzehnten des
vierzehnten Jahrhunderts verschiedene Anstrengungen unternommen,
Ovids Ars amatoria ins Volgare zu übersetzen. Auch dazu waren
einige aktualisierende Erklärungen notwendig: So flössen in den
Kommentar die Ritterturniere der nuovi militi ebenso mit ein11, wie
der Ovidvers über die Grösse des puer Bacchus, als das besiegte
Indien seine Thyrsosstäbe fürchtete, dahingehend übersetzt wurde,
dass «la vinta India temea i tuoi cavalieri»14! Die militärische Leistung
des Liber Pater, der die Erde bis zu ihren Grenzen erobert hatte,

v,Ovide moralisé. Poème du commencement du quatorzième siècle publié
d'après tous le manuscrits connus par C. De Boer, 5 Bde., Amsterdam 1915—38

(Verhandelingen der Komnklijke Nederlandse Akademie van Wetenschapen te
Amsterdam. Afdeehng Letterkunde, Nieuwe Reeks 15, 21, 30, 37, 43), Bd. 1, S.

316f. (111,824-831).
"Ovide moralisé en prose (Texte du quinzième siècle). Edition critique avec

introduction par C. De Boer, Amsterdam 1954 (Verhandelingen der Koninkhjke
Nederlandse Akademie van Wetenschapen. Afdeeling Letterkunde, Nieuwe Reeks,
61, 2), S. 118.

"Vgl. z.B. Arthur Evans: The God of Ecstasy. Sex-Roles and the Madness of
Dionysos, New York 1988, S.137f

"Vanna Lippi Bigazzi (Hrsg.): I volgarizzamenti trecenteschi dell'/lrs amandi e
dei Remedia amoris. Edizione critica, 2 Bde., Firenze 1987 (Scritton italiani e testi
antichi pubblicati dall'Accademia della Crusca), Bd. 2, S. 694.

MEbd.,Bd. 1,S. 232.



22 Lorenz Bömnger

wurde im Kommentar getreu wiedergegeben'7. Ganz ähnliches
wurde auch wenig später von Giovanni di Bonsignon geschrieben
(1377)1".

Um hier kurz zusammenzufassen: Die bisher gegen Ende des
vierzehnten Jahrhunderts erstmals fassbare Theorie, dass Dionysos der
Begründer der Ritterschaft oder -würde sei, beruht nicht auf klassisch

antiken Texten zum Ursprung der militia. Als Vater dieser
Theorie muss zweifellos der im sechsten Jahrhundert schreibende
Isidor von Sevilla angesehen werden. Entscheidende Elemente wurden

wohl relativ spät, d.h. erst im frühen vierzehnten Jahrhundert,
hinzugefügt. Durch enzyklopädische Sammelwerke und mythologische

Kompilationen von Giovanni di Bonsignon, Guido da Pisa

bis Antonio Pucci' wurde diese Sicht des militärisch-kommunalen
Dionysos allerdings schnell zum Topos. Als entscheidende Etappen

hin zu diesem Gemeinplatz müssen Orosius, die Tradition
des Mythographus Vaticanus Tertius sowie der Ovide moralisé erwähnt
werden. Als direkte Quellen müssen darüberhinaus auch antike
Kunstwerke wie z. B. die zahlreichen römischen Sarkophage mit
dem indischen Triumphzug des Dionysos «ils leicht zugängliches

"Ebd.. Bd. 2. S. 824.
11 «Bacco fue che per altro nome fu chiamato Dionisio, fu figiuolo di Giove e di

Semele. Costui fu il primo il quale apo li Greci piantò e pose la vigna e perciò dopo
la sua morte hi deificato e apellate dio del vino. Oltre a questo elfi tu uomo d'arme
e con grandi esserciti andò per lo mondo e m India fece una città alla quale pose
nome Nisa e in quello luogo fue lungo tempo adorato e m moke parti del mondo
ebbe di mirabili tempii. La sua festa si faceva una volta l'anno, generalmente per ogni
persona e durava otto dì e andavano li uomini e Ile donne giorni e notte cantando
laude, le quali facevano a intenzione di tutte le virtudi le quali Bacco avca m sua vita
aoperate e andavano coperti il capo e il dosso di pampane e uve, cioè era nel tempo
dell'autunno. Licito era per quelli otto dì a ciascuno uomo e donna aoperare le loro
volontà per la quale legge molti e infiniti peccati si commettevano, non perciò che

per quelli otto dì a nullo uomo tusse licito a giacere o avere a ftare con la donna sua.
Costui dopo la morte fu deificato e apellate iddio del vino: lo idolo suo si dipigncva
con le pampane in capo a dimostrare che Ilo vino moderatamente bevuto è letizia
dell'anima e del corpo secondo che dice Salamoile. In mano li poenano uno corno
a significare, come dice santo Isidoro nel libro ottavo delle Temologie che 1 vino
disordinatamente bevuto ingenera lite e discordia.» (Erminia Ardissmo: Saggio per
l'edizione critica dell' Ovidio Metamorphoseos vulgare di Giovanni di Bonsignori: Il
«Proemio, e l'«Esordio>, in: Traditio 48, 1993, S.' 107-171, S. 169). Direkt Con diesem

Text abhängig ist: Fiore d'Italia, testo di lingua ridotto a miglior lezione e
corredato di note da Luigi Muzzi, Bologna |1824], S. 164).

Antonio Pucci: Libro di varie storie. Edizione critica per cura di Alberto
Varvara, Palermo 1957 (Atti dell'Accademia di Scienze, Lettere ed Arti di Palermo, ser.

IV, 16, 2), S. 180.



Dionysos in Indien und die Ritterwürde 23

Anschauungsmaterial in Betracht gezogen werden17. Nicht alle Rätsel

der von Mainardi und Boncompagni vertretenen dionysischen
Rittertheorie können jedoch bisher gelöst oder durch Quellen
belegt werden, wie z.B. das Rätsel des «Monte Sancto» mit dem
Grab des Dionysos": Womöglich handelt es sich hierbei mindestens
teilweise um grobe Abschreibe- oder Verständnisfehler des ersten
Kompilators, sei dies nun Mainardi selbst oder die von ihm benützte
Quelle.

Eine Vermutung, die im Folgenden gestützt werden soll, nimmt
die engere Verbindung des Gottes mit der Ritterwürde bereits für
die erste Hälfte des Trecento an. Sicherlich war im Spätmittelalter
die Sicht von Dionysos/Bacchus/Liber Pater als des gutmütig-hedonistischen

Weingottes die weitaus wichtigere, mindestens bis zur
Schwarzen Pest des Jahres 13484". In diesen Zusammenhang gehört
auch ein höchst eigenartiges lateinisches Dokument, das wohl 1339
in der aragonesischen Kanzlei König Peters IV. entstand, einer römischen

Kardinals- oder Papsturkunde nachgeahmt ist und folgenden
satirischen Inhalt aufweist:

«Peter von Bacchus Gnaden (Liei gratia) Patriarch der heiligen consolano

an Antrax Propst der Monopolitcn und seine Anhänger: Der Neid des alten
Feindes sucht den Bau der consolatio zu zerstören. Peter hat vernommen,
dass einige unter ihnen das Gewand der religiosa consolatili wegwerfen und
einige Mitbischöfe in dieser ehrwürdigen Stadt angreifen und die consolano

zerstören wollen, weil angeblich die Mitbischöfe ihrem irdischen Gewinn
feindlich gesinnt sind. Zur Strafe müssen sie von den vom Bacchus ihnen

"Robert Turcan: Les sarcophages romains à représentations dionysiaques, Paris
1966 (Bibliothèque des Ecoles Françaises d'Athènes et de Rome 210); Friedrich
Matz: Die dionysischen Sarkophage, Berlin 1968-75 (Die antiken Sarkophage 4, 1);
Ruth Olitsky Rubinstein: A Bacchic sarcophagus in the Renaissance, m: The British

Museum Yearbook (The Classical Tradition) 1, 1976, S. 105-156; Helmut
Sichtermann: Göttlicher Enthusiasmus. Dionysisches und Apollinisches auf römischen

Sarkophagen des 3. nachchristlichen Jahrhunderts, m: Mitteilungen des Deutschen

Archäologischen Instituts. Römische Abt., 86 (1979), S. 351-374; vgl. auch
Aldo S. Bernardo: Dionysiac Imagery in Coptic Textiles and Later Medieval Art, in:
Ders., Saul Levin (Hrsgg.): The Classics m the Middle Ages: Papers of the Twentieth

Annual Conference of the Center for Medieval and Early Renaissance Studies,
Binghampton 1990, S. 11-24.

"Zu des D. Grab aufdem Parnass bei Delphi vgl. z.B. Anton F. Harald Bierl:
Dionysos und die griechische Tragödie. Politische und «mctathcatralischo Aspekte
im Text, Tübingen 1991 (Classica Monacensia 1), S. 92f.

4"Dieses Datum als Zeitpunkt der demographischen, und damit auch «vitikultu-
ralen» Katastrophe wird betont von Antonio Ivan Pini: Vite e vino nel medioevo.
Prefazione di Vito Fumagalli, Bologna 1989 (Biblioteca di Storia agraria medievale
6), S. 26.



24 Lorenz Bömnger

gewährten Gütern am kommenden Sonntag den Brüdern an einem kühlen
freundlichen Orte ein so opulentes Essen geben, dass es für Mittag- und
Abendessen gelten darf. Peter wird selbst sehen, ob der Befehl ausgeführt
ist. Sind sie ungehorsam und rebellisch [«inobedientia in Bacco et
Venere»], verbietet er ihnen, fernerhin Becher und Flasche anzurühren.
Gegeben in der basilica consolationis [1339], August 174'.»

Dieser unterhaltsame und mit einer Reihe von klassischen und
mittelalterlichen Anspielungen verfasste Text einer «Selbsteinladung»
des Königs zu einem Gelage beleuchtet schlagartig die Aktualität des

Weingottes in diesen Jahren, verweist aber gleichzeitig auch auf die
mittelalterliche Tradition der Wein- und Trinklieder, wie sie z.B. in
den Carmina Buratta bestand. Doch auch als Patron der Ritterwürde
wurde Liber Pater ernstgenommen. Der Hintergrund hierzu ist
nicht nur in der von Isidor von Sevilla behaupteten und nun
aktualisierten Gründerschaft der Ritterwürde durch den Gott zu sehen,
sondern auch auf «materieller» Ebene, d.h. in der Entwicklung
immer luxuriöser werdender Bankette. Hochzeiten, Feste zu Doktor-

und Ritterwürden und ähnliche Anlässe wurden allgemein in
Europa immer aufwendiger begangen42, und der Weingenuss spielte
dabei eine immer grössere Rolle: das Beispiel Cola di Rienzos, der
bei seiner eigenen Ritterweihe an Pfingsten 1347 den ganzen Tag
aus den Nüstern des Marc Aurel-Denkmals beim Lateran freien
Rotwein fliessen liess, mag hierfür das einprägsamste, doch sicher
kein einzig dastehendes Beispiel sein". Wie jedoch Cola di Rienzos
Ritterweihe mit dem dabei verwendeten Hut mit dem Symbol
der Taube im Zeichen des Heiligen Geistes stand, so frühere
Ritterweihen im Zeichen des Dionysos: Bei der Rittererhebung des

Francesco Bandmelli in Siena 1326, zu der die Sporen, das Schwert
und der Hut gehörten, wurde dem neuen miles ein gefütterter Hut

" Heinrich Finke: Des aragonesischen Hofnarren Mosseli Borra Berichte aus
Deutschland (1417, 1418), in: Historisches Jahrbuch 56, 1936, S. 161-173, S. 172f.

'Auch der Papsthof selbst, dessen Vorliebe für «Venus und Bacchus» schon
Petrarca auffiel, ist hier selbstverständlich zu nennen, vgl. nur Werner Sombart:
Liebe, Luxus und Kapitalismus. Über die Entstehung der modernen Welt aus dem
Geist der Verschwendung, Berlin s.a. (folgt «Luxus und Kapitalismus», 2. Auflage
1922), S. 89ff; zu Bacchus im röni. Humanismus des 15. Jhts.: Alessandro Perosa:

Epigrammi conviviali di Domenico Calderini, in: Annali della Scuola Normale di
Pisa; CI. di lettere e filosofia, ser III, 4. 3, 1974, S. 791-804, S. 802; Pietro Cecchini:
Vino, musica, un toponimo <fantasma> in un'elegia del Campano (VII 37), in: Giornale

italiano di filologia 43, 1991, S. 339-347.
"Anonimo Romano: Cronica, a e. di Giuseppe Porta, Milano :1991, S. 138.



Dionysos in Indien und die Ritterwürde 25

geschenkt, der eine goldene Weinrebe als Symbol trug: «Uno
cappello di bevaro lavorato, foderato di velluto vermiglio, con una vite
d'oro suso raccamata44.»

Bei der enormen Symbolbedeutung solcher Insignien muss hier
der Gedanke an das «Wappen» des Bacchus, so wie es eben bei
Mainardi («depmgese co' li panni de la vite») beschrieben wird, kommen.

Mit Dionysos als dem Patron der Ritterschaft konnte man die
kommunal-freiheitliche, die kriegerische und schliesslich auch die
«hedonistische» Tradition bestens «unter einen Hut» bringen. Aber
noch in einem weiteren Zusammenhang taucht in Siena in diesen

Jahren eine dionysische Ikonographie auf: auf der Pferdedecke auf
dem berühmten, oft Simone Martini zugeschriebenen Fresko des

Guidoriccio da Fogliano im Palazzo Pubblico von Siena. Bekanntlich

wurde seit 1977 bis heute über das Entstehungsdatum des

Freskos erbittert gestritten: Auf der einen Seite standen Kunsthistoriker

wie Luciano Bellosi und Max Seidel, die an der Autorschaft
Simone Martinis und dem Entstehungsdatum 1330 festhielten, auf
der anderen Seite ein amerikanischer Forscher namens Gordon
Moran, der bald vorsichtige Zustimmung von bekannten italienischen

Kunsthistorikern wie z.B. Federico Zeri erhielt. Moran hatte
die Ikonographie des Condottiere u.a. als eine eindeutig «ritterliche»
identifiziert und damit — und aufgrund anderer Indizien - auf ein
Entstehungsdatum nach 1332, dem Datum seiner Ritterweihe durch
die Kommune Siena, ja schliesslich sogar auf eine moderne
Fälschung geschlossen. Leider kann auch der Hinweis auf die in jeder
Hinsicht heraldisch ungewöhnliche Weinblattverzicrung und ihren
«bacchischen» Hintergrund in dieser Diskussion keinen Fingerzeig
auf eine genauere Datierung hefern.

Von der populären Dionysos-Bacchus-Rezeption des vierzehnten
Jahrhunderts war es zeitlich ein kleiner, aber konzeptuell ein
immenser Sprung zu den ersten humanistischen Diskussionen um
das «Wesen» der antiken Götter. Die Humanisten bemühten sich
einerseits, verloren geglaubtes antikes Kulturgut wieder neu zugänglich

zu machen, zugleich aber wollten sie die vorgefundene
Kulturtradition kritisch sichten und reinigen. So bezogen sich zum «Problem

Dionysos» schon Francesco Petrarca und Coluccio Salutati (De
lab. Here. Ill, If.) auf das kritische Zeugnis von Cicero (De natura
deorum II, 62; III, 58) und Augustinus (Civ. Dei 18, 12), nach denen

"C. Mazzi: Descnzione della festa in Siena per la cavalleria di Francesco Bandi-
nelli nel 1326, in: Bullettino Senese di Storia Patna 18, 1911, S. 1-28, S. 27: Da
unter den Geschenken sonst kein Hut erwähnt wird, musste es sich dabei um den
Hut der Ritterweihe handeln.



26 Lorenz Böninger

es wohl mehrere Herkules und Liber Pater gegeben haben müsse, da

diese unmöglich all die ihnen zugeschriebenen Taten in einem
Menschenleben hätten vollbringen können47. Und hatte nicht auch schon
der in den Jahren um 1439 wiederentdeckte antike griechische
Geograph Strabo in seiner «Erdbeschreibung» (XV, 7—9) die angeblichen
indischen Feldzüge des Dionysos als «Fabelsagen, welche grossenteils
von Alexanders Schmeichlern erdacht wurden», gebrandmarkt4'?

Trotzdem bestand eine bis weit in die Mitte des fünfzehnten
Jahrhunderts noch ungebrochene, ja durch neue Handschriftenfunde
sogar neu angefachte Tradition fort, die in Dionysos nicht nur die

Verkörperung eines Militärgottes, sondern eines von der restlichen
Götterschar radikal verschiedenen Gottes sah.

Ein wichtiges, und bis jetzt kaum wahrgenommenes Zeugnis für
diese Tradition ist die lateinische Übersetzung, die der päpstliche
Sekretär Cencio de' Rustici vom «Dionysoshymnus» eines griechischen

Orators aus dem zweiten Jahrhundert n. Chr., P. Aelius Aristi-
des, anfertigte4 Diese Schrift ist ungefähr auf das Jahr 1416 zu datieren,

und wie der Übersetzer selbst in seinem kurzen Vorwort
ausführt, auf dem Konzil von Konstanz entstanden, was ihm deshalb
besonders passend erschien, da man sich dort, in Deutschland, eben
in ganz ungewöhnlichen Mass den Freuden des Bacchus hingebe
(«omnes paene ritu barbarico debacchantur»). In diesem Zusammenhang

mag auch bedeutsam erscheinen, dass in der Florentiner Handschrift

dieser Text direkt dem berühmten Brief Poggio Bracciolmis
aus Konstanz über die Bäder von Baden bei Zürich vorausgeht, in
dem er die dort anzutreffende FreizÜLriü;keit beschrieben hatte.

"Vgl. Glauco Maria Cantarella: Pedanterie umanistiche e battute polemiche m un
passo dei Commentarli di Enea Silvio Piccolomini, m: Annali della Scuola Normale
Supenore di Pisa, CI. di lett. e filos.. ser. III. 6, 1, 1976. S. 11 1-127, S. 112, n. 5.

4 Zur Rezeption vgl. Giovanni Salmeri: Tra politica e antiquaria: lettura di Stra-
bone nel XV e XVI secolo, in: Gianfranco Maddoli (Hrsg.): Strabone e l'Italia
antica, Napoli 1988 (Incontri perugini di storia della storiografìa antica e sul mondo
antico 2), S. 287-312.

' Laur. Plut. LXXXX, sup. XLI1. vgl. Catalogus codicum latinorum Bibliothe-
cae Medicae Laurentianae sub auspiciis Petri Leopoldi Aug. Mar. Bandinius

toni. Ili, Firenze 1776, col. 573f.; vgl. Ludwig Bertalot: Cincius Roman us und
seme Briefe, in: ders.: Studien zum italienischen und deutschen Humanismus, hrsg.
v. Paul Oskar Knsteller, 2 Bde., Roma 1975 (Stona e letteratura 129, 130). Bd. II,
S. 131-180, S. 132f; Paul Oskar Knsteller: Un opuscolo sconosciuto di Cencio de'
Rustici dedicato a Bornio da Sala: la traduzione del dialogo «De virtutei attribuito a

Platone, m: ders., Studies in Renaissance Thought and Letters Bd. II, Roma 1985

(Stona e letteratura 166), S. 239-257, S. 244; Christian Förstel: Bartolomeo Ara-
gazzi et Manuel Chrysoloras: Le Codex Vratislav. AKC. 1949. Kn. 60, in: Scriptorium

48, 1994, S. 111-121, S. 114ff.



Dionysos in Indien und die Ritterwürde 27

Aelius Aristides kennzeichnete sein Werk über Dionysos als

«Traum», der im Zeichen Asklepios', Dionysos' und Apollons stehe;
doch wolle der Rhetor, um als einer der Eingeweihten («initiati»)
darzustellen, den Gott angemessen kurz grüssen. Dionysos
entstamme der Verbindung von Jupiter mit Semele, doch da ersterer
zugleich Vater und Mutter sein wollte, versetzte er die Nymphe in
den Himmel, nahm das gerade gezeugte Kind und nähte es sich in
den Schenkel; nach zehn Monaten wurde Dionysos in der ägyptischen

Stadt Nyssa nahe bei Äthiopien geboren.
Charakteristisch und doppeldeutig wie bereits die Geschichte der

Geburt des Dionysos sei auch dessen Natur, da er sowohl unter den
Frauen als auch unter den Männern anzutreffen sei, doch in den
Künsten des Krieges und des Friedens («belli pacisque exercitationc»)
alle anderen Götter überrage. Wie schon Pindar und die ägyptischen
Priester («sacerdotes ludum Egypti») gelehrt haben, ist dem Gott Pan
als Lobsänger («psalmista») zugeteilt. Auch wenn manche mythologische

Geschichten als Rätsel erscheinen mögen, sei doch die
unglaubliche Kraft des Gottes offenbar.

Nichts aber sei so verworren, ob es mit Krankheit, mit Zorn oder
Schicksal zusammenhänge, dass Dionysos es nicht lindern und
gesunden lassen könne («Nihil profecto est, aut mala valitudine aut
iraeundia aut fortuna quadam vehementer implicitum, cui res
fomentimi salutemque Dionysius non adhibere possit»). So fühlten
sich in seiner Gegenwart selbst Greise jünger. Anschliessend führt
Aelius Aristides — bzw. Cencio de' Rustici — die Rolle des Kriegsgottes

Dionysos aus, der mit den defensiven Waffen des Thyrsossta-
bes (Narthex), des Rehfells und des Weinbechers Inder und Tyrrhe-
ner bezwang. Nach dem Autor stehen die Tyrrhener für den Okzident

und die Inder für den Orient, denn eigentlich habe Dionysos
die ganze Welt erobert; anstelle von Reitern und Bogenschützen
kämpften in seinem Heer Bacchantinnen, was damit zu interpretieren

sei, dass in seiner res publica Männer und Frauen gleichgestellt
seien; für Dionysos sei Kampf und Trank eines.

Schliesslich aber sei er auch der Gott des Theaters und der
Harmonie («Per hunc modum magnus ex variis rebus armoniam facit»).

Unter all den Göttern sei er der grösste Philanthrop und
Menschenliebhaber («hominum amator»), der mit den Nymphen und
Menschen so viel wie möglich und in jeder Art des Scherzes spielt
(«nymphis admixtus plurimum omnibusque ioci generibus apud
homines ludit»). Zuletzt sei Dionysos, von dem der Liebesgott Eros

ganz und vollständig abhänge, der Fackelträger, der den Menschen
überall auf der Welt den Weg weise.



28 Lorenz Böninger

Es ist einsichtig, dass dieses spätantik-sympathische Bild eines
spielenden Gottes, eines deus ludens, mag es auch den Abgründen in
Mythos und Kult des griechischen Gottes konsequent ausweichen
und der Autor P. Aelius Aristides selbst sogar dem frühchristlichen
Umfeld zuzurechnen sein4S, doch dem Synkretismus der Renaissance

in vielem entgegenkam. Dieser Synkretismus zeigte sich weniger

in einem echten «Glauben» an antike Gottheiten, als dem
unbekümmerten Kombinieren des durch verschiedene antike
Traditionen repräsentierten Wissensschatzes. Dionysos/Bacchus war
demnach der eigentliche Herrscher der Welt, im Spielerisch-Gelösten

des Rausches ebenso wie im Militärischen, weshalb auch schon
Ernst Robert Curtius den «Indientopos» als stellvertretend für die

ganze Welt ansah4'. Auch Flavio Biondo scheint noch in seiner
Beschreibung des Heeres des Dionysos, in dem Männer und Frauen
gleichberechtigt kämpften, und in mancher Einzelheit die Rede des

P. Aelius Aristides zu kennen7". Das in dieser Rede erwähnte
Geheimwissen der Eingeweihten, der initiati des Dionysos, sollte
schliesslich gerade in den letzten Jahrzehnten des fünfzehnten
Jahrhunderts bei neoplatonischen Philosophen wie Marsilio Ficino oder
auch Giovanni Pico della Mirandola eine grosse Wirkung entfalten.
Letzterer bezog z.B. in seinen (allerdings schnell verbotenen) 900
Thesen die «doppelte Trunkenheit» und den «doppelten Wein» des

Dionysos direkt auf die Exegetik der rabbinischen Geheimlehre der
Kabbalah. Orphische Geheimlehren - in welch konfessionellem
Gewand auch immer — feierten von nun an fröhlich synkretistische
Urstände, und der Philosoph als «Magier» wurde in Europa bis weit
ins sechzehnte Jahrhundert und darüber hinaus eine vertraute
Gestalt.

"Vgl. Willy Voll: Der Dionysoshymnus des Ailios Ansteides, Phil. Diss,

(masch.), Tübingen 1947; Wilfried Herschels: Der Dionysoshymnos des Ailios
Ansteides, Diss. Bonn 1962; P.W. van der Horst: Aelius Aristides and the New Testament.

Leiden 1980 (Studia ad Corpus Hellenisticum Novi Testamenti 6); Peter
Brown: Die letzten Heiden. Eine kleine Geschichte der Spätantike. Vorwort von
Paul Veyne. Aus dem Engl, von Holger Fliessbach, Frankfurt/M. 1995, S. 69ff.

"Ernst Robert Curtius: Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter.
Neunte Auflage, Bern, München 1978, S. 169.

9 Blondu Flavii Forliviensis De Roma Tnumphante libri decern, priscorum
scnptororum lectonbus utilissimi, ad totiusque Romanae antiquitatis cognitionem
pernecessarii, Basel 1531, S. 6f; zur Frage der Benützung von Aelius Aristides bei
Leonardo Bruni vgl. zuletzt Antonio Santosuosso: Leonardo Bruni Revisited: A
Reassessment of Hans Baron's Thesis on the Influence of the Classics in the Laudatio

Florentine Urbis, in: J.G. Rowe (Hrsg.): Aspects of Late Medieval Government
and Society: Essays Presented to J.R. Lander, Toronto, 1986, S. 25-51.



Dionysos in Indien und die Ritterwürde 29

Doch konnte sich noch bis zur Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts

die populäre und weit weniger geheimnisvolle Sicht des

Dionysos als des Eroberers Indiens halten. Ein hierfür wichtiges -
und das letzte hier ausführlicher zu erwähnende — Zeugnis ist der
Brief, tien Aeneas Silvius Piccolomini am 1. Juni 1451 aus Wien an
Johannes Hinderbach, den Sekretär Kaiser Friedrichs III. und späteren

Bischof von Trient, schrieb. Dieser Brief des damaligen Bischofs

von Siena und späteren Papstes Pins IL wurde von Rudolf Wolkan
1918 erstmals veröffentlicht"', und ist in vielerlei Hinsicht merkwürdig:

Piccolomini gibt darin vor, erstmals die viele interessierende
Frage nach dem Ursprung der Herolde und der Heroldskunst zu
beantworten. Vor einigen Jahren (und tatsächlich ist eine Englandreise

Piccolominis belegbar) habe er in London in der Saint-Pauls-
Kirche einen ca. sechshundertjährigen Kodex gefunden, dessen

lateinische Fassung ihm wie die Übersetzung eins Werkes des

Thukydides vorgekommen sei. Darin habe er die erstaunliche Lehre
gefunden, dass die Herolde nichts anderes als diejenigen seien, die
das Altertum als Heroen oder auch kleinere Götter bezeichnet habe

(«heraldi sunt, qui apud maiores nostros heroes vocitabantur»). Den
Begriff des Heros aber begründete niemand anderes als Dionysos
(«sic heroes introduco a quibusdam corrupto vocabulo heraldi sunt
appellati. Illos autem instituit primus omnium Dionysius»). Dieser
habe als erster bewaffnet und mit einem Heer Indien eingenommen,
die dortigen Landvölker kolonisiert und in Städten angesiedelt;
darüber hinaus brachte er ihnen den Wein und die kriegerischen Waffen.

Jene Soldaten aber, die nicht mehr mit ihm weiterziehen wollten,

die Veteranen, habe er als «Heroas» bezeichnet, und ihnen einen
Platz zum Wohnen angewiesen («veteranos milites esse volo heroas-

que vocari»). Als seinen eigenen Nachfolger als König Indiens habe

Dionysos den bacchosissimus Spartebas erwählt. Dieser regierte über
Indien 52 Jahre, auf ihn folgte sein Sohn Buda, und insgesamt 138

Könige bis zum Einmarsch Alexanders des Grossen. Auch Herkules
sei nach Indien gekommen und habe das regnimi lieroum angenommen.

s Rudolf Wolkan (Hrsg.): Der Briefwechsel des Eneas Silvius Piccolomini, 4

Bde., Wien 1909-18 (Fontes rerum Austriacarum 61, 62, 67, 68), Bd. 4, S. 10-16;
einen etwas zu leichtgläubigen Hinweis auf diesen Brief findet man bei R.J.
Mitchell: The Laurels and the Tiara. Pope Puis II 1458-1464, London 1962, S. 66:

«During his stay in London Aeneas made full use of his chance to see the sights of
the city. In the sacristy of St Paul's he was so deeply impressed by the beauty of
an ancient manuscript he saw there that he wrote a description of it, sixteen years
later, to his friend Johann Hmderbach. This codex was a latin translation from
Thucydides, by an unknown author, dating from the ninth century. Aeneas admitted

that he coveted possession of such a treasure.»



30 Lorenz Böninger

Als Alexander der Grosse Indien einnahm, habe er aus der Gruppe
seiner älteren Soldaten fünfzig ausgewählt, die von Porro angeführt
wurden, die mit Reichtum und Privilegien der Heroen ausgestattet
wurden und die das Recht hatten, purpurne und goldene Kleider
sowie die königlichen Wappen («regia arma») überall zu tragen. Dies
bedeute aber nun, dass im Grunde in Indien niemand anders als

Dionysos auch die Herolde eingeführt hatte, wie Piccolomini nicht
nur aus seiner angeblichen lateinischen Thukydidesübersetzung aus
London zu wissen vorgab, sondern wie auch durch Herodot, Didy-
mus, Megasthencs und Xenophon bezeugt werde. Abschliessend
beschreibt Piccolomini die Aufgabe der Herolde, und ihre
Geschichte bei den verschiedenen Weltvölkern: den Juden, den

Römern, bei Karl dem Grossen und bis zum Jahre 1451.
So erstaunlich dieser Brief auch erscheinen mag, stellt er doch

nichts anderes als das letzte Glied in einer langen Kette dar, die seit
Isidor von Sevilla bestimmte militärische Erscheinungen immer
wieder auf Dionysos/Bacchus/Liber Pater zurückgeführt hatte. Pic-
colominis Werk ist wichtig nicht nur, weil es eines der frühesten
Beispiele für die (historische) Erklärung der Heroldskunst darstellt,
sondern auch, weil es in bester mittelalterlicher Tradition eine
diesbezügliche veritable Translationstheorie über die verschiedenen
Weltreiche bis zum Jahr 1451 anbietet. Entscheidend und geradezu
ironisch muss jedoch auch hier erscheinen, dass der kaiserliche
Sekretär und Bischof von Siena dies durchaus unter dem Rückgriff
auf die antiken Quellen tat. Schon der erste Herausgeber Wolkan
erkannte, dass der Hinweis auf die lateinische Thukydidesübersetzung

eine bewusste Irreführung war, doch begab er sich mcht auf die
Suche nach der wirklichen Vorlage. Dabei war diese nicht so

schwierig ausfindig zu machen: Für die Indienzüge des Dionysos
und Alexanders des Grossen schrieb Piccolomini zum Teil
wortwörtlich die erste lateinische Übersetzung von Arrians Anabasis Alex-
andri «ab, die der Humanist Pier Paolo Vergerio um das Jahr 1433
Kaiser Sigismund gewidmet hatte72. Das Werk des griechischen
Staatsbeamten des zweiten Jahrhunderts mit seinem Anhang Indica

war eine Verherrlichung des Asienzuges Alexanders des Grossen,
und wie dieser bereits das Vorbild für die römischen Landnahmen im
Osten abgegeben hatte, so konnte er nun vielleicht den europäischen
Vcrteidigungswillen gegen die vordringenden Türken stärken.
Arrians griechisches Werk war erst 1421 m Westeuropa durch eine
Handschrift des Humanisten Giovanni Aunspa heimisch geworden.

'-'Vgl. dazu Böninger, Die Ritterwürde, a.a.O., S. 226f.



Dionysos in Indien und die Ritterwürde 31

Bei Aman hatte Piccolomini auch den Hinweis auf die antiken
Schriftsteller Didymos und Megasthenes gefunden, und Arrians
stilistische Vorbilder waren tatsächlich Thukydides, Herodot und
Xenophon. Bis heute ist nicht klar, in welcher österreichischen
Bibliothek Piccolomini das Dedikationsexemplar Vergerios an Kaiser

Sigismund gefunden hatte, das er schliesslich imjahre 1454 dem
König Alfonso nach Neapel schickte, wo sich die Handschrift jedoch
nicht erhalten hat.

Um zum Schluss zu kommen: Die von Dionysos-Bacchus ausgehende

Faszination wurde im Spätmittelalter wohl ebenso stark

wahrgenommen, wie sie auch heute noch wirkt. Der dionysische Mythos
verwies nicht nur auf einen «harmonischen» Urzustand, sondern war
gleichzeitig auch Verheissung, Utopie. Hatte jedoch in Italien schon
der gelehrte Humanismus des vierzehnten Jahrhunderts hinsichtlich
der dionysischen Heldentaten Zweifel angemeldet, so wurde der
Indientopos in der zweiten Hälfte des fünfzehnten Jahrhunderts
immer seltener gebraucht. Der philologische Humanismus liess dem
spielend die Welt besiegenden Gott keinen Raum mehr, und im
Zeitalter der Antikenrezeption wurden andere Mythen - aus
welchen Gründen auch immer —populärer. Die Sage vom kriegerischen
Dionysos war zwar noch präsent, wie sich z.B. bei François Rabelais

zeigte7', doch kann abschliessend der Aufstieg und Fall der
vorgestellten Ursprungstheorie zeitlich ziemlich genau auf das
vierzehnte und frühe fünfzehnte Jahrhundert eingeschränkt werden.
Doch wie ist diese Theorie abschliessend zu bewerten, sofern eine
solche Bewertung anhand der eher spärlichen Zeugnisse überhaupt
möglich ist? Sicherlich war Bacchus im italienischen Spätmittelalter
mehr als nur der «Gott des Beaujolais nouveau» oder ein «Dionysos
der Kneipen»"4. Von der Bacchusrezeption, wie sie sich bei Rabelais
oder auch Lorenzo de' Medici darstellt, direkt auf eine «volkstümliche»,

karnevalistische bacchische Tradition des Mittelalters im Sinne
Bachtins zu schliessen, ist sicher nicht die einzige Interpretationsmöglichkeit.

Nach mehr oder minder zugänglichen antiken literarischen

Texten und Quellen des Dionysoskultes in der Renaissancekultur

zu suchen ist eine andere Alternative, vor deren Fall in
gelehrte «Maximalannahmen» jedoch ebenso zu warnen ist. Ob z.B.

"Vgl. Frank-Rutger Hausmann: Rabelais' Gargantua et Pantagruel als Quelle
mittelalterlicher Fest- und Spieltradition, in: Detlef Altenburg, |örg Jamut, Hans-
Hugo Steinhoff (Hrsgg.): Feste und Feiern im Mittelalter. Paderborner Symposion
des Mediävistenverbandes, Sigmaringen 1991. S. 335-347, S. 343ff.

"Marcel Détienne: Dionysos. Göttliche Wildheit. Aus dem Französischen von
Gabriele und Walter Eder. Frankfurt, New York 1992 (franz. Orig. 1986), S. 63.



32 Lorenz Böninger

die aus dem fünften Jahrhundert stammenden «Dionysiaca» des

Nonnos von Panopolis tatsächlich einem weiteren Kreis von Humanisten

und Nichthumanisten bekannt war, ist noch lange nicht
eindeutig bewiesen. Verkürzende Vorstellungen eines vermeintlich
«allgemeinen Bildes» des Gottes Dionysos im Mittelalter oder in der
Renaissance gilt es zu korrigieren: zu jedem Zeitpunkt der
mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Geistesgeschichte waren
unterschiedlichen Autoren unterschiedliche und zum Teil widersprüchliche

antike Quellen bekannt. Ein einheitliches Bild der Antike oder
der antiken Mythologie existierte nie. So ergibt eine textorientierte
Rekonstruktion, mag sie auch «positivistisch» erscheinen, nur allzuoft

ein höchst widersprüchliches Bild: Der Fall des Militärgottes
Dionysos-Bacchus ist ein Vexierbild, das in verschiedenen Perspektiven

verschiedene Formen annehmen kann. Dies gesagt, ist jedoch
davon auszugehen, dass beim Entstehen der Theorie des Dionysos als

Patrons der Ritterschaft — wohl im frühen vierzehnten Jahrhundert
— dieser Lehre eine tatsächlich «identitätsstiftende» Funktion zukam.
Nicht nur die Tradition des spielenden Militärgottes, sondern auch
die des Patrons der freien Kommunen und ihrer libertas mag hierzu
entscheidende Anstösse gegeben haben. Erst später wurde das

Problem der Quellenrezeption und -kombination zu einem von den
Humanisten angesprochenen methodischen Problem. Doch durften
noch im frühen fünfzehnten Jahrhundert neu entdeckte antike
Texte, die die dionysische Ursprungstheorie der Ritterschaft stützen
konnten, eine gewisse Popularität beanspruchen.

Dr. Lorenz Böninger
c/o Villa 1 Tatti
26, Via di Vincigliata
1-50135 Firenze


	Dionysos in Indien und die Ritterwürde im italienischen Mittelalter : eine vergessene Ursprungstheorie

