
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 93 (1993)

Artikel: Zu den ältesten Toponymen im Herzen Europas im Umfeld der
autochthonen Religiosität der Vorzeit

Autor: Lehmann, Hans-Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu den ältesten Toponymen
im Herzen Europas im Umfeld der autochthonen

Religiosität der Vorzeit

von

Hans-Dieter Lehmann

Einleitung: Zwei Ortsbezeichnungen aus der frühen Eisenzeit

Die Überlieferung von Namen in schriftlicher Form beginnt für
Mitteleuropa mit einigen wenigen Angaben in Texten griechischer
Autoren. Sie sind sehr verstreut und unklar, konkrete Örtlichkeiten
lassen sich aus ihnen ohne weiteres nicht fassen. Pauli' charakterisiert
den Sachverhalt treffend: «Die Schriftquellen über Mitteleuropa
reichen nicht über etwa 500 v.Chr. zurück und bestehen auch dann
noch überwiegend aus beiläufigen Nebensätzen oder anekdotischen
Bemerkungen. Vor Caesar bilden die dadurch überlieferten Daten
nicht einmal einen Rahmen, sondern bestenfalls einige wackelige
Nägel, an die man selbstgebastelte Rahmen hängen kann.»

Im folgenden soll versucht werden, mit Hilfe von zwei aus grauer
Vorzeit überlieferten Namen einen solchen Rahmen zu basteln: zum
einen für ein Bild von der Art der Nachrichten, wie sie den Griechen

in der Frühzeit über Mitteleuropa zuflössen, und zum anderen
zu einer Vorstellung über die autochthonen religiösen Gepflogenheiten

dieses Raumes. Die Linien des letzteren Bildes werden
verdeutlicht durch Befunde aus späterer Zeit in der Schweiz und in den
angrenzenden Gebieten. Auch wenn sich daraus gewisse Anhaltspunkte

für Glaubensvorstellungen fassen lassen, die vermutlich sogar
bis in das Frühmittelalter wirksam waren, bleibt ihr Bild unscharf in
seinen Konturen — insbesondere im Raum rechts des Rheins.

Die für die Frühzeit zu diskutierenden Namen und Plätze sind
einmal die der «Stadt Pyrene», die Herodot am Ursprung der Donau
im Land der Kelten nennt, zum anderen die der «Sonnensäule» am
Beginn der Rhône in der Ora Maritima des Avienus. Im Gegensatz
zu «Pyrene» ist der Bergname nur in übersetzter Form überliefert, in
Latein und in Griechisch. Es wird unten gezeigt werden, dass der

' Pauli, Ludwig: Besprechung von «Die Kelten in Baden-Württemberg» (Kurt
Bittel, Wolfgang Kimmig, Siegwalt Schiek ed. Stuttgart 1981) in: Zeitschrift für
württembergische Landesgeschichte 42 (1983), S. 373.



80 Hans-Dieter Lehmann, Zu den ältesten Toponymen im Herzen

Sinngehalt der entsprechenden einheimischen Bezeichnung noch bis
in die Spätantike, d.h. in die Zeit Aviens, verständlich war. Die
Übersetzungen geben somit wohl einen einheimischen Namen korrekt

wieder. Berührt wird dabei ein seit langem diskutiertes Problem
der Namenforschung am Oberrhein: die Toponyme «Belchen» und
«Ballon».

Beide Ortsangaben in den frühen griechischen Quellen — Pyrene
und Solis Columna - sind selbstverständlich schon viel erörtert und
interpretiert worden. Jüngere Ergebnisse zu dem Belchen-Problem
haben einen Ansatz für eine neue Lokalisierung der «Solis Columna»
am Beginn des «Rhodanus» aufgezeigt. Anhand der Parallele, die
sich daraus zur Lage der Stadt Pyrene abzeichnet, soll verständlich
gemacht werden, warum gerade diese beiden Bezeichnungen für die
frühen griechischen Entdeckungsreisenden wichtig waren und
notiert wurden.

Seit Schulten2 wird die Lage der Solis Columna in den Zentralalpen

vermutet; ihre Erwähnung im Periplus Massiliensis bzw. der
Ora Maritima gilt als älteste schriftliche Nachricht über eine
Örtlichkeit auf schweizerischem Boden. Diese bislang allgemein akzeptierte

Lokalisierung der Solis Columna ist zu korrigieren. Zu den
Gegenargumenten, die gegen die von Schulten vorgenommene
Zuordnung sprechen, treten neue Befunde, die den Namen zu deuten
vermögen. Sie suchen die Erklärung in einer Institution, für die uns
die romanische wie die alamannische Bezeichnung des «Ballon» und
«Belchen» überkommen ist, deren Wurzeln aber tief in der
vorrömischen Vergangenheit zu suchen sind. Diese Institution hängt
mit einer Art Sonnenverehrung oder zumindest mit stark von
kalendarischen Bindungen geprägten religiösen Vorstellungen zusammen.
Spuren dieser vorrömischen kultischen Gepflogenheiten sind aus

Toponymen auf beiden Seiten des Ober- und Hochrheins sowie
beiderseits der deutsch-französischen Sprachgrenze in der Schweiz
und im Elsass erkennbar. Linksrheinisch lassen sie sich in mehreren
Fällen mit gallo-römischen Heiligtümern verbinden. In der
rechtsrheinischen Alamannia werden sie deutlich in Flurnamensgruppen,
den sogenannten «Kapf-Systemen»\ Hier ist der Leitname «Kapf»
mit theophoren Flurnamen vergesellschaftet. Reste von Wallanlagcn
zeugen an einigen dieser Plätze von einer einstigen Abgrenzung

'Schulten, Adolf: Avieni Ora Maritima. Periplus Massiliensis Saec.VI a.C, Fontes

Hispaniae Antiquae I, Barcelona/Berlin 1922. - Vgl. Stichtenoth, Dietrich:
Avienus, Rufus Festus. Darmstadt 1968.

'Lehmann, Hans-Dieter: Spurensuche in der Grossstadt: von Kapfen, Spielbergen

und Wirtenbergen. Beiträge zur Namensforschung 26 (1991), S. 186.



Europas im Umfeld der autochthonen Religiosität der Vorzeit 81

gegen die profane Umwelt; in mehreren Fällen ist sogar bis in die
christliche Zeit hinein eine Kulttradition gewahrt in Form alter
Kapellen oder Feldkirchen.

Zur Diskussion wird hier die Hypothese gestellt, dass beiderseits
des Rheines Vorstellungen tradiert worden sind, die mindestens bis
in die Zeit des Westhallstattkreises zurückreichen. In den Jahrhunderten

bis zur Einführung des Christentums im Frühmittelalter sind
gewisse Unterschiede entstanden, die aus Wanderbewegungen in das

linksrheinische Gebiet in vorrömischer Zeit und aus der langen
römischen Okkupation dieses Raumes resultieren.

Die Quellen und ihre bisherige Interpretation

1. Die Stadt Pyrene in Hcrodots Beschreibung des Nils

Die «Stadt Pyrene» an der Donau taucht im ganzen antiken
Schrifttum nur einmal auf: in einem Nebensatz bei Herodot (Hist. II
33,3) dort, wo dieser den Nil mit der Donau vergleicht. Er nennt sie

zusammen mit dem Ursprung des Flusses und den hier wohnenden
Kelten. Sie wird von vielen4 mit dem hallstattzeitlichen Herrensitz
identifiziert, der auf der Heuneburg an der oberen Donau ergraben
worden ist. Fischer5 hat diese Zuordnung in Frage gestellt: Herodot
habe keine Kenntnisse von der wahren Position der Stadt Pyrene
oder der Donauquelle besitzen können, denn von den Kelten kenne
er nur Keltiberer an den Küsten der iberischen Halbinsel. Aus einem
Periplus des O.Jahrhunderts, d.h. aus einer Küstenbeschreibung aus
der Zeit vor der Sperrung der Strasse von Gibraltar für die Griechen
durch Karthago, stamme die Nachricht von den Kelten als Nachbarn
der westlichen Stämme Europas. Dies sei aber schon zur Zeit Hero-
dots nicht mehr nachprüfbar gewesen. Wenige Generationen nach
Herodot dann habe Aristoteles bereits das Gebirge der «Pyrenäen»
gekannt''.

Beides zusammen rechtfertigt keinesfalls die Unterstellung, dass

hier von Herodot die Bezeichnung eines Gebirges mit der einer

'Bittel, Kurt, Rieth, Adolf: Die Heuneburg an der oberen Donau. 1951, S. 28.

- Milojcic, Vladimir: Grosser Historischer Weltatlas, 1953, S. 48 Karte 6a. - Mo-
reau, Jacques: Die Welt der Kelten. Stuttgart 1958, S. 28. - Hommel, Hildebrecht:
Das Doppelgesicht auf den Münzen von Istros, in: Beiträge zur Alten Geschichte
und deren Nachleben. Festschrift Franz Altheim I, 1969, S. 267.

'Fischer, Franz: Die Kelten bei Herodot. Madrider Mitteilungen 13 (1972),
S. 109.

'Fischer, Franz: Die Kelten und ihre Geschichte. In: Die Kelten in Baden-Württemberg

wie ', S. 45. - Vgl. derselbe: Die Ethnogenese der Kelten aus der Sicht der



82 Hans-Dieter Lehmann, Zu den ältesten Toponymen im Herzen

Stadt vermengt wurde. Gleich oder ähnlich lautende geographische
Namen, in Transkription aus einheimischen Bezeichnungen
übernommen, haben nicht selten Verwirrung gestiftet. Schon in der Ora
Maritima war die Bezeichnung für das Gebirge, für ein Vorgebirge
und für eine Stadt verwendet worden. Aristoteles ist als Gewährsmann

für den Westen nicht besser als Herodot. In der Meteorologica
(1.113) lässt er im Pyrene-Gebirge, das im Keltenland nach Westen
hin liegen soll, sowohl die Donau als auch den Guadalquivir
entspringen. Nach unserem heutigen Wissen treffen bei beiden Flüssen

nur seine Angaben über die Mündungen zu: einerseits «ins Schwarze
Meer» und andererseits «ausserhalb der Säulen des Herakles». Im
Anschluss an die Donau kommt er auf die Flüsse zu sprechen, die vom
Arkynischen (Hercynischen) Gebirge nach Norden fliessen.

An der Mittclmeerküste am Fuss der Pyrenäen verzeichnet eine
bei Kimmig7 wiedergegebene Karte die Stadt Pyrene - in einem
Gebiet allerdings, in welchem nach einer anderen Zusammenstellung

vorzugsweise iberische, nicht keltische Relikte festzustellen
sind. Das von Schulten bei der Kartierung der Örtlichkeit beigefügte
Fragezeichen ist hier entfallen. Hier — an der nördlichen spanischen
Mittelmeerküstc - war die Stadt Pyrene den Griechen zur Zeit
Herodots zugänglich und bekannt. Sie kann somit mit derjenigen an
der Donauquelle nicht identisch sein.

Zeitgenössische Augenzeugen fehlten Herodot (Hist. Ill 115 und
IV 45) nach eigener Aussage für die westlichen Küsten Europas und
dafür, ob der Kontinent im Norden und Osten von Meer begrenzt
sei. Aus dieser mangelnden Kenntnis der Ursprungsländer von Zinn
und Bernstein schloss Fischer, dass auch Mitteleuropa ausserhalb des

Blickfeldes des Vaters der Geschichtsschreibung gelegen habe —

entgegen dessen eigener Angabe (Hist. Ill 34), dass die Donau vielen
bekannt sei, weil sie durch bekannte Gegenden fliesse.

Die Ereignisse im westlichen Mittelmeer nach der Schlacht bei
Alalia und der Sperrung der Strasse von Gibraltar durch die
siegreichen Karthager hatten die Griechen zur Erkundung der Handels-

wege durch Mitteleuropa gezwungen. Diese liefen den grossen Flüs-

Vcr- und Frühgeschichte, in: Ethnogenese europäischer Völker. Stutigart/New
York 1986, S. 211 mit Anm. 5, sowie derselbe: Thrakien als Vermittler iranischer
Metallkunst an die frühen Kelten, in: Beiträge zur Altertumskunde Kleinasiens.
Festschrift Kurt Bittel, Mainz 1983, S. 200 f. mit Anm. 79.

7 Kimmig, Wolfgang: Die griechische Kolonisation im westlichen Mittelmeerge-
biet und ihre Wirkung auf die Landschaften des westlichen Mitteleuropa. 1. Theo-
dor-Mommsen-Vorlesung 1982, Jahrbuch des Römisch-Germanischen
Zentralmuseums Mainz, 30 (1983), S. 3-78, bes. Karten Abb. 1 und 9.



Europas im Umfeld der autochthonen Religiosität der Vorzeit 83

sen entlang, deren Systeme sich aufdem Dach Europas nordwestlich
der Alpen eng berühren und hier durch nur kurze Wege über Land
untereinander verbunden sind. Ergebnisse dieser Erkundung
Mitteleuropas sind Herodot mit grosser Wahrscheinlichkeit bekannt gewesen.

Die Unterstellung, Herodots «Stadt Pyrene» sei eine Örtlichkeit
im Bereich der Küste im Westen, verstösst gegen die von Fischer
zitierte Forderung Niebuhrs, mit den Augen des griechischen Autors
zu sehen. Zu dessen Zeit war im Westen Europas die Flussschiffahrt
neben die Küstenschiffahrt im Mittelmeer getreten und hatte ihren
literarischen Niederschlag gefunden. Der unten zu diskutierende
Anhang des Periplus Massiliensis mit der Beschreibung des Rhone-
laufs legt hierfür Zeugnis ab.

Seinen später revidierten Schluss, dass der Oberlauf der Donau für
Herodot unbekannt gewesen sei, hatte Fischer aus dessen ausschliesslicher

Verwendung der Bezeichnung «Istros» zu ziehen versucht. Er
verwies darauf, dass damals der alt-europäische Flussname «Donau»
bereits existiert haben muss. Aber warum hätte in Herodots
Beschreibung des persischen Feldzuges gegen die Skythen ein anderer

Name verwendet werden sollen als der im Schwarzmeergebiet
geläufige? Warum hätte Herodot in eine Diskussion, deren Thema
der Nil war und wo der Istros nur als Vergleich diente, den seinen
Landsleuten weniger vertrauten Flussnamen «Donau» einführen
sollen? Später noch waren unterschiedliche Bezeichnungen für
Ober- und Unterlauf des Stromes selbstverständlich (vgl. Sallust:
Historiae 3, 80.79 und Strabon 7,3.13)

Griechische Händler hatten vom Rhonetal aus die oberste Donau
und deren Mittellauf vom Caput Adriae her erkundet. Da
stromabwärts eine solche Erkundung am einfachsten erfolgt und die der
Donau am Schwarzen Meer in bekannter Gegend endete, dürfte den
Griechen die Zusammengehörigkeit von Ober-, Mittel- und Unterlauf

des Stromes geläufig gewesen sein. Die Einzelheiten allerdings
dürften von den beteiligten Kaufleuten als Geschäftsgeheimnis
gewahrt worden sein. Spätere Verwirrungen - etwa die Annahme von
Nebenmündungen der Donau ins tyrrhenische oder ins adriatische
Meer" oder die Spekulationen über den sagenhaften Fluss Eridanos
im Norden — beruhten auf der Verwechslung von Flussläufen mit
den diesen folgenden Handelsrouten. Letztere konnten über Land in
andere Flusssysteme wechseln. Unter diesen Gesichtspunkten werden

sogar scheinbar so wirre Nachrichten, wie sie von Apollonios

'Hommcl, Hildebrecht: wie 4, S. 268 f. mit Anm. 32 und 34.



84 Hans-Dieter Lehmann, Zu den ältesten Toponymen im Herzen

von Rhodos in seiner Argonautika verwertet wurden, von der
Geographie her verständlich. Dort wird berichtet, der Rhodanos fliesse
nach drei Richtungen, in drei verschiedene Meere (IV 627ff). An
anderer Stelle wird dort behauptet, er sei ein Arm der Donau (Schoben

zu IV 257 nach Timagenes)''. Wenn zudem davon gesprochen
wird, dass man den Rhodanos aufwärts fahrend nach der Überquerung

stürmischer Seen zu den Kelten gelange, dann können mit
letzteren nur der Genfer See und die Seen des Schweizer Mittellandes
gemeint sein'". Als vom Rhodanos aus erreichbare Flüsse sind die
Seine, der Rhein und die Donau aus diesen Angaben erkennbar —

Flüsse, die tatsächlich in verschiedene Meere münden. Da eigene
Namen für sie nicht genannt werden, wurde der Anschein erweckt,
sie seien Teile des «Rhodanos».

Angesichts der folgenschweren Umwälzungen im Inneren Europas

in Folge der keltischen Wanderungen ist es nicht verwunderlich,
dass die Kenntnisse der frühen Griechen in späterer Zeit wieder
verloren gingen. Der Direktkontakt zwischen der Mittelmeerwelt
und Mitteleuropa, der in Importwaren und auch in der berühmten
Lehmziegelmauer der Heuneburg offenbar wird, war nur eine kurze
Episode. Die Siedlung an der oberen Donau war aber kein
unbedeutendes Dorf; die dortigen Ausgrabungen rechtfertigen die
Bezeichnung «Stadt» bei Herodot. Die Stadt Pyrene lag am Beginn —

oder Ende - des Wasserweges, dort, wo der in der Donauversicke-

'Der Kleine Pauly. Lexikon der Antike, Bd. 4, München 1972, Sp. 1419 «Rho-
danus». - Vgl. Schmitt, W.O.: Apollomos von Rhodos. Griechische und lateinische
Quellen zur Frühgeschichte Mitteleuropas Bd. I (Herrmann, J. ed.) Berlin 1988,
S. 437.

'

'Spindler, Konrad: Die frühen Kelten. Stuttgart 1983, S. 16. Die merkwürdigen
geographischen Vorstellungen in der Argonautika des Apollonios lassen sich aus der
Tatsache erklären, dass die frühen Handelswege die Flussverbindungen möglichst in
Stromnchtung nutzten. Dem geographisch hoch interessierten Verfasser der
Argonautika war als dem Vorsteher der Bibliothek von Alexandria das geographische
Wissen seiner Zeit zugänglich. Entgangen ist ihm aber, dass aus rein praktischen
Gründen unterschiedliche Wege zwischen Rhone und Donau benutzt wurden -
je nach der einzuschlagenden Richtung. Nach Norden fuhren die Händler in das

Keltenland bis zum Genfer See, querten über Land zu den Seen des Schweizer
Mittellandes und fuhren die Aare hinab bis zu ihrer Mündung. Über Land erreichte
man vom Hochrhein aus die obere Donau bei der Heuneburg. In der
Gegenrichtung nutzte man den Hochrhein, um durch die Burgundische Pforte das

Flusssystem von Doubs und Saône zu erreichen. Zwischen dem heutigen Zurzach und
Lyon nutzten die Helden der Argonautika diesen Weg. Die Beschreibung würzt
Apollonios mit Mythologie, wenn er Hera warnend vom Hercynischen Felsen
herabstürzen lässt: Jason und seine Begleiter hatten die Lände im Raum Basel-
Kembs verfehlt und wurden bei der Hallstattsiedlung aufdem Felsen von Breisach
auf ihren Irrtum aufmerksam gemacht.



Europas im Umfeld der autochthonen Religiosität der Vorzeit 85

rung abgemagerte Fluss durch die Ablach wieder ausreichend an
Substanz gewonnen hat.

Die Graphitton-Keramik der Heuneburg belegt, dass schon die
Einheimischen einen der Donau folgenden Fernhandel betneben.
Graphit-verzierte Tonwaren sind auch im Schweizer Mittelland
gefunden worden. Der Rohstoff kommt aus dem Raum Passau.

Kimmig" hat die weitreichenden Handelsverbindungen der Heu-
neburg-Bewohner an Hand zahlreicher fremdartiger Funde und
Materialien diskutiert. Bernstein von der Ostsee, Gold aus Böhmen
und Salz von Hallstatt oder Hallein können als Handelsgüter die
Donau heraufgekommen sein.

Herodot hat uns den Namen der Siedlung am Ende des

Donauwasserweges überliefert. Selbst wenn der Strom nicht auf seiner ganzen

Länge als Handelsweg bis zum Schwarzen Meer benutzt worden
sein mag, zeigt diese Nachricht zumindestens die Bedeutung der
oberen Donau als die einer Spange, welche die grossen Handelsrouten

durch Mitteleuropa miteinander verband — die westliche vom
Rhonetal her zur Seine und zum Rhein mit dem östlichen, der vom
Caput Adriae über Böhmen zur Ostsee lief.

2. Die Beschreibung des Rhonelaufs in der Ora Maritima des Avienus

Die Nachricht von der «Solis Columna» ist enthalten im Anhang
eines Periplus, einer Küstenbeschreibung des 6. Jahrhunderts. Der
Verfasser war sichtlich in Massilia, dem heutigen Marseille, beheimatet.

Dieses Werk war später in Verse gegossen und im 4. Jahrhundert

nach Christus, d.h. fast ein Jahrtausend nach der Entstehung, in
ein nachklassisches Latein übertragen worden. Die Bezeichnung
«Sonnensäule» findet sich ausserdem noch in einer Weltbeschreibung
des Dionysios Periegetes im 2. Jahrhundert n.Chr., könnte hier aber
auf die gleiche Quelle wie bei Avien zurückgehen.

Schulten hat die Ora Maritima ediert und kommentiert. Er datiert
die Entstehung des Periplus Massiliensis in die Zeit vor 534 v.Chr.,
weil darin die Küsten jenseits der Säulen des Herakles beschrieben
sind. Der Verfasser lässt sein Werk mit der Beschreibung des Flusses

enden, welcher für seine Heimatstadt nach der Sperrung der Strasse

von Gibraltar durch die Karthager als Handelsweg lebenswichtig
wurde. Über die Rhone lief der griechische Zinn-Import aus

Westeuropa nach der Sperrung des Seeweges. Noch lange nach Auf-

" Kimmig, Wolfgang: Die Heuneburg an der oberen Donau. 2. Auflage, Stuttgart

1983. - Vgl. Spindler, Konrad wie "', S. 315 ff, bes. S. 324, vgl. Anm. 7.



86 Hans-Dieter Lehmann, Zu den ältesten Toponymen im Herzen

hebung der karthagischen Sperre hatten die Transportwege durch
Gallien grosse Bedeutung, der Wasserweg des Rhodanus noch in
römischer Zeit. Jahrhunderte nach dem Verfasser des Periplus
Massiliensis beschreibt Poseidonios die Rhone und den Warentransit
durch Gallien.

Ninck übersetzt beide antiken Texte wie folgt (aus der Ora Maritima

ab Vers 637):

«...Im Osten heben die Alpen ihre schneebedeckten, sturmumwehten
Fclszacken hinauf zum Äther. Sonnensäule heisst bei den Einwohnern eine
der steilen Wände. Dort bricht aus gähnender Höhle der Rhone Quell mit
wilder Macht hervor und furcht mit solchem Wasserschwall den Boden,
dass alsbald der Bach schon schiffbar wird. Er fliesst vom Ursprungsort her
durch das Gebiet der Tylangier, der Dalitemer, der Klahilker und das

lemenische Gebiet, zieht dann «auf seinem zehnmal umgebogenen Weiterweg

am Wall der waldigen Kimemke vorbei, tritt in den Sumpf Akkion ein,
an dem Theline liegt und mündet abendwärts gerichtet in fünf Armen ins
Meer»12.

Das Werk endet mit der Erwähnung von Massaha.
Es fällt auf, dass am Ober- oder Mittellauf des Flusses zwar das

«lemenische Gebiet», in der Edition von Stichtenoth «temenisches
Gebiet»'2', aber kein See genannt wird, der sich mit dem Lac Léman,
dem Genfer See, identifizieren liesse.

Die Flüsse Galliens hat zu Beginn des 1. Jahrhunderts vor Christus
auch der Grieche Poseidonios beschrieben:

«Zahlreiche grosse Flüsse durchströmen das Land, die aus Seen kommen
oder in den Gebirgen entspringen und sich teils in den Ozean, zum andern
Teil in unser Meer ergiesscn. Die Landschaft dazwischen ist zumeist eben
oder sanft gewellt und von schiffbaren Wasserwegen durchschnitten. Auch
liegen die Flussbetten so bequem zueinander, dass der Verkehr von Meer
zu Meer leicht hin und her geht und die Waren nur auf kleine Strecken
und durch Ebenen mühelos über Land geschafft, grösstenteils aber auf den
Flüssen hinauf- und hinabgeschifft werden. Der grösste Fluss und am
weitesten hinauf befahrbar ist die Rhone. Stark und reissend stürzt sie von den
Alpen herab, durchströmt den lemenischen See, fliesst durch das Gebiet der
Allobrogen und Segusianer, nimmt die Saône und weiterhin die Isère und
die Durance auf und ergiesst sich in mehreren Mündungen ins Meer.
Schiffbar sind auch ihre Nebenflüsse, und sie tragen die schwersten Lasten.
Die Saône nimmt von ihr die Waren auf; dann gehen sie zu Land bis zur
Seine und fahren von da zum Ozean hinab. Immerhin bleibt die Hinauf-

12Ninck, Martin: Die Entdeckung von Europa durch die Griechen. Basel 1945.
S. 187.

l2'Wie Anm. 2, S. 49.



Europas im Umfeld der autochthonen Religiosität der Vorzeit 87

fahrt auf der wilden Rhone mühsam, und manche ziehen es darum vor, die
Waren über Land auf Wagen zu den Avernern und von da an die Loire zu
schaffen, wo sie wieder auf Schiffe verladen werden»'21'.

Die Solis Columna - in den Südvogesen?

Poseidonios erwähnt den Genfer See und die Alpenrhone, d.h. er
kennt schon deren Quelle in den Zentralalpen. Zu seiner Zeit war
die Provincia Narbonnensis bereits von Rom in Besitz genommen
und ihre Nachbarschaft erkundet. Für uns ist heute natürlich der
Ursprung der Rhone in der Zentralschweiz eine Selbstverständlichkeit.

Wir wissen sogar, dass in frühen geologischen Zeiten die Quelle
einer Ur-Rhone am Schwarzwald entsprang. Durch die Burgundische

Pforte floss sie im Bett von Doubs und Saône einst bis zur
Vereinigung mit der Alpen-Rhone bei Lyon. Dies alles konnte der
Verfasser des Periplus Massiliensis nicht ahnen. Für ihn floss der
«Rhodanos» im Tal der Ur-Rhone, d.h. unter Beibehalt seiner
Richtung beim heutigen Lyon. Die Informationen der Frühzeit
stammten von wagenden Kaufleuten, die vom Mittelmeer aus auf
dem Fluss immer weiter nach Norden vorgestossen waren und mit
den frühen Kelten des Westhallstattkreises Handel trieben". Sie
interessierte nur, was noch Poseidonios für die Flüsse Galliens herausstellte:

ihre Schiffbarkeit sowie das Absatzgebiet, welches über sie

erreichbar wurde. Die Vorstösse der massiliotischen Griechen in das

Neuland Mitteleuropa mit seinen keltischen Stämmen sind
vergleichbar der Entdeckung Kanadas in der Neuzeit durch
französischsprachige Waldläufer und Händler. Sogar das Handelsgut zeigt
Parallelen: dort das Feuerwasser für die Indianer, hier der Wein,
mit welchem die Boote der Griechen beladen waren (vgl. die
Beschreibung der Rhone und des Weinhandels bei Diodor 5.25,4
und 5.26,3). Ein reissender Alpenfluss, der aus einem Gletschertor
gekommen wäre, war für diese Bootsführer völlig uninteressant und
fernab von ihren Routen. Ihre über den Rhodanos erreichbaren
Ziele lagen an der Seine und am Oberrhein sowie an der oberen
Donau und im Neckarland. Dies bezeugen die in diesen Räumen
ans Tageslicht gekommenen Funde der Archäologen.

''"Wie Anm. 12, S. 233.
'Selbstverständlich befuhren die griechischen Händler auch den zum Genfer

See führenden Teil der Rhone. Ein literarischer Hinweis darauf ist den Angaben
nach '" zu entnehmen. Viel deutlicher sprechen aber die Südimporte im Schweizer
Mittelland, an der oberen Donau und im Neckarland.



88 Hans-Dieter Lehmann, Zu den ältesten Toponymen im Herzen

Bei der Lokalisierung der «Solis Columna» war Schulten vom
geographischen Wissen späterer Zeiten ausgegangen. Er sah die
Rhone aus dem Tor des Rhonegletschers kommen und suchte
deshalb ihren Ursprung am Dammastock in den Zentralalpen. Andere
wie z.B. Ninck oder Zwicker'4 übernahmen diese Zuordnung für
die «Solis Columna». In heutigen Bergnamen wie «Sonnenhorn»
oder «Sonnighorn» hatte Schulten eine Parallele und eine plausible
Erklärung für den Bergnamen gesehen.

Die Aussage der Ora Maritima, dass der Fluss schon nahe bei
seinem Ursprung schiffbar wird, gilt nicht für die Alpenrhone. Neben
der Abseitslage der tatsächlichen Rhonequelle in den Zentralalpen,
weit entfernt von allen frühen Handelswegen, spricht ein Argument
der Gletscherforschung gegen die von Schulten angegebene
Lokalisierung. Die Untersuchung der Entwicklung der zentralalpinen
Gletscher in den letzten 2500 Jahren am Beispiel des Grossen
Aletschgletschers hat gezeigt, dass die Vereisung in der Hallstatt-Zeit
geringer war als heute'3. Das Gletschertor bei Gletsch, welches
Schulten in Vers 641 der Ora Maritima wiederzuerkennen glaubte,
hat zur damaligen Zeit überhaupt nicht existiert. Wir müssen die
«Solis Columna» anderswo suchen.

Die Angabe, dass der Fluss unmittelbar nach seinem Austritt «aus

gähnender Kluft» schiffbar werde, verlegt den Ort der Bergwand an
die Burgundische Pforte. Der Warentransport in späterer Zeit lief
hierher zum Oppidum bei Mandeure und von hier aus weiter zum
Rheinknie bei Basel. Die Quelle des Doubs liegt versteckt im Jura;
sein Oberlauf durchbricht die Bergketten in enger Schlucht. Dort,
wo er sich in der Ebene beruhigt und befahrbar wird, ragt gegenüber
in den Südvogesen der Elsässer Belchen auf.

Er ist die Landmarke, welcher der Bootsverkehr aufdem «Rhodanos»

von Süden her zustrebte. Von Süden her bietet der Berg
einen beherrschenden Anblick über der Burgundischen Pforte, wie
er auch in der Bezeichnung von 1591 als «Beffortisch Belchen»,
d.h. zu Beifort gehörig, zum Ausdruck kommt. Er ist die «Solis
Columna», die Sonnensäule, oder war zumindestens Standort einer
der «Sonnensäulen».

Zu Füssen des Elsässer Belchen endete der Wasserweg des Rhodanos

in der Abfolge schiffbarer Gewässer im Tal der LJr-Rhone,
d.h. von Saône und Doubs, der längste mit Booten befahrbare

"Zwicker, Johannes: Fontes Historiae Religionis Celticae. Berlin 1934.
15 Gletscherkommission der Schweiz in Zusammenarbeit mit der Versuchsanstalt

für Wasserbau, Hydrologie und Glaziologie der ETH Zürich, Schautafeln der
Ausstellung Heureka, Zürich 1991.



Europas im Umfeld der autochthonen Religiosität der Vorzeit 89

Wasserweg. Wo heute der Rhein-Rhone-Kanal läuft, gelangte man
damals bequem über die Talwasserscheide hinüber in das Flussgebiet
des Rheins. Für die Burgundische Pforte, die in der Hallstattzeit
vom Britzgyberg bei Illfurth"' aus beherrscht wurde, spielte der
Elsässer Belchen die gleiche Rolle wie der Schwarzwald-Belchen für
den Breisgau. Dort lag der zentrale Fürstensitz, das Ziel der griechischen

Händler, aufdem Breisacher Münsterhügel.

Warum die Bezeichnungen «Solis Columna» und «Pyrene»
überliefert sind

Was ist den beiden Ortsangaben aus der Frühzeit gemeinsam - der
Solis Columna und der «Stadt Pyrene»? Was machte sie für die Griechen

erwähnenswert? Sie sind uns nur deshalb überliefert, weil sie in
beiden Fällen das Ende des Wasserweges kennzeichneten - für den
Rhodanos wie für den Istros. Dass uns in der Burgundischen Pforte
der Name der Hallstatt-Siedlung auf dem Britzgyberg verloren ist,
liegt daran, dass sie jenseits des Landweges vom Doubs zur 111 lag.

Die Bedeutung des Bergnamens «Solis Columna»

Schulten hatte mit «Sonnenhorn» oder «Sonnighorn» eine
anscheinend plausible Erklärung vorgeschlagen: Der Gipfel des Dam-
mastockes werde von Morgen- wie Abendsonne beleuchtet. Wäre
diese für Berge sehr allgemeine Deutung nicht auch gültig für den
Elsässer Belchen?

Aus Befunden aus späterer Zeit lässt sich hier eine etwas andere,
weniger allgemeine Erklärung ableiten. Ohne eine nähere Erläuterung

hatte Zwicker die Nachricht von der Solis Columna zu den
antiken Belegen für die Religion der Kelten gestellt. Mit sicherem
Gespür hat er hier etwas erfasst, was erst für eine viel spätere Zeit, in
der Spätantike, besser greifbar wird. Wir wissen fast nichts über die

Verehrung der Sonne bei den Kelten. Die wenigen diesbezüglichen
Angaben stammen aus späten römischen Quellen, aus einer Zeit,
in welcher ältere einheimische religiöse Vorstellungen'" wieder
erwachten. Schriftzeugnisse für den keltischen Sonnengott Belenus

"Wie Anm. ' ". S. 62 f.
" Hatt, Jean-Jacques: Kelten und Gallo-Romanen. Archaeologia Mundi 1979,

S. 185. - Vgl. Fellmann, Rudolf: Spätantike, in: Die Römer in der Schweiz, Stuttgart

1988, S. 307.



90 Hans-Dieter Lehmann, Zu den ältesten Toponymen im Herzen

datieren erst in diese Spätzeit. Ausonius belegt ihn für das 4.
Jahrhundert für seine Heimatstadt Bordeaux; vor allem wurde er in den
Ostalpen verehrt als die Schutzgottheit von Noricum'". Inschriftlich
wurde Belenus mit Apollon identifiziert ".

Eine Rolle der Sonne im keltischen Kult wird bereits früher
vielleicht deutlich aus der Beschreibung des Zentralheiligtums der
gallischen Stämme in Lyon, in welchem römische und einheimische
Vorstellungen amalgamiert worden waren. Hier versammelten sich
in römischer Zeit die Vertreter aller Stämme am 1. August, vierzig
Tage nach der Sommersonnenwende. Zum Höhepunkt dieser Concilia

Galliarum erschien in der Mitte des Altars zwischen zwei Säulen

die Sonne2".
In der römischen Religion spielte ein Sonnengott ursprünglich

keine besondere Rolle. Caesar hatte seinen aufdem Sonnenjahr
basierenden Kalender aus Quellen im Osten, vor allem Ägypten,
übernommen. Erst seit Augustus setzte sich der Julianische Kalender im
Römischen Reich allmählich durch2'. Die für die Feierlichkeiten im
gallischen Lugdunum beschriebene Rolle der Sonne wurzelt in
einheimischen Anschauungen.

Als Reichsgottheit und Schutzgott des Herrschers gewann der
Sonnengott Bedeutung erst in der Spätzeit. Als Sol Invictus wurde
er zum letzten heidnischen Konkurrenten für die neue christliche
Religion. Bislang wurden für seine Herkunft nur die gut
nachgewiesenen Einflüsse aus dem Osten diskutiert — aus Syrien und aus
dem Balkanraum22. Könnten hier nicht vielleicht auch ältere
Vorstellungen aus anderer Quelle eingeflossen sein?

Als im Raum nördlich der Alpen in der Spätzeit wieder alte,
vorrömische Anschauungen der einheimischen Bevölkerung die Götter
Roms in den Hintergrund treten lassen, kurz vor dem Sieg des

Christentums, finden wir hier antike Darstellungen von «Sonnensäulen».
Als Abzeichen von Truppenteilen im römischen Westheer, in der
Gallienarmee Konstantins sind sie uns in der Notitia Dignitatum2'
überliefert: Sonnengesichter stehen über einem Baumstamm, der in

"Der Kleine Pauly: Lexikon der Antike, Bd. 1, Stuttgart 1964, Sp. 852 «Belenus».
"Aebischer, Paul: Témoignages du Culte de l'Apollon Gaulois dans l'Helvétie

Romaine. Revue Celtique 51 (1934), S. 34.
2"Wie ", S. 264.
2lNilsson, Martin P.: Sonnenkalender und Sonnenreligion. Archiv für

Religionswissenschaft, (Leipzig) 30 (1933), S. 141-173.
"Altheim, Franz: Die Krise der Alten Welt im 3. Jahrh. n. Zw. und ihre Ursachen.

Bd. 3: Götter und Kaiser, Berlin-Dahlem 1943, S. 167 ff.
21Seeck, Otto ed.: Notitia Dignitatum. Latercula Provinciarum. 1876, Nachdruck

Frankfurt 1962.



Europas im Umfeld der autochthonen Religiosität der Vorzeit 91

einigen Fällen noch mit einem aufgehängten Ring geschmückt ist.

In einem Fall erscheint die Sonne sogar direkt über einem Berggipfel
(Abb. 1). Diese Zeichen gehören vermutlich zu Truppen aus heid-

24—27

28 — 31

32 — 35

36—39

40-43

4L

I
24 Cornuti.

28 Tubantes.

32 Felkes iuni-
• ores.
36 Iouii.
40 Ampsiuarii.

25 Sagittarii
Nerui.

29 Salii.

33 Gratianenses
seniores.

37 Uictores.
41 Gratianenses

iuniores.

26 Leones seniores.

30 Grati.

34 Inuicti.

38 Bataui.
42 Ualentinia-

nenses.

27 Leones iunio¬
res.

31 Felices senio¬

res.
35 Augustei.

39 Bructeri.
43 Reti.

Abb. 1: Schildzeichen der Einheiten 32, 33, 34, 37, 41, 42, 43 sowie 27 und

28 der Notitia Dignitatum (Seeck, wie Anm. 23, S. 117) mit Sonticnsäulen.

Nur für die Reti (Nr. 43) ist aus dem Namen die Herkunft ableitbar. Nr. 33, 41

und 42 sind nach den Kaisern benannt, die als letzte über den Hochrhein hinweg
nach Alamaiitiicii hinein vorgestossen sind.



92 Hans-Dieter Lehmann, Zu den ältesten Toponymen im Herzen

"27
«26

32.
O*

BADENBADEN

25
,*

STRAS
BOURfi *34

<3Lu»*' \/28*00 29 5C~3UJ KlNZI^
CVCO sv»O 20 "WAR -f?1

/18

^^ x^iJsemN^i?> OFREI-x22 BURC
i, <ü*24 16c^

X »^
«SCHAFF-

+ 23 "7BEIPORT «x8
%A%

EL
£&?* *. ö 43 -f^t

URÌCH
DOUBS

kh ¦a
V

0A> 35LOTHURN

BIEL
W/ÄZ-fO

BERN

/Ifefc. 2: Die Belchen-Systeme am südlichen Oberrhein und in der Nordwest-
Schweiz



Europas im Umfeld der autochthonen Religiosität der Vorzeit 93

Legenden zu Abbildung 2

1 Ballon d'Alsace
2 Belchen mit Heidstein
3 Bölchenflue
4 Beleben, Beichenholz

(St. Apollinaire)
5 gallo-römische Heiligtümer

bei Äugst:
Schauenburgerflue + Flueweg-
halde

6 Kapfrain bei Kirchen,
Flurnamen «am Bellweg»

7 Behlen bei Kandem
8 Bellen bei Schopfheim
9 Bcllach bei Solothurn

10 Bellmund bei Biel/Petinesca
11 Uetliberg bei Zürich
12 Küssaburg und Berchenwald
13 Belchen bei Tcgerfelden
14 Belchen bei Rümikon
15 Berchen über dem Rheinfall
16 Berchenwald bei Hüfingen
17 Belchcnwald am Rohrhardsberg

18 St. Severin aufdem Mauracher
Bergle

19 Totenkopf im Kaiserstuhl
20 Belfirst/Balveurche
21 Grosser Belchen/Grand Ballon
22 Kleiner Belchen über Bocn-

lesgrab
23 Notre-Dame-du-Haut

de Ronchamp
24 gallo-römischer Tempel aufdem

Donon
25 Bchlenheim
26 Belcnberg über dem Modertal
27 Wüstung Belcheym bei Hohcn-

wettersbach
28 Ottilienberg/Heidenmauer
29 Bellcnwald über Zunsweier
30 Heidenkirche über dem

Renchtal
31 Sohlberg über Heidenbach
32 Merkur bei Baden-Baden
33 Berchenreute bei Nendingcn
34 Petersinsel im Bieler See
35 Ufenau im Zürichsee

nischen Kultverbänden des Raumes am südlichen Oberrhein, aus
der Nordschweiz und aus dem von Rom unabhängig gewordenen
südlichen Südwestdeutschland jenseits des Hochrheins bis hin zur
Schwäbischen Alb.

Diese Behauptung lässt sich erhärten durch die Untersuchung von
für diese Räume typischen Flurnamen und Flurnamensgruppen. An
Ober- und Hochrhein sind dies Namen, die alamannisch als
«Belchen» und französisch als «Ballon» auftreten. Die zugehörigen
Örtlichkeiten stehen zueinander in einer systematischen Beziehung
(Abb. 2). Beide Ausdrücke sind abgeleitet vom Namen des
keltischen Sonnengottes Belenus, einer späten, wohl erst römerzeitlichen
Personifizierung24 einer alten einheimischen Sonnenverehrung. Bei
dem Namen «Belenus» im Zusammenhang mit einer hölzernen
Säule, einem Baumstamm, stellt sich in der Schweiz sofort die Asso-

24Zur Personifizierung vgl. die Warnung von Ludwig Pauli in: Heilige Plätze
und Opferbräuche bei den Helvetiern und ihren Nachbarn. Archäologie der
Schweiz 14 (1991), S. 124-135, bes. S. 126.



94 Hans-Dieter Lehmann, Zu den ältesten Toponymen im Herzen

ziation zu «Tronche Bélon» ein - zum Fundort des gallo-römischen
Heiligtums des Mars Caturix bei Riaz (FR)2\ Auch in der romanischen

Schweiz wird wie in den deutschen Namen das hohe Alter
dadurch sichtbar, dass sich aus gleicher Wurzel unterschiedliche
Formen entwickelt haben: Bélon/Ballon bzw. Belchen/Berchen/Beh-
len. Auf rechtsrheinischem Gebiet entsprechen dem Beichensystem
die alamannischen «Kapf-Systeme», die vermutlich in den gleichen
vorrömischen Anschauungen wurzeln. Flurnamen wie «Säulenkapf»
und «Heidenkapf» an der oberen Donau oder der viel diskutierte
Fund des Silberringes von Trichtingen26 — gefunden im Mittelpunkt
eines Kapf-Systems am oberen Neckar — sind vereinzelte Mosaik-
steinchen in diesem Bild.

Das Belchen-System um das Basler Dreiländereck

Für die Belchen-Berge in den Gebirgen um das Rheinknie bei
Basel (Abb. 2) hat eine sinnvolle Lagebeziehung zueinander dann
bestanden, dass mit ihrer Hilfe durch die Beobachtung des Sonnenlaufes

ein Weg gefunden worden war, den Mondkalender mit einem
auf das Sonnenjahr abgestellten keltischen Festkalender in Korrelation

zu bringen.
Hierfür waren in den benachbarten Gebirgen geeignete Berge

sowie in der Niederung Beobachtungspunkte ausgewählt worden.
Von diesen Plätzen aus konnten durch die Beobachtung der Son-

'Vauthey, Pierre-Alain: Riaz/Tronche-Bélon. Le Sanctuaire GaUo-Romain.
Freiburger Archäologie Nr. 2, Fribourg 1985, besonders S. 67 ff. Die auf Jaccard
zurückgehende Namendeutung wurde von Aebischer abgelehnt (Jaccard, H.: Essai

de toponymie. Origine des noms de lieux habités et de lieux-dits de la Suisse

Romande. Mémoires et documents de la société d'histoire de la Suisse Romande 7

[1906], S. 478. — Aebischer, Paul: Les noms de lieux-dits du canton de Fribourg.
Archives de la société d'histoire du canton de Fribourg 22 [1976]).

2"Goessler, Peter: Der Silberring von Trichtingen. Festschrift der Archäologischen

Gesellschaft zu Berlin zur Feier des 100jährigen Bestehens des Archäologischen

Instituts des Deutschen Reiches (1929). - Vgl. Der Tnchtmger Ring und
seine Probleme. Kolloquium anlässlich des 70. Geb. Prof. K. Bittel am 9.7.1977,
Heidenheim 1978 sowie die Nachträge in: Fundberichte aus Baden-Württemberg
12 (1987). - Der Trichtmger Ring ist mit dem Ringschmuck der hölzernen
Sonnensäulen auf den Schildemblemen der Spätantike zu verbinden. Das kostbare Altgut

östlichen Ursprungs kann sehr spät noch in den Boden Alamanmens gekommen
sein. Die Datierung dieses Vorganges ist kaum möglich. Denkbar wäre, dass das
Altstück von einem in römischem Sold stehenden Eingeborenen aus dem Osten ins
Ncckarland gebracht und einheimischem Kult entsprechend als Weihegabc an einer
Sonnensäule aufgehängt worden ist.



Europas im Umfeld der autochthonen Religiosität der Vorzeit 95

nenaufgänge über den Gipfeln der Belchen-Berge exakt die Daten
der Solstitien und der Tag- und Nachtgleichen festgelegt werden.
Die Berge wie die Beobachtungsplätze heissen aufdeutschem Gebiet
«Belchen» oder ähnlich (Behlen oder Berchen).

Der Bergname «Belchen» in den Gebirgen um das Dreiländereck

bei Basel beschäftigt die Namenforschung seit der Mitte des

19. Jahrhunderts27. Schlageter28 hat die urkundlichen Erstbelege
zusammengestellt.

Vor kurzem hat d'Aujourd'hui2'' das Belchen-Dreieck diskutiert
und dabei versucht, gewisse Grenzen der wissenschaftlichen
Forschung zu überschreiten. Die folgenden Ausführungen sollen diese
Grenzen nicht tangieren.

Ausgehend von Vorarbeiten von Hockenjos "' hat Eichin31 den
Zusammenhang zwischen den Belchen in Schwarzwald, Vogesen
und Schweizer Jura gezeigt. In konsequenter Fortführung der
Überlegungen von Eichin konnten weitere Plätze als zu Belchen-Sy-
stemen zugehörig erkannt werden - nicht als Zufallsfunde, sondern
als das Ergebnis der gezielten Suche bei der Überprüfung der von
Eichin aufgestellten Hypothese. Dies soll im folgenden gezeigt
werden.

Wenn tatsächlich den Himmelsrichtungen über die Belchen-
Berge in den Randgebirgen am Oberrhein - bestimmt durch
die Horizontberührung der Sonne an den Tagen der Sonnwenden

— eine besondere Bedeutung zugekommen sein sollte in
frühgeschichtlicher Zeit, dann musste dies auch in den keltischen
Siedlungsräumen am Hochrhein und im Schweizer Mittelland

'Literatur bei Langenbeck, Fritz: Vom Weiterleben der vorgermanischen
Toponymie im deutschsprachigen Elsass. Veröffentlichungen des Alemannischen
Instituts 22 (1967), S. 153 sowie bei Hockenjos, F. wie Anm. 30. - Die im Duden
Bd. 7, Etymologie der deutschen Sprache, 2. Auflage 1989, S. 73, unter dem Stichwort

«Belchen» gegebene Erklärung des Bergnamens von der gleichlautenden
Bezeichnung des schwarzen Wasservogels mit dem weissen Stirnfleck ist obsolet.
Der Vergleich der im Frühjahr hell über den Wäldern leuchtenden verschneiten

Mattenregion mit diesem Fleck wäre denkbar nur fur die über die Waldgrenze
aufragenden Belchen im Schwarzwald und in den Vogesen, nicht aber im Jura oder gar
in der Niederung.

'"Schlageter, Albrecht: Zum Bergnamen «Belchen», in: Der Belchen. Geschicht-
lich-naturgeschichtliche Monographie des schönsten Schwarzwaldberges. Natur-
und Landschaftsschutzgebiete Baden-Württembergs 13 (1989), S. 27.

-'D'Aujourd'hui, Rolf: Das Belchen-Dreieck, in: Wochenzeitung fur das Dreiland:

Nordwestschweiz, Südbaden und Haute-Alsace vom 18. Juni 1992, S. 3.
* Hockenjos, F.: Die drei Belchen, in: Der Schwarzwald 1960 (1-2) S. 7.
" Eichin, Walter; Bohnert, Andreas: Das Belchen-System, in: Das Markgräfler-

land 1985 (2), S. 176, in erweiterter Form in: Jurablätter 50 (1988), S. 57.



96 Hans-Dieter Lehmann, Zu den ältesten Toponymen im Herzen

nachweisbar sein. Deshalb wurden die Sonnwendlinien über diese

Berge hinweg kartiert und abgesucht.
Am Hochrhein hatte diese Suche dreifach Erfolg. Die Linien

durch den Schwarzwald-Belchen und durch die Bölchenfluh im
Jura schneiden sich auf der Küssaburg am Eingang zum Klettgau,
östlich über dem «Berchenwald»12. Der Schnittpunkt liegt an
exponierter Stelle nahe dem frührömischen Militärlager Dangstetten, d.h.
nördlich vom Hochrheinübergang bei Zurzach. Hier liefen die
vorrömische und die römerzeitliche Verbindung zur oberen Donau
bei Hüfingen vorbei. Exakt auf diesen Sonnwendlinien über die
Küssaburg hinweg finden sich im Aargau südlich vom Rhein zweimal

die Flurnamen «Belchen»: bei Rümikon mit Sicht auf den
Schwarzwaldberg, bei Tegerfelden mit Sicht zur Bölchenfluh im
Jura".

Beide Anhöhen sind recht unscheinbar und auch archäologisch
unauffällig'4: Funde sind nach Auskunft des zuständigen
Kantonsarchäologen hier nicht bekannt. Die Örtlichkeiten bieten somit nur
durch die Flurnamen und ihre Lagen in bezug auf die gleichnamigen
Berge eine Besonderheit.

Aus der Situation südlich der Reichsgrenze in spätrömischer Zeit
lassen sich diese Namen hier in die spätrömische Zeit datieren: Der
eigentliche Schnittpunkt der Visierlinien liegt nördlich des Flusses,

1 Weitere Waldbezeichnungen mit dem hier verballhornten Bestimmungswort
Beleben sind «Belchenwald» am Blindestem über dem Elztal und «Beichenholz» am
Beleben bei Obermichelbach/St. Apollinaire. In einem gewissen Zusammenhang
mit dem Blindestem stehen alte Kultplätze an der Elzach: St. Severin aut dem Mau-
racher Bergle und der Hörnleberg. Em weiterer «Berchenwald» liegt in der Baar östlich

von Hüfingen, dem Bngobanne der Peutingerkarte. Ebenfalls an der oberen
Donau liegt bei Nendingen im Kapf-System Brennten/Wirtenbühl1 die Flur «Ber-
chenreute», die einen früheren «Berchenwald» vermuten lässt. Ein «Berchcn» findet
sich auch bei Dachsen südlich vom Rheinfall, dem Oppidum Altenburg-Rheinau
gegenüber. Im Schwäbischen Wörterbuch von Hermann Fischer, Tübingen 1904,
Bd. A,B, S. 858 wird für «Berch» und «Bercht» auf gespenstische Wesen hingewiesen,

die in der Weihnachtszeit mimisch dargestellt werden. Bercht wird hier aus ahd.

giberahta naht (Epiphama) abgeleitet. Alte Urkundenformen liegen nicht vor, die
für die «Berchenwälder» die Identität mit «Beichenwäldern» beweisen würden. Bei
dem hier vermuteten hohen Alter der Namen wäre eine Entstellung der
unverständlich gewordenen Bezeichnungen im Laufe der Zeit durchaus verständlich. Die
mit altem Volksglauben zu verbindenden alemannischen Bezeichnungen «Berch-
ten» scheinen aber wie die gleichbedeutenden «Butzen» einen anderen Hintergrund
zu besitzen als die von Gallo-Romanen übernommenen «Belchen» und «Berchen».

'Topographische Karte 1:50000 (L 8516) Hohentengcn am Hochrhein und
Landeskarte der Schweiz (Nr. 5005) Seetal-Brugg.

"Dem Aargauer Kantonsarchäologen Dr. Martin Hartmann, Brugg AG, bin ich
fur diese Mitteilung vom 1.7.1991 zu Dank verpflichtet.



Europas im Umfeld der autochthonen Religiosität der Vorzeit 97

ausserhalb des Reiches in der Spätantike auf unsicherem Boden.
Damals wohl erst wurden ersatzweise die Anhöhen südlich des Hoch-
rheines aufgesucht und benannt in einer Form, die uns alemannisch
als «Belchen» überkommen ist.

Nur wenig nördlich der Verbindungslinie vom Elsässer Belchen
zum Jura-Belchen liegt bei Obermichelbach, bei dem Schloss
St. Apollinaire, eine aussichtsreiche Anhöhe «Belchen» samt
zugehörigem Waldstück «Beichenholz».

Auch im Schweizer Mittelland brachte die Überprüfung der
Hypothese vom «Belchen-System» überraschend positive Ergebnisse.
Die Sonnwendlinie durch die Bölchenfluh läuft hier durch die
Aareniederung bei Solothurn und Biel. Zwar fehlt hier an der
romanisch-germanischen Sprachgrenze der Name «Belchen», doch liegen
exakt auf der untersuchten Linie zwei Toponyme aus der gleichen
Wurzel: westlich des römischen Salodurum «Bellach», wohl ein altes

*Beliacum, und südlich von Biel ein «Bellmund» am Jensberg1'. Letzterer

Name sieht nach einem eingedeutschten *Belmont aus, nach
einer Bezeichnung, die sich jenseits der Sprachgrenze mehrfach findet

— beispielsweise bei Yverdon1''. La Tène-zeitliche Funde sind
bekannt für Bellaires bei Yverdon und auch vom Jensberg bei
Bellmund im Raum Petinesca - Biel. Der Ortsname Biel/Bienne - 1142
erstmals als «Belna» urkundlich erwähnt — wird auf die gleiche Wurzel

zurückgeführt. Für Bellach bei Solothurn legt der Fund einer
Venus zumindestens ein römerzeitliches Heiligtum nahe17.

In der Arbeitshypothese von Eichin kommt neben den
Sonnwendlinien auch der West-Ost-Richtung über die Beichengipfel
eine Bedeutung zu. Durch sie sind die Daten der Tag-und-Nacht-
gleichen bestimmt. Die Linie zwischen dem Elsässer- und dem
Schwarzwald-Belchen ist dafür Beispiel vom Oberrhein. Die
Überprüfung dieser Himmelsrichtung auf der Linie über den Gipfel der
Bölchenfluh im Jura führt nach Osten genau auf den Uetliberg über

''von Kaenel, H.M.: Archäologische Wanderungen über den Jaissberg bei Biel
(Petinesca). Archäologie der Schweiz 1 (1979) 1 Beilage. - Vgl. Fellmann, Rudolf:
Die Römer in der Schweiz, Stuttgart 1988, S. 234; Pauli (wie Anm. 24) denkt hier
an ein Zentralheiligtum für das Schweizer Mittelland.

"Der Nachweis der Zugehörigkeit von Namen wie Belmont, Belverne, Bel-
prahon, Beifond, Beifort, Belfahy, Belfaux o.a. zu der hier diskutierten Lemma ist

allerdings schwer zu fuhren: Schon im Mittelalter wurde z.B. der Name des Klosters

Belmont in den Vogesen mit «Schönenberg» übersetzt - eine Übersetzung,
welcher ein «Beaumont» eher gerecht würde.

1 Boss, M.: Die Venus von Bellach. Archäologie des Kantons Solothurn 3 (1983),
S. 9 ff



98 Hans-Dieter Lehmann, Zu den ältesten Toponymen im Herzen

Zürich18. Von dessen Gipfel sind Reste aus der Hallstattzeit bekannt.
Lag hier in der Hallstattzeit ein «Fürstensitz», in dessen Wallanlagen
der dem Berg seinen heutigen Namen verleihende Agilolfinger
Oatilo im Frühmittelalter seine Burg einbaute, oder ist hier mit
einem früheisenzeitlichen Bergheiligtum zu rechnen? Vom Fusse des

Berges stammt die schwere Goldschale von Altstetten mit Darstellungen

von Sonne und Mond. Bei dem Fund ist zweifelhaft, ob er
aus einem völlig zerstörten Grab stammt oder ob er als Weihegabe
niedergelegt worden ist. Sollte hier vielleicht ebenfalls eine
«Sonnensäule» gestanden haben? Unter der Kirche St. Peter und Paul
auf der Ufenau im Zürichsee wurde ein gallo-römisches Heiligtum
festgestellt1'. Von hier aus gesehen liegt der Uetliberg in der
gleichen Himmelsrichtung, wie sie der Solstitienlinie im Belchen-
Dreieck entspricht für den winterlichen Sonnenaufgang bzw. den
sommerlichen Sonnenuntergang. Die dem sommerlichen Sonnenaufgang

entsprechende Beobachtungsrichtung zum Jura-Belchen
findet ihren Standort auf der Petersinscl im Bieler See1''. Auch hier
ein gallo-römisches Heiligtum auf einer Insel unter einer alten
christlichen Kirche — merkwürdige Zufälle!

Aus dem Raum des einstigen Westhallstatt-Kreises sind Bergheiligtümer

aus späterer Zeit bekannt, die sich mit entsprechenden
Beobachtungen verbinden lassen.

"Wie 10, S. 60 f. - Vgl. Lüscher, Geneviève: Frühkeltische «Fürstensitze» in der
Schweiz. - Vgl. Archäologie der Schweiz 14 [91], S. 68-77 sowie Kimmig, Wolfgang:

Edelmetallschalen der späten Hallstatt- und frühen LaTènezeit.
Archäologisches Korrespondenzblatt 21 (1991), S. 241 bes. S. 244. Auf vier der dort
abgebildeten Schalen sind konzentrische Kreisringe sichtbar, die Sonnensymbole
darstellen. Zu dieser Form der Sonnendarstellung vgl. unten Anm. 52. Konzentrische

Ringe - manchmal durch einen Strahlenkranz als Sonnensymbol ausgewiesen

- finden sich auf kerbschnittverzierten Riemenzungen des 4. und S.Jahrhunderts
nach Ghristus (siehe Katalog bei Steuer, Heiko: Höhensiedlungen des 4. und
5. Jahrhunderts, in: Archäologie und Geschichte des 1. Jahrtausends in
Südwestdeutschland, Band 1. Sigmanngen 1990, S. 202-205 mit Abb. 3-10). Diese Gürtel-
schhessen besitzen im frühen Mittelalter zahlreiche Gegenstücke mit christlich
bestimmten Motiven. Noch bis in die jüngste Vergangenheit war das Koppelschloss
ein beliebter Platz für Dekorationen mit ideologischer Einfarbungj

39 Frei, B.: Der gallo-römischc Tempel auf der Ufenau im Zürichsee. Provincia-
lia (Festschrift Rudolf Laur-Belart), Basel/Stuttgart 1968, S. 299.

"'Die Sonnwendlime des längsten Tages für die Petersinsel geht zwar über die
Bölchenfluh, der Einschnitt im Jura zwischen Weissenstein und Wolfisberg südlich
vom Sonnenberg ist für eine direkte Sichtverbindung aber nicht tief genug (freundlicher

Hinweis H. Baumgartner, Malsburg-Vogelbach). Von der Petersinsel aus
musste somit der Gebirgseinschnitt selber die Datumsmarke gebildet haben.



Europas im Umfeld der autochthonen Religiosität der Vorzeit 99

Gallo-römische Bergheiligtümer

Römisch beeinflusst, aber auf älteren einheimischen Vorstellungen

basierend, sind die gallo-römischcn Bergheiligtümer in den
Räumen Äugst und Strassburg: der Tempel auf der Schauenburger-
flue4" exakt in der Sonnwendlinie des Tempels an der Flühweghalde
bei Äugst41 liegend, der Tempel aufdem Donon in den Vogesen,
anvisierbar von Behlenheim aus, nordwestlich von Strassburg. Dieser

Ortsname dürfte wie der entsprechende Bergname bei Kandern
in die Liste der Belchen-Namen einzureihen sein.

Im Raum Basel lag der Beobachtungspunkt der Sonnwende auf
dem «Belchen» bei St. Apollinaire nahe Obermichelbach42. Das

Datum wird fixiert durch den Sonnenuntergang über dem Elsässer

Belchen. Dieser Berg war somit nicht nur der Beobachtungspunkt
für den Raum der Burgundischen Pforte, sondern auch Ziel der
Visur aus dem Raum Basel, ein Eckpfeiler des Systems zur
Festlegung keltischer Festdaten — auch wenn hier kein gallorömischer
Beigtempel nachgewiesen ist.

Ein Zusammenhang zwischen gallo-römischen Heiligtümern auf
Anhöhen mit alamannischen «Kapf-Systemen» wird unmittelbar an
der spätrömischen Reichsgrenze an zwei Stellen deutlich: im Mark-
gräflerland und im Allgäu.

Aufdem Sporn der Niederterrasse über dem Rhein bei Efringen-
Kirchen — zwischen den Mündungen von Feuerbach und Kander in
den hier früher den Hang berührenden Strom — wurden von
Schmidt41 die Fundamente eines karolingischen Königshofes
ausgegraben. In St. Galler Urkunde von 815 wird er als «Chiriheim»
bezeichnet. Ausserhalb dieser Anlage, vor dem völlig zugefüllten
Graben, der quer über den Sporn geht und in welchen römische
Reste eingeschwemmt waren, liegt als höchster Punkt der Hoch-

"StrObin, Theodor: Das gallo-römische Höhenheiligtum auf der Sehaucnburg-
flue. Helvetia Archaeologica 5 (1974), S. 34.

"Laur-Belart, Rudolf: Führer durch Augusta Raurica. 5. Auflage 1988, S. 125.
Für die Colonia Raurica vgl. den Zusatz Pia Apollinaris Augusta Ementa im
offiziellen Titel.

"Herrn Heinz Baumgartner, Malsburg-Vogelbach, verdanke ich die genaue
Lagebestimmung. Erinnert St. Apollinairc an die Identifizierung des Belenus mit
dem gallischen Apollon? - Vgl. Anm. 19.

4,Schnndt, Julius: Kirchen am Rhein. Eine karolingische Königspfalz. 1912

(Nachdruck 1982), S. 20. - Vgl. Kuhn, Friedrich: Zur Vorgeschichte des Dorfes
Kirchen am Oberrhein. Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft fur
Urgeschichte 38 (1947), S. 118-126 (Nachdruck 1982, S. 369).



100 Hans-Dieter Lehmann, Zu den ältesten Toponymen im Herzen

fläche der «Kapfrain». Hier fand Schmidt ein bronzezeitliches
Gräberfeld und die Fundamente eines quadratischen Bauwerkes aus

spätrömischer Zeit. Bei Abmessungen von 10X10 m ist hier an
einen gallo-römischen Umgangstempel zu denken. Einige
Flurnamen der Umgebung - «auf der Höll», «Kirchberg», «Kapf» bei
Huttingen legen für den «Kapfrain» die Existenz eines alamannischen
Kapf-Systems nahe. Am Zugang von Norden her liegt die Flur «am
Bellweg». Der Ortsname «Kirchen» aus «Chiriheim» belegt die unter
den Franken in christlicher Zeit fortgeführte Kulttradition des Platzes.

Vom «Kapfrain» aus sind die Belchen in den Vogesen und im
Schwarzwald zu sehen, der letztere über dem «Behlen» bei Kandern.
Mit einem Sonnenstand kann die Richtung nichts zu tun haben: Sie

liegt hierfür zu weit nach Norden.
Das zweite Beispiel für ein gallo-römisches Höhenheiligtum in

einem Kapf-System liegt im Raum südlich von Memmingen,
südöstlich der Kronburg. Dieser gegenüber liegt ein «Kapf» mit
einem mittelalterlichen Burgstall. Auf dem anschliessenden
«Rossrücken» hat Ohlenroth44 einen spätrömischen Tempel freigelegt. Der
Platz besass einen Zugang durch einen Wall, der über hallstatt-zeit-
lichen Brand-Schichten aufgeschüttet war.

Gallo-römische Höhenheiligtümer sind auch aus dem Neckarland
bekannt. Goessler4^ diskutiert die Kult-Tradition eines solchen Platzes

am Beispiel des Michaelsberges bei Cleebronn. Die Bergkirche
dort steht über römischen Resten — Goessler ergänzte sie zu einem
quadratischen Haus mit Säulenumgang. Eine Kulttradition von
einem gallorönnschen Tempel bis zu der 793 genannten «Basilica in
honorem St. Michahills» ist hier archäologisch nicht nachweisbar.

Auf der westlichen Schwäbischen Alb bildet ein «Kapf-System»
um die «Oberburg» bei Egesheim die Brücke zwischen dem Namen
«Heidentor» für eine auffällige Felsformation und den davor gefun-

"Ohlenroth, Ludwig: Grabungsberichte aus dem Allgäu II. Der römerzeitliche
Bau auf dem Rossrücken (Hochrain), B.A. Memmingen. Allgäuer Gesehichts-
freund NF 41 (1937), S. 87-94.

''Goessler, Peter: Zu allerlei Problemen unserer alamannischen Frühzeit, besonders

den Michelsbergen, in: Ur- und Frühgeschichte als histonsche Wissenschaft
(Festschnft E. Wähle) Heidelberg 1950, S. 212-221. - Vgl. derselbe: Ein Tempel
auf dem Michaelsberg im Zabergäu, in: Württemberg (Monatsschrift) 1929,
S. 328-334.

"Dehn, Rolf: Das «Heidentor» bei Egesheim, Kreis Tuttlingen: ein bedeutendes
archäologisches Denkmal der Hallstatt- und Frühlatenezeit durch Raubgrabungen
zerstört, in: Archäologische Ausgrabungen in Baden-Württemberg 1991, Stuttgart
1992, S. 102.



Europas im Umfeld der autochthonen Religiosität der Vorzeit 101

denen, eindeutig kultisch bestimmten Niederlegungen der Hallstatt-
und Frühlatenezeit4''.

Im Raum Tübingen liegen mehrere Hinweise für eine heidnische
«Sonnenverehrung» vor, die von der frühen Bronzezeit bis zu
Nachklängen im Hochmittelalter reichen. Am Beginn steht der 4,5 m
hohe Menhir von Weilheim mit seinen eingravierten Stabdolchen,
Schälchen und einer ovalen Sonnenscheibe4 Im benachbarten
Kilchberg - nur ca. 900 m von der Fundstelle des Menhirs entfernt

- kamen in der Steineinfassung eines Hallstattgrabhügels zwei Stu-
bensandsteinplatten ans Tageslicht, auf deren Aussenseite konzentrische

Ringe eingearbeitet sind. Diese Gravuren liegen genau in der
Grabachse und besitzen eine kultische Bedeutung4". Unweit davon
wurde jenseits der Rammerthöhe im Bett der Steinlach bei Ofter-
dingen eine römerzeitliche Skulptur des Sonnengottes gefunden.
Sie vermittelt über viele Jahrhunderte hinweg zu den Befunden der
viel diskutierten Kapelle von Belsen49. Hier finden sich
Sonnendarstellungen über den Portalen. Als Laterna magica bildete eine
runde Öffnung in der Ostwand am Tag des Frühlingsbeginns die
aufgehende Sonne über dem Westportal ab. Der Platz der Belsener
Kapelle nimmt Bezug auf das Kapf-System um den Stöffelberg bei
Gönningen: Sein Gipfel ist nur von hier aus sichtbar. Hoch über dem
Menhir von Weilheim kamen jenseits des Neckars im mittelalterlichen

Burgstall Ödenburg Hallstatt-Spuren sowie Ziegel eines kleinen

römerzeitlichen Baues zum Vorschein'", bei welchem es sich um
ein Höhenheiligtum gehandelt haben dürfte51. Es liegt an einem

47 Reim, Hartmut: Der frühbronzezeithche Menhir von Weilheini, Stadt Tübingen.

Archäologie in Deutschland 1992 Heft 1, S. 44 f. - Vgl. derselbe: Der
frühbronzezeithche Menhir von Weilheim, in: 900 Jahre Weilheim, Tübingen-Weil-
heim 1991, S. 55-61, und: Eine frühbronzezeithche Stele von Tübingen-Weilheim,
in: Archäol. Ausgrabungen in Baden-Württemberg 1985 (1986), S. 81-84.

"Beck, A.: Der hallstattzeitliche Grabhügel von Tübingen-Kilchberg. Fundbe-
nchte aus Baden-Württemberg 1 (1974), S. 251 ff

"'Josenhans, Th.: Die Kapelle von Belsen im württembergischen Oberamt
Rottenburg. Reuthnger Geschichtsblätter 1891, Nr. 9/10, S. 77-81, Nr. 11,
S. 93-98. — Lehmann, Hans-Dieter: Zu den Bildwerken der Kapelle von Belsen
und von St. Jakob in Tübingen (in Vorbereitung).

'"Nägele, Eugen: Von der Oedenburg. Tübinger Blätter 13 (1911), S. 53-58. -
Vgl. Wein, Gerhard: Mittelalterliche Burgen aufdem Ammerberg, in: Der Spitzberg

bei Tübingen. Die Natur- und Landschaftsschutzgebiete Baden-Württembergs,

Band 3, Ludwigsburg 1966, S. 3ff
" Sydow hält es für unbeweisbar, ob hier ein römischer Wachtposten oder ein

Heiligtum anzunehmen sei (Sydow, Jürgen: Geschichte der Stadt Tübingen, Bd. I,
Tübingen 1974, S. 4). Für einen Wachtposten in römischer Zeit gibt es hier
keinerlei Veranlassung, da die römische Hauptstrasse nicht im Neckartal, sondern jenseits

des Spitzberges im Ammetta! lief.



102 Hans-Dieter Lehmann, Zu den ältesten Toponymen im Herzen

markanten Punkt im alamannischen Kapf-System um den Tübinger
Österberg. Als ein letzter Nachhall dieser langen, vom Christentum
überwundenen Kulttradition sind die Spolien zu sehen, die heute in
die Tübinger Jakobskirche vermauert sind. Diese Sonnenkreise mit
angefügten Armen in Orantenhaltung haben schon viele Deutungsversuche

geduldig über sich ergehen lassen52. Sie geben Zeugnis von
einer sehr alten heimischen Tradition, die sich in den Unterschichten

über die römische Okkupation und die germanische Landnahme
hinweg gehalten hat.

Focke hat gezeigt, dass die Tübinger Bildwerke als Unheil abwehrender

Zauber in die Kirchenwand eingelassen worden waren.
Sichtlich gab es im Mittelalter noch gewisse abergläubische Erinnerungen

an längst überwundene heidnische Vorstellungen. Es

erscheint vermessen, diese romanischen Darstellungen mit den früh-
eisenzeitlichen Grabfunden oder dem bronzezeitlichen Menhir in
einen Zusammenhang bringen zu wollen. Eine solche Herleitung
wird aber dann denkbar, wenn man die alamannischen Kapf-
Systeme als letzte Stufe einer autochthonen vorchristlichen
Kulttradition sieht.

'-' Forderer, Josef: Die Bildwerke an der Tübinger Spitalkirche. Tübinger Blätter

28 (1937), S. 22-25; Goessler, Peter: Die Bildwerke an der Tübinger Spitalkirche

- und kein Ende. Tübinger Blätter 29 (1938), S. 14-16; Focke, Friedrich:
Die Tübinger Kreise. Tübinger Blätter 33 (1942), S. 20-23. - Abbildungen der heutigen

Autstellung bei A.F.K. Schmidt: Jakobuskirche, das älteste Bauwerk der Stadt

Tübingen, in: Jakobuskirche Tübingen. Erneuert 1975. Worfclden o.J.
Die Darstellungen an der Tübinger Jakobskirche hatten Goessler an Schmuckscheiben

der nordischen Bronzezeit denken lassen. Näher liegen die Verzierungen
an goldenen Trankopferschalen aus den früheisenzeitlichen Gräbern von Wehringen,

Hochdort und Bad Cannstadt, deren Dekor nach Kimmig an das der spät-
bronzezeitliehen «Goldhüte» erinnert (Kimmig, Wolfgang: Edelmetallschalen der

späten Hallstatt- und frühen Latènezeit. Archäologisches Korrespondenzblatt 21

[1991], S. 241—253). In der Zusammenstellung bei Kimmig wird in den in völlig
anderer Darstellungsweise gearbeiteten Sonnen der Schale von Altstetten bei Zürich
die direkte Parallele sichtbar. Sie untermauert an diesen Elementen des früheisenzeitlichen

Totenkultes die Deutung der konzentrischen Ringe als Sonnensymbol.
Ein schönes Beispiel fiir eine spätbronzezeithche Dekoration mit diesen Symbolen
aus schweizenschem Fundort bietet das Goldblatt im Museum von Estavayer-le-
Lac, abgebildet in Archäologie der Schweiz 15 (1992) 2, S. 59. - Zur Verknüpfung
der bronzezeitlichen Goldblechkegel Mitteleuropas mit dem Kegel oder der Säule

im Apollon-Kult vgl. Schauer, Peter: Die Goldblechkegel der Bronzezeit.
Monographien des Römisch-Germanischen Zentralmuseums Bd. 8, Bonn 1986,
insbesondere S. 69 ff.



Europas im Umfeld der autochthonen Religiosität der Vorzeit 103

Die vorliegenden Befunde im Licht der Überlieferung
und der archäologischen Erkenntnisse

Pauli hat verschiedene Kriterien aufgelistet, nach welchen in der
Frühzeit «heilige Plätze» ausgewählt worden sein könnten. Die hier
diskutierte Möglichkeit ist dabei nicht aufgeführt, die derartige
Örtlichkeiten mit kalendarischen Daten in Zusammenhang bringt über
die Beobachtung des Sonnenlaufes. Dies ist verständlich angesichts
des Wildwuchses von Spekulationen, die zumeist unter «Archäo-
Astronomie» laufen. Aus dem vorgelegten Material zeichnet sich
aber ab, dass die zur Diskussion gestellten Vorstellungen im hier
umrissenen Untersuchungsgebiet einen realen Hintergrund besitzen.
Dies resultiert allerdings aus einer «gemischten Argumentation», aus
der Auswertung von namenskundlichen, historischen und archäologischen

Belegen, d.h. aus einer Methode, die in den einzelnen
Disziplinen oft nicht gern gesehen wird.

Weitere, von der Methodik her wenig schöne Beweismittel sind
zwei Negativbefunde. Das weitgehende Fehlen von La Tène-zeit-
lichen Nemeta («Viereckschanzen») im Raum Südlicher Oberrhein-
Nordschweiz ist ein solcher Negativbefund11. Der Vergleich mit der
Zahl derartiger Anlagen im Neckarland oder im südlichen Bayern
verlangt eine Erklärung.

Ein weiterer Negativbefund zeichnet sich in römischer Zeit im
gleichen Raum ab bei den Jupitergigantensäulen. Als Zeugnisse
einer einheimischen Vorstellungswelt sind vom Mittelrhein und aus
dem unteren Neckarland zahlreiche dieser Denkmäler bekannt. Im
südlich angrenzenden Gebiet sind sie sehr selten. Aus der Schweiz
sind nur drei Beispiele bekannt nach der Verbreitungskarte54.

Beiden Negativbefunden zufolge scheinen hier andere religiöse
Anschauungen bestanden zu haben. Für die späte La Tène-Zeit gibt
uns Julius Caesar einen positiven Hinweis dafür (Bellum gallicum VI
21,2), wenn er für die rechtsrheinischen Nachbarn der Helvetier die
ausschliessliche Verehrung der Naturgewalten Sonne, Feuer und

''Müller, Felix: Angeblich keltische Viereckschanzen am Oberrhein. Jb.SGUF
69 (1986), S. 133-147. - Vgl. Hecht, Jolanda; Jud, Peter; Spichtig, Norbert: Der
südliche Oberrhein in spätkeltischer Zeit. Beispiel einer frühgeschichthehen
Region. Archäologie der Schweiz 14 (1991) 1, S. 98-114, bes. S. 106, vgl. Anm. 24
bes. S. 128 f.

54 Fellmann, Rudolf: Verbrcitungskarte der gallo-römischen Tempel und
Jupitergigantensäulen (Abb. 214), in: Die Römer in der Schweiz (W. Drack und K.
Fellmann) Stuttgart/Jona SG 1988, S. 232.



104 Hans-Dieter Lehmann, Zu den ältesten Toponymen im Herzen

Mond betont. Auch wenn Caesar aus durchsichtigen politischen
Gründen den Rhein zur Grenze Galliens macht und diese Trans-
rhenani «Germanen» nennt, sassen zu seiner Zeit noch ausschliesslich
keltische Stämme im südlichen Südwestdeutschland. Diese waren
«die alten Feinde der Helvetier» schon in der Zeit, bevor diese ihre
Sitze zwischen unterem Neckar und Main aufgegeben hatten und
dem Oberrhein nach Süden folgend in die Nordschweiz ausgewandert

waren.
Die Nachricht bei Caesar vom Naturdienst der rechtsrheinischen

Nachbarn der Helvetier widerspricht allem, was uns aus der Antike
über gallische und germanische Kultgepflogenheiten bekannt ist.

Johne'''' spricht von offenkundiger Unrichtigkeit und stellt der
Angabe, dass diese «Germanen» von Opfern wenig hielten, den
archäologischen Befund aus Dänemark und Thüringen entgegen. Für das

1. vorchristliche Jahrhundert ist dies für das Gebiet am Oberrhein so

wenig sinnvoll wie für spätere Jahrhunderte.
Caesars Zeugnis ist wahr. Zum Thema Religion hatte der Römer

keinerlei Anlass, etwas frei zu erfinden. Unrichtig ist dagegen, wenn
er damit die Bezeichnung «Germanen» verbindet mit dem Ziel, den
Rhein als Grenze Galliens zu definieren. Diodor (32.1) hatte eine
Unterscheidung zwischen «Galliern» und «Kelten» für nützlich
erachtet: der Unterschied sei vielen unbekannt und werde vor allem
von den Römern nicht beachtet. Als «Kelten» bezeichnet Diodor die
Stämme entlang der Rhone und am Alpenrand"'. Ihnen schliessen
sich in Richtung Ozean die «Gallier» an; auch längs des Hercyni-
schen Gebirges sassen nach seiner Aussage gallische Stämme. Ihr
Vorstoss über den Rhein nach Osten zum Hercynischen Wald war
nach Livius (5.34, 1—5) zur gleichen Zeit erfolgt wie der Einfall in
die Poebene Obentaliens.

Im Westen beginnt der Hercynische Wald mit dem Schwarzwald,
dem Odenwald und dem Keuperbergland östlich vom Neckar. Er
setzt sich nach Osten bis zum böhmischen Kessel fort. Im Rhein-
Main-Gebiet ansässig gewordene Zuwanderer aus Gallien waren

"Johne, Klaus-Peter: Kommentar zu Caesars Bellum gallicum 6.21,1 in:
Griechische und lateinische Quellen zur Frühgeschichte Mitteleuropas I, Joachim Heri-
mann ed., Berlin 1988, S. 469.

¦"Gemeinsamkeiten im archäologischen Fundstoff zeigen sich im Raum
zwischen Neckar und Genfer See schon in der Bronzezeit z.B. in Dolchformen
(Rhonetyp, Typ Rottenburg vgl. Krause, Rüdiger: Frühbronzezeitliche Funde, in:
Der Sülchgau 29/30 [1985/86] Forschungen und Funde - Franz Paradeis [1860-
1936] zum Gedächtnis, S. 77 Abb. 4) oder in gravierten Stelen vgl. Reim, Hartmut
wie Anm. 47.



Europas im Umfeld der autochthonen Religiosität der Vorzeit 105

eine permanente Bedrohung für die autochthonen keltischen
Stämme im Neckarland bis zu dem Abzug, der dem nördlichen
Südwestdeutschland den Namen «Einöde der Helvetier» hinterliess'7.
Unter dem zunehmenden Druck der Germanen aus Mitteldeutschland

waren diese ursprünglich gallischen Stämme dem Rhein nach
Süden gefolgt und hier in der Nordschweiz in altes Keltenland
eingebrochen. Wegen ihrer beständigen Auseinandersetzungen mit
Germanen hielt Caesar die Helvetier für die Kriegstüchtigsten der
Gallier (Bellum gallicum 1.1,4). Mit Germanen hatten sie sich am
Main geschlagen. Am Hochrhein waren sie in ständigen
Auseinandersetzungen mit ihren alten Feinden keltischen Stammes, für die sie

jetzt eine Bedrohung vom Süden her bildeten. Die germanischen
Scharen Ariovists waren erst im Anmarsch zu der Zeit, in welcher
Caesar das Kommando in Gallien übertragen worden war. Wenn
damals die Helvetier ihre Ansiedlungen in der eroberten
Nordschweiz niederbrannten und sich mit dem Ziel Südwestfrankreich
wieder auf den Weg machten, zeigt dies, dass sie im keltischen
Alpenvorland noch nicht eingewurzelt waren.

Die auf Diodor zurückgehende Unterscheidung zwischen Kelten
und Galliern macht die Unterschiede im archäologischen Fundstoff
zwischen dem eigentlichen Gallien und dem Raum zwischen
Neckar und Alpenrand verständlich. Auch zu den germanischen
Opferfunden in Nord-, Mittel- und Ostdeutschland gibt es hier
kaum Parallelen1*.

Schlussfolgerung und Zusammenfassung

Alle diese Befunde zusammen lassen auf eine autochthone
Sonnenverehrung oder etwas ähnliches im Raum des einstigen West-
hallstatt-Kreises schliessen. Diese Vermutung stützt sich im
linksrheinischen Gebiet auf die Belchen-Systeme, im rechtsrheinischen
Inneralamannien auf die Kapf-Systeme. Im Raum des Westhallstatt-
Kreises zeichnen sich um das Dreiländereck bei Basel sowie jenseits
vom Schwarzwald und vom Jura aus diesen Toponymen Anschauungen

ab, die von der frühen Eisenzeit bis in das vor-christliche

57 Diese Bezeichnung ist nicht für ganz Südwestdeutschland zu verwenden, schon

gar nicht fur dessen südliche Teile!
'"Jankuhn, Herbert (ed.): Vorgeschichtliche Heiligtümer und Opferplätze in

Mittel- und Nordeuropa. Abhandlungen der Akad. der Wiss. in Göttingen. Phil.-
Hist. Kl., 3. Folge Nr. 74 sowie Schiette, F.; Kaufmann, D. (ed.): Religion und Kult
in ur- und frühgeschichtlicher Zeit, Berlin 1989.



106 Hans-Dieter Lehmann, Zu den ältesten Toponymen im Herzen

Frühmittelalter durchlaufen. Sie dürften mit autochthonen religiösen

Vorstellungen in diesem Gebiet zusammenhängen, die nach der
Römerzeit wieder stärker hervortraten und erst mit der Einführung
des Christentums ein Ende fanden.

Die Zusammenhänge zwischen den Belchen um das Dreiländereck

bei Basel lösen ein altes Problem der Namensforschung. Bei den
Erstbelegen für die «Belchen» kam Schlageter in den Urkunden bis
in das Hochmittelalter zurück, für den Elsässer Belchen allerdings
nur bis 1591. Bis zu dessen Ersterwähnung als Solis Columna im
Periplus Massiliensis öffnet sich somit eine Überlieferungslücke von
über 2000 Jahren. Sie ist im Kontext der Belchen-Systeme
überbrückbar1''. Aus Zeugnissen aus der Spätantike heraus werden somit
heute noch gebräuchliche Toponyme verständlich.

Abgesehen von den Bergheiligtümern auf der Schauenburgerflue,
auf dem Jensberg und dem Donon sind von den einzelnen Plätzen
des Belchen-Systems archäologische Funde unbekannt. An den
Beobachtungsstellen dürften heute längst vergangene Pfähle oder
Baumstämme dazu gedient haben, die Sonne anzuvisieren — etwa in
der Art, wie dies in der Notitia Dignitatum abgebildet ist. Dies war
die Bedeutung der Solis Columna aufdem Elsässer Belchen.

Die Sonnensäule des Periplus Massiliensis lag in den Südvogesen
und nicht in der Zentralschweiz. Der Bergname markierte vor über
2500 Jahren - wie der Name der Stadt Pyrene - den Endpunkt
des Wasserweges auf wichtigen Handelsverbindungen der Griechen
zu den frühen Kelten. Aus sehr viel späteren Namen lässt sich für die
Columna Solis eine Bedeutung im keltischen Kult ableiten. Die
lagemässigen Beziehungen zwischen den Belchen wurden durch
die Auffindung zugehöriger Toponyme bei systematischer Suche
nachgewiesen. Sie entsprechen der Arbeitshypothese von Eichin.

'''Ein schwerwiegendes Argument gegen die hier vertretene These vom
Ursprung der Belehen-Nanien könnte im Auftreten der Bergbezeichnungen Grosser
und Kleiner «Belgcrkopt» — nahe einer mittelalterlichen Wüstung «Beliehen» — im
Söhrewald bei Kassel gesehen werden. Karl Hessler bringt in der Urgeschichte und
Besiedelung der Umgegend von Kassel (1920) die Namen mit dem keltischen
Sonnengott in Verbindung. Hier — tief in der einstigen Germania Libera in spätantiker
Zeit - hegt ebenfalls der Ort St. Ottilien am Fuss des gleichnamigen Berges. Das
Patrozinium der Schutzheiligen des Elsasses stellt hier in Hessen genauso isoliert wie
die genannten Belchen-Namen. Für diese Namensgruppe muss an eine Übertragung

vom Oberrhein her gedacht werden. Vielleicht wurde bereits in karolingi-
scher Zeit versucht, in dem wenig siedlungsfreundlichen Waldgebiet Kolonisten
vom Oberrhein anzusetzen. Auch die spätere Zugehöngkeit des hier begüterten
Klosters Kaufungen zum Bistum Speyer lässt Beziehungen zum Oberrhein denkbar
werden.



Europas im Umfeld der autochthonen Religiosität der Vorzeit 107

In dem Belchen-System, einem System von Bergen und Plätzen,
das der Festlegung von Fest-Terminen im Sonnenjahr diente, kam
dem Elsässer Belchen über der Burgundischen Pforte eine bedeutsame

Rolle zu. Die «Sonnensäule» hier diente wie entsprechende
Einrichtungen an anderen Plätzen der Beobachtung des Sonnenlaufes.

Abzeichen von Truppenteilen im Konstantinischen Gallienheer

vermitteln uns eine Vorstellung von solchen Sonnensäulen und
ihrer Funktion. Sie zeigen, dass diese Einrichtungen noch in der
Spätantike eine Bedeutung besassen. Die aus gemeinsamer keltischer
Wurzel abgeleiteten alamannischen und französischen Toponyme
belegen das Weiterleben heidnischer Kultverbände in diesem Raum
bis zur Christianisierung im Frühmittelalter. Den alamannischen
Belchen-Systemen im ehemaligen Grenzgebiet am Rhein entsprechen

die Kapf-Systeme im rechtsrheinischen Inneralamannien auch

wenn die Systematik der letzteren bislang noch unverstanden ist. Die
alten Vorstellungen dürften bei den Unterschichten und auf dem
Land noch bis zur Einführung des Christentums wirksam gewesen
sein6".

Dr. Hans-Dieter Lehmann
In der Ganswies 2
D- 72406 Zimmern-Bisingen

" Für die hier vorgetragene Hypothese über kalendarisch bedingte religiöse
Praktiken der Kelten spneht die vor kurzem erfolgte Aufdeckung eines grossen
elliptischen Wasserbeckens bei Ausgrabungen im Oppidum Bibracte. Seine Achsen

zeigen genau in die Richtung von Sonnenauf- bzw. -Untergang an den Solstitien.
Die Anlage aus frührömischer Zeit steht in keltischer Tradition (Haffner, Alfred: Ein
Oppidum der Haeduer in Burgund. Archäologie in Deutschland 1993, Nr. 3, S. 22).


	Zu den ältesten Toponymen im Herzen Europas im Umfeld der autochthonen Religiosität der Vorzeit

