Zeitschrift: Basler Zeitschrift fur Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 93 (1993)
Artikel: Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 :

Erscheinungsformen des birgerlichen Patriarchats im 19. Jahrhundert
Autor: Roth, Dorothea
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118324

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede
1790-1914

Erscheinungstormen des biirgerlichen Patriarchats
im 19. Jahrhundert

von

Dorothea Roth

Einleitung

Die Frage, welche Anderungen des Denkens und des Bewusst-
seins in der biirgerlich-patriarchalischen Gesellschaft des 19. Jahr-
hunderts nétig waren, damit der Prozess der Emanzipation der Frau
in Gang kommen konnte, bildet den Ausgangspunkt dieser Arbeit.
Die Ausseinandersetzung mit Problemen weiblicher Existenz in
einer so stark androzentrisch strukturierten Welt, wie sie das Biir-
gertum des 19. Jahrhunderts war, gilt zunichst den Frauen selbst, ist
aber auch gemeint als Beitrag zur Erkenntnis des gesellschaftlichen
Hintergrundes, des Patriarchats, in seinen feineren Schattierungen,
wie sie sich aus der Perspektive unscheinbaren persénlichen Lebens
von Frauen ergeben.

Frauenzentrierte Geschichtschreibung will die Erfahrungen von
Frauen nicht bloss «additiv» oder <kontributiv» an die sogenannte
Allgemeingeschichte anftigen, sondern verlangt: «Geschlecht muss
als grundlegende Kategorie sozialer und historischer Realitit, Wahr-
nehmung und Forschung eingefiihrt werden»'. Durch einen Wech-
sel der historischen Perspektive muss die Lebenswelt der Frauen der
Verborgenheit entrissen und erst einmal sichtbar gemacht werden.

'Gisela Bock, Historische Frauenforschung, Fragestellungen und Perspektiven,
in: Frauen suchen ithre Geschichte, Historische Studien zum 19. und 20. Jahrhun-
dert, hg. von Karin Hausen, Miinchen 1983, S. 34. — Vgl. auch: Beatrix Mesmer,
In Sachen Frauengeschichte, Einleitung zum Sonderheft «Frauen» der Schweize-
rischen Zeitschrift fiir Geschichte, 3, 1984, hg. von Regina Wecker und Brigitte
Schnegg, S. 328: Eine Verinderung der Perspektive ergibt sich, «obald der Blick
auch auf den weiblichen Teil der Gesellschaft ausgeweitet wird». — Jacques Le Gotf,
Zur historischen Rekonstruktion geistiger Prozesse, in: Mentalititen-Geschichte,
hg. von Ulrich Raulft, Berlin 1989, S. 23: «Die Mentalitit ist das, was sich am lang-
samsten indert. Die Mentalititengeschichte ist die Geschichte der Langsamkeit in
der Geschichte.»



6 Dorothea Roth

Das Verborgensein, die Unauftilligkeit ithrer Existenz ist allerdings
ein wesentliches Kennzeichen weiblichen Daseins im 19. Jahrhun-
dert. Ausser dem Vielen, das Frauen aber tatsichlich geschrieben
haben, gibt es noch eine andere Quelle, aus der Gefiihle und Erfah-
rungen von Frauen aufgespiirt werden konnen: die in den soge-
nannten Leichenreden enthaltenen Lebensberichte, die anlisslich
ithres Todes vor versammelter Gemeinde verlesen, spiter oft
gedruckt und somit der Nachwelt iiberliefert wurden.

In seiner umfassenden Untersuchung tiber die in Basler Samm-
lungen aufbewahrten Leichenreden hat Rolf Hartmann unter ande-
rem gezeigt, dass sich aus den Nachrufen auf die verstorbenen Min-
ner, die meist ein Sffentliches Amt bekleideten, die Eigenart der
politischen und sozialen Struktur des Stadtstaates erkennen lisst’.
Wenn auch nicht fiir den staatlich-politischen Bereich, so gilt dies in
Nekrologen von Frauen doch fiir gewisse Aspekte des gesellschaft-
lichen und kulturellen Lebens: Durch die Leichenrede wurde jedes
auch noch so «wunbedeutende» Leben einer Frau ins Licht der allge-
meinen Beurteilung gertickt und an den fiir ihre soziale Gruppe gel-
tenden Normen gemessen. Ich gehe davon aus, dass solch «debensge-
schichtliches Erzihlen vor der Offentlichkeit»’ innerhalb festgefiigter
Formen, in einer stets gleichen Situation, einen Aussagewert fiir den
Bewusstseinsstand einer Epoche hat und dass durch eine inhaltliche
Untersuchung der Leichenreden von Frauen in einem bestimmten
Zeitraum ein Beitrag zur Beantwortung der eingangs gestellten
Frage geleistet werden kann.

Innerhalb der beiden grossen Sammlungen von Texten, die unter
dem Titel «Leichenreden» 1m Staatsarchiv Basel-Stadt und in der
Universititsbibliothek Basel aufbewahrt werden, machen 1im Zeit-
raum von 1790-1914 die Nekrologe von Frauen ungetihr die Hilfte
des Bestandes aus. Sie reichen vom winzigen Zettelchen, aut dem
sich ein Pfarrer die Personalien notiert hat, bis zur ausfiihrlichen
Gedenkschrift. Unbekiimmert um die Entstehung der Sammlungen

*Rolf Hartmann, Das Autobiographische in der Basler Leichenrede, Basler
Beitrige zur Geschichtswissenschaft, Band 90, Basel und Stuttgart 1963, passim und
bes. S. 60. — Wesentliche Anregung bot mir auch die spitere Studie desselben
Autors: Rolf Hartmann, Das Autobiographische in den Basler Leichenreden des
20. Jahrhunderts, in: Leichenpredigten als Quellen histonischer Wissenschaften, hg.
von Rudolf Lenz, Kéln/Wien 1975.

*Peter Sloterdijk, Literatur und Lebenserfahrung, Autobiographien der 20er
Jahre, Miinchen 1976, S. 20: «Die gesellschaftliche Gestaltung von Redeanlissen
und Lizenzen zu lebensgeschichtlichem Erzihlen vor der Offentlichkeit wurzelt in
den Mustern, die ein gegebener historischer Augenblick fiir die soziale Organisie-
rung von Lebenserfahrung den Individuen anbietet.»



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 7

und die Herkunft der Personen betrachte ich hier diese Texte als ein-
heitliche Quelle. Das Interesse gilt allein den «Personalien», also den
biographischen Angaben tiber die Verstorbene, die vom Pfarrer, von
Angehorigen oder von der Verstorbenen selbst verfasst sein kénnen.
Es kommen auch mehrere Verfasser vor: Eine zweite Person fiihrt
eine angefangene Autobiographie zu Ende oder wihlt aus vorhan-
denen Aufzeichnungen, Briefen, Tagebtichern aus, was ihr wichug
scheint. So tritt uns 1n diesen Texten die Frau nicht unmittelbar ent-
gegen, sondern als ein (fast) ausschliesslich von Minnern verfertigtes
Bild, das den Wertvorstellungen des Patriarchats entspricht. Die tra-
ditionellen Beziehungen der Geschlechter, das Rollenverhalten, die
Denkgewohnheiten werden auf allen Gebieten, wo die Frau eine
Tingkeit entfaltet, an den Massstiben und Normen der androzentri-
schen Gesellschaft gemessen und als Modell des Verhaltens weiter-
gegeben. Wir haben es einerseits mit einer unerwartet reichen Fiille
von Schicksalen zu tun, gewinnen aber andererseits auch Einsichten
in die Auswirkungen des Patriarchats in der historischen «Mikro-
sphire» als die man das Leben «unbedeutender» Frauen wvielleicht
bezeichnen kann.,

Nach der patriarchalen Gesellschaftsauftassung erhilt das Leben
einer Frau dadurch seinen Sinn, dass sie die Aufgabe, die ihr in ihrer
Funktion als Tochter, Schwester, Gattin, Mutter im Rahmen ihrer
Familie gestellt ist, wahrnimmt und erftillt. Die Gesamtheit ihrer
Eigenschaften, als «Weiblichkeit» bezeichnet, ist aut den Dienst an
der Familie ausgerichtet. Die Bereitschaft und Fihigkeit zum Die-
nen, die «Dienstfertigkeit», wird bei Frauen aller Stinde als zentrale
Eigenschaft hervorgehoben. Entstanden und zuerst beschrieben in
den Familien der Oberschicht, wird das Modell der Familie mit den
Beziechungen der Glieder zueinander und der dienenden Rolle der
Frau von den Geschiftsleuten und Handwerkern der Mittelschicht
aufgegriffen und strahlt bis in einige Nekrologe der Unterschicht
aus.

Auf die Familie war auch die Organisationsstruktur der meisten
Werke der christlichen Liebestitigkeit, der Waisenhiuser und
Armenanstalten gegriindet. Als Gattin des Hausvaters konnte eine
Frau des Mittelstandes, Auskommen und Versorgung finden, aller-
dings um den Preis grosser Arbeitsleistung und des Verzichts auf eine
eigene Bestimmung ihres Lebens. Fiir die Art, wie ihr Schicksal und
dasjenige ihrer Kinder unaufldslich mit dem Bestand einer Institu-
tion verbunden war, und fiir ihre vollige Abhingigkeit von einem
Gatten oder Vater, der eine Anstalt leitete, geben Nekrologe von
Gattinnen und T6chtern chrstlicher Patriarchen eindriickliche Bei-
spiele.



8 Dorothea Roth

Der grosse Bedarf an dienenden Frauen liess Basel im 19. Jahr-
hundert zu einem Magnet werden fiir mittel- und heimatlose
Midchen aus zerstorten lindlichen Familien. Diese Midchen fanden
eine gesicherte Existenz, wenn es ithnen gelang, einen «Dienst» zu
finden, sei es als Magd oder als Diakonisse. In zahlreichen Nekrolo-
gen von Dienstmidchen und Diakonissen spiegelt sich als Gegenbild
zur biirgerlichen Familie eine Familie, die den Existenzkampf nicht
bestand und wegen Ungliick, Krankheit, Armut aufgeldst wurde.

Eine andere Form des Dienens ausserhalb der Familie ist der
Dienst an den Armen, die Wohltitigkeit also, wie sie von Frauen der
Oberschicht schon immer ausgeiibt worden war. Seit dem Auftreten
der Leichenreden im spiten 16. Jahrhundert gehort die Milde
gegeniiber den Armen zum Tugendkatalog der biirgerlichen Frau.
Im 19. Jahrhundert begegnen wir verschiedenen Formen von Wohl-
titigkeit, die schliesslich mit dem von Lily Zellweger begriindeten
Basler Frauenverein eine entschieden frauenzentrierte Wendung
nimmt.

Zu den patriarchalen Wertvorstellungen von «Weiblichkeit
gehort die Meinung, dass Wissen und Bildung, als Domine dem
Mann vorbehalten, dem Wesen der Frau nicht entspreche und threm
weiblichen Charakter geradezu abtriglich se1. In unsern Nekrologen
finden sich viele Hinweise darauf, wie S6hne und Gatten iiber die
Bildung und das Bildungsstreben der ihnen nahestehenden Frauen
dachten, aber auch aus Ausserungen von Frauen selbst lassen sich
ithre Bediirfnisse nach Beschiftigung mit Dingen des Geistes erken-
nen. Der Wunsch nach dem «Traumberut» einer Lehrerin, den viele
Midchen aus dem Mirttelstand hegten, war ein Ausdruck dieses
Bediirtnisses.

Manche Midchen versuchten, ein kiinstlerisches Talent, das sie zu
Hause pflegten, weiter auszubilden und aus ihrer Begabung einen
Beruf zu machen. Aber wie die intellektuell begabten stiessen auch
die kunstbefliessenen Frauen auf Hindernisse, weil ihre Leistungen
nicht ernst genommen und mit hartnickiger Konsequenz immer
wieder mit dem Epithet des «Anspruchslosen» abgetan wurden. Der
Mangel an Anerkennung eines kiinstlerischen Werkes lisst sich am
Beispiel von zwei vergessenen Schrftstellerinnen aufzeigen: Susann
Ronus und Luise Zeller-Pichler.

Das Schreiben, wenn es auch im Rahmen des Personlichen blieb,
war die am meisten geiibte Ausdrucksform der Innerlichkeit der
Frauen. Wir folgen der Auffassung von Georg Misch, fiir den Auto-
biographien, auch wenn es sich um Werke «von der geringeren Art»
handelt, reprisentativ sind fiir «das durchschnittliche Lebensverhal-
ten der Zeit». Der Anspruch, den er an die «echte Autobiographie»



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 9

stellt, 1st nicht die Vollendung einer literarischen Form, sondern die
Fihigkeit des Autors/der Autorin, «das eigene Leben als Ganzes, das
seine Bedeutung in sich trigt» zu begreifen®.

Als wichtiges Phinomen im Leben von Frauen im 19. Jahrhun-
dert erscheint schliesslich die Freundschaft: von der harmlosen Idyl-
le junger Midchen des Biedermeier, tiber die schwirmerischen, im
Religiosen begriindeten Herzensbiindnisse der Pensionirinnen
geistlicher Erziehungsanstalten, bis zum bewussten Zusammenschluss
reifer Frauen der Jahrhundertwende, als auf der Grundlage von
Lebenserfahrung und Bildung sich ein neues Selbstbewusstsein regte.

1. Die biirgerliche Familie als Strukturmodell fiir alle Titigkeiten der Frau

Das Leitbild der Familie, das fir das 19. Jahrhundert Geltung
hatte, entstand aus den Produktionsverhiltnissen der beginnenden
Industrialisierung. Die Technisierung der Produktionsweise hatte
die Trennung des Familienlebens von der Erwerbsarbeit zur Folge.
Mit dem Schwinden von Eigenproduktion und Selbstversorgung
schrinkte sich das Betitigungsfeld der Frau immer mehr ein. Von
der ganzheitlichen offenen Hauswirtschaft, wie sie das ausgehende
18. Jahrhundert noch gekannt hatte, wurde die Familie nun zu
einem abgeschlossenen Bereich der Intimitit.

In der biirgerlichen Familie, deren Existenz durch die Arbeit des
Mannes gesichert war, stand der Frau fiir die ihr zugewiesenen Auf-
gaben der Sozialisation, besonders der Kindererziechung, ein Frei-
raum zur Verfiigung, {iber den hinaus sie sich der Pflege der Gefiihle,
der Innerlichkeit, der Kultiviertheit widmen konnte. Die Frau der
Unterschicht, die gezwungen war, ausserhalb des Hauses dem Brot-
erwerb nachzugehen, hatte zusitzlich die volle Last der Betreuung
der Kinder und des Haushalts zu tragen. In beiden Fillen fiihrte die
Dissoziation der Wirkungsbereiche von Mann und Frau, von «Haus»
und «draussen», zu der bekannten Fixierung der Rollen und zu einer
Polarisierung der Geschlechtscharaktere. Bestimmte Eigenschaften
wurden nun dem Mann und der Frau als jeweils «typisch» zugeord-
net. Dass die Titigkeit der Frau sich auf ihre Aufgaben innerhalb des
Hauses zu beschrinken habe, wurde im stidtischen Biirgertum zur

*Georg Misch, Geschichte der Autobiographie, Band I 1, Bern 1949, S. 9 f.
*Heidi Rosenbaum, Formen der Familie, Untersuchungen zum Zusammenhang

von Familienverhiltnisen, Sozialstruktur und sozialem Wandel in der deutschen
Gesellschaft des 19. Jahrhunderts, Frankfurt 1990.



10 Dorothea Roth

Selbstverstindlichkeit’. Entsprechend den Prinzipien des Leistungs-
kampfes im wirtschaftlichen Bereich festigte sich auch in der Fami-
lie die Rolle des Mannes im Sinne der patriarchalen Autontit. Als
«Warenbesitzer und Familienoberhaupt in einer Person» sorgte der
Mann fiir die Erhaltung des Eigentums, das nicht nur in der Ober-
schicht, sondern bis weit in den Mittelstand hinein durch den
Bestand der Familie garantiert war’.

Wie sehr die Frauen aller Stinde in diesen Prozess der Erhaltung
der Familie eingespannt waren, lisst sich zunichst aus den formel-
haften Wendungen ablesen, mit denen in unseren Texten den Frauen
Eigenschaften zugeschrieben wurden, die ihren Platz im Rahmen
des familiiren Lebens und der Abfolge der Generationen fixierten:
Sie war «eine sittsame und gehorsame Tochter, eine verstindige und
zirtliche Gattin, eine liebevolle Schwester» (Magdalena Basler-Flick,
1767-1794), oder: «eine titige Hausfrau und vielwirkende Kinder-
mutter» (Dorothea Stehelin-Gemuseus, 1724-1829). Zu der aus der
Tradition tibernommenen Aufzihlung threr Tugenden treten Eigen-
schaften der chnistlichen Lebensfiihrung: Charakter, Verstand, Welt-
kenntnis, Liebe gegen Gott und Menschen, Redlichkeit, Dienstfer-
tigkeit, Demut, so lautet der Tugendkatalog der vornehmen Maria
Merian-Wettstein (1714-1800), deren Leichenrede mit kunstvoller
Rhetorik aufgebaut ist, wihrend eine mit bescheideneren Mitteln
gestaltete Leichenrede «frommen hiuslichen Sinn, kindliche Liebe
und Gehorsam» nennt (Susanna Fininger-Oser, 1801-1825). «Sie
befliss sich so wie aller chnstlichen Tugenden ganz besonders der
Demut, Freundlichkeit und Dienstfertigkeit» heisst es beir Maria
Chrischona Bleyenstein-Rapp (1757-1796). Zusammengefasst er-
geben diese Eigenschaften den Begrift der «Weiblichkeit»: « .. mut
ihrer offenen heiteren Gemiitsart und ichten Weiblichkeit das Haus-
wesen belebend» (Maria Stachelin-Vischer, 1814-1849). Formeln
wie «eine Fiille icht weiblicher Tugenden» (Nanette Brenner-Suter,
1848-1873) oder «hr liebenswiirdiger icht weiblicher Charakter»
(Rosalie Mihly-Triidinger, 1855—-1881) erhalten sich hartnickig bis
in die 1880er Jahre. Noch um 1884 rithmt ein Nekrolog «die weib-
liche Anmut und Wiirde, den harmlosen Sinn voll heiterer Lust an
allem, den sicheren Verstand des reinen Geftihls, das Herz mit dem
innern Geniigen in Demut und Gelassenheit» (Sophie Weizsicker-
Dahn, 1824-1884).

*Rosenbaum, Exkurs S. 292 ft. «Verinderungen im Bereich der Geschlechts-
charaktere», sowie die dort zitierte Literatur.

"Jiirgen Habermas, Strukturwandel der Offentlichkeit, Untersuchungen zu einer
Kategorie der biirgerlichen Gesellschaft, Neuwied/Berlin 1965, S. 187.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 11

Mit threr Umgebung lebt die Frau in Harmonie, ihre Erscheinung
strahlt eine angenehme Wirkung aus: «Ihr Herz war ganz der Freund-
schaft und Liebe oftfen... Sie lebte eben in threm Element, wenn sie
andern wohltun und sie erfreuen oder ithnen niitzlich sein konnte.
Von Herzen war sie auch geneigt, allen zu vergeben» (Christine
Dorothea Stehelin-Schénauer, 1779-1820). «lhre Talente in den
angenchmen und unterhaltenden Wissenschaften verschafften ithren
Umgebenden manche fréhliche Stunde» (Maria Magdalena Harder-
Roschet, 1788-1806). «Mit Ahndungen von Freude und gliickli-
chen Stunden betraten ithr Haus Schwiegereltern, Schwestern, Tan-
ten, Vetter, Briidder und Schwester des Gatten, Schwigerin, Ver-
wandte und Freunde. Allen ihren Lieben flog sie mit oftenen
Armen... beim Eintritt in thre Wohnung entgegen» (Caroline Hart-
mann-Schuch, 1788-1807).

So verkdrpert die Frau innerhalb ihrer sozialen Gruppe, der Fami-
lie, das euphorische Lebensgefiihl der Epoche des Biedermeier, das
seinen Ausdruck in der Pflege heiterer Geselligkeit fand.

Dieses von der biirgerlichen Oberschicht entworfene und tra-
dierte Muster weiblichen Verhaltens und spezifischer Eigenschaften
findet seinen Widerhall bis in die Personalien von Frauen aus dem
Kleinbiirgertum, ja bis in die Unterschicht. Von einem erfillten,
befriedigten Leben 1st die Rede bei Anna Barbara Weber-Schmid
(1724-1804). Tochter eines Papierermeisters, hatte sie mit ithrem
Gatten, dem Papierermeister Benedikt Reber, in 46jihriger Ehe
gliicklich gelebt und war «bis zum letzten Tag ihres Lebens heiter
und gegenwiirtig und verrichtete ihre kleinen hiuslichen Geschifte».
Dass sie «threm Ehemann eine treue christlich gesinnte Gattin und
gegen 1hre Kinder eine sorgfiltige Mutter [war] und mit ihren Mit-
menschen gerne vertriglich und dienstfertig» lebte, lesen wir in den
handschriftlich erhaltenen Personalien von Anna Barbara Weber-
Blum (1746—1802), die ausserhalb Basels verschiedene Dienststellen
verschen hatte und deren Mann Sacktriger im Kornhaus war. Als
«ehr vergniigt und friedsam» wird die Ehe von Maria Elisabeth
Rudin-Ptliiger (1767-1802) aus Schoptheim und als «christlich und
zufrieden» diejenige von Anna Schweizer-Kaser (1736-1803) aus
Niederbipp bezeichnet. Beide Frauen hatten als junge Midchen
Dienststellen in Basel angetreten und Minner aus der Landschaft
geheiratet: Christian Rudin von Ziefen und Johann Schweizer aus
Liufelfingen, der in Basel in einer Bandfabrik arbeitete. Fiir Anna
Schaub-Mohler (1725-1803) aus Ormalingen, die auch in Basel
gedient und Hans Schaub von Diegten geheiratet hatte, der aber friih
verstarb und sie mit drei Kindern zuriickless, gilt die Formel vom



12 Dorothea Roth

«Kreuz, das thr mit dem Witwenstand auferlegt wurde» und das «ihre
Hingabe an Gott» bewirkte.

Das Muster fiir die Organisationsstruktur der biirgerlichen Fami-
lie ergibt sich aus den Beziehungen der einzelnen Glieder zueinan-
der: Kinder, Eltern, Geschwister, Ehegatten. Dazu treten die allein-
stehenden Frauen, verwitwete und unverheiratete, deren Stellung
einer besonderen Einftihlung bedurfte.

In allen Schichten des Biirgertums war es selbstverstindlich, dass
die Kinder ihre Eltern pflegten, wenn diese hilfsbediirftig geworden
waren. Diese Aufgabe fiel den Téchtern oder Schwiegertdchtern zu.
Susann Legrand-Heusler (1785-1860), die ihre Krankheit auf den
Schaden zuriickfiihrt, den sie anlisslich des Bombardements von
Basel im Sommer 1815 erlitten hatte, wurde gepflegt von ihrer
Tochter Agnes, die um der Mutter willen ihre Titgkeit im Pfarrhaus
von Oltngen bei ithrem Onkel, Pfarrer Wilhelm Legrand, einem
fritheren Mitarbeiter von Johann Friedrich Oberlin im Steintal, ver-
lassen hatte. Agnes starb 1860, wenige Monate darauf folgte ihr die
Mutter im Tode nach (Agnes Legrand, 1809-1860).

Tochter kiitmmern sich auch um ihren verwitweten Vater: «...als
treue Gehilfin und Gesellschafterin... dem Vater das Leben erheitern
und verschénern», darin sah Esther Forcart (1784—1848) ihre Lebens-
aufgabe. Inmg verbunden mit threm Vater war auch Helene Elise
David (1815-1836). Der «eigenhindige Aufsatz», den sie wie tiblich
anlisslich 1threr Konfirmation geschrieben hatte, wurde nach ithrem
Tod von threm Vater erginzt. Elise hatte thm nicht nur den Haus-
halt besorgt, sondern auch an Problemen seines Lebens teilgenom-
men und thm gute Ratschlige erteilt. Elisabeth Streckeisen (1821-
1879) schliesslich, deren Leben von threm Bruder aufgezeichnet 1st,
bezeichnet die Zeit, in der sie threm Vater die Haushaltung fiihrte,
als die gliicklichste ihres Lebens.

Wir héren auch davon, dass durch den Tod eines Elternteils 1m
Leben eines Kindes Schwierigkeiten entstanden, die ein besonderes
Verstindnis erheischten. So wird die Ursache der Krise im Leben
eines Midchens darin gesehen, dass der Ortswechsel der Familie
(infolge der zweiten Verheiratung des Vaters nach dem Tod der
Mutter) in eine «wichtige Lebensphase» fiel und dass diesen Umstin-
den «von ithren Umgebungen nicht gentigend Rechnung getragen
wurde» (Helene Wenk-Linder, 1750—1835). Fiir Marie Weitnauer-
Schardt (1801-1832) folgt auf den Tod ihres Vaters, eines Kiifermei-
sters, «eine Menge so trauriger Verhiltnisse», dass ihre Kindheit eine
schwere war. Vielleicht war Valeria Huber (1791-1817), die als Fiint-
zehnjihrige thre Mutter verlor, gliicklicher. Sie tibernahm die Fiir-



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 1=

sorge fuir ihre fiinf jlingeren Geschwister und war so sehr von «einem
Geist der Ordnungshiebe» erfillt, dass sie «geriduschlos dem ganzen
Hauswesen vorstund». Psychologisches Verstindnis und Einsicht in
die Zusammenhinge von seelischem Leiden und koérperlicher
Krankheit finden wir im Fall von Elisabeth Hofer (1820—-1840), die
bis zu ihrer eigenen Erschopfung ihren Vater gepflegt hatte und nach
dessen Tod an Zustinden der «Stindenangst» litt. Zitate von Worten
der Anhinglichkeit an ihre Eltern und die Erzihlung eines Traums
bezeugen, dass ein anderes jung verstorbenes Midchen an tiefer see-
lischer Angst litt, die hier allerdings nicht als Stindenangst, sondern
«zum Teil» als «Wirkung ihrer Nervenschwiche» gesehen wird (Ve-
rena Elisabeth Buser von Sissach, 1808—1824). Seit ihrer Pensions-
zeit als Elf- bis Dreizehnjihrige in Vevey lebte Anna Catharina Stae-
helin (1771-1841) mit ihrer Schwester zusammen, mit dieser «innig
alles teilend... das Wichtigste wie das Geringste». Der Nachruf auf
Caroline Hartmann-Schuch ist von 1hrer Schwester verfasst unter
dem Titel «Denkmal schwesterlicher Liebe».

Ein anderes Schwesternpaar, das fast 29 Jahre zusammenlebte, fin-
den wir in Charlotte und Gritli Burckhardt, den Téchtern von Pfar-
rer Daniel Burckhardt, der 1833 Sissach hatte verlassen miissen. Als
Beispiel fiir die Verbindung von Bruder und Schwester sei Emma
Burckhardt-von Salis (1851-1881) erwihnt. Von ihr heisst es, sie
habe sich schon wihrend der Studienjahre ihres Bruders in Paris [es
ist der spitere Pfarrer Arnold von Salis, der letzte Antistes der Basler
Kirche] fiir seine Arbeit interessiert und se1 in geistiger Verbindung
mit thm gestanden, «ohne dass das weibliche Wesen und der hius-
liche Sinn» Schaden genommen hitten. Im Haushalt des etablierten
Pfarrers verbrachte sie spiter sieben «selige Jahre» unter steter gegen-
seitiger Anregung.

In den formelhaften Wendungen, mit denen die Ehe beschrieben
wird, kommt die Konstanz der Eigenschaften in den verschiedenen
Lebenslagen zum Ausdruck: Sie hat sich gegen ihren Gatten «ebenso
als eine treue, wohlmeinende und dienstfertige Lebensgefihrtin
bewihrt... wie sie sich gegen ihre Eltern als ein treu ergebenes Kind
und gegen ithre Geschwister als eine liebende Schwester erwiesen»
(Maria Magdalena Burckhardt-Bernoulli, 1779-1841). Dieses sich
tiiber Generationen erstreckende Beharrungsvermégen bildet die
Grundlage fiir den spezifisch biirgerlichen Familiensinn, an dessen
Ausbildung und Pflege die Frauen wesentlichen Anteil hatten.

Abgeschen von der Formel, die Ehe sei1 «durch gottliche
Schickung und zum Vergniigen der geehrten Eltern» geschlossen
worden (z.B. bei1 Helene Frey-Stachelin, 1746—-1803), finden sich



14 Dorothea Roth

bei aufmerksamem Lesen da und dort individuelle Ziige, die der St-
lisierung entzogen sind. So hat man den Eindruck, dass Elisabeth
Valeria Stockmeyer-Burckhardt (1819-1887) ein echtes Gefiihl
benennt, wenn sie im Riickblick auf ihre 50j3hrige Ehe versichert,
die Liebe zu ithrem Gatten sei1 ihr «tiglich wieder neu und frisch
gewesen». Ein gesundes Selbstgefiihl diirfen wir vermuten bei Julie
Burckhardt-Miville (1810-1870), von der es heisst, sie habe «den
Freund ihrer Jugend und den Mann ihrer Wahl» geheiratet. Im Fall
von Amélie Siber-Bischoft (1845-1881) erfahren wir sogar, wie sie
thren Mann kennengelernt hat: «im gastfreundlichen Haus ihrer
Eltern durch die Pflege der Musik». Ein einmaliges Kuriosum ist die
Geschichte von Julie Hoppe-Henser (1800—-1881). Als Tochter eines
katholischen Arztes, von 1hrer protestantischen Mutter in Deutsch-
land streng lutheranisch erzogen, gelobte sie, zusammen mit ihrer
Schwester, fir immer ledig zu bleiben. Das Geliibde geriet ins Wan-
ken und sank in Nichts zusammen, als die schon tiber Vierzigjihrige,
die sich zu Hause der Religion und der Pflege ihrer Eltern widmete,
dem Arzt Dr. Hoppe begegnete, «unter einem nicht zu verhehlen-
den Uberraschungsschreck fiir Beide», wie sich der Nekrolog aus-
driicke.

Wir horen auch von Briefen, die von Gattinnen an thre Minner
gerichtet wurden. Ein seltenes und darum umso wertvolleres Zeug-
nis 1st ein Ausschnitt aus einem Briet von Charlotte Detlott-Sarasin
(1809-1852), der in ihrer Leichenrede zitiert wird. Durch ihre
Erziehung in der Briidergemeinde Neuwied daran gewdhnt, aufihre
Geftihle zu achten und sie zu Papier zu bringen, schreibt sie am drit-
ten Jahrestag threr Hochzeit an ithren abwesenden Gatten, es sei
«Verschiedenes», was sie an diesem Tag bewege «und gewiss gedenkst
auch du auf deiner Wanderung dieses Tages». Thre Empfindungen
tiber die dre1 Jahre, «eit uns der Herr zusammengeftigt», driickt sie
so aus: «Es kdmmt mir vor, es se1 dennoch die Hilfte meiner Lebens-
jahre, die ich mit dir zugebracht habe. Denn alle Ertahrungen, Lei-
den und Freuden, so durchgreifend sie auch waren, treten dennoch
in Hintergrund vor den Erfahrungen unseres drejjihrigen Ehestan-
des.» In diesen Worten sehen wir schlagartig erleuchtet, was wohl fiir
die tiberwiegende Zahl der Ehen der Epoche Geltung hatte: Die
Tatsache des Verheiratetseins, die Ehe, hatte fiir das Lebensgeftihl der
Frau eine viel gewichtigere Bedeutung als fiir den Mann.

Recht niichtern sieht es dagegen aus, wenn eine iltere Frau eine
spite Ehe einging. Mit 51 Jahren wurde Veronika Eglinger die
zweilte Gattin von Pfarrer Theodor Falkeisen, wobel «durch Gottes
Schickungy eine «vergniigte» Ehe entstand. Klugheit und Erfahrung
machten die Frau zur niitzlichen Ratgeberin des Mannes (Veronika



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 15

Falkeisen-Eglinger, 1728-1813). Von Dorothea Battier, die 45jihrig
den kranken Johann Friedrich Miwville heiratete, wird schonend an-
gedeutet, sie habe «den schéneren Teil ihrer Lebenszeit» im elter-
lichen Haus zugebracht, wo sie ihr Gliick in der Fiirsorge fiir Eltern
und Geschwister gefunden hatte. Wir kénnen uns ausmalen, welcher
Art die Mithen waren, die mit ithrer Verehelichung auf sie zukamen
(Dorothea Miville-Battier, 1760-1815). Fiir die 44jihrige Margrit
Berri schliesslich war der Entschluss zur Heirat mit dem Notar
Niklaus Bernoulli «das Ergebnis ungemein schwerer Kimpfe», denn
«ie trug neben ithrem Hauswesen noch dasjenige von zwei Kindern
auf dem Herzen, neben ihrer sonstigen Dienstfertigkeit» (Margrit
Bernoulli-Berri, 1807-1867)°".

Dass eine Frau die Betreuung der Kinder aus einer oder sogar zwei
fritheren Ehen 1hres Mannes tibernahm, kam 6fters vor. Anna Gee-
ring-Stump (1811-1863) trat nicht weniger als neun Kinder aus der
ersten Ehe ithres Mannes an. Gertrud Walz-Bienz (1772—1814) war
zweimal verheiratet und versprach jedesmal, den Kindern aus der
fritheren Ehe des Gatten eine gute Mutter zu sein.

Die Eheschliessung erscheint in solchen Fillen als eine Art soziale
Selbsthilfe. Neben das Bild der Gesellschaftsdame schiebt sich das-
jenige der dlteren Frau, die mit threr Verheiratung eine schwere Last
tibernimmt. Erfahrungen dieser Art hatten im Gewebe der biirger-
lichen Lebenswelt ithren festen Platz, und die dienende Rolle, die der
Frau dabei zugeteilt war, galt als selbstverstindlich. Das zeigt das
Urteil tiber ein Leben, das gesehen wird als «nichts als demiitige
Selbstverliugnung, sich hintansetzende aufopfernde Liebe, als uner-
miidliches stilles Denken, Sorgen und Wirken fiir die Thren» (Sara
Maria Miville-Miville, 1815-1883).

Wenn ich es richtig sehe, kommt es im ganzen Zeitraum nur drei-
mal vor, dass das Scheitern einer Ehe erwihnt wird. Ein einziges Mal
handelt es sich um eine formelle Scheidung (Susanne Malzinger-
d’Enas, 1758-1804). In dem von ihr selbst verfassten Lebensriick-
blick sagt Helene Falkner-Hiibscher (1805-1876): «Mein Ehestand
war sehr dornenvoll! Was ich in den 24 Jahren desselben erlebt und
durchgestanden habe, wiirde mehr als eine Kronik ausfiillen.» Im
dnitten Fall sind es die Kinder, die das Leben ihrer Mutter (Julie Hel-
bing-Frommel, 1849-1903), beschreiben: «Mit dem Eheschluss
begann fiir unsere liebe Mutter eine schwere Zeit. Erfahrungen und
Enttiuschungen allerbitterster Art folgten sich Schlag auf Schlag.» Sie

*Vgl. die ausftihrliche Schilderung des Schicksals von Margrit Bernoulli-Berri auf
Grund ihres Tagebuchs bei: Gertrud Lendorft, Kleine Geschichte der Baslerin, Basel
1966, S. 136 ff.



16 Dorothea Roth

musste schliesslich einsehen, dass das, was sie als ithre héchste Pflicht
erkannte, die Erziehung ihrer vier S6hne, nur «durch die ginzliche
Lésung thres Ehebundes» moglich wurde. Zu diesem Entschluss rang
sie sich «nach schweren inneren Kimpfen» durch. Es waren ihre,
Julies, Eltern, die ihr beistanden, indem sie die Kinder bei sich auf-
nahmen und der alleinstehenden Frau halfen, «die gemachten
Lebenserfahrungen in einem héheren Licht zu betrachten.

Wenn wir weiterhin nach dem Niederschlag von Erfahrungen
und Empfindungen fragen, welche das Verhiltnis zum Gatten
betreffen, so stellt sich heraus, dass die konstanten Gefiihle der Liebe
und Treue einen geringeren Aussagewert haben als die heftigen
Gemiitsbewegungen, wie sie z.B. beim Tod des Gatten ausgleost
werden. Die folgenden Zitate mégen zeigen, wie die Frau durch den
Schmerz zu ihrer eigenen Sprache findet: «ein Herzensriss ... den
keine Feder beschreiben kann» (Agnes Heusler-Mitz, 1756—-1815).
«Sein Tod hat mir eine tiefe Wunde geschlagen» (Rosine Falkner-
Huber, 1760—-1837). Es ging «ein schrecklicher Riss durch meine
Seele» (Anna Catharina Streckeisen-Ehinger, 1825-1881). «Dieser
Schmerz ist durch die Zeit gemildert, aber geheilt wird derselbe erst
in der frohen Stunde des Wiedersehens» (Ursula Stachelin-Reber
1767-1844).

Von einer Frau, die, weil ihr Kinder versagt waren, ithr Leben
umso mehr nach dem Gatten ausgerichtet hatte, wird gesagt: Mit
dem Tod desselben «ward ihr... der Mittelpunkt, um welchen sich
eigentlich ihr Leben bewegt hatte, hinweggenommen, und es lag ...
auf den Jahren des Witwentums ein bleibender Schatten, sie hatte die
Empfindung von jemand, dem seine Lebensaufgabe hinweggenom-
men worden ...» (Emilie Burckhardt-Gemuseus, 1806-1869). Von
einer andern Witwe bezeugen ihre Kinder: «Sie spiirte es bis in ihre
Fiebertriume der letzten Krankheit hinein, dass es fiir den Gatten,
mit welchem man gealtert ist, keinen menschlichen Ersatz gibt»
(Valeria Charlotte Riggenbach-Huber, 1795-1865).

Zum seelischen Schmerz tritt aber auch Hilflosigkeit, die Un-
tihigkeit, sich im Leben allein zurecht zu finden. «Ohne eigene
Selbstindigkeit, gewohnt in allem nur ithren Gatten walten zu las-
sen... verlor ihr Leben jeden Halt, als dieser starb» (Anna Maria
Miiller-Ptimpin, 1795-1837). Auch fiir eine starke Frau konnte die
Sorge um die unmittelbare Zukunft zu echter Not werden. Dank-
bar fiir die Hilfe von Freunden und Verwandten war Rosine Oser-
Falkner (1802-1855), die fiinf kleine Kinder zu versorgen hatte.
Auch Jakobea Stehlin-Hoch (1776-1845) empfand beim Tod ihres
Gatten, des Zimmermeisters Johann Jakob Stehlin, nach ihren eige-
nen Worten «einen durchschneidenden Schmerz». Sie vermochte



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 17

sich aber zu fassen und fiihrte, wie der Pfarrer sich ausdriickt, «mit
bewundernswerter Umsicht und Gewandtheit» das grosse Geschift
withrend zehn Jahren weiter. Gleiches Verhalten erfahren wir iiber
Margrit Respinger-Burckhardt (1786-1866), die sich nach Uber-
windung thres Schmerzes dem Geschiift widmete und junge Leute
in 1thr Haus aufnahm.

Gehort die Aufzihlung der Kinder und Kindeskinder zum obliga-
ten Bestand der weiblichen Nekrologe, so wird die Kinderlosigkeit
als ein besonderes Schicksal der verheirateten Frau hervorgehoben.
Sie habe das Fehlen von Kindern als «<herben Schmerz» emptunden
(Maria Magdalena Paravicini-Burckhardt, 1787-1845), und: mut
eigenen Kindern habe ihr «ein wesentliches Element der Gemein-
schaft und der Liebessorge und Arbeit» gefehlt (Luise Zimmerlin-von
Speyr, 1813-1883). Der Mangel kann ausgeglichen werden dadurch,
dass sich die Gatten umso enger aneinander anschliessen und dass
somit auch eine kinderlose Ehe als gliicklich bezeichnet wird. Wie
im Fall der vater- oder mutterlosen Kinder konnte sich auch bei
Kinderlosigkeit der «Mechanismus» der gesellschaftsinternen Hilfe
bewihren: Julie Ehinger-Sarasin (1829-1887) rithmt, wie liebevoll
sie in die Familie ihres Gatten aufgenommen worden sei: Die Liebe
von Gatte, Freundinnen, Schwiigerin, Nichte «machten mir die Ent-
behrung eigener Kinder und eine zeitweise Vereinsamung weniger
emphindlich».

Auch bei ledigen Frauen findet sich der Ausdruck der Geborgen-
heit im Netz der sozialen Beziehungen, der fiir das Grossbiirgertum
so typische Familiensinn. Sara Bischoft (1779-1852) wurde von
«Verwandten, Freundinnen, Dienstboten ... wie eine Mutter be-
weint», und dass auch eine ledige Frau als Mittelpunkt einer Familie
gelten konnte, bezeugen die Worte eines Netfen, es se1 « uns]
mit Tante Lydia ein Stiick Vaterhaus geblieben» (Lydia Miiller,
1861-1905).

Natiirlich gab es auch viele einsame Frauen, ledige und verwit-
wete. So flihrte Agnes Geigy (1776—1836) ein zurtickgezogenes
Leben in Arlesheim. Katharina Rosina Holzach (1820-1887) lebte
nach der Verheiratung aller ihrer Geschwister mit der Mutter zusam-
men «bei guter Lektiire», ohne dass sie die Vaterstadt Basel ein ein-
ziges Mal verlassen hitte. Auch Adele Respinger (1828-1900) ver-
brachte nach dem Tod des Vaters und der Schwester «lange Jahre des
Alleinseins». Der ledige Stand war aber nicht nur Idylle und Harmo-
nie: «Mit dem Verlust des Elternhauses begann fiir unsere Mit-
schwester eine lange Reihe von Wanderjahren. Sie musste das Wort
des Apostels (Wir haben hier keine bleibende Statt oft schmerzlich
erfahren», wird gesagt von Emilie Oser (1815-1884), die bei ihren



18 Dorothea Roth

verheirateten Schwestern bald in Preussen, bald in einem Dorf in der
Ostschweiz, bald im Miinstertal oder bei einer Nichte in Walden-
burg weilte. Abweichend von den in Basel tiblichen Gewohnheiten
verhielt sich Bertha Wagner (1819-1899), Pfarrerstochter aus einem
badischen Dorf. Nach dem Tod ihres Vaters, den sie gepflegt hatte,
folgte sie der Familie ihres Neffen (der ihr Leben aufzeichnete) nach
Basel. «Unsere liebe Tante» wollte aber «thre unabhingige Stellung
nie aufgeben, nie mit ihrer Schwester zusammenleben». Sie blieb
also allein, hielt aber den Verkehr mit ithren Verwandten aufrecht
und nahm teil an ithrem Leben.

Einer familidgren Konstellation besonderer Art begegnen wir im
Nekrolog von Caroline Louisa Voegelin-Escher (1814-1883). lhr
Gatte verwaltete 1im alten Ziirich ein unbesoldetes Ehrenamt, so dass
das junge Ehepaar genotigt war, wihrend tiber drei Jahrzehnten 1im
Haushalt der Eltern des Gatten zu leben. Riickblickend beschreibt
der Sohn die Lebenssituation seiner Mutter: «Neben der Schwieger-
mutter, einer Frau von imponierendem Verstand und Willen, kam
sie daher nie zu einer selbstindigen Stellung, auch dann nicht, als sie
bereits Mutter mehrerer Kinder war.» Sie habe sich aber «mit voll-
kommener Resignation» in diese Lage getunden, alles se1 autgewo-
gen worden durch «das Gliick, der Familie ihres Gatten anzu-
gehoreny.

Als Mitarbeiterinnen ihrer Eltern oder des Gatten sind Frauen aus
dem Mittelstand 1m Geschiftsleben hiufig anzutreften, und oft ergibt
es sich, dass sie nach emnem Todestall einen Betrieb selbstindig wei-
terflihren. Eine besondere Ausbildung oder gar eine Bildungsreise,
wie das bet den jungen Minnern der Oberschicht tiblich war, gab es
tiir sie nicht. So wurde Emma Faesch-Diinner (1812-1884) nach
dem Tod ihres Gatten Inhaberin einer Modewarenhandlung am
Spalenberg. Caroline Wintsch-Meyer (1844-1904), Mutter von
sechs Kindern, betrieb einen Mercerieladen an der Greitengasse, und
Magdalena Vogelbach-Schaub (1839-1903) tibernahm das Geschiift
threr Eltern an der Freien Strasse. Als Beispiel fiir das titige Leben
einer Frau aus dem Handwerkerstand ser Elise Baur-Lippe
(1834-1903) erwihnt, Tochter des Meisters der Riimehnsmiihle
und Gattin des Schlossermeisters Louis Baur. Ihr Hauswesen umfas-
ste ausser thren eigenen sieben Kindern auch eine Anzahl Lehrlinge,
denen sie miitterlich zugetan war. Von den betreffenden Pfarrern
eindriicklich geschildert und gerithmt wird sodann das arbeitsame
Leben zweiler junger Midchen: Caroline Biirgy (1834-1851), Toch-
ter eines Metzgermeisters, verliess als Vierzehnjihnige freiwillig die
Tochterschule, um den Haushalt zu besorgen, da ihre Schwester sich



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 19

verheiratet hatte. Rosina Brodbeck von Liestal (1849-1866) hatte
die Schulen von Basel besucht und arbeitete sich nach dem Tod ihres
Vaters «in das von ithrer Mutter fortgesetzte Bandgeschift ein». Im
Baselbiet kommt die Mitwirkung der Tochter bei einem von den
Eltern betriebenen Gasthaus hiufig vor, so bet Anna Gertsch-Buser
(1871-1893) in Liestal, bei Anna Goetz-Buser (1812-1895) und Sara
Joerin-Meyer (1812-1896), beide in Waldenburg. Auch Rosine
Kottgen-Gysin (1837-1909) war eine Wirtstochter aus einer grossen
Familie. Sie benutzte den Umgang mit den Ingenieuren und Arbei-
tern, die in den 1850er Jahren am Bau des Hauensteintunnels titig
waren und im Gasthaus thres Vaters in Buckten verkehrten, um sich
Kenntnisse des Franzosischen und Englischen anzueignen. Spiter
{ibernahm sie in Liestal ein Geschiift und fand daneben Zeit, sich im
Schweizerischen Gemeinniitzigen Frauenverein aktiv zu betitigen.
Ihre Tochter Anna war eine der ersten Frauen, die in Basel das Medi-
zinstudium abschlossen”.

Weniger gliicklich als Anna Koéttgen war Elise Jenny-Otto
(1833—-1908), die nach dem Tod ihrer Mutter «hren Lieblings-
gedanken, Lehrerin zu werden» aufgeben musste, um das elterliche
Ellenwarengeschift weiterzufithren. Sie heiratete spiter den an der
Tochterschule titigen Lehrer Wilhelm Jenny. Das Leben von Emma
Waechter-Neukomm (1842-1904) ist aus ihren eigenen Aufzeich-
nungen bekannt. Aus einem kleinen Dorf im Aargau gebiirtig, ver-
brachte sie eine schwere Kindheit und konnte dank der Opferbe-
reitschaft der Mutter die Bezirksschule besuchen. Ein weiteres Stu-
dium, wie sie es wiinschte, war wegen Geldmangels nicht moglich,
doch absolvierte sie eine kaufminnische Lehre, lernte Sprachen und
arbeitete in einer Speditionsfirma in Brugg. 1858 kam sie nach Basel
und scheint hier ein eigenes Geschift gegriindet zu haben. Sie ver-
heiratete sich, gebar nicht weniger als 15 Kinder und war dabe1
unermiidlich titig im Unternehmen, das den Namen 1hres Gatten,
J.J. Waechter-Neukomm, trug und einen grossen Aufschwung
nahm.

Im Gegensatz zu dieser «Aufsteigerin» aus kleinen Verhiltnissen
gehodren zwei andere Aargauerinnen dem Unternehmerstand an.
Leontine Fleiner-Zschokke (1834-1905) fiihrte nach dem Tod ihres
Gatten dessen Zementfabrik in der Nihe von Schoptheim durch kri-
tische Zeiten so weit, dass sie von threm Sohn tibernommen werden

konnte. Und Maria Wernle (1865—-1908) verzichtete nach dem Tod

"Dr. med. Anna Kéttgen, 1867-1909; vgl. Elisabeth Fliieler, Die ersten Studen-
tinnen an der Universitit Basel, Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertums-

kunde, 90, 1990, S. 157 ft.



20 Dorothea Roth

des Vaters auf die Ausbildung «hrer reichen sprachlichen und musi-
kalischen Gaben» und auf thren Wunsch, Lehrerin zu werden, um
am Ausbau der von der Familie in Ziirich betriebenen Drogerie und
Chemikalienhandlung mitzuarbeiten. Nach den Worten des von
den Angehorigen liebevoll verfassten Nekrologes opferte sie dem
viterlichen Unternehmen «ihre junge Lebenskraft der besten Jahre».
Als ledige Frau bildete auch sie einen Mittelpunkt der Familie.

Mit dem Begnff der «ichten Weiblichkeit» hatte die biirgerliche
Gesellschaft eine Projektion geschaffen, nach der sich sowohl die
Lebensgestaltung im Ganzen als auch das Verhalten junger und aleer,
alleinstehender und verheirateter Frauen in einzelnen Situationen
auszurichten hatte. Unsere Ubersicht zeigt, dass die von Minnern
verfassten Nekrologe tiber Frauen diesen Begnft unermiidlich
umschreiben und ihn tiber Generationen hinweg als Muster des Ver-
haltens aufstellen. Nach heutiger feministischer Auftassung bildet die
«Imagination des Weiblichen», d.h. die Fixierung der weiblichen
Rollen und Eigenschaften, eine wesentliche Stiitze des Patriarchats".
Urspriinglich von der Oberschicht ausgebildet, wurde die Vorstel-
lung von «Weiblichkeit» im 19. Jahrhundert auch von den mittleren
und unteren Stinden aufgegnften und als Verhaltensmodell fixiert.
Die positive Einstellung der Frau zu threr Umwelt, ob sie als Dame
der Gesellschaft durch thre Anmut die Gemditer erheitere oder in
einer Handwerkers- oder Kaufmannstamilie den Alltag ertriglich
gestalte, sowie 1hre Bereitschaft, sich stets den Bedirfmssen der
Familie zu unterordnen, handle es sich um die Ptlege eines An-
gehorigen oder um Mitarbeit im Erwerbsleben, wird unter dem
Begnift der spezifisch weiblichen Eigenschaft der «Dienstfertigkeit
von Frauen aller Stinde erwartet. In dieser Vertestigung eines Frau-
enbildes nach biirgerlichem Muster kann man ein Beispiel sehen tiir
die «kulturelle Prigekraft des Biirgertums und seine Vorbildsfunk-
tion innerhalb der biirgerlichen Gesellschafe''.

2. Im Dienst der christlichen Liebestdtigkeit:
Hausmiitter, Tochter von «Patriarchen», Diakonissen

Hinter den meist aut Anregung der Deutschen Christentumsge-
sellschaft in Basel gegriindeten Institutionen, den «Reichsgotteswer-

Mythos Frau, Projektionen und Inszenierungen im Patniarchat, hg. von Bar-
bara Schaefter-Hegel und Brigitte Wartmann, Berlin 1984, S. 26 f.
"Rosenbaum, S. 379.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 21

ken», stehen Patriarchengestalten wie der vielseitige Organisator
Chrnistian Friedrich Spittler, der langjihrige Inspektor der Basler Mis-
sion Joseph Friedrich Josenhans und der Leiter der Armenerzie-
hungsanstalt Beuggen Christian Heinrich Zeller. — Uber den Anteil
und die Funktion von Frauen in diesen Unternehmungen findet sich
reiches Materal in den Nekrologen, das die Dinge aus dem Blick-
punkt der Frauen etwas anders erscheinen lisst, als es aus den nur den
Minnern gewidmeten Biographien hervorgeht®.

Spittler, dessen Name fast bei allen Griindungen dieser Art zu fin-
den 1st, stiitzte sich zu Beginn gewdhnlich auf die Erfahrungen sei-
ner deutschen Freunde. Im Fall von Beuggen war dies der schwiibi-
sche Pidagoge Christian Heinrich Zeller (1779-1860), der in der
Schweiz, in Zofingen, mit dem Projekt einer Armenschule betraut
war. «Beuggen» wurde 1820 als Erziehungsanstalt flir mittellose,
auch verwahrloste und «Niemandskinder» gegriindet. Auf diesem
«ollstindigen Ubungsplatz fiir christliche Pidagogik», wie sich Zeller
ausdriickte, sollten nicht nur Kinder erzogen, sondern auch Lehrer
ausgebildet werden. Die Anstalt funktionierte zunichst auf der Basis
einer klaren Organisation: drei «Comitées» waren zustindig fiir die
Bereiche Schule, Kinder, Verwaltung. Im Kinderkomitee waltete als
einzige Frau unter etwa 14 Minnern Maria Salome Faesch-Mitz
(1763—-1821), die Witwe des Juristen Professor Johann Rudolf
Faesch. Wihrend eineinhalb Jahren lebte die vornehme Baslerin als
erste Hausmutter inmitten der Zdglinge in Beuggen. Selbst kinder-
los, war sie, wie es scheint, tiberaus gilitig und den Kindern liebevoll
zugetan. Sie zog sich zuriick, als Zeller mit seiner jungen Frau, einer
Lehrerin, Sophie Siegfried von Zofingen, das Hausvateramt {iber-
nahm. Wihrend iber 40 Jahren stand nun dieses Paar an der Spitze
der Anstalt und prigte tiber drei Generationen hinweg ihren Cha-
rakter als den einer in patriarchalischem Geist gefiihrten Grossfami-
lie, die ein Muster christlicher Lebensfiihrung zu bilden hatte. Was
das fiir die Glieder dieser Familie und besonders fiir die Frauen be-
deutete, ermisst man, wenn man sich das Mass von Arbeit und Ver-
antwortung vorstellt, das auf der Hausmutter lastete, der ausser der
Fiirsorge fiir ihre eigenen Kinder auch die Fithrung des grossen all-
gemeinen Haushaltes und die Betreuung der vielen Zoglinge oblag.
Ihre fiinf eigenen Kinder wuchsen zwar in der grossen Gemeinschaft

“Ernst Staehelin, Die Christentumsgesellschaft in der Zeit der Aufklirung und
der beginnenden Erweckung, Basel 1970. — Georg Vischer, Bleibende Frucht, Basel
1941. - Akten tiber die Griindung und Organisation der Armenanstalt Beuggen
sowie des Diakonissenhauses Riehen finden sich im Spitder Archiv, Staatsarchiv
Basel-Stadt, PA 653.



22 Dorothea Roth

geborgen auf und verlebten, wie es scheint, eine gliickliche Jugend.
Erst spiter zeigte es sich, dass das Zusammenleben der eigenen Ent-
faltung Schranken setzte. Aus dem Lebenslauf von Zellers Tochter
Monika geht hervor, dass der Vater, als chnstlicher Pidagoge und
Schulmann allgemein anerkannt, thren Wunsch nach einer héheren
Schulbildung abschlug mit der Begriindung: «Es ist mir lieber, wenn
du den armen Kindern die Kleider flickst”.» Und wenn wir beden-
ken, dass es auch der Mutter, einer ausgebildeten Lehrerin, nicht
gelungen ist, den Gatten zugunsten der Tochter umzustimmen, so
kénnen wir ermessen, in welchem Mass die weiblichen Glieder der
Familie sich der Autonitit des Hausvaters unterzuordnen hatten.
Monika fiigte sich und blieb nach ihrer Konfirmation noch zehn
Jahre als Hilfe ihrer Mutter in der Anstalt, bis sie Aaron Witzemann
heiratete, einen Gehilfen ithres Vaters, der seinerseits eine Anstalt
tibernahm und eine Hausmutter brauchte (Monika Witzemann-Zel-
ler, 1829-1893). Ihre Schwester Sophie leitete die Arbeitsschule der
Midchen in Beuggen. Als ihr Bruder Reinhard die Nachfolge seines
Vaters Christian Heinrich Zeller antrat, kam es zwischen Reinhards
Gattin Elise und Sophie zu einem Konflikt, da Sophie oftenbar nicht
gewillt war, der Schwigerin die Leitung des Hauswesens zuzu-
gestechen. Aus der Art wie Elise Zeller-Bohn (1834-1909) diesen
interfamiliiren Zwist andeutet: «Ich hatte keine Liicke auszufiillen»,
und «Es blieb mir nur... Tragen und Schweigen», geht hervor, dass
der Sinn fiir Hierarchie auch bei den Frauen vorherrschte und part-
nerschaftliche Zusammenarbeit erschwerte. — Reinhard und Elise
Zeller fithrten die Arbeit threr Eltern fort und tibergaben sie schhess-
lich threm Sohn Eugen, der in drtter Generation die Anstalt bis
1939 leitete.

Dass sich bei der famihidren Struktur einer Anstalesleitung, beson-
ders in der zweiten Generation Schwierigkeiten der personlichen
Bezichungen einstellten, zeigt sich auch im Fall von Hanna Stutz-
Germann (1867-1903). Als Tochter der Hauseltern der Taubstum-
menanstalt Riechen wirkte sie dort in {iblicher Weise als Hilfe der
Mutter und blieb auch als verheiratete Frau mit threm Mann vorerst
in der Anstalt. Als die Eltern, pflegebediirfig geworden, auszichen

“Die Tatsache, dass dieser viterliche Ausspruch nicht nur in der Leichenrede
von Monika Witzemann-Zeller wortlich zitiert wird, sondern dass sich auch 1m
Nekrolog ithrer Schwigerin Elise Zeller-Bohn ein dhnlicher findet (mit den Wor-
ten: «Ich will keinen Blaustrumpf in der Familie» habe Vater Bohn seiner Tochter
die Annahme einer Stelle als Lehrerin verboten), darf vielleicht dahin gedeutet wer-
den, dass die autoritire Haltung der Viter innerhalb der Familie bekannt war und
von den Frauen besprochen wurde.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 23

mussten, zog das junge Paar mit ithnen und Hanna fuhr fort, ihre
Eltern zu pflegen. In ithrer Leichenrede heisst es, sie habe ber der
doppelten Belastung durch die zwei1 Haushaltungen (diejenige ihrer
Eltern neben ihrer eigenen) «den Einsatz ihrer letzten Krifte gelei-
stet» und damit «thre von Gott ihr zugewiesene heilige Aufgabe und
stisses Kindesrecht» auf sich genommen.

Ahnlich wie in Beuggen war auch im biirgerlichen Waisenhaus in
Basel die Leitungsstruktur eine familidre: Ein Hauselternpaar, oft
unterstiitzt von den heranwachsenden eigenen Kindern, d.h. der
Midchen, besorgte die Arbeit. Im Amt der Hausmutter begegnet
uns zunichst Dorothea Beck-Miiller (1744-1809), Tochter des
Magisters Leonhard Miiller, die als Gattin zweier aufeinanderfolgen-
der Waisenviter tiber 30 Jahre in der Kartause zubrachte. In threm
selbstverfassten Lebenslauf, der bis zu ihrer zweiten Verehelichung
reicht, zeichnet sie ithr Leben aus einer gewissen kritischen Distanz
und setzt einige Akzente. Als ihr erster Gatte, Magister Andreas
Faesch, nach 15jihriger Ehe starb, empfand sie es als eine «Gnade
Gottes», dass sie bald darauf mit dessen Nachfolger im Amt die Ehe
eingehen und somit in ihrer Stellung bleiben konnte. Eine spitere
Waisenmutter, Ernestine Schiublin-Vogtlin (1820-1880), war als
vaterloses Kind einer Handwerkerfamilie in Beuggen erzogen wor-
den, hatte eine Lehre als Schneiderin absolviert und mit 22 Jahren
den jungen Lehrer J.J. Schiublin geheiratet, der spiter das Waisen-
haus tibernahm und es 30 Jahre lang leitete. Von den 15 Kindern,
denen sie das Leben schenkte, erscheint in der Leichenrede Maria
Luise, die im Waisenhaus Arbeitsunterricht erteilte und spiter den
Lehrer Friedrich Heitz heiratete (Marie Luise Heitz-Schiublin,
1852—-1888). lhre Mutter Ernestine hinterliess bei ithrem Tod eine
Liicke, die zunichst von der iltesten Tochter ausgefiillt wurde. Dann
aber sah sich Schiublin vor die Wahl gestellt, entweder sein Amt
zugunsten eines jungen Hauselternpaares aufzugeben oder sich
nochmals zu verheiraten. Auf den Rat seiner Kinder und der Inspek-
tion wihlte er das Letztere und erkor, obwohl er sich schon recht
unfreundlich tiber die Bildung von Frauen ausgesprochen hatte', zu
seiner Gattin eine Lehrerin an der T6chterschule. Er tiberlebte auch
diese zweite Gattin, die, wie es heisst, infolge kérperlicher Uberan-
strengung krank geworden war. Sie starb ein Jahr nachdem Schiub-

lin sich vom Amt zurtickgezogen hatte (Susanne Schiublin-Schmidt,
1831-1898).

_ "In einer Eingabe zum Schulgesetz wehrt er sich 1877 gegen «das Unwesen der
Uberbildung des weiblichen Geschlechts» (Elisabeth Fliieler, Die Geschichte der
Midchenbildung in der Stadt Basel, 162. Neujahrsblatt, Basel 1984, S. 80).



24 Dorothea Roth

Juliana Kolb-Lauxmann (1816-1879) und Marie Pfisterer-Tappo-
let (1839-1891), beide Hausmiitter in Anstalten der Basler Mission,
hatten acht beziehungsweise dreizehn eigene Kinder, die neben den
Zoglingen der Anstalt zu betreuen waren. Von Anna Bachofner-
Buxtorf (1838-1909), die als Schriftsstellerin titig war, héren wir,
dass sie bei ihrer Verheiratung mit dem Direktor des Evangelischen
Seminars Unterstrass in Ziirich sechs Kinder aus der ersten Ehe ihres
Mannes antrat, zu denen spiter noch drei eigene kamen. Ihre Séhne,
die ihren Lebensbericht verfassten, sprechen von der Selbstverleug-
nung, mit der sie thr Leben ganz auf ithren Gatten und dessen
«Reichsgottesarbeit» ausgerichtet habe. Sie geben zu, sie se1 «nicht
gerade fiir ihre Aufgabe [als Hausmutter| geschaffen gewesen» und
habe oft unter der schweren Last gelitten”.

Gewiss haben alle diese Frauen bei threr Verheiratung ihre Bereit-
schaft zur Mitwirkung an dem von ihrem Gatten geleiteten Werk
erklirt. Dessen Gedeithen war wesentlich vom Engagement der
Frauen abhingig. Die fimilidre Leitungsstruktur fiihrte dazu, dass das
Schicksal der Hauseltern und ihrer eigenen Kinder, deren hohe Zahl
auffallend ist, unléslich mit dem Fortbestand der Anstalt verquickt
war. Als Triger von Verantwortung, die liber einen gewissen Frei-
raum des Handelns und Entscheidens verfligten, vermochten die
Minner diesen Zwang leichter zu ertragen. Fiir die Frauen dagegen,
die Gattinnen und die Téchter, war ein Zustand geschatten, der sich
nicht verindern liess, selbst wenn die Grenzen des fiir siec Ertrig-
lichen erreicht wurden.

«Die Viter sind’s, nicht die Miitter, durch welche Missionare
erzogen werden», habe Inspektor Josenhans, wenn vom Einfluss der
Eltern auf die Kinder die Rede war, «mit Nachdruck» gesagt. Im
Kreis des wiirttembergischen Pietismus, aus dem Josenhans hervor-
ging, hatten Frauen keinen oder nur den allerbescheidensten Platz.
Strenge hierarchische Ordnung, Erziehungsmethoden, bei denen
mit Demiitigungen nicht gespart wurde, ein «glaubensstarker Missi-
onsoptimismus», das waren die Grundsitze des Inspektors Joseph
Friedrich Josenhans'®. Dass das Schicksal von drei Frauen, die ihr
Leben 1im Schatten dieses machtigen Patriarchen zubrachten, nicht

" Ausser einigen religiosen und moralischen Erzihlungen verfasste sie die Bio-
graphie ihres Gatten, Heinrich Bachofner, 1828-1897, Ziirich 1900.

"“Johannes Hesse, Inspektor Josenhans, Charakteristik und Lebensabriss, Basel
1885. — E. Kellerhals, Inspektor Josenhans und die Basler Mission von heute, Evan-
gelisches Missionsmagazin 1965. — Werner Bieder, Erfahrungen mit der Basler Mis-
sion und ihrer Geschichte, 169. Neujahrsblatt, Basel 1990, S. 49 ft.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 25

ganz der Vergessenheit anheimfillt, verdanken wir wiederum den
Nekrologen der Betreffenden.

Im Lebenslauf der Gattin, Marie Josenhans-Gess (1816—-1881),
heisst es, sie habe ihr Jawort «mit Freuden, wenn auch nicht ohne
Bangen» gegeben. Schon zu Beginn der Ehe wurde ihre nicht sehr
kriftige Natur auf eine harte Probe gestellt. Der Umgang mit den
Geisteskranken der Heilanstalt Winnenden, wo Josenhans die Seel-
sorge ausiibte, wirkte sich auf ihre labile physische und psychische
Verfassung ungiinstig aus. Es war fiir sie eine Erlosung, als ihr Gatte
1849 nach Basel berufen wurde. Wihrend er nun an der Spitze der
Mission eine weitherum geachtete Titigkeit entfaltete, blieb sie, die
acht Kinder geboren hatte, in der Stille der eigenen Hiuslichkeit:
«Ihr stilles eingezogenes Wesen und ihre grosse Krinklichkeit hiel-
ten sie meist verborgen von der Aussenwelt.»

Im Bann der viterlichen Autoritit standen auch die Tochter:
Martha, erzogen «unter der sorgfiltigen Zucht und Leitung des gei-
stesstarken Vaters», wurde von diesem zur Lehrerin besttimmt. Thre
Ausbildung erhielt sie in der Midchenanstalt Korntal, hauptsichlich
durch Pfarrer H.J. Staudt, dessen «viterliche Strenge» derjenigen
ihres leiblichen Vaters wohl kaum nachstand. — Die um neun Jahre
jiingere Eugenia dagegen besuchte die Téchterschule in Basel. Viel-
leicht war bei ihr der Einfluss des Vaters weniger stark. Sie litt aber
unter dem «teilweise tiefgehenden Leiden» ihrer Mutter. Beide
Midchen wurden krank, Martha bei der Ausiibung des Lehrerin-
nenberufs, Eugenia nach einem Aufenthalt in einem frommen Haus
in Hamburg. Die Eltern waren inzwischen von Basel nach Stuttgart
gezogen. Im Mai 1881 erlitt der Vater einen Schlaganfall und blieb
gelihmt, wenig spiter starb die Mutter. Ausser Martha und Eugenia
beteiligte sich noch eine dritte Tochter an der Pflege des Vaters:
Elise. Diese Pflege dauerte bis zum Tod von Josenhans, 1884, also
dreieinhalb Jahre. Trotz der grossen Beanspruchung versuchte
Martha Unterricht zu geben. Ein Magenleiden stellte sich ein, und
sie musste den Versuch aufgeben. 1886 starb sie. Thr Schicksal wird
durch den Pfarrer, ihren Schwager, mit folgenden Worten charakte-
risiert: «Denn, was war ihr irdisch Leben anderes als... eine fortge-
setzte Reihe edler Anstrengungen, mutiger Anliufe, aber auch ver-
eitelter Mithen und unerfiillter Hoffnungen». [Sie hat] «schwer genug
darunter gelitten, dass sie nie ein festes Ziel ins Auge fassen, nie
eine feste Stellung im Leben sich erringen, dass sie immer nur wie
nebenher und gelegentlich... threm erwihlten Beruf sich widmen
konnte». Im gleichen Text wird dieser Beruf aber auch bezeichnet
als der «Lebensberuf, zu dem der sel. Vater sie bestimmt hatte».
Warum, so m&chte man fragen, gelang es der Tochter dieses «gei-



26 Dorothea Roth

stesmichtigen Vaters» nicht, diesen Beruf auszuiiben, wenn der Vater
sie doch unterstiitzte (Martha Josenhans, 1849—-1886)?

Fiir Eugenia fiel der Verzicht auf ein «festes Ziel im Leben» viel-
leicht weniger schwer ins Gewicht, da sie offenbar ein solches Ziel
kaum je angestrebt hatte. Was sie dem Vater opferte, war mehr als
ein Lebens- oder Berufsziel, es war ihre Gesundheit. «Seit jener Zeit,
da die Entschlafene sich der Pflege ihres Vaters mit Aufbietung all
threr Krifte widmete, war ithre Gesundheit erschiittert.» Und ein
zweites Mal sagt es der Nekrolog unmissverstindlich: «Die Pflege
tiberstieg aber schliesslich ihre Kraft.» Nach dem Tod des Vaters
machten die Schwestern den Versuch, junge Midchen bei sich auf-
zunchmen, Unterricht zu erteilen, eine Art Pensionnat zu begriin-
den. Doch es war zu spit, der Tod Marthas setzte dem Versuch ein
Ende (Eugenia Josenhans, 1858—-1894).

Die auf den Vater zentrierte Lebensfiithrung, die Abhingigkeit
von thm bestimmt in etwas feinerer Nuancierung, aber nicht min-
der deutlich auch das Schicksal von Marie Hesse-Gundert (1842—
1902), der Mutter des Dichters Hermann Hesse'’. Sie gehort zu den
gebildeten Frauen, die viel geschrieben haben, Briefe und Tage-
biicher, so dass {iber ithren knapp gefassten Nekrolog hinaus die
Beziehung zu ihrem Vater sichtbar wird. Hermann Gundert-
Dubois, ehemals Missionar in Indien, spiter Prediger und Inhaber
einer Verlagsbuchhandlung in Calw, war ein Sprachgenie, dessen
philologische Leidenschaft sich mit tiefer pietistisch geprigter From-
migkeit zu einer eigenwilligen Personlichkeit zusammenfiigte.
Mehrmals grift dieser Vater entscheidend in das Leben seiner Toch-
ter Marie ein. Nachdem er eine frithe Heirat der 18jihrigen mit
einem von thr geliebten Mann verhindert hatte, unterwart sie sich
dem Vater in religiés sublimierter Form und festigte thre Beziechung
zu thm auf der Basis des christlichen Glaubens. Sie akzeptierte den
ersten Gatten, den er ihr vorschlug, Charles Isenberg, der nach kur-
zer Ehe starb, und heiratete ein zweites Mal ebenso mit Zustmmung
des Vaters. Dieser zweite Gatte, Johannes Hesse, zog mit seiner
Familie nach Basel, wo er als Redaktor im Dienst der Mission titig
war. Ein weiteres Mal sehen wir Marie Hesse den Willen 1hres Vaters
erftillen, unter schweren Opfern dieses Mal, die auch ihren Gatten
betrafen: Hermann Gundert rief das Ehepaar Hesse zuriick nach
Calw, weil er den Schwiegersohn als Gehilfen brauchte und 1thn zu

7 Adele Gundert, Marie Hesse, Stuttgart 1934, — Albrecht Frenz und Hermann
Gundert, Calwer Tagebuch, Stuttgart 1986 (Nachdruck). — Werner Bieder, in:
Erfahrungen mit der Basler Mission ..., nennt Hermann Gundert einen «strengen
Patriarchen». Uber Marie Hesse daselbst S. 61 ff.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 27

seinem Nachfolger heranziehen wollte. Obwohl dieser Ruf den
Wiinschen und Bediirfnissen der beiden Gatten zuwiderlief, fiigten
sie sich. Die letzten im Hause ihres Vaters in Calw zugebrachten
Jahre bezeichnet Marie Hesse als «eine Zeit der tiefsten Verzagtheit
und Entmutigung. Oft fiirchtete ich, gemiitskrank zu werden.»
Nach dem Tod ihres Vaters (1893) wurde sie von einer Krankheit
heimgesucht, von der sie sich nicht mehr erholte. Thre lange Lei-
denszeit endete mit einem erschiitternden Todeskampf, von dem ihr
Nekrolog berichtet. In einem ihrer letzten Worte bezeichnet sie sich
als «boses Mariele», das ithren Eltern viel Not bereitet habe.

Bei aller Verschiedenheit im einzelnen springt das Gemeinsame
im Verhiltnis der «glaubensstarken» Viter zu ihren To6chtern in die
Augen: Der keinem Zweifel unterworfene Anspruch des Vaters,
allein tiber das Schicksal der Tochter zu bestimmen setzt sich auch
gegen Widerstand durch. Wenn Zeller und Josenhans in der Aus-
tibung ihrer Autoritit eine gewisse Derbheit gebrauchten, so driickte
Hermann Gundert seine Auffassung der ins Religidse sublimierten
Vaterrolle feiner und differenzierter aus: «Das ist sehr wahr, dass man,
was Vater und Kind heisst, hier nur zu lernen anfingt. Die rechte
Vaterschaft ist was viel grésseres, nicht auszulernendes. Engel ler-
nen’s am besten...» Seine eigene Beziehung zu seiner Tochter ist fiir
Gundert dieselbe wie diejenige Gottes zu thm — sie enthilt auch
Schmerzliches: «Das aber merkst du schon, dass ein Vater sein Kind
unendlich mehr liebt als dieses thn™.»

Die Familie ist der Raum, in dem sich die Herrschaft des Vaters
als en Abbild der Herrschaft Gottes entfaltet. Wo sich dieses Herr-
schaftsverhilenis des Vaters tiber die Kinder, genauer: tiber die T6ch-
ter, von seinem religidsen Ursprung entfernt und nur noch als Norm
fir das Zusammenleben im sozialen Gefiige Geltung hat, ist die
Gesellschaftsform des Patriarchats institutionalisiert.

Patriarchalische Bestimmung tiber das Schicksal von Frauen
kommt aber auch da vor, wo die Familie als Bereich der Herrschaft
nicht mehr existierte: ber den mittellosen Midchen, die, weil ihre
Familien durch Armut und Not zerstort waren, sich dem Diakonis-
senberuf zuwandten. In ihrem Fall kommt, wie bei den Hausmiit-
tern, der Ausnilitzung der Arbeitskraft der Frauen eine besondere
Bedeutung zu.

In Anlehnung an das von seinem Freund Theodor Fliedner in
Kaiserswerth geleitete Diakonissenhaus griindete Spittler 1852 die

* Aus Hermann Gunderts Briefnachlass, Stuttgart 1900, S 421. Die beiden Zitate
sind emem Brief vom 2. September 1874 entnommen.



28 Dorothea Roth

Diakonissenanstalt Riehen. Die Organisation der Anstalt beruhte auf
einem Komitee von acht Mitgliedern, unter ihnen Spittler, dem von
Anfang an ein «Frauenverein», bestehend aus den Gattinnen der
Mitglieder, zur Seite stand. Es war, etwas variiert, dieselbe altertiim-
liche Organisationsform, der wir in der ersten Phase der Anstalt
Beuggen begegnet sind. Die Gattinnen der Griinder beziehungs-
weise der Geldgeber waren mit engagiert. In Beuggen hatte sich in
einer spiteren Phase der Entwicklung die schwerfillige Verwal-
tungsform gestrafft, und es war die auf der familidren Hierarchie
gegriindete Ordnung entstanden. Da Spittler verwitwet war, fehlte
die Familie als Muster fiir das Zusammenleben, und es entstand 1m
Diakonissenhaus eine andere Leitungsstruktur. Die geistige Ausrich-
tung lag, wie die Organisation, ganz in den Hinden von Spittler.
Doch fiir die eigentliche Arbeit, die Verantwortung fiir die Pflege
und den Haushalt, musste eine Frau gefunden werden. Diese von
Spittler berufene erste Oberschwester war Trinette Bindschedler
(1825-1879), Tochter eines Bekannten von Spittler, eines Spinne-
reibesitzers, dessen Haus in Haagen im Wiesental als eine «Herberge
des Pietismus» galt. Die junge Frau, eine ausgebildete Kranken-
schwester, entschied sich offenbar aus freien Stiicken, die Berufung
durch Spittler anzunehmen. Thr Entschluss wurde von einem Aus-
senstehenden so ausgedriickt: sie habe Spittler «hr Jawort» gege-
ben". Dieselbe sprachliche Wendung, die fiir die Einwilligung in die
Ehe tiblich ist, wird hier fiir den Einstieg einer Frau in einen Beruf,
wie man heute sagen wiirde, verwendet. Dieser Sprachgebrauch
verrit den gesellschaftlichen Konsens dartiber, dass auch die verant-
wortungsvolle Titigkeit einer fachlich kompetenten Frau nicht
anders als 1m Rahmen der familiiren Hierarchie geschen wurde.
Dieses Verhaltensmuster, das wir spiter auch bei den Lehrerinnen
finden, wurde fiir die personale Struktur der Diakonissenanstalt
bestimmend.

Seit der Griindung hatte sich das Tiugkeitsfeld der Anstalt stets
erweitert und war die Zahl der Schwestern entsprechend angestie-
gen. Um 1914 arbeiteten 434 Schwestern, zum Teil aut entlegenen
Stationen. Von den 140 Diakonissen, die 1im Zeitraum von 1852—
1914 starben, finden sich in den hier untersuchten Sammlungen 81
gedruckte Leichenreden. Die meisten sind verfasst vom Anstalts-
geistlichen, Pfarrer J.J. Kaegi (T 1918), der 1880 in der Nachfolge
Spittlers die geistliche Betreuung der Schwestern tibernahm und

"Handschriftliche Notiz, Staatsarchiv Basel-Stadt, PA 653, L1.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 29

auch die Jahresberichte schrieb*. Auf Grund der Lebensliufe, die die
Bewerberinnen abliefern mussten, kannte Kaegi jede einzelne Dia-
konisse und ihr Schicksal. Aus diesem Material stellte er mit grosser
Prizision die Nachrufe auf die Verstorbenen zusammen.

Uber die Herkunft der Schwestern aus den Kantonen der Schweiz
gibt der Jahresbericht von 1882 die folgende Ubersicht: Aargau 19,
Appenzell 3, Baselstadt 7, Baselland 15, Bern 24, St. Gallen 7, Schaft-
hausen 26, Thurgau 18, Ziirich 21 (Ausland: 20). Dabei fillt auf ein-
mal die kleine Zahl der Frauen aus Basel selbst und zum andern der
starke Zuzug aus der Ostschweiz. Erginzt durch die Angaben in den
Leichenreden ergibt sich die Tatsache, dass stidtisches Biirgertum
kaum vertreten 1st, auch nicht aus Kleinstidten, sondern dass die
iberwiegende Zahl der Anwirterinnen aus bediirftigen oder fast
mittellosen, meist kinderreichen Familien lindlicher Gebiete
stammte. Als Beruf des Vaters, wenn tiberhaupt angegeben, finden
sich: Fabrikarbeiter, Posamenter, Bauer, Tagléhner, ein einziger
Schulmeister. In vielen Fillen wird offen eingestanden, dass die
hiuslichen Verhiltnisse untragbar waren: «ein driickendes hiusliches
Joch» (Elise Bir, 1842-1875), schwierige Zustinde, nachdem Vater
oder Mutter sich ein zweites Mal verheiratet hatte, ein Ungliicksfall,
z.B. ein Brand, machten einen weiteren Verbleib im Elternhaus
unmdéglich. Elisabeth Ritzmann (1831-1895) schreibt, sie habe nach
der zweiten Ehe ithrer Mutter das Haus verlassen, um dem unauf-
horlichen Streit zu entrinnen. Als die Mutter geschieden war, kehrte
sie zurtick. Fanny Plattner (1831-1893) begann 1thr Wanderleben, als
nach dem Tod der Mutter der Vater sich wieder verheiratete.

Die Familien sind zahlreich: 14, 12, 11 Kinder. Beim Tod oder
schon Krankheit von Vater oder Mutter droht die Auflésung der
Familie, die Trennung der Geschwister. Babette Greutmann
(1823—-1894) musste schon mit 10 Jahren als Kindermidchen aus-
wirts dienen und konnte nur im Winter die Schule besuchen. Elisa-
beth Binder (1827-1868) wurde mit 12 Jahren als Vollwaise einem
Onkel tibergeben, der sechs Jahre spiter starb und sie sich vollig
selbst tiberlassen zuriickliess. Als iltestes von neun Kindern in einer
vaterlosen Familie musste Luise Schnewelin (1837-1876) mut 13
Jahren bereits zum Lebensunterhalt beitragen. Rosa Haldimann
(1866—1903) verlor als Sechsjihrige die Mutter und bald darauf auch
die Grossmutter. Sie kam zu Bauern und spiter in ein Pfarrhaus, wo
sie «neben der Schule auch die Kinder zu besorgen hatte». Auch

*Jahresberichte der Diakonissenanstalt Riehen, Staatsarchiv Basel-Stadt, Soziale
Berichte 6.1 (Drucksachensammlung).



30 Dorothea Roth

Anna Biihrer (1823-1879) musste schon mit 12 Jahren als Dienst-
midchen Kinder hiiten und Feldarbeit verrichten. Obwohl ihr Vater
Schulmeister war, durfte sie nur im Winter am Unterricht teilneh-
men.

Aber auch in einer besser situierten Familie konnte das Leben
fiir ein Midchen unertriglich werden. Die Eltern von Marie Tobler
(1847-1877) besassen zwar eine Miihle und eine Bickerei, sie suchte
sich aber eine auswiirtige Lehrstelle, weil durch die zweite Heirat der
Mutter «missliche Verhiltnisse» entstanden waren. Tochter eines
wohlhabenden Bauern war Emma Hengartner (1852-1886), die zur
Ausbildung nach Ziirich geschickt wurde, dort aber in einem Laden
arbeiten musste, wo sie den «christlichen Geist» vermisste. Die Eltern
von Margrit Zwingli (1826—-1905) besassen ein kleines Heimwesen
im Toggenburg, hatten aber 12 Kinder durchzubringen. Margrit war
eine gute Kattunweberin im «Schnellschuss», einer Technik, die von
den Fabrikanten jener Gegend verlangt wurde. Sie war schon
29ihng, als sie sich nach dem Tod ihrer Eltern entschloss, Diako-
nisse zu werden. Die mittellosen Midchen, die mit 14 oder gar
schon mit 12 Jahren einen Dienst antreten mussten, hatten Gliick,
wenn thnen Menschen begegneten, die sich ithrer annahmen und
ihnen zu einer Lehrstelle verhalfen. Eine Lehre als Schneiderin oder
Niherin war ein Schritt in eine gehobene Stellung. Andere mussten
sich mit Arbeit in einer Fabrik oder als «Ladentochter» begniigen.
Uber die Erfahrungen in einer Lehre als Niherin gibt es einige Aus-
sagen: Fiir Luise Schnewelin war diese Zeit «der Antang der Schule
der Geduld»; das stetige Sitzen wihrend der Arbeit machte ihr
Miihe. Ein anderes Midchen kann es kaum aushalten ber seiner
Lehrmeisterin, die gemiitskrank 1st und sich nicht um sie kiitmmert.
Die Bitte, sie von dort wegzunehmen, wird von threm Vater, einem
Schulmeister, der 12 Kinder hat, abgeschlagen mit den Worten:
«Arme Leute miissen sich schicken» (Anna Biihrer). Fiir Babette
Greutmann herrschte in der Lehre «ernste Arbeit und strengste
Zucht», nur die Angst vor der Schande hinderte sie am Davonlau-
fen.

Wie ein Roman liest sich der Lebenslauf von Susanne Berchten
(1835-1914), Tochter eines Tagléhners und einer Schneiderin, deren
acht Kinder nach dem Tod der Eltern «verkostgeltet» wurden.
Susanne traf es schlecht. Mit thren zehn Jahren bekam sie Priigel und
wenig zu essen, lief davon und schlug sich als Hiitermiddchen durch.
Sie fand schliesslich Aufnahme in einem Pfarrhaus und tauchte spi-
ter in Basel auf, wo ihre Briider bei den Standestruppen dienten.
Diese halfen ihr Arbeit zu finden in der Richter-Linder’schen
Fabrik, die jungen Fabrikmidchen auch Unterkunft bot. «Die



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 31

freundliche Behandlung [durch den Hausvater] machte ihr den
Gehorsam zur freudigen Pflicht»(!). Nachdem sie verschiedene
Dienststellen in Pfarrhiusern versehen hatte, wurde sie von einem
Basler Pfarrer an die Diakonissenanstalt verwiesen.

Harte Arbeit, Unterwerfung, Gehorsam war das Los der Midchen
aus den geschilderten Verhiltnissen, daran gab es kaum etwas zu riit-
teln. Unsere Texte lassen aber erkennen, dass dieses Schicksal nicht
einfach passiv hingenommen wurde, sondern dass sich durch die
Suche nach dem Sinn solcher Erfahrungen in manchen Fillen ein
reiches Gefiihlsleben entwickelte, das 6fters seinen Niederschlag in
eigenen Aufzeichnungen fand. Der Ausweg aus der materiellen Not,
aber auch aus der Heimatlosigkeit und der Vereinsamung wies aller-
dings stets in dieselbe Richtung: Geborgenheit im Glauben. Die
inneren Erfahrungen, die Pfarrer Kaegi aus den ithm vorliegenden
Aufzeichnungen der Midchen sorgfiltig nachzeichnet, tragen den
Stempel des Echten: «Marie verspiirte frith einen Zug zum Gott-
lichen» wird gesagt von einem Midchen, das zusammen mit zehn
Geschwistern seit seinem zehnten Lebensjahr Vollwaise war. Sie
wurde Diakonisse, nachdem sie eine Erweckung erlebt hatte (Marie
Uhler, 1837-1913). In einem andern Fall wird der «Zug nach oben»
gefordert durch das Lesen der Bibel und vielerlei Titigkeit, «aber ihr
fehlte die Befriedigung einer Lebensaufgabe» (Johanna Tischhauser-
Jucker, 1873-1906). «Das unbefriedigte Sehnen ihres Herzens war
noch unklar», heisst es von Elisabeth Ritzmann. Etwas ausfiihrlicher
wird der Weg von Anna Spiihler (1828-1885) geschildert: Unter-
richt und Konfirmation machten auf sie, die schon 13jihrig als Kin-
dermidchen Geld verdient hatte, keinen Eindruck. Sie kam nach
Basel, fand Arbeit in der Fabnk Richter-Linder und «<hier erst
erwachte iiber dem Lesen verschiedener guter Schriften ein ernste-
rer Zug in threm Herzen». Auch nach der Teilnahme am Missions-
fest (1851) «war sie sich noch unklar tiber das Ziel ihrer Sehnsucht».
Erst durch verschiedene Erbauungsstunden, unter anderem auch im
«Filkli», der Wohnung Spittlers, «entdeckte sie den Heiland». — «Es
kam in mein Herz, ich weiss selbst nicht wie, der Gedanke, Diako-
nisse zu werden», sagt Elise Holinger (1836-1907). Anlisslich des
Missionsfestes sprach sie mit einem Pfarrer tiber ihren Wunsch,
erhielt aber keine Ermutigung.

Eine ganze Reihe von Motivationen bietet der Lebenslauf von
Margaretha Gess (1845-1874): Als junge Waise fragt sie nach dem
«Warumb ihres Schicksals. Sie erhilt zuerst die Antwort einer «christ-
lichen Frau», die sie auf das Gebet verweist, und spiter von einem
«gliubigen Fabrikaufseher», der Versammlungen veranstaltet. Auch
sie hat ein Erweckungserlebnis. Beim Hiiten des Viehs liest sie «in



32 Dorothea Roth

dem bekannten Biichlein «Vom Anklopfen des Heilands an die Her-
zenw. Sie empfindet schreckliche Angst und fillt zu Boden. Darauf
schliesst sie sich an eine Gruppe von Frauen an, die gemeinsam beten
und die Bibel lesen.

Erweckungsversammlungen, Gebets- und Bibelstunden gab es
hiufig in den lindlichen Gegenden, wo Armut herrschte: in Appen-
zell, im Schafthausischen, im Baselbiet. In Basel selbst war ausser den
von Spittler im «Filkli» veranstalteten Versammlungen das alljihr-
liche Missionsfest ein Magnet fiir Menschen, die unter einem Joch
seufzten und ein besseres Leben ersehnten. So verliess Caroline
Obrist von Rickenbach (1844-1874), die in Basel das Weissnihen
erlernte, die Stadt sehr ungern (sie wurde zurtickgerufen, weil ihre
Mutter krank war), «weil sie sich firchtete, das neugewonnene Gei-
stesleben zu verlieren». In threm Dorf vermisst sie die «gesegneten
Sonntage», sie kann sich niemandem anschliessen, bis sie dann in
Zunzgen auf Menschen trifft, die Versammlungen veranstalten, und
wo sie sich entscheidet, «auf die Seite des Heilands zu treten».

Die Erweckung oder Bekehrung vollzieht sich fiir diese Frauen
nie in einem isolierten Raum, sondern innerhalb einer neu gefun-
denen Gemeinschaft und fiihrt somit aus der Isolierung und Verein-
samung heraus. «Wie arm und elend kommt mir nicht diese Zeit vor,
ohne einen Heiland zu leben... ich kann nicht sagen, fiir was 1ch
eigentlich lebte, bis der Herr mir ernstlich zurief «<Wach auf von dei-
nem Siindenschlaf ...» (Elise Binder). Das Erlebnis greift in das
Leben ein, es dringt zu einer Verinderung, gibt den Mut, Neues zu
versuchen. Das rehgidse Erleben stirkt das Selbstbewusstsein dieser
jungen Frauen, die fast nur Demiitigungen kannten, und macht die
Entwicklung threr Persénlichkeit erst méglich.

Wenn es um die Realisierung eines Berufswunsches ging, waren
allerdings viele Hindernisse zu iiberwinden. Bei der grossen Zahl der
Bewerberinnen war die Auslese streng, so dass selbst ein Ptarrer
manchmal abriet. Hiufig kam aber auch Widerstand aus der cigenen
Familie — die Eltern, ob gesund oder krank, wollten eben nicht auf
die Hilfe der Tochter verzichten. Sogar in einer Familie, die als
«nicht unbemittelt» bezeichnet wird, musste das Midchen seinen
Wunsch, Diakonisse zu werden, zurtickstellen, bis die Mutter starb.
Erst dann heisst es: «Elise war nun frei» (Elise Kiiderli, 1843—-1889).

Was von den Diakonissen gefordert wurde, war nicht nur andau-
ernd strenge und koérperlich harte Arbeit, sondern auch die Unter-
werfung unter eine Disziplin, die in die Personlichkeit eingntt. Von
Anna Ganz (1869-1910) wird gesagt, sie habe Zurtickhaltung und
Schweigen lernen miissen, denn «hr fréhliches, heiteres, oft lustiges
Wesen erregte bei manchen Anstoss». Sie war 1895 eingetreten und



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 33

wurde schliesslich leitende Schwester der Heilanstalt Erzenberg bei
Langenbruck. — Hanna Kirchhofer (1835-1894), die zweite Ober-
schwester von Riehen, empfand den Anfang ithrer Lehrjahre als «sehr
schwer» und spiter bedauerte sie die «bestindige Gebundenheit
durch den Beruf ... den Mangel an gesellschaftlichem Verkehr». Dies
sagte nun allerdings eine Frau aus biirgerlichen Verhiltnissen, die
eine gute Bildung genossen hatte. Fiir die meisten andern, die
Midchen aus armen Familien, stellte sich die Problematik anders.
Das Geftihl des Nicht-Gentigens: «Hier wirst du nicht bleiben kon-
nen, dachte ich, denn du bist zu unheilig» (Anna Biihrer) konnte bis
zu «tiefer Seelennot und Verzweiflung» flihren: «Es geht nicht»
(Emma Hengartner). Rosine Buess (1849-1899) wird nur durch den
Zuspruch des Stadtmissionars, dem sie ihre Erweckung verdankt, am
Austreten verhindert. Sie musste thre Arbeit wegen Krankheit
immer wieder unterbrechen und versah zuletzt den Telephondienst.
Wenn man die Situation der meisten Midchen bedenkt — sie waren
mittellos und heimatlos — dann versteht man, dass das «Es geht nicht»
keinen Raum gewinnen durfte, denn es gab keine Alternative zum
Leben in der Anstalt. So arbeiteten manche tatsichlich bis zur volli-
gen Erschépfung. Luise Schnewelin kam von jeder Station krank
zuriick. Rosa Haldimann durfte bloss... «abldsen», unter anderem
versah sie einen Auftrag im Armenbad Schinznach, wo von einer
einzigen Schwester 159 Kranke zu betreuen waren. Sie arbeitete,
«bis sie den volligen Zusammenbruch ihrer Krifte nicht mehr ver-
heimlichen konnte». Auch von Elise Kiiderli wird offen gesagt, «<man
habe sie zu lange dort gelassen [in der deutsch-lutherischen
Gemeinde in Genf, wo sehr schwierige Verhiltnisse herrschten], sie
habe sich aufgezehrt...». Eine sehr fihige Diakonisse, Anna Wald-
vogel (1844-1906), die «mit miitterlicher Autoritit» auf der Minner-
abteilung in Riehen arbeitete, machte Pfarrer Kaegi gegeniiber die
Bemerkung, linger als 40 Jahre diirfe man eine Schwester nicht im
Dienst lassen. Hier wie iberall ist fiir uns bemerkenswert, dass Kaegi
diesen Ansatz von Kritik einer Schwester in den Nekrolog der
Betreffenden aufgenommen hat.

Von den besonderen Aufgaben sei die Arbeit ber den Irren
erwihnt: Elisabeth Ritzmann lebte 14 Jahre im Versorgungshaus in
Basel (spiter «Irrenhaus»), wo sie «tags den bestindigen Anblick tief-
sten Elends erduldete und nachts mit ein bis zwei Epileptikern das
Zimmer teilte». Babette Kriesi (1823—-1906) leitete das «Versor-
gungshaus der Bldden und Unheilbaren». Eine eindriickliche Gestalt
mit einem besonderen Schicksal ist Henriette Schulz (1833—1887).
Ihre Eltern waren aus Polen ausgewandert, weil der Vater, ein
Russe, den Militirdienst verweigert hatte, und beide starben kurz



34 Dorothea Roth

nacheinander im Spital in Ziirich unter Hinterlassung von zwei klei-
nen Kindern. Der Riickschub dieser Kinder nach Polen wurde von
wohltitigen Ziirchern verhindert. Eine Jungfer Keller in Hottingen
nahm Henriette auf und erméglichte ihr die obligate Lehre als Nihe-
rin. Sie wurde dann Dienstmidchen und erlebte unter dem Einfluss
von Dorothea Trudel, der «<Heiligen von Minnedorf» (1813-1862),
eine Erweckung, die sie dem Diakonissenberuf zufiihrte. Mit der
Arbeit in der Strafanstalt wurde ihr eine besonders schwierige Auf-
gabe zugewiesen. Es heisst, sie habe fiir die Betreuung von Gefange-
nen eine besondere Begabung entwickelt”. Sie wirkte «durch ihren
Wandel, das Beispiel einer strengen Selbstzucht». Pfarrer Kaegi
rithmt auch ihre Fihigkeit, Untergebene zu beeinflussen: «Sie hatte
eben einen sehr klaren Blick, vor dem nichts verborgen blieb, eine
ausgesprochene Regierungsgabe.»

Wie die von thm verfassten Nekrologe zeigen, war Pfarrer Kaegi
mit den spezifischen Anliegen von Frauen vertraut und hatte auch
einen scharfen Blick fiir die Situation der Biirgerstdchter. Er durch-
schaute die teilweise falsche Erziehung, die berufliche Titigkeit ver-
wehrte und oft zu Miissiggang und Leere fiihrte. Er spricht sogar die
flir einen Pfarrer seiner Zeit dusserst gewagte Ansicht aus, dass es
falsch se1, «die Ehe als den richtigen Beruf, die eigentliche Bestim-
mung des Weibes hinzustellen». War das auch weniger im Interesse
der Frauen als vielmehr zur Gewinnung junger Midchen, auch Bas-
lerinnen, fiir den Diakonissenberuf gemeint, so ist diese Einsicht aus
dem Umbkreis patriarchalen Denkens doch bemerkenswert.

Abschliessend glaube ich sagen zu koénnen, dass der innere
Antrieb, die Sehnsucht nach einem geistigen Gehalt des miihseligen
Lebens, bei den Diakonissen nicht minder stark war als der Wunsch
nach Sicherheit und Versorgung auf Lebenszeit: Beide Bediirfnisse,
tiber die sich gerade die charakterstarken Frauen sehr wohl bewusst
waren, wurden von den «Diakonissenvitern» geschickt aut den not-
wendigen Dienst an den Kranken gelenkt. Die geschilderten Ver-

“Ende 1855 wurde von der Strafanstalt die Einstellung einer Diakonisse zur
Betreuung der Gefangenen beschlossen. Nach den guten Erfahrungen mit der aus
dem Diakonissenhaus Strassburg stammenden Regula Bosshardt bestimmte das
Komitee der Diakonissenanstalt Riechen im November 1856 Henriette Schulz fiir
diesen Dienst, bei dem verlangt wurde, dass die Diakonisse ihre Tage und Nichte
innerhalb der Strafanstalt zubrachte. Die Kommission der Strafanstalt bat den Klei-
nen Rat um einen Kredit von 500.— bis 700.— Fr. pro Jahr. Dieser Betrag wurde an
die Diakonissenanstalt {iberwiesen. Akten der Strafanstalt, Staatsarchiv Basel-Stadt,
Straf und Polizei Z 5.

*Jahresbericht der Diakonissenanstalt Richen von 1885.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 35

hiltnisse zeigen, dass dieser Dienst nach dem Grundmuster der biir-
gerlich patriarchalen Gesellschaft strukturiert war.

3. Wohltitigkeit von Frauen aus dem Biirgertum

Das fiir die Basler Leichenrede so typische Gebot der «Beschei-
denheit im Rihmen» gilt auch fiir das kantative Wirken der Frauen.
Waihrend der Nekrolog einer Aargauerin, Emma Sauerlinder-
Custer (1821-1909), eine seitenlange Aufzihlung aller ihrer
Ehrenimter und Komiteesitze enthilt, sind die Leichenreden der
beiden letzten Wohltiterinnen grossen Stils in Basel, Margaretha
Meran-Burckhardt (1806-1886) und Maria de Bary (1837-1913)
sehr zurtickhaltend. Eine Nennung aller Vergabungen der Witwe
des bertihmten Christoph Merian eriibrigte sich, da sie allgemein
bekannt waren. Die Fiirsorgetitigkeit der Tochter des Unternehmers
Johannes de Bary, in dessen Fabrik 1868/69 der erste Basler Arbeits-
kampf ausgelost worden war, wurde durch den Pfarrer kurz
erwihnt. Aus ithren eigenen Aufzeichnungen, in denen Maria de
Bary zwar nicht davon spricht, lisst sich aber doch erkennen, dass die
soziale Tingkeit dieser fein empfindenden Frau einem Spannungs-
verhiltnis zwischen dem Getiihl ihrer Einsamkeit als Fabrikanten-
tochter und threm Bediirfnis nach Gemeinschaft entsprang. Unver-
heiratet lebte sie in der grossen Familie ithres Bruders und pflegte
enge Verbindung zum Freundeskreis um C.F. Spittler. Durch ihn
angeregt und zum Teil mit seiner Hilfe entstanden Unternehmun-
gen zugunsten der Familien der im Dienste ihres Vaters titigen
Arbeiter: Kinderschule, Flickschule, Anleitung zur Krankenpflege.
Ihr persénliches unzimperliches Zugreifen bei diesen Werken ver-
schatfte 1hr eine gewisse Popularitit und liess Anekdoten iiber ihre
Person entstehen™. Sie selbst sagte im Riickblick auf ihr Leben, es sel
«kein 6des und trauriges, sondern ein ausgefiilltes» gewesen.

Selbstindig und vielleicht noch unabhingiger war auch die Wirk-
samkeit der fast gleichaltrigen, ebenfalls alleinstehenden Julie
Bischoft (1835-1891), die, nachdem sie ihre Eltern gepflegt, ihrem
unverheirateten Bruder den Haushalt besorgte (es handelt sich um
den langjihrigen konservativen Regierungsrat Wilhelm Bischoff,

* Nachrufe auf Maria de Bary: Basler Nachrichten 27.3.1913; Christlicher Volks-
bote Nr. 13, 1913; Diakonissenbote Nr. 84, 1913; ferner: Maria de Bary, Erinne-
rungen aus threm Leben, erziihlt von L. Schifer-Schmidt, Basel 1915.



36 Dorothea Roth

1832-1913). Von den beiden grossbiirgerlichen Frauen unterschei-
det sich die Titigkeit Julie Bischoffs durch unkonventionelles, origi-
nelles Handeln. «Unter Hintansetzung aller personlichen Riicksich-
ten», wie es heisst, nahm sie sich allein reisender Frauen an, die sie
am Bahnhof aufsuchte. Der Verein der Freundinnen junger
Midchen, dessen Komitee Julie Bischoff und Maria de Bary
angehorten, war 1882 in Basel gegriindet worden als Glied eines
internationalen Verbandes, der der durch Josephine Butler angereg-
ten Abolitionsbewegung nahestand. Von hier fiihrt eine direkte
Linie zu dem durch Lily Zellweger um die Jahrhundertwende
begriindeten Basler Frauenverein zur Hebung der Sittlichkeit.

Organisierte Fiirsorge leisteten in Basel friither die Frauenvereine,
die im 19. Jahrhundert in allen Kirchgemeinden entstanden waren.
Es bestand auch ein «Frauenverein fiir weibliche Gefangene», der in
der Stlle wirkte (ein erster Jahresbericht von 1885/86 spricht von
einer bereits 50jihrnigen Titgkeit), dem u.a. Marie Hesse-Gundert
angehorte.

Wihrend des deutsch/franzosischen Kriegs 1870/71 bildete sich
die beir Damen der Oberschicht beliebte Form von Hilfeleistung
durch ein «<Komitee», wobei es {iblich war, dass einzelne Wohltite-
rinnen ausgezeichnet wurden. So erhielt Maria de Bary als Mitglied
des «Basler Hilfskomitees fiir Verwundete beider Heere» eine
Medaille. Dem Nekrolog von Margaretha Burckhardt-Brenner
(1834-1909) 1st die merkwiirdige Motivation zu entnehmen, das
Kriegsjahr 1870/71 set fiir sie «die Hohe 1hres Gliicks» gewesen, weil
sie an der Spitze des Damenkomitees fiir die Fliichtlinge aus Strass-
burg wirken konnte. Auch Rosalie Sarasin-Brunner (1826—1908)
gehorte einem Komitee des Roten Kreuzes an und wurde ausge-
zeichnet. In emnem Hilfskomitee tiir Flichtlinge arbeitete auch die
Aargauerin Justine Zschokke-Zimmerli (1833-1902), deren Vater,
Oberst David Zimmerli, die Feldziige Napolcons mitgemacht hatte.
Sie erhielt ftir ihre Arbeit in den Spitilern von Frankreich ein Ehren-
kreuz.

Anders als die Arbeit der biirgerlichen Komiteedamen 1n der Stadt
1st das spontane Handeln einzelner wohltitger Frauen im biuerli-
chen Milieu: Bei der Hungersnot von 1846/47 hat Elisabeth Rudin-
Rickenbacher (1796—1876), dic in Bennwil lebte, ithre Vorrite an
Notleidende verteilt. Ein dhnliches Vorgehen «ohne Statuten und
dusseren Lirm» wird bezeugt von Marie Degen-Strub aus Eptingen
(1806—-1894), die auf einem grossen Hot als Biuerin nicht nur giitig
gegen Dienstboten war, sondern sich auch heimatloser Kinder
annahm. Durch 1hre Hilfstitigkeit habe sie in Zusammenarbeit mit
Armeninspektor Martin Birmann den Grund gelegt zu dem, was



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 37

1848 als «Basellandschaftlicher Armenerziechungsverein» zur festen
Organisation wurde.

Als Wohltiterin eigenen Gepriges und mit ungewdhnlicher
Motivation erscheint eine andere Aargauerin, Julie Effinger von
Wildegg (1837-1912). Diese letzte Angehérige eines geadelten
Geschlechts wird von ithrem Biographen als eine «Herrschernatur»
bezeichnet, der es eine Qual bedeutete, «<nicht mitreden zu diirfen».
In Verbindung mit dem Vorwurf «kein Mann zu sein», den sie seit
threr Jugend hatte héren miissen, war es vielleicht diese Not, die sie
wohltitig werden liess. Sie hatte Kontakt zu Dorothea Trudel, die in
Minnedorf durch Gebet und Handauflegen Heilung erzielte, und
widmete sich hauptsichlich der Fiirsorge fiir Trunkstichtige.

Catharina Woern-Krum (1824-1901) aus Reutlingen und die
Appenzellerin Berta Girtanner-Bodenmann (1837-1899) gehérten
zum Kreis der Mitarbeiterinnen des zu seiner Zeit beriihmten
schwibischen Philanthropen Gustav Werner von Reutlingen
(1809-1887), dessen «Rettungsanstalten» zu den Unternehmungen
Spittlers in einem gewissen Gegensatz standen und von Basel aus
nicht unterstiitzt wurden.

Mit Ottilie Duvernoy-Riidinger (1865-1912), einer Deutschen,
begegnet uns eine Frau, die sich um Kellnerinnen und Heimarbei-
terinnen kiimmerte*. «Selten hat eine Frau so tief in die Nachtseiten
des modernen Lebens hineingesehen. Sie hat sich nicht gescheut,
auch den Schmutz anzufassen.» Diese Worte des Biographen sowie
die Formulierung, sie habe ihre Mittel zur «ittlichen Hebung des
weiblichen Geschlechts» eingesetzt, weisen auf einen Zusammen-
hang zu den Bestrebungen der 1875 in London gegriindeten inter-
nationalen Foderation der Frauenvereine hin, deren Mitglied auch
der Schweizerische Frauenverband wurde. In diesem Zusammen-
hang griindete Lily Zellweger-Steiger (1862—1914) den Basler Frau-
enverein zur Hebung der Sittlichkeit. Die soziale Titgkeit der biir-
gerlichen Frauen in Basel tritt damit in eine neue Phase®™.

**Zum Schutz von Kellnerinnen setzten sich Basler Biirgersfrauen (erstmals?) ein,
anlisslich des Schiitzenfestes beider Basel, das 1900 in Allschwil stattfand und neun
Tage dauerte, wihrend denen die Midchen fast ununterbrochen arbeiten mussten.
Die Betreuung durch die Damen des Vereins der Freundinnen junger Midchen
bestand einerseits in der Pflege der Fisse der Kellnerinnen, aber auch darin, dass die
Damen mit thnen beteten, obwohl die Sorge der Midchen hauptsichlich auf «Haar-
kriuseln und Trinkgeld» gerichtet war (Jahresbericht des Vereins der Freundinnen
junger Midchen, 1900, Staatsarchiv Basel-Stadt, Soziale Berichte, 173).

®Der Ansatz zur Griindung des Basler Frauenvereins und die Richtung seiner
«Politik» 1st nicht von der Frauenrechtsbewegung herzuleiten, sondern erklirt sich
aus dem famihiren und geistigen Hintergrund seiner Griinderin Lily Zellweger-



38 Dorothea Roth

Wie Trinette Bindschedler stammt auch Lily Zellweger aus einer
wohlhabenden Unternehmerfamilie in einem lindlichen Gebiet, wo
der Pietismus heimisch war. Auch sie erlernte die Krankenpflege und
dachte an den Diakonissenberuf. Sie verheiratete sich aber und
befasste sich nun wihrend 12 Jahren als Pfarrfrau in ihrer engeren
Heimat besonders mit den Néten von Frauen. Die Ubersiedlung
ithres Gatten nach Basel — Otto Zellweger wurde zum Redaktor der
konservativen Allgemeinen Schweizerzeitung berufen — brachte sie
zu Beginn der 1890er Jahre in Verbindung mit der religids-sozialen
Bewegung.

Die von Christoph Blumhardt und Leonhard Ragaz ausgehende
neue Sicht des Christentums wendete sie auf die Stellung der Frau
an: «Wir haben eine geistige Aufgabe fiir das ganze Menschenge-
schlecht.» Damit war nicht politische Gleichberechtigung gemeint,
sondern es ging darum, der Frau als Geschlechtswesen in allen Berei-
chen, besonders der «Sittlichkeit», Anerkennung und gleiche Rechte
wie dem Mann zu verschaffen. Diese Forderung enthielt einen
Angrift auf die biirgerliche Moralvorstellung, nach der die «Ver-
fihrung» eines Midchens niederen Standes nichts Tadelnswertes
darstellte und stllschweigend geduldet wurde. Ein 1896 von Lily
Zellweger verfasster Aufruf, der die Biirgersfrauen zum Kampf
gegen die «Unsitthchkeit» aufriittelte, wurde als allzu kiithn empfun-
den und nicht verdftentlicht. Aber ermutigt durch die internationale
Bewegung, die gleichen gesetzlichen Schutz fiir Minner und Frauen
oder ein «gleiches Sittengesetz» forderte und die auch vom Schwei-
zerischen Frauenbund unterstiitzt wurde, setzte Lily Zellweger ihre
Bemiihungen fort. Aus den Mitteln, die 1902 durch emne grosse Kol-
lekte zusammengekommen waren, wurde 1m September 1903 in
Basel das Zufluchtshaus eréftnet, eine Stitte fiir ledige Miitter und
ithre Kinder, sowie fiir jegliche Frau, die sich in Not befand. Aus dem
Zufluchtshaus entwickelten sich folgerichtig das Pflegekinderwesen
und die Jugendftirsorge.

Die Vielfalt der von den biirgerlichen Frauen im 19. Jahrhundert
betriebenen sozialen Titigkeit, die auf eine lange Tradition
zurtickreicht, weist darauf hin, dass im Vordergrund der Bestrebun-
gen dieser Frauen nicht etwa die Forderung nach dem Stimmrecht
stand, sondern der Anspruch, die von den religids-konservativen

Steiger, d.h. aus dem Pietismus, der «Erweckungsbewegungy, der religiés-sozialen
Bewegung. Ausfiihrlich erhellt diesen Hintergrund die Lizentatsarbeit von Sara
Janner: Basler Biirgersfrauen zwischen Familie, Offentlichkeit und Politik, Dic
Griindung und Entwicklung des Basler Frauenvereins zur Hebung der Sittlichkeit
bis zum Ersten Weltkrieg (1892-1914). Universitit Basel, 1992.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 39

Minnern betriebene Sozialpolitik, wie sie etwa 1im Evangelischen
Arbeiterverein betrieben wurde, in die Praxis umzusetzen™.

4. Dienstmddchen

Tochter aus den kinderreichen Familien der lindlichen Unter-
schicht aus der Region, aus Baden-Wiirttemberg, Baselland, dem
Aargau, auch der Ostschweiz, fanden ihr Auskommen als Arbeits-
krifte auch in den aufwendigen Haushaltungen der stidtischen Biir-
ger. Der Jahresbericht der Migdeherberge «Schoren» von 1859
nennt als Herkunft der stellensuchenden Midchen: Baselland (3),
Aargau (9), Thurgau (3), Appenzell, Ziirich, Neuenburg (je 1),
Wiirttemberg (10), Baden (4), Elsass (5), Preussen (1)”. Fiir Midchen,
die auf threr Wanderung in die Stadt in einer Erzichungs- oder Ret-
tungsanstalt landeten, war der Antritt eines Dienstes die gewtinschte
Losung. In einem Bericht des Waisenhauses von 1876 heisst es, in
gleichem Verhiltnis wie die austretenden Knaben ein Handwerk
ergriffen, wiirden die Midchen zu Dienstmidchen. Das sind zwei
Drittel der aus der Anstalt entlassenen Jugendlichen. Die vom Ein-
kommen ihrer Herrschaft lebenden Dienstboten galten (bis 1910)
nicht als erwerbstitig, lebten also in volliger Abhingigkeit™.

Die Stellung eines Dienstmiddchens in einer vornehmen Basler
Familie war gekennzeichnet durch eine relativ glinstige Wertschit-
zung der von ithm geleisteten Arbeit und eine starke Bindung an die
Familie. Aus der Zeit von 1802-1912 sind 20 Leichenreden fiir
Dienstmidchen erhalten, die deren Herrschaften in der iiblichen

**Sara Janner, S. 68. — Es ist hier anzufligen, dass die Leichenrede von Lily Zell-
weger sehr knapp gefasst 1st. Ausfithrlich wird i1hre Tiugkeit durch die von ithrem
Gatten zusammengestellte Biographie dargestellt, die viele von ihr verfasste Texte
enthilt: Otto Zellweger, Frau Pfarrer Zellweger, ein Lebensbild, Basel 1915.

“’Die Migdeherberge «an der Schorenbriicke» zur «Fiirsorge fiir die Glieder des
dienenden Standes» gehorte zu den von C.F. Spittler angeregten Unternehmungen.
Weiblichen Dienstboten wurde hier, gegen ein Kostgeld von 20 Rp. im Tag und
bei strenger Arbeit von morgens 6 bis abends 8 Uhr, fiir einen ersten Aufenthalt in
der Stadt oder beim Wechsel einer Dienststelle eine Zuflucht geboten. 1875 wurde
die Institution aufgehoben, weil sich die Midchen der strengen Disziplin nicht
mehr unterziehen wollten, und unter dem Namen «Marthastift» in Basel weiterge-
fithrt. Dem Komitee des Marthastifts gehérte seit Beginn Julie Bischoff an. (Ausser
den erhaltenen Jahresberichten dieser Anstalten vgl. auch: Johannes Miiller und
Johannes Wellauer, Die schweizerischen Armenerziehungsanstalten, Waisenhiuser
und Rettungsanstalten, Basel 1876, Tabelle S.7.)

*Regina Wecker, Frauenlohnarbeit, Statistik und Wirklichkeit, in: Schweizeri-
sche Zeitschrift fiir Geschichte, Band 3, 1984.



40 Dorothea Roth

Aufmachung hatten drucken lassen. Am meisten Gewicht wird von
Seite der Herrschaft auf die Versicherung gelegt, dass die verstorbene
Magd zur Familie gehort habe. Dies wird mit der Anzahl der Dienst-
jahre bekriftigt. Mit der Zahl dieser Jahre stieg aber nicht nur das
Lob der betreffenden Magd, sondern vor allem das Prestige der
Familien, die einander mit Angaben von 24, 32, 48, ja 52 Jahren
geradezu tibertrumpften. Aus diesen Leichenreden sind aber auch
feinere Nuancen der allgemein gesellschaftlichen Einstellung zu den
Dienenden abzulesen. So bot der Lebenslauf eines Dienstmidchens
einem Pfarrer Gelegenheit zu Betrachtungen aus der Perspektive
christlicher Lebenshaltung. Begriffe wie Armut, Wanderung, Arbeit,
Rechtschaffenheit, Treue liessen sich zur Erbauung der Zuhd&rer
verwenden. Wenn Pfarrer Johannes Linder in der Leichenrede fiir
Karolina Witschi (1790-1835) das Dienen als die Titigkeit bezeich-
nete, die «bei Menschen wenig geachtet, bei Gott aber viel gilty, so
gab er die allgemeine Gerningschitzung gegeniiber Dienenden zwar
zu, verlich dem «Dienen» aber zugleich den Nimbus des Gottgefil-
ligen und erzeugte damit bei den Zuhdérern Befriedigung und
Zustimmung. Als Beispiel dafiir, wie die Tatsache, dass arme
Midchen gezwungen waren, ithre Heimat zu verlassen und ihr Aus-
kommen unter fremden Menschen zu suchen, moralisch {iberhéht
werden konnte, sei zitiert, wie Pfarrer Samuel Preiswerk das Schick-
sal von Susanne Schaub (1799-1863), die 23 Jahre in derselben
Familie gedient hatte, auslegt: «Die Heimat aber, welche sie in die-
sem Haus gefunden, machte sie je linger, je weniger lissig, auch die
den Christen verheissene ewige Heimat mit allem Ernste zu suchen.»

Hinweise auf die gesellschaftliche Einschitzung des jungen
Midchens, das aut das Dienen angewiesen i1st, finden sich auch 1n
den Romanen und Erzihlungen von Susanne Ronus, die 1m Basel
der 1830er Jahre angesiedelt sind. Nicht so offenkundig moralisie-
rend wie die Pfarrer in den Leichenreden, sondern in eine phan-
tasievolle Handlung eingebunden richtet diese Schrftstellerin den
Blick auf die Unterscheidung von Sein und Schein: Ein Dienst-
midchen, das dem jungen Mann durch sein tadelloses Verhalten,
d.h. durch seine Bescheidenheit aufgefallen ist, entpuppt sich als eine
Adlige (im Roman «Die Waisen» von 1832), und ein anderes
Midchen von vornehmer Herkunft, das durch die Verhiltnisse zum
Dienen gezwungen wurde, gewinnt die Sympathie des Lesers durch
die Art, wie es «mit edlem Anstand» das hochmiitige Betragen einer
arroganten Herrin ertrigt. Die «<hohe Schule» dieser Natalie («Nata-
lie, eine Erzihlung fiir alle Stinde, besonders fiir die reifere weibliche
Jugend», 1835) besteht darin, dass sie trotz erlittener Demiitigungen
ihr Selbstgefiihl behauptet und dennoch bescheiden bleibt.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 41

Dass aber auch bei den besten Bedingungen eine untiberbriick-
bare Schranke bestand, nimlich die Anonymitit der Dienenden,
dafiir seien nochmals Worte eines Pfarrers zitiert, dessen vornehm
feinfithlige Art iber jeden Zweifel erhaben ist. Pfarrer Jacob Burck-
hardt, der Vater des Historikers, bemerkt in der Leichenrede fiir
Anna Katharina Merian-Bischoft (1764—1845), die nicht weniger als
12 Kinder geboren hatte, ihre Pflege sei1 erfolgt «von Seite einer Per-
son, die ihr seit 13 Jahren mit Treue und Erfahrung zur Seite stand,
nachdem eine andere treue Seele ithren Dienst niedergelegt hatte, die
ber 40 Jahren in ithrem Dienst gestanden und alle ithre Kinder vom
ersten bis zum letzten verpflegt hatte.» Indem die eine die andere
ablést, wird die «dienende Person» zur Symbolfigur fiir die Konti-
nuitit der Familie. Als Trigerin bestimmter zugeschriebener Eigen-
schaften wird sie in ihrer individuellen Eigenart kaum wahrgenom-
men. Durch die starke Integration in der Familie konnte sie geradezu
zur Verkorperung gewisser Ideale, z.B. der Miitterlichkeit, hoch-
stilisiert werden®.

Den Verhiltnissen entsprechend sind die Personalien der Dienst-
boten meist von den erwachsenen Kindern, also der zweiten Gene-
ration der Dienstfamilien verfasst, die mit der Person der treuen Die-
nerin die verklirende Erinnerung an ihre eigenen frithen Jahre ver-
banden. Edle Gesinnung, die den Menschen achtet, dussert sich in
echter Dankbarkeit. So heisst es von Luise Bardenheuer
(1839-1904): «Was sie da, die langen Jahre hindurch in Liebe und
Strenge, in Demut und wahrer Frommigkeit, an uns Kindern getan
hat, das mége ihr der liebe Gott lohnen.»

Unsere Texte erlauben einen Einblick in die Lebensumstinde der
20 Dienstmidchen. Sieben von ihnen stammen aus Baselland, vier
aus andern Schweizer Kantonen, sechs aus Baden-Wiirttemberg,
eine aus Lindau und eine aus Basel. Bei einer wird die Herkunft
nicht genannt. Aus einigen Lebensliufen geht der Beruf der Eltern
und die eigene «Ausbildung» hervor. Siebenmal wird als Ursprung
eine Handwerkerfamilie genannt (Hufschmied, Metzger, Fischer
und je zweimal Girtner und Zimmermeister). In einem Fall besassen
die Eltern «ein kleines Heimwesen». Einige Midchen hatten eine
Titigkeit erlernt: das Nihen, das Plitten, ja sogar «eine Branche der
Uhrmacherei» (Margaretha Gysin, von Liestal, 1840-1877). Mit

»Karin Walser, Dienstmidchen Frauenarbeit und Wirklichkeitsbilder um 1900,
Frankfurt 1986. 3. Teil: «Die Fiktion weiblichen Dienens als Opfer». — Fiir die
Schweiz: Ruth Hungerbiihler, Unsichtbar, unschitzbar, Haus- und Familienarbeit
am Beispiel der Schweiz, Diss. 1988.



42 Dorothea Roth

zwel Jahren «Welschland» bzw. einer «Ausbildung in Stuttgart»
erreichten Elisabeth Frey (1828-1894) und Margaretha Hiller-Stoll
(1853—1909) beinahe das Niveau einer Biirgerstochter. Ahnlich wie
bei den Diakonissen begegnen wir auch in diesen Lebensliufen der
Unterschicht in vier Fillen der Auflésung einer armen, auf dem
Land lebenden Familie: Als eines von neun Kindern, die vaterlos
aufwuchsen, musste Margaretha Bonwetsch (1807-1891) 14jihrig
eine Dienststelle antreten. Luise Bardenheuer hatte zehn und Lina
Biihler (1872—-1895) zwolf Geschwister, die schon als Kinder an ver-
schiedene Dienststellen versetzt wurden. Der Vater von Elisabeth
Karli (1818-1881) war nach Amerika entschwunden, die Mutter
deshalb gezwungen «Dienst zu suchen», die Kinder wurden «ver-
teilt». Nach der schhimmen Kindheit nahm aber ihr Leben eine gute
Wendung. Durch die zweite Heirat der Mutter fand die Familie
wieder zusammen. Elisabeth kiimmerte sich um die jlingeren
Geschwister, lernte Nihen und Kleidermachen und fand schliesslich
thr Auskommen als Dienstmidchen.

Von einem in der Anonymitit wirkenden Wesen, das alles gibt
und nichts fiir sich beansprucht, der Dienstmagd, erwartete man,
dass sie ledig bleibe. Aus unsern 20 Lebensliufen heben sich vier
Frauen hervor, die sich verheirateten: Margrit Linder-Low
(1747-1808) wurde, nachdem sie 20 Jahre lang Dienstmidchen
gewesen, die Gattin des zweimal verwitweten Bandfabrikanten
Johann Jakob Linder und damit die Mutter seiner aus zwe1 vorher-
gehender Ehen stammenden Kinder. Margaretha Hiller-Stoll und
Maria Barbara Schwerthofer-Sauter (1835-1907), die beide aus der
Gegend von Boblingen in Wiirttemberg stammten, verheirateten
sich mit Minnern aus ithrer Heimat. Den merkwiirdigsten Fall stellt
wohl Judith Rudin-Schuler (1729-1804) dar. Nach verschiedenen
Dienststellen in Ziirich, Strassburg und im Basler Waisenhaus diente
sie in Basel wihrend 16 Jahren in derselben Familie. Nach dem Tod
ithrer «Herrschaft», wie es heisst, heiratete sie 1802, also mit 73 Jah-
ren, Johannes Rudin, Schuhmacher von Arboldswil.

Uber das spitere Schicksal der Dienstmidchen erfahren wir aus
den Leichenreden nur wenig. In einem Fall 1st bezeugt, dass die
Magd 1im Haus 1hrer Herrschaft verschieden ist: Dorothea Schweizer
(1740—-1804). Im Diakonissenhaus gestorben sind Lina Biihler und
Elisabeth Karli. Margrit Appenzeller (1832-1900) kehrte in ihre
Heimat zurtick und starb im Biirgerspital St. Gallen. Von Margrit
Gysin aus Liestal, deren Vater im Freischarenzug 1845 im Luzernbiet
umgekommen war, héren wir, dass sie nach Jahren des Dienens eine
andere Arbeit {ibernommen hatte: als Leiterin der Fergerdienste in
einer Seidenzwirnerei. Schliesslich se1 nochmals Luise Bardenheuer



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 43

genannt. Nach dem Tod ihrer betagten Dienstherrin konnte sie
zusammen mit ihrer Schwester «eine eigene Hiuslichkeit» griinden.

5. Bildung

Die Fixierung der Frau auf den Stand der Unwissenheit und Nai-
vitit, eine Konsequenz der Polarisierung der Geschlechtscharaktere
und eine der wichtigsten Wertvorstellungen des Patriarchats, kommt
in Nekrologen von Frauen in zahlreichen sprachlichen Varianten
und 1inhaltlichen Schattierungen vor: von der Metapher des ilteren
Gatten, der «zum geistigen Fiihrer seiner Frau wurde, an dem sie sich
wie das zarte Efeu am starken Stamm innerlich erstarkend in die
Hoéhe rankte» (Albertine Stuber-Amsler, 1835-1912), iiber eine
Wendung wie: ahr merkwiirdiges Wissen und selbstindiges Urteil»,
das ihrer «icht weiblichen Liebenswiirdigkeit» keinen Abbruch tat
(Anna Schmidt-Wegener, 1847—-1888), bis zur sarkastischen Bemer-
kung eines Lehrers zu einem begabten Midchen: «Es ist nur schade,
dass du kein Knabe bist, aus dir kdnnte etwas werden» (Salome
Peyer, 1828-1896).

Eine den Midchen gegeniiber geradezu bildungsfeindliche Hal-
tung haben wir bei den patriarchalischen Hausvitern der christlichen
Erziehungsanstalten festgestellt. Der Widerstand, besonders von
Vitern, gegen die Bildungs- und Berufswiinsche ihrer Téchter hat
in den Familien der Unterschicht, aber auch des Mittelstandes oft
seine Ursache im eigenniitzigen Spekulieren auf die Arbeitskraft der
Tochter. In etwas sublimierterer Form kommt Bildungsfeindlichkeit
aber auch in der Oberschicht vor. So heisst es bei Rosine Stock-
meyer-Legrand (1785-1821), ihr «Streben nach edlerer Geistesbil-
dung... [wurde] in die liebliche Richtung und Nahrung der Erzie-
hung ihrer jiingeren Schwester gewiesen», d.h. der Wunsch nach
Bildung wurde in einen Dienst an der Familie umfunktioniert.

Hiufig wird die Beschiftigung mit nicht-geistlicher Lektiire von
einem Pfarrer tadelnd vermerkt. Es kommt aber auch vor, dass eine
Frau selbst an der Verstandesbildung von Midchen Kritik tibt:
Salome Herzog-Heussler (1805-1833) erinnert sich mit Bedauern an
ithre Pensionszeit in Vevey, «<wo mehr auf die Bildung des Verstandes
als des Herzens gesehen wurde», und wiinscht, dass in Zukunft
Eltern sich durch «die glinzende Aussenseite einer solchen Erzie-
hungsart nicht mehr méchten blenden lassen».

Das Bild, das minnliches Denken von einer nahestenden Frau
entwirft, lisst sich aus den von Gatten und S6hnen verfassten Nekro-
logen erkennen. So lobt ein Sohn seine Mutter als eine «bei aller



44 Dorothea Roth

Einfachheit und Verborgenheit ihres dusseren Lebens... mnerlich
reich begabte... feine und durchgebildete Persénlichkeit». lhre
Fihigkeit des selbstindigen Urteilens sowie ihre Phantasie vermoch-
ten die «Liicken ihrer schulmissigen Ausbildungy zu schliessen. Sie
habe aber auch ein «Organisationstalent ersten Ranges» besessen,
mustergtiltige Haushaltbticher geftihrt usw. (Marie Elisabeth Fiech-
ter-Seiler, 1832—-1908). Das Schwanken zwischen dem Lob der gei-
stigen Personlichkeit und der Anerkennung der praktischen Leistung
1st tiberaus typisch fiir die Zeit der Jahrhundertwende, wo die Wert-
schitzung der Hausarbeit einsetzte™. Wenn sich, wie meist, die
Waage zugunsten der praktischen Qualititen der Frau neigte, so
konnte das Lob recht herablassend wirken, so etwa bei der For-
mulierung eines Gatten: «Sie war eine, wenn auch nicht geistig, so
doch sitthch tiberlegene Persénlichkeit» (Marie Riggenbach-Imbhof,
1847-1878), oder: «Sie war keine reich begabte Natur, aber sie hat
getan, was sie konnte» (Mimi Kinzler-Merker, 1842-1884). In
einem andern Fall beschreibt der Hausvater der Lehranstalt Schiers,
ein Pfarrer, die tigliche Arbeitsleistung seiner Frau: sie habe «viermal
pro Tag fiir 160—180 Personen piinktlich den Tisch gedeckt. In der
Folge 1st von ihren wissenschaftlichen und politischen Interessen
sowie von Frauenrechten die Rede, aber im negativen Sinn: Der
Gatte versichert, seine Frau habe fiir dergleichen keine Zeit autge-
wendet und hochstens an einem Sonntag, niemals an einem Werk-
tag zu einem Buch gegnften, um zu dem abschliessenden Urteil zu
gelangen: «lhr Wesen hatte eben seine fest umschriebenen Grenzen»
(Anna Zimmerli-Giinthardt, 1856-1904). Diese Gewichtung der
Tiugkeiten und Interessen einer Frau durch die doppelte Autoritit
des Pfarrers, der zugleich der Gatte 1st, kann als Beispiel dafiir gese-
hen werden, wie aus minnlichen Vorstellungen das Bild einer Frau
regelrecht «verfertigt» wird.

In einem sehr ausfithrlichen Bild der Mutter, das ein Sohn, auch
er ein Pfarrer, aut Grund eines reichen schriftlichen Nachlasses dar-

*Die «moralische Uberhshung der Hausarbeit» um 1900 in der Schweiz wird
heute gesehen als Massnahme zur «Disziphinierung der Unterschichten» und zu-
gleich als Ablenkung der Frauen von ihren Emanzipationsbestrebungen: Annc-
marie Stalder, Die Erziechung zur Hiuslichkeit, in: Schweizerische Zeitschrift fiir
Geschichte 3, 1984. — Daselbst Beatrix Mesmer in der Einleitung: «Hauswirt-
schaftsunterricht zielte auf Homogenisierung der Gesellschaft und damit auf Ab-
dimpfung der latenten Klassenkonflikte.» — Vgl. auch die Lizentiatsarbeit von
Beatrice Dietrich: Sparsam, Sauber, Ordentlich, Die Entstehung und Entwicklung
des hauswirtschaftlichen Unterrichts in Baselstadt und Baselland bis 1918, Univer-
sitit Basel, 1988.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 45

stellt, kommt zum Ausdruck, wie eine empfindsame und spirituelle
Frau die Diskrepanz zwischen den Anforderungen des Alltags an die
Hausfrau und Mutter und ihren persénlichen geistigen und seeli-
schen Bediirfnissen als einen schwer zu ertragenden Zwiespalt emp-
tand: «Kindererziehung ist Kniearbeit. . .», schrieb sie als junge Mut-
ter in 1thr Tagebuch. «Auch die gliicklichsten Verhiltnisse befriedigen
mich nicht, ich muss noch ein Geistesleben fiihren neben diesem
irdischen.» Kinder seien wohl ein Segen, aber auch «Hemmung
fiir die Ausbildung unseres Geistes» (Emilie Pestalozzi-Wiser,
1818-1882). Es gibt aber auch Gatten, die das eigene geistige Leben
ithrer Frau kennen und respektieren. So stellt der Gatte von Luise
Reich-Frommel (1848-1887) ebenfalls auf Grund ihrer Aufzeich-
nungen das reiche innere Leben seiner Frau dar, ihr Denken, ihr
Ringen um eine persdnliche Glaubenshaltung und das Anneh-
menkdnnen ihrer Lebenssituation: «lhr ward es schwer, ganz und
voll das zu ergreifen, wonach ihre Seele rang. Dieser Kampf nach
dem Hochsten hatte 1thr ganzes bewusstes Leben durchzogen und
fiihrte sie durch viele dussere und innere Konflikte.»

Die mnere Verbundenheit mit seiner Frau beschreibt der Gatte
von Wilhelmine Hoffmann-Beck (1809-1847): «Ich konnte auf
allen Stufen meines geistigen Lebens, in jeder Anstrengung des
Denkens, in jedem Kampf des Glaubens, Alles mit ihr teilen, und
manche Errungenschaft war ununterschieden die ihrige und die
meinige.»

Um die Mitte des Jahrhunderts begegnen wir einer Ausserung
tiber das ideale Verhiltnis von Mann und Frau in einer in kunst-
voller Rhetorik verfassten Leichenrede des Theologieprofessors
W.M.L. Dewette, der tiber den jihen Tod der jungen Gattin eines
befreundeten Kollegen tief betroffen war und bei1 dieser Gelegenheit
tiber die geistigen Moglichkeiten einer Frau nachdachte: «Ein Bund
ward geschlossen, wie er nur zwischen zwei Seelen méglich ist. ..
zwischen einem minnlichen Geist, dem die héchste Bedeutung der
Welt und des Lebens aufgegangen ist und einem weiblichen Herzen,
das in tiefem innigen Gefiihl die Fiille geistiger Giiter in sich trigt.»
Der Verstorbenen sei «ein bewusster Bildungstrieb von Gott einge-
pflanzt worden», sie sei «eine denkende, tiefbewusste weibliche Seele
[gewesen], die das heilige Feuer der Wahrheit in sich pflegte» (Elise
Fischer-Haupt, 1816—-1840).

Die Eigenschaften von Mann und Frau sind nach dieser Auffas-
sung klar getrennt: hier der minnliche Geist, dort das weibliche
Herz, das nun allerdings auch Geistiges 1n sich tragen und der Wahr-
heit teilhattig werden kann. Wo beide zueinander tretend sich ergin-
zen, entsteht Vollkommenheit.



46 Dorothea Roth

Die Unterscheidung von Herzens- und Geistesbildung hat auch
einen praktischen Aspekt. In der Ordnung der Téchterschule von
1843 wird sie auf die Stellung der Lehrerin angewendet. Im Unter-
schied zu ihren minnlichen Kollegen, denen nur der Bereich des
Geistigen zugeordnet ist, wird von den Lehrerinnen beides verlangt:
Bildung des Herzens und des Geistes™.

a) Lehrerinnen

Wihrend die Humanistenstadt Basel fiir thre S6hne ein vortreff-
liches Gymnasium unterhielt, lag die Bildung der Midchen im
argen, d.h. abgesehen von den Gemeindeschulen, die allen often-
standen, gab es nur die Téchterschule, die thres hohen Schulgeldes
wegen nicht allgemein zuginglich war. Die Toéchter der Ober-
schicht wurden auch in die zahlreichen Privatschulen der Stadt
geschickt, an denen fast nur Frauen unterrichteten, oder auch aus-
wirts in eine Anstalt der Briiddergemeinde wie Montmirail, in die
intimere Atmosphire eines Pfarrhauses oder in ein vornechmes Insu-
tut nach Deutschland. Dieses Bildungssystem, das die Bedirfnisse
der Midchen aus der Unterschicht und dem Mittelstand krass muss-
achtete, bot aber den letzteren die Chance, den einzigen Beruf aus-
zuliben, der thnen offenstand, und zu dem sie 1n vielen Fillen auch
eine Neigung empfanden. Bel dem vélligen Fehlen von einschrin-
kenden Besummungen ber die Austibung des Lehrerinnenberufs
und eines entsprechenden Ausbildungsgangs konnten sie, von der
untersten Stufe als einer Art Aufscherin, Iehrend und lernend
zugleich, aufsteigen und, indem sie niitzliche Arbeit leisteten, sich
Kenntnisse erwerben. Diese Erfahrungen bildeten die Qualifikation
zur Lehrerin, die im giinstigsten Fall zu einer Anstellung fiihrte.

Ein junges Midchen hatte damit ein Auskommen, aber keines-
wegs Unabhingigkeit gewonnen, denn weder in den Schulen der
Stadt noch 1n den Institutionen der Briidergemeinde, den Waisen-
hiusern und Rettungsanstalten, wo grosser Bedarf an «Lehrerinnen»,
d.h. betreuenden Midchen bestand, hatten diese Frauen irgendwel-
che Rechte oder Freiheit der Entscheidung. Wie in den Spitilern
der Helferwille der Diakonissen, so wurde auch in den wohltitigen
Erzichungsanstalten das Bildungsstreben der jungen Midchen in
Arbeitskraft umfunktioniert und ausgentitzt.

*Ordnung der Lehrerinnen an der allgemeimnen Tochterschule, Mirz 1843,
Staatsarchiv Basel-Stadt, Erziechungsakten, W 1.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 47

Einigen wenigen Frauen gelang es, eine eigene Privatschule auf-
zubauen und sozusagen als Geschiftsfrauen Selbstindigkeit zu erlan-
gen. Eine in diesem Sinn unabhingige Frau war die Inhaberin des
Pensionats von Cotterd, Elise Piguet-Bauer (1783-1864), die Dut-
zende von Basler Biirgerstéchtern betreut hatte. Von einem weiten
Kreis ithrer ehemaligen Schiilerinnen, mit denen sie in brieflichem
Kontakt blieb, wurde ithr Andenken sorgsam gepflegt und weiterge-
geben, so dass durch viele Zeugnisse der Dankbarkeit und Vereh-
rung ecin geradezu legendires Bild dieser Lehrerin entstehen
konnte”. Die Umstinde ihres eigenen Lebens waren ungewdhnlich
und keineswegs leicht. Aus Chur stammend, wo ihr Vater Zunft-
meister war, hatte sie eine unkonventionelle Erziehung genossen
durch einen Onkel, einen deutschen Landschaftsmaler, der sie auf
seine Wanderungen mitnahm. In Biel, im Kreise englischer, franzo-
sischer und russischer Emigranten, die im Gedenken an Rousseau
zur Petersinsel pilgerten, lernte sie ithren Gatten kennen, Pfarrer
Henry Piguet, der sie in ithrem Bekenntnis zu einem undogmati-
schen, dem Menschlichen zugewandten Christentum bestirkte™. Als
waadtlindischer Pfarrer war er praktisch mittellos, und so nahm das
Ehepaar, wie allgemein tiblich, Pensionirinnen in sein Haus auf, die
am Leben der Familie teilnahmen und zugleich betreut und unter-
richtet wurden. Die materiellen Schwierigkeiten, der Tod 1hres Gat-
ten und zweler Kinder vermochten die auf tiefer Frommigkeit beru-
hende positive Lebenshaltung von Elise Piguet nicht zu erschiittern.
«Les circonstances sont les messagers de Dieu», dieses Grundver-
trauen, das die Basis ihrer Erziehungsarbeit bildete, entsprach der
realistisch massvollen Art, die fiir die von biirgerlichem Niitzlich-
keitsdenken geprigte spezifisch baslerische Frommigkeit charakte-

*Der Nekrolog «Zur Erinnerung an Frau Elise Piguet, Weihnachtsgabe als
Manuskript fiir die Familie und die Freunde gedruckt», Basel 1864, enthilt einen
ersten Teil, «Lebensbild» und einen zweiten franzosisch geschriebenen, «Pensées
diverses que Madame Piguet aimait a répéter et qu’elle pratiquait toujours», sowie
einige Briefausziige. Eine ausfiihrliche Sammlung ihrer Briefe wurde spiter von
einer ehemaligen Schiilerin, Emilie Miiller-Burckhardt (1815-1879) zusammenge-
stellt, «Lettres d’'une amie maternelle a ses éleves», die 4 Auflagen erlebte (1. Auflage
ohne Jahrgang, 2. vermehrte Auflage 1872, 3. Auflage 1874 und 4. Auflage 1880).
Die letzte Auflage enthilt unter dem Titel «Notice biographique» eine franzésische
Fassung des «Lebensbildes» aus dem Nekrolog von 1864 und eine Schilderung ihrer
Personlichkeit unter dem Titel «Lettre d’un de ses fils».

*Henry Piguet war befreundet mit dem liberalen Theologen W.M.L. Dewette
(1780-1849), dessen Tochter in Cotterd erzogen wurde, und mit dem «Vermitt-
lungstheologen» Karl Rudolf Hagenbach (1801-1874), die beide in Basel lehrten.



48 Dorothea Roth

nistisch ist™. Vielleicht ist es diese innere Verwandtschaft des religit-
sen Denkens und Fiihlens, was die grosse Anzichungskraft von
Madame Piguet und Cotterd fiir das Basler Biirgertum des Bieder-
meier erklirt. Zum Verstindnis der baslerischen Mentalitit und
besonders fiir das Frauenbild der Oberschicht ist es jedenfalls bemer-
kenswert, dass nicht die Strenge konventioneller biirgerlicher Erzie-
hungsregeln, sondern das Vorbild einer starken Persdnlichkeit, einer
geistig unabhingigen Frau, die am Rande der Gesellschaft stand, fiir
Generationen von Biirgerstdchtern bestimmend war.

Im Gegensatz zu Elise Piguet vermochten sich die jungen Frauen
aus dem Mittelstand, die in Basel als Lehrerinnen titig waren, kaum
je von den vielen Abhingigkeiten zu befreien, denen sic ausgesetzt
waren.

Von Sophie Heinzelmann (1793—1847), die eine Schule der Brii-
dergemeinde besuchte, héren wir, sie sei dort von einem Inspektor
«entdeckt», zur Lehrerin bestimmt und 21jihrig an die Anstalt Gna-
denfre1 berufen worden. Es macht nicht den Anschein, dass diese
Lautbahn ithrem eigenen Wunsch entsprochen hitte, denn es heisst:
«Bis dahin lebte sie in stiller hiuslicher Einfachheit, ohne sich im
geringsten im Wissenschaftlichen fortzubilden.» Jetzt aber, nach ihrer
Berufung, se1 in ihr ein Arbeitseifer erwacht, so dass sie ganze Niichte
hindurch gelernt habe. Sie verbrachte 12 Jahre mit strenger Arbeit:
«In einen Arbeitsstrudel hineingezogen kannte sie damals, wie sie
einmal erzihlte, beinahe nichts als thre Kinder und ihre Biicher.. .»
Bei1 dieser Lebensweise wurde sie schliesslich krank, erholte sich
wieder und kam 1828 nach Basel, wo sie in der Briidersozietit 1m
«Ringgisslein» unterrichtete. Wir begegnen ihr dort als Lehrerin von
Johanna Pauline Hoch-Ecklin.

Ungliickliche Verhiltnisse in der Familie waren die Ursache, dass
die Pfarrerstochter Charlotte Rapp-Ubelin (1828-1909) schon
17jihng als eine Art Hilfslehrerin in der Anstalt Neuwied die Auf-
sicht {iber die Kleinen und iiber die Nihstube fiihren musste. Sie
erkrankte, musste sich zu Hause erholen und konnte dann in die
Rettungsanstalt Billodes bei Le Locle eintreten. Dort war die Arbeit

*In seiner Studie «Die Strukturlinien des baslenischen Pietismus» spricht Peter
Weidkuhn vom «kaufminnisch pragmatisch gerichteten Pietismus baslerischer Pri-
gung... mit seinem Spiirsinn fiir das Mdgliche». Schweizenisches Archiv fiir Volks-
kunde 62, 1966, S. 185. Die Verbindung der Piguets zu Basel zeigt sich auch darin,
dass die beiden S6hne André und Henry das Basler Gymnasium besuchten, und dass
die jiingste Tochter Marie den Basler Theophil Burckhardt, den Bruder von Emuhe
Miiller-Burckhardt, heiratete.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 49

ihnlich streng, bot ihr aber die Méglichkeit, Franzésisch zu lernen.
Auch hier wurde sie krank infolge der schlechten Ernihrung und der
Uberanstrengung. Dass sie nach diesen Erfahrungen in der Anstalt
Gnadenfrer angestellt wurde, die ihre Lehrerinnen sehr sorgfiltig
auswihlte, verdankt sie dem damaligen Vorsteher von Montmirail,
Pfarrer Johannes Linder, der sie «examinierte» und offenbar als wiir-
dig fand. Nach weiteren vier Jahren Titigkeit als Erzieherin in einer
deutschen Adelsfamilie kehrte sie nach Basel zurtick und wurde an
der Petersschule als Lehrerin angestellt.

Als ein anderes Beispiel der Abhingigkeit eines Midchens von
den Verhiltnissen in der Familie se1 das Schicksal von Helene Garo
(1857-1887) erwihnt, das weniger gliicklich verlief. Ihr Vater war
als Militirpatient an Typhus gestorben, die Mutter, ehemals Lehre-
rin an der Neuen Midchenschule in Bern, jetzt aber mit ithren dre1
Kindern «auf Fiirsorge und Durchhilfe Gottes» angewiesen, d.h. mit-
tellos, bestimmte 1thre Tochter zur Lehrerin. Obwohl Helene dazu
keine Lust verspiirte, erwarb sie das Primarlehrerpatent und wurde
provisorisch an der Armenerziehungsanstalt Viktorin be1 Bern ange-
stellt. Als 21jihrige sah sie sich etwa hundert Kindern gegentiber,
von denen sie 75 zu unterrichten hatte. «Diese Aufgabe hiitte mich
begeistern kénnen, wenn ich im Stande gewesen wire, sie zu 16sen.
Das war bei weitem nicht der Fall.» Trotz ihrer Ausbildung und der
Unterstiitzung durch die Mutter gelang es ihr, die ihre Grenzen klar
erkannte, nicht, sich als Lehrerin durchzusetzen. Uber verschiedene
Titgkeiten, die der Zufall anbot, als Ladentochter und Buchhalte-
rin, fand sie schliesslich, auch das auf Rat der Mutter, den Weg ins
Diakonissenhaus. Es waren nicht nur persénliche Umstinde, die
Midchen aus dem Biirgertum auf die Lauftbahn einer Lehrerin ver-
wiesen. In Basel flihrte dazu auch ein politisches Ereignis, der Abfall
der Landschaft von der Stadt, die « Wirren» von 1830-1833. Im Zuge
der Erhebung der Landbevoélkerung wurden bekanntlich die Pfarrer
als Reprisentanten der stidtischen Obrigkeit in den Dérfern ihres
Amtes entsetzt und in manchen Fillen zur Flucht gezwungen. Im
Gegensatz zu ithren Miittern, die an diesem Schicksalsschlag schwer
zu tragen hatten, bedeutete die Revolution fiir die Téchter einen
starken Impuls zur Selbstindigkeit. Die Zerstdrung der Pfarrhaus-
idylle, wo Bildung als ein angenehmer Zeitvertrieb gepflegt wurde,
weckte in den intelligenten jungen Midchen Krifte und Energien.
Die beiden Té6chter des Pfarrers von Rothenfluh, Johanna Pauline
und Lydia Ecklin, waren sechs- und siebenjihrig, als die Familie das
Pfarrhaus verlassen musste. Die Ubersiedlung nach Basel ermég-
lichte ihnen spiter eine gute Ausbildung an den Privatschulen Leh-
mann und Rumpf und an der T&chterschule. Johanna Pauline gab



50 Dorothea Roth

schon 15jihrig an der Lehmann-Schule Unterricht und wurde spi-
ter dort angestellt. Lydia bewarb sich mit 18 Jahren um eine Anstel-
lung an der Tdchterschule. Sie musste sich allerdings gedulden, war
drei Jahre lang freie Erzicherin und fand schliesslich eine Stelle an
einer Privatschule. In ihren Aufzeichnungen nennt sie das Ungliick
der Vertreibung ihrer Familie einen Segen, weil es ithr den Weg zu
dem erwiinschten Beruf frei gemacht hatte (Johanna Pauline Hoch-
Ecklin, 1825-1881, und Lydia Marriott-Ecklin, 1826—1858).

Etwas ilter war Grith Burckhardt (1814—1908), Tochter des Pfar-
rers von Sissach, der 1833 an den Folgen seiner Amtsentsetzung
starb. Mit Hilfe thres Onkels, Pfarrer Johannes Linder, wurde sie in
Montmirail aufgenommen und avancierte bald von der Schiilerin
zur Lehrerin. Fiir sie hatte das Studium jeglichen Schein des Ama-
teurhaften verloren und war zur bitteren Notwendigkeit geworden.
In langen Aufenthalten in England und Frankreich erwarb sie sich
die Erfahrungen und Kenntnisse, die sie zum Fiithren einer eigenen
Privatschule brauchte. Nach Basel zuriickgekehrt bestritt sie with-
rend Jahrzehnten den Unterhalt ftir thre Schwester und die kranke
Mutter. Wie die beiden Ecklin-To6chter sieht auch sie in ihrem
selbstverfassten Lebenslauf einen Gewinn in der beruflichen Titig-
keit: «Mein Leben gewann dadurch bedeutend an Inhalt.» Die iltere
Generation der Pfarrersgattinnen, deren Lebenszeit noch ins 18,
Jahrhundert hinabreicht, hatte den Umsturz in passiver Hilflosigkeit
erlebt. Den Téchtern dagegen 6ftneten die neuen Verhiltnisse ¢inen
Weg zu freierer Gestaltung ihres Lebens.

Auch der Vater von Luise und Marie Grunauer war als Pfarrer von
Arisdorf ein Opfer von 1833. Die Schule der beiden Schwestern
(Luise Grunauer, 1831-1900, und Marie Grunauer, 1850-1902) war
eine der beliebtesten der in christlichem Geist gefithrten Privatschu-
len. Zu diesen gehérte auch die Schule von Anne Marie Cherbuin-
Léonard, (1787-1852), einer Neuenburgerin, die als Erzieherin nach
Basel gekommen war. Thr Sohn, Frédéric Cherbuin, wurde Pfarrer
in Langenbruck und gab diese Stellung auf, um sich dem Lehrerbe-
ruf zuzuwenden. In den Jahren, in denen sich das Basler Schulwesen
griindlich dnderte, von 1862-1887, war er Rektor der Tdchter-
schule. Fiir thn, den zum Pidagogen gewordenen Theologen, waren
es ithre miitterlichen Eigenschaften, die die Frau zwar zur idealen
Erzieherin machten, sie aber nicht unbedingt zur Vermittlung von
Kenntnissen befihigten. Den Unterricht auf den oberen Stufen
tibertrug er daher fast ausschliesslich an Minner, denn «der Mann
tiberschaut das Ganze besser», und «er akkomodiert sich an die Erzie-
hungsbediirfnisse des Midchens». «Das Weib bildet sich tatsichlich
nicht nur am Weib, sondern auch am Mann, es verlangt die Auto-



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 51

ritit des Mannes»”. Trotz dieser grundsitzlichen Bedenken setzte
sich Cherbuin ein fiir die Besserstellung der Lehrerinnen und beson-
ders fiir ithre Ausbildung. Er richtete Fortbildungskurse ein, die 1884
erstmals zu einem Diplomabschluss ftihrten.

Als Lehrerin, die fast ihre ganze Amtszeit unter Cherbuin zuge-
bracht hatte, begegnet in unserm Material die aus Miilhausen stam-
mende Katharina Reischacher (1821-1900). An einer 6ffentlichen
Schule angestellt und besoldet stellt sie einen andern Frauentyp dar
als die an den chrnstlichen Privatschulen unterrichtenden Pfarrers-
tochter. Thr selbstverfasster Lebensbericht ist fre1 von euphorischem
Bildungsenthusiasmus, daftir knapp und trocken und lisst die Ziige
eines verschlossenen herben Charakters vermuten. lhre eigenen
Schuljahre an der To6chterschule, wo sie als Musterschiilerin die
letzte Klasse zweimal absolvieren durfte (das war die Vergiinstigung,
die der Staat besonders begabten Midchen gewihrte), bezeichnet sie
als die glicklichste Zeit ithres Lebens. Sie lebte unverheiratet mit
ithrer verwitweten Schwester und nach deren Tod mit einer Freun-
din zusammen. «Mein Lebensgang war ein ernster und nicht selten
cin schwerer, sagt sie, obwohl sie «ich zur Jugend hingezogen
fiihlte» und in threm Beruf auch Anerkennung gefunden hatte.

Zur gleichen Zeit unterrichtete an der Tochterschule die Kiinst-
lerin Sophie Linder (1838-1871), eine Schiilerin des damals
bertihmten Kupferstechers Friedrich Weber. Sie arbeitete auch als
[lustratorin von Bichern, unter anderem derjenigen von Susanne
Ronus. Auch fur diese Frau waren die Jahre der Ausbildung, als «ihr
nach Kunst diirstender Geist» gefordert wurde, die gliicklichsten
gewesen. Nach dem Tod ihrer Eltern lebte sie einsam in stetem
Kampf mit threr Krinklichkeit, was sie aber nicht von der Ausiibung
ithrer Berufsarbeit abhielt.

Einige Frauen wurden durch ihren Erzieherinnenberuf ins Aus-
land gefiihrt. Marie Plattner-Tanner (1852—-1903) von Reigoldswil,
die in Liestal die Sekundarschule besucht hatte, kam sehr jung als
Erzieherin zu einer polnischen Familie nach Odessa. 1884 kehrte sie
zuriick und war bis zu ithrer Verheiratung an der Primarschule Lie-
stal angestellt. Die aus Genf stammende Emma Favre (1834-1908)
wirkte fiinfeinhalb Jahre in einem grossen Téchterinstitut auf Korfu,
das von einem griechischen Arzt geleitet wurde. Wir wissen nicht,

“Die Zitate sind einem Referat von Cherbuin entnommen: «Die Beteiligung
des weiblichen Geschlechts am 6ftentlichen Unterricht», in: Schweizerische ge-
meinniitzige Gesellschaft, Versammlung in Ziirich 1873, Basel, Mai 1873. — Vgl.
auch: Elisabeth Fliieler, Geschichte der Midchenbildung in Basel, S. 90.



52 Dorothea Roth

warum es sie dorthin verschlagen hat und warum sie sich nach ihrer
Riickkehr in Basel niederliess. Wihrend drei Jahrzehnten unterrich-
tete sie Franzdsisch an den Midchengemeindeschulen.

Jeannette Sophie Jacob (1833-1878) war in England aufgewach-
sen, wurde von einer Tante erzogen und zur Gouvernante bestimmt.
Wihrend 17 Jahren wirkte sie in England als Erzieherin. Aus threm
Lebenslauf weht es wie ein Hauch aus den Romanen der Schwestern
Bronté, wenn wir sie reden hdren von «dem vielen Schweren und
gar manchen einsamen Stunden, die das Leben einer Erzieherin in
England, auch in den giinstigsten Stellen mit sich bringt».

Im Unterschied zu den beiden letztgenannten alleinstehenden
Frauen bietet der Lebenslauf von Mina Largiader-Weber (1845-
1906) nochmals ein Beispiel volliger Hingabe und Aufopferung fiir
die Familie. Aus einfachen Verhiltnissen stammend hatte sie schon
mit 16 Jahren durch Niharbeit ithr Brot verdient und war in Ziirich
als Arbeitslehrerin angestellt worden. Sie heiratete 1871 Anton Phi-
lipp Largiadér, damals Rektor des Seminars Rorschach, der verwit-
wet war und fiinf Kinder hatte. Neben ihrer Aufgabe als Mutter
bekiimmerte sie sich auf Anregung ihres Mannes um die Ausgestal-
tung des Handarbeitsunterrichts und erteilte Kurse am Seminar. In
Basel, wohin 1hr Gatte schliesslich berufen wurde, konnte sie diese
Titigkeit aber nicht fortsetzen, weil thr Mann nach einem Schlag-
anfall, den er einige Jahre nach seinem Amtsantritt als Rektor der
Tochterschule erlitten hatte, auf ihre Pflege angewiesen war. Nach
seinem Tod tibernahm sie die Betreuung ihres eigenen betagten
Vaters.

In Basel, wo sich der private Bildungsgang so lange erhielt und die
Ausbildung der Lehrerinnen so spit geregelt wurde, waren die Vor-
aussetzungen zu einem beruflichen Zusammenschluss nicht giinstig.
Die Nekrologe der in Basel wirkenden Lehrerinnen enthalten
keinerle1 Hinweise auf Titigkeiten, die den sozialen Status ihres
Berufes betrafen. Die Sektion Basel des Schweizerischen Lehrerin-
nenvereins (gegriindet 1895) pflegte zwar die Kollegialitit und war
um die Fortbildung bemiiht, scheute aber das politische Engage-

ment*’.

*Im November hatte der Verein auf Anregung von Marie Gundrum, die an der
Midchensekundarschule unterrichtete, eine Petition eingereicht, die die Gleichstel-
lung der Lehrerinnen bei der Besoldung im Stundenansatz und die Herbeizichung
von Frauen in die Inspektionen der Midchenschulen verlangte. Nach Abweisung
dieser Petition sank der Mut der Lehrerinnen auf den Nullpunkt. Marie Gundrum
referierte 1896 iiber ihre Teilnahme am Kongress der Union des Femmes in Genf,
und im Dezember 1900 berichtete Fanny Schmidt aus Bern tiber ihren Besuch des



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 53

Aspekte der allgemeinen Entwicklung des Schulwesens in der
Schweiz finden sich aber in einigen Lebensliufen auswirtiger Lehre-
rinnen, so z.B. bet Kunigunda Fopp (1868—-1909), einer Biindnern,
die sich um die Errichtung einer obligatorischen Fortbildungsschule
fir Midchen im Kanton Thurgau bemiihte. Sie hatte das Lehrdi-
plom in Ziirich erworben und sich wihrend eines Aufenthaltes in
Italien als Erzieherin «eine gewisse Selbstindigkeit des Auftretens
und das tiefe soziale Empfinden» verschaftt. Auf diesen Erfahrungen
und auf dem Studium von Pestalozzi beruhte ihr Einsatz fiir «die
Besserstellung des weiblichen Geschlechts in Erziehung und Bil-
dung, in Familie und Haus...». Dies ist der Ton aus der «Erzie-
hungskampagne» der 1890er Jahre, als das Thema «Hausarbeit» ins
Blickfeld der Politik geriet.

Eine der ersten Ausbildungsstitten flir Lehrerinnen in der
Schweiz, die Neue Midchenschule in Bern, gibt sich durch ihren
Wahlspruch «Ora et Labora» als eine im Geist des Pietismus gefiihrte
Anstalt zu erkennen”. Wie an der Tochterschule Basel durch F.C.
Cherbuin war auch in Bern der Einfluss des langjihrigen Direktors,
des aus Frauenfeld stammenden Melchior Schuppli, auf die ange-
henden Lehrerinnen bestimmend und prigte ithr Erziehungsideal.
Aus dem Gedankengut von Pestalozzi tibernommen findet sich bei
Schuppli, der Mathematik und Naturwissenschaften studiert hatte,
die Gestalt der Mutter, deren Persdnlichkeit und gelebtes Vorbild
wichtiger seien als Verstand und Wissen. Den spezifisch weiblichen
Aspekt ihres Wesens, der sich auf ihre Arbeit libertrigt, bezeichnete
Schuppli mit dem Begrift der «Wiirde der Frau». Dies prigte sich sei-
nen Schiilerinnen besonders ein: «Herr Schuppli wollte uns nicht
nur zu tiichtigen Lehrerinnen heranziehen, sondern ebenso wohl zu
edlen Frauen... Er hat uns die Wiirde unseres oft als schwach
bespottelten Geschlechts gezeige»™.

Eine Absolventin der Neuen Midchenschule, Fanny Schmid aus
St. Gallen (1850-1909), wurde von Schuppli, ithrem ehemaligen
Lehrer, an die Schule zuriickberufen und unterrichtete, zur unent-
behrlichen Mitarbeiterin geworden, wihrend dreissig Jahren am
Lehrerinnenseminar. Zum ersten Mal wird 1m vorliegenden Mate-

Frauenkongresses in Londen. Der Lehrerinnenverein gehérte dem Schweizerischen
Frauenbund an und unterhielt auch Bezichungen zu dem von Lily Zellweger
gegriindeten Basler Frauenverein.

YVgl. Karl Ruth, Die Pidagogik der stiddeutschen Rettungshausbewegung,
Diss. phil. Frankfurt 1927, S. 14

*Melchior Schuppli, 1824-1898. Die Zitate aus: J. Briischweiler-Wilhelm. Ora
et labora, Schuldirektor M. Schuppli, Geschichte eines Thurgauers, Basel 1899.



54 Dorothea Roth

rial die Arbeit einer berufstitigen Frau als «eigentliche Lebensarbeit»
bezeichnet. Damit ist nicht nur die Dauer gemeint, sondern die
Qualitit und Intensitit des Wirkens, das den Menschen und sein
Leben ausfiillt.

Das Verhiltnis der langen Zusammenarbeit von Melchior Schup-
pli mit der von ihm berufenen Lehrerin war dhnlich strukturiert wie
dasjenige von C.F. Spittler mit der Oberschwester Trinette Bind-
schedler. In beiden Fillen leitete ein Mann ein von ithm in christli-
chem Geist gegriindetes Unternehmen. Die Pidagogen Cherbuin
und Schuppli waren ebenso iiberzeugt von der fachlichen Kompe-
tenz ihrer Mitarbeiterinnen wie es der «Manager» Spittler gewesen
war. Der Ausdruck der «Wiirde der Frau», mit dem sie thre Achtung
artikulierten, war aber wie der Begriff der « Weiblichkeit» eine Wert-
vorstellung ihres minnlich patriarchalen Denkens und fiihrte als sol-
che zu einer fortgesetzten Fixierung des Geschlechtscharakters der
Frau. Die Sublimierung «weiblicher» Eigenschaften, wie sie etwa
auch der Theologe W.M.L. Dewette ausgesprochen hatte, hielt die
Frauen noch lange davon ab, ihre eigentlichen Bedirtnisse zu erken-
nen und thre Anspriiche zu formulieren. So blieben, trotz gewisser
materieller Verbesserungen und einer Ausdehnung der Bildungs-
chancen und der beruflichen Mdéghchkeiten, Abhingigkeit und
Unterordnung der Frauen weiterhin bestehen.

b) Kiinstlerische Titigkeit

Musik, Malen und Zeichnen, als Ausdruck eines verfeinerten
Lebensstls betrieben, galten im Biirgertum als dem Wesen der Frau
angemessene Beschifugungen. Als unverbindliche Liebhabereien
oder Pflege von Talenten wurden sie, im Gegensatz zu literarischer
Arbeit, anerkannt und getérdert, selbst wenn sie sich tiber das Dilet-
tantische hinaus in den Bereich der Kunst erstreckten. So war es
Sophie Linder, ihrer schwachen Gesundheit zum Trotz, gelungen,
aus threm Zeichentalent einen Berut zu machen. Nicht so wert
brachte es Luise Peyer-Lotz (1847-1906), die, bildungshungrig und
begabt wie sie war, zwar auch die letzte Klasse der Tochterschule ein
zweites Mal durchlaufen durfte. Ihrem dringenden Wunsch nach der
Austibung eines Berufes kam ihr Vater aber nur so weit entgegen,
dass er ihr die Buchfiihrung seines Geschiftes tiberliess. Immerhin
konnte sie mit 20 Jahren eine Reise nach Italien unternehmen und
ihren Kunstsinn entwickeln, so dass es ihr méglich wurde, Schiilerin
des Kupferstechers Friedrich Weber zu werden. Wie es ihr dabei
erging und wie weit sie ithr Talent entfalten konnte, erfahren wir



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 55

nicht. Das begabte Midchen gelangte als Zuho6rerin und Vermittle-
rin nur bis an die Schwelle der den Minnern vorbehaltenen Welt des
Geistes: sie habe oft die Gespriche verfolgt, die «bedeutende Min-
ner» als Besucher bei threm Vater fiihrten. Dieser Rolle blieb sie
treu, denn auch als verheiratete Frau kam ihr die Aufgabe zu, threm
Mann, Pfarrer Gustav Peyer, der zunehmend gehorlos wurde, den
Kontakt mit der Aussenwelt zu vermitteln.

Auch 1im Fall von Clara Frey (1844-1900) wissen wir nicht, wie
bedeutend ihre Begabung war. Sie gab Unterricht im Zeichnen und
Blumenmalen. Der Verfasser ihrer Leichenrede, offensichtlich der
Pfarrer, nennt ihr Talent «bescheiden» und ihre Kunst «anspruchs-
los». Zeichnen und Malen hitten ihr Leben nicht ausgefiillt. Gott
habe ihr andere Aufgaben zugewiesen. Es galt fiir sie «manches anzu-
fassen, was der nattirlichen Neigung nicht entsprach». Man mdchte
vermuten, dass sich hinter diesen Worten der Kampf einer Frau um
eine persdnliche Gestaltung ihres Lebens und ihrer schopferischen
Krifte verbirgt. Ein solcher Kampf, wenn er stattgefunden hat, war
aber aussichtslos: «Sie lernte Gehorsamp», ist das letzte Wort, das die
Trauergemeinde vernahm.

Fast ganz im Dunkeln bleibt das Schicksal von Luise Koechlin
(1876—-1913). Sie war zeichnenisch begabt und besuchte in Basel die
Gewerbeschule. Spiter lebte sie in London und wollte sich «ganz der
Malerei widmen». Den Sommer 1903 habe sie «elbstindig» an der
Kiiste zugebracht, beschiftigt mit dem «Studium der dortigen Land-
schaften». Diese Studien habe sie im folgenden Winter in der Stadt,
also 1n London, fortgesetzt. Haben wir es hier mit einer Frau zu tun,
fiir die kiinstlerische Arbeit von existentieller Bedeutung war? Wenn
wir das Wenige, was wir {iber dieses Leben erfahren, zusammenset-
zen und wirklich ernst nehmen, tut sich ein tragisches Geschick autf:
Luise Koechlin versank in einen geistigen Zustand «der sich ver-
schlimmerte». Thre Eltern waren gendtigt, sie wihrend zehn Jahren,
d.h. bis zu threm Tod, fremder Pflege zu iiberlassen. Sie wurde nie
mehr gesund.

Auf dem Gebiet der Musik haben zwei Frauen als Singerinnen
Bertihmtheit erlangt. In ihren Lebensliufen werden die Fragen
der Ausbildung und der Begabung nicht bertihrt, es ist nur die Rede
von der Ausiibung ihrer Kunst. In knapper Sachlichkeit wird durch
thre Schwester die Laufbahn von Josephine Walter-Fastlinger (1827—
1866) beschrieben. Von einfacher Herkunft — ihr Vater war ur-
spriinglich Weber und wurde Stadtmusikant — begann sie im Chor
des Koniglichen Hoftheaters in Miinchen und trat als Opernsinge-
rin in Mannheim und an der Hotbiihne von Weimar auf. Unterstiitzt
durch Fiirstengunst kam hier eine Begabung auf nattirliche Weise



56 Dorothea Roth

zur Entfaltung. Uber Dresden und Leipzig fiihrte sie ihre Karriere
schliesslich nach Stiddeutschland. Sie heiratete den aus Stuttgart
stammenden Dirigenten August Walter, der nach Basel berufen
wurde und hier das Musikleben wesentlich beeinflusste™.

In einem etwas grelleren Licht von Wagner’scher Musik und neu-
romantischer Kunst steht die Kammersingerin Malwina Schnorr-
von Carolsfeld-Garrigues (1825-1904), die zusammen mit ihrem
Gatten, einem Heldentenor — er war der Sohn des Holzschnitzers
Julius Schnorr-von Carolsfeld —, durch seine Darstellung des Tristan
in Richard Wagners Oper in Miinchen Bertihmtheit erlangte. Sie
stammte aus einer portugiesischen Diplomatenfamilie und hatte sich
gegen den Widerstand ihrer Eltern zur Singerin ausbilden lassen.
Nach dem Tod ihres Gatten lebte sie in Karlsruhe und gab Gesangs-
unterricht.

Whurde kiinstlerische Titigkeit auf dem Gebiet der Musik gedul-
det, weil sie relativ selten war und ebenso wie die Zeichen- oder
Malkunst zum Bild der Frau passte, die das Leben erheitert und ver-
schont, so wurde jegliche schniftstellerische Arbeit von Frauen durch
das tief verwurzelte Misstrauen gegen die «gelehrte Frauw» stark
erschwert, so dass die meisten von Frauen geschriebenen Blicher im
19. Jahrhundert anonym oder pseudonym erscheinen mussten. Die
Miilhauserin Margaretha Spoérlin (1800-1882), Verfasserin der zu
threr Zeit sehr verbreiteten «Elsissischen Lebensbilder», die in meh-
rere Sprachen iibersetzt wurden, nannte thren Namen erst bei der
4. Auflage ihres Werkes, und die Biicher der Baslerin Susanne Ronus
erschienen unter einem Pseudonym.

Susanne Ronus (1769-1835) verbrachte ihre Jugend in Biel, im
Hause eines Onkels miitterlicherseits, Niklaus Heilmann, der den
Titel eines «Fiirstenschaffners» trug. Dessen Sohn, Georg Friedrich
Heilmann, fiir Susanne «Vetter Fritz», hatte als Gesandter der Stadt
Biel die Wiener Kongressakte mitunterzeichnet. Einen grossen Teil
thres Lebens verbrachte Susanne Ronus also ausserhalb Basels im
gehobenen Milieu einer kleinstidtischen Diplomatenfamilie. Erst
nach dem Tod des Onkels und der Verheiratung des Vetters (1817)
liess sie sich in Basel nieder. In der Betreuung der Kinder ihres ver-
witweten Bruders fand sie eine Verpflichtung, die sie nicht nur aus
Griinden der Konvention und der Schicklichkeit iibernahm, son-
dern weil ihr daraus eine eigentliche Lebensaufgabe erwuchs, eine
Erziehungsarbeit, die ithren Niederschlag in einer ganzen Reihe von

“Hans Peter Schanzlin, Basels private Musikpflege 1m 19. Jahrhundert,
139. Neujahrsblatt, Basel 1961, S 30 f.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 57

Biichern fand®. In ihrer Leichenrede wird diese literarische Arbeit
wohl erwihnt, aber, wie wir es bereits schon kennen, mit dem
Epithet des «Anspruchslosen» versehen. Keinesfalls habe sie «aus der
anspruchslosen Stille heraustreten und sich den Ruhm einer gelehr-
ten Frau verschaffen» wollen. Die Verdffentlichung ihrer Biicher
unter dem Namen «Selma» kam zu Stande durch die Vermittlung des
in Biel lebenden Pfarrers und Schriftstellers J.C. Appenzeller, der als
Herausgeber zeichnete. «Grossvaters Erzihlungen und Mihrchen»
(1831) und «Der Tante Mihrchenbuch oder Abendunterhaltungen
fiir die weibliche Jugend» (1833) entstanden in unmittelbarem Kon-
takt mit einem grosseren Kreis von heranwachsenden Midchen. Die
Erzihlungen, welche die Tante aus einem selbst geschriebenen Buch
vorliest, werden durch Fragen und Bemerkungen der Zuhorerinnen
unterbrochen, die sich zu eigentlichen Diskussionen entwickeln.
Die Beteuerung der Wirklichkeitstreue, also die Absage an rein fik-
tives Erzihlen findet sich auch in «Selmas Erzihlungen aus der
R omanenwelt des wirklichen Lebens» (1834), in der die Geschichte
einer «unnatiirlichen Mutter» als «leider nach dem Leben gezeichnet»
angekiindet wird.

Trotz ihres belehrenden, moralischen Charakters sind diese Ge-
schichten in einem frischen lebendigen Ton geschrieben und verra-
ten den Bezug zu konkreten Lebenssituationen. Die Welt, in der sich
die Gestalten bewegen, ist streng sozial strukturiert. Die Charaktere
sind geprigt durch das soziale Milieu ithrer Herkunft, ihres «Standes»,
wie sich die Verfasserin ausdriickt. Ein «<héherer Stand» impliziert
vor allem eine gute Erziehung, die das Verhalten zeitlebens be-
stimmt. So wird einer Hauptfigur «ein starker, vom Vater sorgtiltig
gepflegter Geist» und ein «frommes, von ihrer vortrefflichen Mutter
ihr tief eingeprigtes Vertrauen auf ... [die] Vorsehung» zugeschrie-
ben («Die Waisen»). Fiir das heranwachsende Midchen ergibt sich
daraus die Forderung nach der Ergebenheit gegeniiber den Eltern,
verbunden mit den beiden andern wichtigen Tugenden der Beschei-
denheit und der Liebe zur Wahrheit. Aufrichtigkeit als Prinzip des
guten Lebens verlangt von der Frau die Fihigkeit, zwischen Trug
und Wahrheit, Sein und Schein unterscheiden zu kdénnen. In der
Ausgestaltung des Themas der Partnerwahl bildet dieses Motiv den
Kern der beiden Romane «Die Waisen, eine Erzihlung in Briefen»
(1832) und «Natalie, eine Erzihlung fiir alle Stinde, besonders fiir
die reifere weibliche Jugend» (1835)*.

“@G. Lendorff, S. 164 ff. behandelt Leben und Werk von Susanne Ronus.
“Im ersten Fall hat ein Mann zwischen zwei Frauen zu wihlen, wobei sich die
Fremde, eine aus Ostindien stammende Schéne, als Betriigerin entpuppt. Im spite-



58 Dorothea Roth

In den Charakteren und Handlungsabliufen dieser Biicher spie-
geln sich die allgemeinen gesellschaftlichen Normen sowie die frau-
enspezifischen Verhaltensmuster der Zeit. Das Werk von Susann
Ronus bildet daher eine Fundgrube fiir die Auffassung des Weib-
lichkeitsbegriffs, fiir die Psychologie, die Mentalitit der Baslerinnen
um 1830.

Die um gut eine Generation jlingere Luise Zeller-Pichler (1823—
1889), die als Gattin eines Gymnasiallehrers in Stuttgart lebte, ver-
Offentlichte nach einem ersten Roman, der ihr Erfolg einbrachte,
eine ganze Reihe von Biichern unter ithrem Midchennamen Luise
Pichler. Wie Susann Ronus richtete auch sie sich an einen bestimm-
ten Leserkreis: das vaterlindisch empfindende Publikum ihrer
schwibischen Heimat. Den Hintergrund ihrer Erzihlwelt bildet die
deutsche Vergangenheit. «Der Kampf um den Hohentwiel» (1847)
und «Aus boser Zeit» (1876) schildern Episoden aus dem Dreissig-
jdhrigen Krieg. Die Hauptfigur, mit der sich der Leser identifiziert,
1st in beiden Romanen ein einfacher Wiirttemberger lindlicher Her-
kunft, der seine Heldentaten in treuer Erflillung einer Dienstpflicht
gegeniiber seinem Herrn vollbringt. Als verriterische Fremde stellen
Osterreicher und Spanier das negative Gegenbild zu schwibischer
Biederkeit und Treue dar®,

Ein historischer Roman aus der Zeit des Investiturstreits behan-
delt das Leben Kaiser Heinrichs IV. und zwar besonders in Hinsicht
auf sein Verhiltnis zu den Frauen. Die erste Gemahlin, Bertha von
Turin, wird als der «Engel seines Lebens» dargestellt, wihrend die
zweite Frau als die bose Verfithrerin gesehen wird («Heinrich der
Vierte und Bertha von Susa», 1875).

Den 1dealen Vorbildern und Heldengestalten wird in diesen
Erzihlungen also stets ein Feindbild gegentibergestellt. Damit ent-
sprach die Autorin dem Wunschdenken ihrer Leser und beeinflusste
ithre Vorstellungswelt. lhre Biicher waren weit verbreitet und wur-
den wohl auch in Basel gelesen. lhre Bedeutung liegt, wie mir
scheint, in der Kunst der Verarbeitung des historischen Matenials.
Die Prizision, mit der Fakten aus dem Dreissigjihrigen Krieg wie

ren Roman wird das Thema abgewandelt: Natalie muss lernen, den edlen Mann,
der sie liebt, vom bosen Verfiihrer, diesmal ist es ein Spanier, zu unterscheiden. Das
Happy-End ist gemissigt: Es erweist sich, dass eine einmal geléste Verlobung nach
besserer Emsicht nicht einfach wieder gekntipft werden kann. Die Heldin muss die
Folgen ihres Wankelmutes auf sich nehmen.

“Die Erzihlung von 1876 endet mit einem deutlichen Bezug auf den Krieg von
1870/71: Die beiden Séhne des Helden werden weiterhin das Land bebauen, den-
ken aber daran, falls dem Elsass von Seiten Frankreichs Gefahr drohe, «dass sie Kin-
der eines Soldaten sind und die Klinge zu schwingen wissen».



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 59

auch aus der Biographie Heinrichs 1V. dargelegt werden, setzt aus-
fiihrliches Quellenstudium voraus. Ein umfangreiches historisches
Wissen wurde hier zu lebendigen Bildern ausgestaltet und in eine
Form gebracht, die den Leser anregte und thm das geschichtliche
Geschehen nahe brachte. Es ist bezeichnend, dass diese schriftstelle-
rische Leistung in der Leichenrede der Autorin mit keinem Wort
gewiirdigt wurde. Wohl wird erwihnt, dass sie Biicher geschrieben
habe, doch keiner der vier Redner scheint diese Titigkeit ernst ge-
nommen, geschweige denn auch nur eines dieser Biicher gelesen zu
haben. Mit der Phrase, der Hohentwiel, «dessen von herrlichen Hel-
dengestalten umschwebter Gipfel die ahnungsvolle Seele der Jung-
frau mit hohen Bildern umschwebte», wird der historisch sachliche
Charakter des Buches geradezu verfilscht. Gewiss ist es ein «vater-
lindisch deutscher und wiirttembergischer Herzschlagr, was ihre
Biicher erfiille. Aber der Stul Luise Pichlers 1st besser als derjenige
ithrer Lobredner, und was sie zu sagen hat, 1st ihr ein echtes Anlie-
gen, das keiner Phrasen bedarf. Die Kunst der Gestaltung des Stoffs,
der sorgfiltig aus den Quellen erarbeitet wurde, riickt diese Biicher,
obwohl sie vergessen sind, in den Rang der Romane des historischen
Realismus des 19. Jahrhunderts.

Im Gegensatz zu diesen beiden Schriftstellerinnen sei nun eine
Frau erwihnt, deren Werke, Gedichte, nicht publiziert wurden.
Albertine Rohr-Stadler (1832—1896) lebte als Gattin eines Pfarrers in
Bern im Kreis einer grossen Familie, die ausser ihren sieben eigenen
noch einige Pflegekinder umfasste. Sie schrieb Gedichte, die den
Gefiihlen der Mutterliebe, des Gottvertrauens, dem Bediirfnis nach
hiuslicher Geborgenheit Ausdruck geben:

«Miitterlicher Zuruf an die fernen Kinder (19. Juli 1896)

Gottes grosse Heilsgedanken/mogen wir verstehen nicht,

In des Leibes enge Schranken/dringt so wenig Himmelslicht.. .»
«Erinnerung an Sommer 1877 (Steinibach)

Es steht ein Haus im Griinen/so lindlich still und traut,

Fern von den Eisenschienen/am Hiigel hingebaut...»

Meist mit Orts- und Zeitangabe versehen haben diese Gedichte
den Charakter des Privaten, Tagebuchartigen. Diese Frau, an die von
aussen tiglich grosse Anforderungen gestellt wurden, hatte das
Bediirfnis, sich auf ihre Innerlichkeit zuriickzuziehen. Als Verse
schreibende Mutter steht sie gewiss nicht allein. In der Narivitit, ja
Banalitit ihrer gereimten Strophen verfestigt sich aber zu einer
Form, was ithr und manchen ihrer schreibenden Zeitgenossinnen als
Frau zu einem bestimmten Zeitpunkt des geschichtlichen Gesche-
hens bewusst wurde: der Ablauf der Zeit, die Bedrohung der Hius-
lichkeit durch das Eindringen von Technik und Verkehr.



60 Dorothea Roth

Stirker als Persénlichkeit wirkt die aus Géttingen stammende Lis-
beth Spitta (1866—1896). lhr Leben stand im Zeichen des Ringens
mit einer todlichen Krankheit. Gertihmt werden ihre Sprachkennt-
nisse, 1hr «itterarischer Geschmack», ithre Arbeitslust, die sie auch
wschwere Denkarbeit» verrichten liess. In der Wiirdigung ihrer Lei-
stungen durch den deutschen Pfarrer Friedrich Spitta fehlt der sonst
tibliche herablassende Ton. Zu spiiren 1st nur die Achtung vor der
Art, wie Lisbeth Spitta ihr Schicksal bewiltigte. Thr Glaube hatte eine
andere Dimension als idyllisches Gottvertrauen, wenn sie sagte: «Ich
will lieber zu Tode hoften, als durch Unglauben verloren gehen.» Ihr
Schreiben war alles andere als dilettantisch. Sie {ibersetzte fiir «Mey-
ers Volksbiicher» einen englischen Humoristen. Wenn es sich dabei,
wie zu vermuten ist, um bezahlte schriftstellerische Arbeit handelt,
so hiitten wir in Lisbeth Spitta eine selbstindige Autorin vor uns, die
aus den Ertrignissen ihrer Feder lebte. Anonymutit herrschte aber
auch hier: «Niemand wusste, dass diese Ubersetzungcn von einem
todkranken Midchen stammten.»

Nicht mangelndes Verstindnis also, sondern das Schicksal selbst in
Gestalt einer Krankheit war es, was hier einer begabten Frau die
Laufbahn einer Schriftstellerin verwehrte.

6. Versuch, «das eigene Leben als Ganzes ... zu begreifen» —
Autobiographie.

In gewissen gesteigerten Momenten seines Daseins kann sich tir
einen Menschen der Blick auf den grossen Wirkungszusammenhang
auftun, in dem die einzelnen Geschehnisse seines Lebens stehen. Er
erkennt sein Leben «als Ganzes, das seine Bedeutung in sich trigo*.
Solches Erkennen ist die Voraussetzung fiir die Entstechung einer
«echten Autobiographie» von Minnern wie von Frauen. Retlexion
tiber das eigene Leben kann der Beschiftigung mit sich selbst ent-
springen, zu der ein Leben ohne berufliche Verpflichtung und ohne
materielle Sorgen reichlich Gelegenheit bietet. Der Anstoss kann
aber auch von aussen erfolgen durch ein Ereignis des eigenen Lebens
oder die Aufforderung von Aussenstehenden, bei Frauen oft von den
Kindern, die das Leben ithrer Mutter kennen wollen.

*Georg Misch, Geschichte der Autobiographie, Band I, 1 Bern 1949, Einlei-
tung, S. 14: «Die empirische Wirklichkeit gibt nur in gesteigerten Momenten einen
Blick ins Ganze: Dieses gesteigerte Durchleben, das riickschauend aus dem Ganzen
gestaltet, schaftt eine Ausdrucksform, die nicht anders als wahr sein kann». Den Aus-
druck «Wirkungszusammenhang» hat Misch von Wilhelm Dilthey iibernommen.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 61

Gelangt ein solcher Text in den Nekrolog, so ist er oft bearbeitet,
d.h. es wurde ausgewihlt oder erginzt, doch werden gerade dadurch
gewisse Tendenzen sichtbar. Sah sich eine Frau veranlasst, ihr inne-
res Leben, ithre Empfindungen, zu formulieren, so geriet dieses
Bediirfnis in einen gewissen Zwiespalt mit dem Gebot der Zurtick-
haltung und Bescheidenheit. «Das Beste, das Ewige, das sie hatte,
ruhte tief im Verborgenen» (Anna Zimmerli-Giinthardt), oder «Sie
sprach wenig tiber das, was sie bewegte» (Thusnelda Dettinger-
Kober, 1844-1902). Mit solchen und ihnlichen Urteilen eines
Gatten tiber seine Frau wird ein wesentlicher Aspekt des Frauen-
bildes des 19. Jahrhunderts bertihrt: die Zurtickhaltung, das Ver-
borgensein. — Entsprechend dieser gesellschaftlichen Norm war der
Raum fiir die Gestaltung der eigenen Lebenserfahrung verhiltnis-
missig eng abgesteckt. Wenn eine Frau ihre eigenen Aufzeichnun-
gen einleitet mit der Bitte: Gott «mdchte mich doch die rechten
Worte finden lassen, dass ich weder zu viel noch zu wenig sage», so
steht sie unter einem Druck, der den freien Fluss ihrer Gedanken
und Empfindungen versperrt (Lydia Emilie Fiirstemberg-Raillard,
1855-1910).

Eine andere Variante mangelnden Selbstbewusstseins ist die Klage
tiber die nicht beniitzte Zeit: Die gliicklichen Jahre «wo ich Anlass
gehabt hitte, nicht nur viel Gutes zu héren und zu lernen, sondern
auch auszuiiben, wozu ich aber... zu leichtsinnig war, so, dass ich
mir diese Zeit gar nicht zu Nutze gemacht, wie ich es jetzt, zu spit,
wiinschen moéchte getan zu haben» (Anna Elisabeth Ochs, 1764
1846). Bezeichnend an diesem Zitat, dessen gewundener Sul die
inneren Skrupel der Schreiberin sozusagen nachzeichnet, ist das Ver-
harren im Allgemeinen, der Verzicht auf das Einzelne, das Leben-
dige. Es darf nicht zuviel gesagt werden!

An einem andern Beispiel wird ersichtlich, wie der Pfarrer, der
den selbstverfassten Lebenslauf vor Augen hat, dieses «zuviel»
zurecht stutzt und auf eine allgemeine Formel zuriickfiihrt: Ausser
Krankheiten hitten «allerlei sonstige schwere Erfahrungen Anlass zu
vielen Seufzern [gegeben], die sie im Verborgenen zu ihrem Heiland
sandte und welche hie und da von ihr in stillen Stunden zu Papier
gebracht [wurden]» (Angelika Miiller-Ecklin, 1783-1851). Es
kommt hier nicht so sehr darauf an, welcher Art diese schweren
Erfahrungen waren, als vielmehr festzuhalten, dass eine Frau das
Bediirfnis empfand, Schweres, das sie erlitten, niederzuschreiben
und dass das im Verborgenen zu geschehen hatte. Eine Welt von
Empfindungen, die Gestalt annahmen, formuliert wurden, durch-
zieht als ein unterirdischer Strom von «<hidden treasures» die sicht-
bare Geschichte nicht nur des 19. Jahrhunderts, sondern der Mensch-



62 Dorothea Roth

heitsgeschichte tiberhaupt®. Diese unsichtbare Geschichte ist die
Geschichte der Frauen.

Greifen wir zuriick auf den Lebenslauf von Anna Elisabeth Ochs,
das dusserlich ruhige, fast ereignislose Leben einer unverheirateten
Frau der Oberschicht, die keine materiellen Sorgen kannte. In den
von thr verfassten, recht trockenen Aufzeichnungen, bricht nun
trotz aller Hemmungen doch das fiir diese Frau wesentliche Lebens-
moment hervor: die Erfahrung vom Schwinden des ihr vertrauten
Familienkreises, die Empfindung der Leere. Nch einigen Pensio-
natsjahren nach Hause zuriickgekehrt, verbrachte sie ihre Zeit «ver-
gniigt im Kreise der lieben Meinigen», erlebte dann aber zusehends
die Verminderung dieses Kreises, bis sie schliesslich mit ihrer Mutter
allein zuriickblieb. Beim Tod der Mutter «fiihlte ich eine Leere, wie
ich sie zuvor noch nie empfunden hatte, und ich kann es nicht
beschreiben, wie mir zu Mute war und noch ist, bei jedem Anlass,
wodurch ich nur von weitem daran erinnert werde, dass ich noch so
allein tibrig geblieben bin»

Selbst eine Frau wie Mara de Bary, deren Zeit mit Werken der
Wohltitigkeit ausgefiillt war, versichert, der Tod 1threr Mutter, mit
der sie zusammen gelebt hatte, «brachte die Hauptverinderung mei-
nes Lebens». Die Verinderung bestand darin, dass sie thr Leben nun
statt be1 der Mutter in der Familie thres Bruders zubrachte, und des-
sen Tod war es, was sie veranlasste, thren Lebensbericht zu verfassen.

Ist das Gefiihl der Vereinsamung nach dem Tod der Familien-
angehorigen das wesentliche Moment fiir den inneren Gehale der
Autobiographien dieser Frauen, so wirkte sich die familiire Situation
auch aut deren iussere Gestaltung aus. Eine Autobiographie wird
z.B. bis zur zweiten Verheiratung gefiihrt (Dorothea Beck-Miiller)
oder bis zum Tod des Vaters (Eugenia Faesch-Schneider, 1838-
1903). Am deutlichsten kommt diese Abhingigkeit einer Schreibe-
rin von den Umstinden der Familie zum Ausdruck in der ausfiihr-
lichen Lebensgeschichte von Pauline Ecklin-Waser (1799-1875), die
aus mehreren, sich {ber einen Zeitraum von iiber 30 Jahren
erstreckenden Eintragungen besteht. Sie begann die Niederschrift
1835, als junge Mutter nachts am Bett ihres kranken Kindes
wachend. Nach einer Pause von 20 Jahren setzt siec nochmals an zur
Fortsetzung iherer Jugendgeschichte. Darauf folgt erneut ein Unte

*Zitat aus einem Gedicht von Charlotte Bronté: «Evening Solace: The human
heart has hidden treasures/in secret kept, in silence sealed/The thoughts, the hopes,

the dreams, the pleasures/whose charms were broken, if revealed» (zitiert bei
Misch, 1,1, Einleitung, S. 10).



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 63

bruch von tiber 10 Jahren, und erst nachdem ihre Kinder erwachsen
geworden und ihr Mann gestorben ist, greift sie nochmals zur Feder.
In dieser letzten Phase folgen die Eintragungen zwar dicht aufeinan-
der, doch ist sie 1im Jahr 1869 mit ihrer Schilderung erst bei ihrer
Hochzeit angelangt und muss nun einsehen, dass noch 46 Jahre dar-
zustellen wiren: «Ich fiihle mich dazu unfihig... Mein Leben war
innerlich und iusserlich zu bewegt, als dass ich ein getreues Bild
davon geben kénnte.»

Also auch da, wo eine Frau ihr Leben als Ganzes tiberblicken
mochte, erweist sich die Familie als die grosse Macht, die nicht nur
den Gang des Lebens bestimmte, sondern auch an der retrospektiven
Gestaltung beteiligt 1st.

Uber Eindriicke aus der Kindheit wird in den Autobiographien
des 19. Jahrhunderts nicht ausfiihrlich gesprochen. «Nicht viel Er-
freuliches» konne sie von ihrer Kindheit sagen, gesteht Sara Linder-
Merian (1797-1886). «Der Leichtsinn und die Flatterhaftigkeit lies-
sen die guten Eindriicke nicht Wurzel fassen.» Dieser Ton der Selbst-
anklage ist fiir manche Biographien der Glieder der Briidergemeinde
bezeichnend. Die negative Beurteilung der Kindheit findet sich wie-
der in den Lebensberichten der Téchter von Sara Linder, die spiter
besprochen werden.

Das Erlebnis des Todes zweier kleiner Geschwister und der
Schmerz der Mutter dartiber erzeugten in L.E. Flirstemberg-Raillard
als Kind schon ein Gefiihl tiefer Vereinsamung.

Von der Angst, die sie verspiirte, wenn sie zu ihrer in einem ver-
dunkelten Zimmer liegenden kranken Mutter gefiithrt wurde,
spricht Charlotte Preiswerk-Stachelin (1826—1908). Die liebevolle
Zuwendung ihres Vaters und einer Kindermagd vermdégen ihr die
Mutter nicht zu ersetzen, die starb, als sie zehnjihrig war. «Ich ftirch-
tete mich auch oft vor den Menschen, bis hinunter zu den Migden.»
Als sie spiter von ihren Grossmiittern in die Unterweisung der Brii-
dersozietit geschickt wird, ist sie dem Spott anderer Kinder und
sogar der Lehrer ausgesetzt. Sie lernt dort Bibelspriiche, die sie zwar
nicht versteht, aber «in schlaflosen Nichten tauchten diese Verse 1n
meinem Gedichtnis auf und wurden mir ein Trost».

Wenn von gliicklichen Eindriicken der Kindheit die Rede ist,
gelten die Erinnerungen oft dem Vater. Pfarrerstochter wurden von
threm Vater unterrichtet und hatten dadurch einen Bildungsvor-
sprung vor den iibrigen Biirgersmidchen und somit bessere Chan-
cen fiir den Lehrerinnenberuf. Charlotte Rapp-Uebelin, die sich
schon frith als Lehrerin der untersten Stufe selbst durchbringen
musste, wurde von ithrem Vater, Pfarrer Uebelin, im Singen, Zeich-
nen und Klavierspiel unterrichtet und «besonders in der freien Natur



64 Dorothea Roth

auf alles Wissenswerte aufmerksam gemacht», wihrend die Mutter
biblische Geschichten erzihlte.

In einigen Fillen wird das Verhiltnis der Tochter zu threm Vater
von dieser verklirend als Idylle dargestellt. Ein «Kinderfreund», der
sich abends zu den Kindern ans Bett setzt und erzihlt, 1st der Vater
von U. Bruckner-Eglinger (1797-1876), ein «Blumenfreund» derje-
nige von Eugenia Faesch-Schneider (1838-1903). «Vaterl selig war
und ist noch mein Ideal eines Vaters» sagt sie, als junge Lehrerin auf
ihre Kindheit zuriickblickend. Seiner Wesensart verdankt sie auch
thre moralische Erziehung. Er lehrte sie das Bose zu verabscheuen,
und: «Was meinen ungetriibten Kinderjahren die Krone aufsetzte,
das war Vaters poetisches Gemiit und seine Vorliebe fiir Blumen.»
Die Aufzeichnungen enden mit ihrer Konfirmation, sie kommt also
nicht tiber die Schilderung der Jugendidylle hinaus.

Fiir Sophie Preiswerk-Sulger (1828-1908), die vaterlos aufwuchs,
war die Gestalt des Vaters dennoch stets gegenwirtig und bestim-
mend. Sie kann sich zwar nicht mehr an ithn erinnern, «allein das
immerwihrende Heimweh meiner Mutter nach ithm weckte auch in
mir bestindig einen Sehnsuchtstrieb». Diese Sehnsucht, die eigent-
lich der Schmerz der Mutter war, fand fiir sie ithre Erfiilllung mit ihrer
Verheiratung.

Keinen Platz fir die Idylle gab es in der Familie von Pfarrer An-
dreas Battier-Zaeslin, der wegen der Krankheit seiner Frau genougt
war, seine neun Kinder bei Verwandten unterzubringen”. Christine
Luise Battier (1783—1845) erzihlt auf sieben doppelseitig beschrie-
benen Blittern 1thr Leben. Naiv und unreflektiert reiht sie die Ein-
driicke ihrer Kindheit aneinander: Furcht und Langeweile im baufil-
ligen alten Haus der Grosseltern, Schuldgetiihle bei threr Tante, bei
der sie aber den Heiland als den «Kinder- und Siindenfreund» ken-
nenlernt, Angst und Unbehagen, wenn sie die kranke Mutter besu-
chen muss, Angstlichkcit auch beim Unterricht mit andern Kindern
in der Briidersozietit, dagegen das Gliicksgefiihl im Zusammensein
mit Freundinnen, die mit thr gemeinsam dem Heiland ewige Treue
geloben. Die bedeutendste Erfahrung dieser Kindheit 1st diejenige
des Heilands, der fiir sie die Stelle der Eltern einnimmt.

An emmgen selbstverfassten Lebensberichten, also Autobiogra-
phien innerhalb des Nekrologes, soll nun die Problematik der
Abhingigkeit und der Entscheidungsfreiheit der Frauen aufgezeigt
werden. Die «gesteigerten Momente» 1m Leben dieser Frauen
erweisen sich als Situationen der Entscheidung, und wir fragen nach

“Rolf Hartmann, S. 122 behandelt die Leichenrede von Christine Luise Batuer.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 65

der Art, wie die Schreiberinnen diese Momente wahrnehmen und
in den Zusammenhang ihres Lebens einordnen.

Fiir Pauline Ecklin-Waser war es nicht der Vater, sondern die
Mutter, die ithre Jugendjahre entscheidend beeinflusste. Im Sinn der
Gewissenspriifung gewdhnte diese Frau, die alleinerziechend die
volle Verantwortung fiir die Familie trug, ithre Kinder zu strenger
Wahrheitsliebe und Aufrichtigkeit. «Oft mussten wir uns vor ihr
einer Selbstpriifung unseres Tun und Lassens unterwerfen.» Seit
threm 16. Lebensjahr stand Pauline auf eigenen Fiissen und setzte
sich zum Teil unter schwierigen Bedingungen als Erzieherin durch.
Mit 24 Jahren erhielt sie durch die Vermittlung einer Freundin einen
Heiratsantrag von Pfarrer Ecklin. Mit erstaunlicher innerer Sicher-
heit trifft sie ihre Entscheidung fiir die Ehe mit diesem Mann, den
sie nicht kennt. Wohl bezieht sie thre Mutter in den Prozess der Ent-
scheidung ein, weigert sich aber auf die von ihr vorgeschlagene per-
sonliche Begegnung mit dem Bewerber einzugehen. Der realisti-
schen Vorsicht der Mutter setzt sie die Radikalitit ihrer inneren
Uberzeugung entgegen: «Es wiire mir unertriglich gewesen, iiber
etwas, das ich von Gott angenommen, doch noch eine Priifung vor-
zunehmen.»

Die Autobiographie von Pauline Ecklin, eine gedruckte Bro-
schiire von 40 Seiten, ist auf das ungewdhnliche Zustandekommen
threr Ehe zentriert und endet mit der Schilderung ihrer Hochzeit.
Durch die Teilnahme der Dortbevélkerung wurde dieses Fest zu
einem Offentlichen Ereignis, denn die «Fiihrung Gottes» bei der
Eheschliessung des Pfarrers erregte einiges Aufsehen.

Die Herstellung eines Zusammenhanges ihrer Hochzeit mit
ithrem spiteren Schicksal, der Vertreibung ithrer Familie aus diesem
selben Dorf, das sie so bereitwillig aufgenommen hatte, ist Pauline
Ecklin aber nicht gelungen. Die dusseren Geschehnisse waren flir sie
von solchem Gewicht, dass sie 1thr den Blick auf das Ganze verstell-
ten. In einem gesonderten Nachtrag beschreibt sie nur ein einzelnes
Ereignis aus der Revolutionszeit, die kurze Verhaftung und Befrei-
ung thres Mannes.

Der handschriftliche Lebenslauf ihrer Tochter, Johanna Pauline
Hoch-Ecklin greift verschiedene Punkte des von der Mutter vorge-
zeichneten Musters der Lebensgeschichte auf. Auch sie spricht von
der starken Beziehung zu ihrer Mutter, die auf deren Forderung
nach riickhaltloser Offenheit beruhte. Das Kind litt, wenn das Ver-
trauensverhiltnis zur Mutter gestort war: «In der Schule... geriet ich
jedoch wieder in eine Liige und habe immer Kimpfe durchgemacht,
weil ich der Mutter nichts davon sagte.» — Wie wir wissen, musste
sich auch Johanna Pauline ihre Bildung weitgehend durch eigene



66 Dorothea Roth

Lehrtitigkeit erwerben. Wie fiir ihre Mutter erfolgte nun auch fiir
sie ein Eingrift in ithr Schicksal, der von aussen kam: die Anfrage
eines deutschen Pastors, der fiir seine norddeutsche Briiddergemeinde
eine Lehrerin brauchte. Durch die Vermittlung von Pfarrer Johan-
nes Linder wandte sich dieser Pastor direkt an die Eltern von Johanna
Pauline: «Ungesiumt kam er zu meinem Vater mit den Worten:
Bruder Ecklin, du musst mir deine Tochter mitgeben!» Die Bitte
wird der Tochter von den Eltern unterbreitet, und sie gibt, geleitet
durch die Erfahrung des Gebets, ithre Einwilligung. Wenige Jahre
spiater wird sie, wieder in Basel, in dhnlicher Weise vor eine Ent-
scheidung gestellt. Diesmal geht es um die Ehe mit dem in Indien
titigen Missionar Hoch*. Im Gegensatz zu ihrer Mutter berichtet sie
tber ihre Einwilligung zu diesem Schritt, der ihr Schicksal als Mis-
stonarsgattin besiegelt, eher summarisch und trocken. Nachdem sie
«Gottes Willen erforscht» und sich zu einem «Ja» durchgerungen hat,
wirft sie sich «mit Fleiss auf das Englische». Ihr Aufbruch in das v&l-
lig unbekannte neue Leben ist freudig und zuversichtlich. Beim
Abschied von thren Eltern — ihr Vater hilt vor vielen Zeugen eine
formliche Abschiedsrede — kann sie eine fast spottische Bemerkung
tiber die Trauer ihrer Mutter nicht unterdriicken.

Der Rest threr Lebensgeschichte enthilt die Schilderung ihrer
Reise nach Indien — der Weg von Kairo nach Suez wurde mit
zweirddrigen Ochsenkarren bewiltigt — und 1hr Leben in der Mis-
sion”’.

Der Prozess der personlichen Entscheidung in einer Lebenssitua-
tion, die allerdings unter einem starken Erwartensdruck der Umge-
bung stand, hatte fiir die Tochter, Johanna Pauline nicht mehr das-
selbe Gewicht wie filir thre Mutter, deren Lebensumstinde der
Tochter nattirlich bekannt waren. So ist es unvermeidlich, dass eine
gewisse Angleichung stattfand. Die Lebenssituationen wiederholen
sich. Was fiir die Mutter als einmaliges persénliches Erleben mit
innerer Bewegung geschildert wird, hat fiir die Tochter nicht mehr
denselben Reiz des Neuen. lhre Lust am Schreiben wendet sich
mehr den dusseren Fakten zu.

Die Familie der Schwestern Marie Reichel-Linder (1828—-1906)
und Luise van Calker-Linder (1831-1895), die mit den Ecklin-

*Georg Wilhelm Hoch, dessen Vater J. Hoch-Stehlin Pfarrer von Buus und
Maisprach war. — Johanna Pauline und Georg Wilhelm kannten sich, seit sie Kin-
der waren.

' Georg Wilhelm Hoch und Johanna Pauline, geb. Ecklin, ihr Leben und Wir-
ken, ithren Nachkommen dargestellt von ithrem Enkel Fritz Hoch-Kiihn, 1970
(Archiv Biichere1, Basler Missionshaus).



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 67

Toéchtern etwa gleichaltrig waren, gehorte zum inneren Kreis der
Herrnhuter Briidergemeinde. Wihrend der Lebensbericht der Mut-
ter, Sara Linder-Merian, fiir unsere Fragestellung nicht ergiebig ist,
stossen wir in den Lebensliufen der Téchter auf die Darstellung von
Entscheidungssituationen, wie sie fiir die Biographien pietistischer
Prigung charakteristisch sind.

Die Kindheit von Marie stand unter dem Eindruck der Strenge
des Vaters. Nicht von thm, sondern von «einer treuen Wirterin», die
mit ihr betete, hat sie ihre ersten religiosen Eindriicke empfangen.
Sie erinnert sich an eine Weihnachtsfeier im Sozietitssaal, «als wir
Schulkinder vor einem erleuchteten Wandgemilde, die Geburt
Christi darstellend, sassen und glaubten, Engelsstimmen zu hérens.
Im tibrigen wurde sie erzogen «mit grossem Ernst und Strenge, was
mich leider von der rechten Offenheit gegen sie [die Eltern] zurtick-
hielt und mir oft kérperliche Ziichtigung und viel innere Angst
bereitete». Noch nachdem die 15jihrige vom Aufenthalt in der Pen-
sion zuriickgekehrt ist und ihre Zeit mit «<Handarbeit und hiuslicher
Arbeit» zubringt, iibt der Vater strenge Aufsicht iber ihren Umgang
und tiber ithre Lektiire aus.

Die treue Wirterin der Kindheit erwihnt auch Luise, doch 1st bei
ihr von der Strenge des Vaters nicht die Rede. Sie erinnert sich aber
an andere Note ithrer Kindheit: das Gefiihl des Fremdseins in einem
deutschen Dorf, wo die Familie eine Zeitlang lebte, die hochdeut-
sche Sprache, die winterliche Kilte, 1ihr schlechtes Gedichtnis, das
ithr das Lernen erschwert.

Fiir beide Schwestern ist es wiederum die Art, wie ithre Ehe
zustande kam, was als entscheidendes «Lebensmoment» ihre Biogra-
phie erfiille. Der Heiratsantrag des Bruders Reichel traf Marie tiber-
raschend. «Trotz vielen Betens» kann sie sich nicht zu einer Ent-
scheidung durchringen. Ihre Niedergeschlagenheit macht sie krank
und zur Arbeit unfihig. Mit ithrer Weigerung findet sich Reichel
aber nicht ab, denn «er hatte ja die Zusage vom Heiland». Er wie-
derholte also seinen Antrag, was Marie veranlasste, erneut zu beten
und schliesslich einzuwilligen. Sie heiratete bald darauf, verbrachte
ithr ganzes Leben 1n der Briidergemeinde und starb in hohem Alter.

Luise berichtet von einer Zeit dngstlicher Unruhe, in der sie sich
«zu jeder Arbeit untiichtig» fiihlte, die der fiir sie ebenfalls tiberra-
schenden Anfrage ihres Bewerbers vorausging. Es ist der Vater, der
ihr den Antrag des Bruders van Calker tibermittelt und sie damit in
grosse Ungewissheit stiirzt. Sie kann nicht zusagen, weiss aber auch:
«Ich hatte keine innere Erlaubnis, den Antrag abzulehnen.» Die ein-
zige Hilfe der Eltern besteht in threm Rat, «die Entscheidung ins Los
zu geben». Die Frage wird schriftlich dem Bruder Joseph Romer



68 Dorothea Roth

vorgelegt und von diesem prompt beantwortet: «Nachmittags um
zwei Uhr erhielt ich seine Antwort. Der Heiland hatte sein Ja
gesprochen.» Noch am selben Nachmittag, «<wihrend eines sehr star-
ken Gewitters», erschien van Calker bei den Eltern, «und wir ver-
banden uns». Das geschah am 17. Mai, zwei Tage nach der Anfrage
van Calkers. Ende Juni fand die Hochzeit statt, und am 6. August
stach das kleine Segelschift von Holland aus in See, das das Paar auf
das vorbestimmte Missionsfeld nach Surinam brachte.

Damit 1st aber der interessante Teil des Lebensberichtes von Luise
van Calker nicht zu Ende. Im Gegensatz etwa zu Johanna Pauline
Hoch-Ecklin, die nur noch Ziussere Verinderungen ihres Lebens
erwihnt, im Gegensatz auch zu ithrer Schwester Marie, spricht Luise
van Calker offen und ohne Verkrampfung aus, was sie bewegt. lhre
Ankunft in Surinam 1st keine malenische Idylle. Hier grassiert das
Sumpftieber und erregt in ihr das Gefiihl, sie weile in einem «Toten-
land». Die Missionsleute haben wohl enge Gemeinschaft unterein-
ander, sie aber empfindet «schmerzlich den Mangel an innerem
Leben». Was ihr in diesem Totenland Kraft gibt, ist, sozusagen nach
den Spuren zu urteilen, eher der Kontakt mit den Eingeborenen,
den «Negerschwestern», die sie durch ihren kindlichen Glauben
beeindrucken, als die Verbundenheit mit den tibrigen Missions-
angehongen.

Zum eigentlichen Problem ihres Lebens wurde nun aber die wie-
derholte Notwendigkeit, sich von ihren Kindern zu trennen. Die
iblich fromme Deutung der Vorfille des Lebens, die ihre Schwester
fertigbringt — Marie Reichel fasst den Tod eines ithrer Kinder auf als
«Lehre des Herrn fiir meine Jugend und Unerfahrenheit» —, kann
Luise nicht nachvollzichen. Die Trennung von den Kindern (sie
musste schon als junge Mutter die in Surinam geborenen kleinen
Kinder nach Europa schicken und spiter zwei ihrer S6hne als Mis-
sionare fortziehen lassen) 1st fiir sie «eine der schwersten Erfahrungen
des Missionsberufes und lidsst sich nur mit Hilfe des Herrn bewilti-
gen». lhr Gatte, der ithren Lebensbericht abschliesst, versichert, die
Trennung sei ihr jeweils «nur am Anfang» schwer gefallen, wenn sie
den Verzicht einmal angenommen habe, se1 ithr auch Trost zuge-
kommen «m Gefiihl der Gnade, dem Heiland ein Kind hingeben zu
diirfen und es 1n seinem Dienst zu wissen».

Es bestitigt sich auch hier: Das grosse Leiden der Frau, ihr tiefster
Schmerz durfte nicht laut werden, sondern wurde, auch von ihr
selbst, durch den Trost der Religion unterdriickt. Wer vermag zu
sagen, wie aufrichtig diese Trostesworte waren? Wenn von der Frau
selbst gesprochen, driicken sie wirklich echt empfundenes Getiihl
aus? Und wenn von einem Mann ausgesagt, ist in ithnen nicht viel-



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 69

mehr ein Wunschdenken enthalten, hinter dem sich Bedauern und
vielleicht sogar Reue verbirgt?

Auch in den Biographien der Schwestern Linder fand ein gewis-
ser Angleichungsprozess statt. Das zeigt sich von allem in der Angst-
lichkeit und Unruhe, mit der die Heiratsantrige entgegen genom-
men wurden. Das Klima der Unsicherheit war in ihrem Fall durch
den dussern Druck der viterlichen Strenge entstanden. Die friihe
Gewohnung zur Offenheit und das Vertrauen in die miitterliche
Autoritit, wie es in der Familie Ecklin tiblich war, stirkte die Ent-
schlusskraft und das Selbstbewusstsein der jungen Midchen.

Wie die Entscheidungen gefillt wurden, ob schnell und sicher
oder erst nach der Uberwindung von Skrupeln, ist aber letztlich
unwichtig, denn der Vorgang ist in beiden Fillen gleich strukturiert:
Die Anfrage, die durch Vermittlung, nicht direkt an sie gestellt wird,
stellt die Frau nicht vor eine echte Wahl, sondern verschafft ihr nur
die Méglichkeit, einem Plan, den Minner zur Erreichung eines Zie-
les ausgedacht haben, thre Zustimmung zu geben. Die Art, wie die
vier Frauen in den behandelten Biographien tiber diese Entschei-
dung ihres Lebens berichten, zeigt, dass sie sich dieser Abhingigkeit
nicht im negativen Sinn bewusst waren und dass sie keine Veranlas-
sung hatten, eine Anderung dieser Zustinde zu wiinschen. Was sich
bei Luise van Calker-Linder regt, st der tief empfundene, aber leise
gedusserte Schmerz einer tiefen Resignation.

Im Gegensatz zum stidtischen Biirgertum war fiir die Briider-
gemeinde die Institution der Familie nicht der héchste Wert. Das
soziale Leben der Herrnhuter beruhte auf Gemeinschaften, die nach
Geschlecht, Alter und Zivilstand getrennt waren, den sogenannten
«Choren». In manchen Fillen wurden schon die Kinder aus den
Familien herausgenommen und in Midchen- bzw. Knabenchéren
(oder «Stuben») erzogen®.

Dass diese Lebensbedingungen nicht nur Chancen boten, sondern
sich flir eine Frau auch negativ auswirken konnten, zeigt der Weg
von Ernestine Martin-Herbst (1802-1848), die als junges Midchen
von Station zu Station geschoben wurde und auch als verheiratete
Frau keine feste Bleibe fand. Der stindige Wechsel der Lebensver-
hiltnisse machte ihr schwer zu schaffen. Bei ihrer letzten Versetzung
«entstiirzten ihr heisse Trinen», schreibt ihr Gatte in threm Lebens-
bericht. An diesem letzten Ort thres Wirkens, in K6nigsfeld, wurde
sie ftir den «Dienst an Frauen» eingesetzt und verrichtete die ihr

*Rolf Hartmann, ab S. 118: «Der autobiographische Lebenslauf der Pietisten»,
sowie die dort verzeichnete Literatur.



70 Dorothea Roth

anvertraute Betreuung der «verheirateten und verwitweten Schwe-
stern» mit Erfolg.

Von einer besonderen geistlichen Betreuung der Frauen in der
Briidergemeinde ist auch die Rede in der Biographie von Anastasia
Raillard-Mohr (1829-1902). Sie war in Konigsfeld fiir die Kleinkin-
derschule verantwortlich, musste dem allzu knappen Lohn aber mit
Nihen und Flicken nachhelfen. Als sie den Heiratsantrag von Bru-
der Raillard erhielt, wollte sie ihn ablehnen, da sie eine Titigkeit in
der Mission 1m Sinn hatte. In einer Unterredung mit einem andern
Bruder wurde ihr aber klar gemacht, dass sie die Gabe der «Anfas-
sung» habe, und dass diese hier in Europa mehr gebraucht wiirde als
draussen in der Mission. Als Gattin des Bruders Raillard war ithr nun
die Seelsorge an Frauen iibertragen, denn das war mit der Gabe der
«Anfassung» gemeint: «Sie verstand es, vortrefflich, zumal die Frauen
innerlich anzufassen, sie zurecht zu weisen, und zu strafen, sie aber
auch wieder zu trésten und aufzurichten.»

Wir wenden uns dem Leben zweiler Frauen zu, die in keiner
Beziehung zur Briidergemeinde standen. Thre Autobiographien sind
anders motiviert: Beide Frauen wurden durch den Tod ihres Gatten
auf sich selbst gestellt und machten die Erfahrung, dass ihre verin-
derte Lebenssituation auch ihre Stellung in der Gesellschaft verin-
derte, 1m Stadtbiirgertum auf der einen und in einer dorflichen
Gemeinschaft auf der andern Seite.

Im Fall von Helene Falkner-Hiibscher (1805-1876) verttigen
wir iiber einen Einblick in die Vorgeschichte ihrer Biographie. Die
Leichenrede ithrer Mutter, Catharina Hiibscher-Hagenbach (1779-
1817), hat die Form eines Briefes, den sie vor threm frithen Hin-
schied an die damals 12jihrige Helene richtete. Thre Ermahnungen
an das Midchen, um den Vater und die jlingeren Geschwister
besorgt zu sein, fliessen zusammen im Ausdruck der Hoftnung, «dass
die Kinder einmal der Welt niitzen und nach Kriften Gliick um sich
verbreiten werden». Das biirgerliche Niitzlichkeitsdenken ldsst sie
darauf zu einem Lob der Arbeit ansetzen: «Nur der torichte Mensch
schimt sich der Arbeit. Dem verntinftigen und guten 1st sie unent-
behrlich wie dem Fisch das Wasser.» Wir vernehmen sodann den
ganzen Katalog der weiblichen Tugenden des Basler Grossbiirger-
tums: Auch bei den «weiblichen Arbeiten» solle sie den Geist be-
schiftigen, Gespriche mit verstindigen Menschen fithren, lesen,
Gutes tun, die Wahrheit lieben usw.

Die Empfingerin dieser Ermahnungen, damals ein zwdlfjihriges
Midchen, ist es, deren selbstverfasster Lebenslauf uns nun beschif-
tigt. «Auf eigene Veranlassung» besuchte Helene nach dem Tod ihrer
Mutter auswirtige Erziehungsanstalten, kehrte 15jihrig zurtick und



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 71

heiratete mit 21 Jahren den Hutmacher Samuel Falkner, einen Ver-
wandten der zweiten Gattin ihres Vaters. Helene Falkner ist die ein-
zige Frau, von der wir horen, dass sie ihre Ehe selbst als ungliicklich
(«dornenvoll») bezeichnete. Sie gebar 14 Kinder, die sie «zum Gebet
und Arbeit angehalten, so gut ich es damals verstanden habe». Thr
Mann starb, als das letzte Kind ein Jahr alt war, und bald darauf ver-
lor sie auch ihren Vater. Sie entschloss sich nun, den Beruf einer
Hebamme zu erlernen: «Ich glaubte namentlich durch meine eige-
nen Erfahrungen manche dabei niitzliche Erkenntnisse erworben zu
haben und kiimmerte mich dabei nicht darum, was wohl die Leute
dazu sagen wiirden.» lhre Ausbildung erforderte einen Studienauf-
enthalt im Ausland und damit die Trennung von ihren Kindern.
Dass ihr dies und die Sorge um das spitere Fortkommen der Kinder
schwer fiel, spricht sie deutlich aus. Ebenso wird klar, dass die Aus-
ibung des erlernten Berufs sehr hart war und ihre letzten Krifte
beanspruchte. So wie sie sich aber tiber die Leiden ihrer Ehe nur
andeutungsweise geidussert hat, so verschweigt sie nun auch ihr Lei-
den an der Gesellschaft, ihre Vereinsamung. Man muss annehmen,
dass ein Konflikt bestanden hat, denn sie erklirt, es habe ihr, nach
dem Ende ihrer Berufstitigkeit, als sie bei ihrem Sohn «einen
Zufluchtsort» gefunden habe, an innerem Frieden gefehlt. Diesen
Frieden hat sie nach ihren eigenen Worten schliesslich gefunden,
aber nicht im «6ffentlichen Gottesdienst», sondern in einer Familie,
einer religiosen Gemeinschaft, der sie sich «nach schweren inneren
Kimpfen» angeschlossen hat.

Der Tonfall dieses Lebensberichtes ist zuriickhaltend, sachlich,
ohne Anklage und Bitterkeit, doch glaubt man da und dort ein lei-
ses Zittern zu verspiiren, das nicht so sehr Trauer als vielmehr ein
kaum verhohlenes Gefiihl geheimen Stolzes tiber das Vollbrachte
verrit. Die Bedeutung dieser Autobiographie scheint mir darin zu
liegen, dass eine Frau hier fiir ihr individuelles Erleben, das in ihrer
gesellschaftlichen Umwelt ungewdéhnlich war und wohl sogar
Anstoss erregte, einen Ausdruck fand und damit zu Erfassen ihres
Lebenszusammenhanges, zu ithrem wahren Selbst vorstiess. Diese Art
von Realititsbewiltigung, «wo Wahrheit aus dem Ankampf gegen
das falsche Erfassen ihrer Erfahrungen produziert wird», nennt ein
moderner Beobachter «dialektisches Lernen»®.

Ein anderes Beispiel solchen Lernens, das zur Niederschrift des
eigenen Lebens fiihrte, bietet die Autobiographie der aus lindlichen

“Peter Sloterdijk, Literatur und Organisation von Lebenserfahrung, Miinchen
1976, S. 9



72 Dorothea Roth

Verhiltnissen stammenden Rosina Gerster-Bussinger (1832—-1887).
Bei einer gewissen Gemeinsamkeit der dusseren Lebensstrukturen —
wie Helene Falkner gehorte auch Rosina Gerster einer gehobenen
Schicht an, beide Frauen hatten schon in frither Jugend ihre Mutter
verloren und spiter durch den Tod des Gatten eine eingreifende
Verinderung ihres Lebens erfahren —, zeigt es sich, dass die unter-
schiedliche Art und Weise der Bewiltigung dieser Lebenssituationen
nicht nur durch den jeweiligen Charakter, sondern hauptsichlich
durch die Verschiedenheit ihres sozialen Lebensraumes bedingt war.
Wihrend Helene Falkner als heranwachsendes Midchen unter dem
Druck der von ihrer Mutter hinterlassenen Ermahnungen stand,
hinter denen sich die Regeln und Normen der grossbiirgerlichen
Gesellschaft auftiirmten, konnte sich Rosina Gerster, obwohl auch
mutterlos, in der Gemeinschaft ithres Dorfes, Gelterkinden, wo ihr
Vater Gemeindeprisident war, fre1 entfalten. Hilfreich waren ihr
dabei eine Anzahl Freundinnen, unter ithnen die Téchter des Pfar-
rers Abel Burckhardt, mit denen sie sehr verbunden war. Wohl unter
dem Einfluss der Titigkeit von Martin Birmann (1848 war der Basel-
landschaftliche Armenerzichungsverein entstanden) griindeten diese
Midchen 1n spielerischer Art «Vereinli» als Rahmen spiterer ernst-
hafter sozialer Wirksamkeit: Téchterverein, Sonntagsschule, Mis-
slonsverein usw.

Zum zentralen Ereignis ihres Lebens wird fiir diese titge Dortbe-
wohnerin der plotzliche Unfalltod ihres Gatten, des Gemeindeprisi-
denten Jakob Gerster. Fiir thren Schmerz findet sie einen cigenen
personlichen Ausdruck: «Es wogte wie ein Meer in mir, mein Auge
sah aufwirts und wollte sich nach einem Licht umsehen, das die Fin-
sternis erleuchte, aber nirgends war etwas Helles zu erblicken, tiber-
all Dunkel und Finsternis.» Mit dem geistlichen Trost der «Gottes-
verheissungen» kann sie sich nicht abfinden. Aus eigener Kraft und
mit Hilfe der Teilnahme der Menschen, unter denen sie lebt, gelingt
ihr schliesslich der Durchbruch aus ihrer Verzweiflung. Beim Gang
durch das Dorf kommen 1hr die Kinder, die Midchen, «Leidende
und Heimgesuchte» entgegen und bitten sie, in threr Fiirsorge fiir sie
fortzufahren.

Anders als ihre iltere Leidensgenossin aus der Stadt, die ihr
Schicksal durch die Loslésung aus der Gesellschaft bewiltigte, fand
die Dorfbewohnerin Hilfe in der Gemeinschaft, in die sie sich nach
dem Tod ihres Gatten verstirkt integrierte, und vermochte auf diese
Art zu einer Sinngebung ihres Lebens vorzustossen. Beiden Frauen
gelang es, das Ganze ihres Lebenszusammenhanges zu erkennen und
ithrer Erfahrung in der Autobiographie Ausdruck und Gestaltung zu
verlethen.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 73

7. Freundschaft als Realitdtsbestdtigung

Auch ausserhalb der primiren Gruppen, denen der Mensch zuge-
teilt 1st, z.B. der Familie, sind personliche Beziehungen wandelbar.
Formen und Inhalte von Freundschaften, d.h. persénlichen Bindun-
gen, die auf Freiwilligkeit beruhen, sind Elemente einer sozialen
Struktur und daher fiir den Geist einer Zeit mitbestimmend. Die
Entstehung von vielfiltigen verinnerlichten Beziehungen zwischen
geistig aktiven Menschen, wie sie z.B. in Deutschland in der Zeit
von 1750-1850, dem «Jahrhundert der Freundschaft», zu beobachten
1st, setzt ein neues Verhiltnis des Individuums zu seiner Umgebung
voraus. Uberlieferte Daseinsformen sind fragwiirdig geworden, und
der einzelne sieht sich 1n seiner Verunsicherung nach Moglichkeiten
der Stabilisierung, der «Realititsbstitigung» um. So schlossen meh-
rere Gleichgesinnte, wenn sie ein Ziel erreichen wollten, einen
Freundschaftsbund, oder zwei Menschen, deren Bediirfnis auf die
Stirkung ihrer eigenen Identitit ausgerichtet war, fanden sich zu
einer verinnerlichten Beziehung zusammen®.

Unter den jungen Midchen der gehobenen Biirgerschicht in
Basel waren die Voraussetzungn zur Entstehung von Freundschaften
in beiden Formen, dem Freundschaftsbund sowie der Zweierbezie-
hung, gegeben: reges geistiges Leben in den gemeinsam verbrachten
Schul- und Pensionatsjahren, eine Erziehung, die zu Titigkeit an-
regte und auf Vorbildern aufbaute und schliesslich eine religitse
Unterweisung, bei der das gemeinschaftliche Erleben von Gewicht
war.

In einigen Leichenreden von jungen Midchen aus dem ersten
Drittel des 19. Jahrhunderts wird die gesellschaftliche Stellung der
Verstorbenen festgehalten in Form von Gedichten, die von den ver-
schiedenen sozialen Gruppen verfasst sind, denen sie angehérte. So
finden wir etwa bei Julie Greuter (1805-1823) unter dem Titel
«Inschriften auf der Krone» Gedichte von vier verschiedenen Grup-
pen: den Eltern, den Schwestern, dem Briutigam, den Freunden.
Am hiufigsten kommen indes die Freundinnen vor: «An die theure
vollendete Freundin von ihren geliebten Freundinnen» (Sara
Schnell, 1800-1822), «Von etlichen Freundinnen» und «De la part
d’une tendre amie» (Katharina Dorothea Lippe, 1810-1832).

" Friedrich H. Tenbruck, Freundschaft, Ein Beitrag zu einer Soziologie der per-
sdnlichen Beziehungen, in: Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsycholo-

gie, 16, 1964, S. 431455,



74 Dorothea Roth

Diese aus der Tradition des 18. Jahrhunderts iibernommenen For-
men enthalten keine Aussagen iiber den besonderen Charakter der
personlichen Beziehung. Die Verstorbene wird, wie tiblich, nicht als
Einzelperson, sondern als Glied einer Gruppe gesehen. Die Freun-
dinnen selbst bleiben anonym, sie unterzeichnen allenfalls mit ihren
Initialen. Was sie zusammenschliesst, ist die Gemeinsamkeit der
Lebenssituation, der ledige Stand, die Gleichaltnigkeit. Die Verwur-
zelung der einzelnen Person in ihrer sozialen Gruppe, z.B. der
Gleichaltrigen, die als Freundinnen bezeichnet werden, ist intakt
und unbezweifelt. Wir diirfen darin ein Indiz sehen daftir, dass auch
im grosseren Rahmen der Gesellschaft, der diese Gruppe angehért,
Einheitlichkeit und Stabilitit vorherrschten.

Im Gegensatz zu diesen traditionellen Ausdrucksformen finden
sich in Leichenreden von Frauen, die in den 1870 und 1880e¢r Jah-
ren in hohem Alter starben und auf deren Jugend zuriickgeblickt
wird, prizisere Aspekte des Erlebens von Freundschaft, ein Erleben,
das bestimmt ist durch die stark sozial geprigte Erziehungsform des
Pietismus, wie sie in den christlichen Pensionaten {iblich war, und
die auf einer strengen Trennung der Geschlechter beruhte. Der
Begriff der Freundschaft verband sich in diesen Erziehungsstitten der
christlichen Lebensfihrung mit dem Erlebnis des Religisen.
Freundschaftliche Verbindungen unter den Midchen wurden nicht
nur geduldet, sondern sie bildeten gradezu einen Bestandteil der
erzicherischen Methode. «Mit jugendlicher Begeisterung» iibergab
sie sich dem Heiland und schloss einen «auf Jesum gegriindeten
Freundschaftsbund», der das ganze Leben andauerte (Margrit Stae-
helin-Bischoff, 1801-1877, Montmirail). Die Verbindungen und
Eindriicke, die ihr in Cotterd zu Teil wurden, behielten fiir ihr
ganzes Leben Bedeutung (Anna Minder-Zaeshn; 1818—1885). Dank
der geschlossenen Freundschaften blieben fiir Marie Linder
(1813-1885) die in Montmurail verlebten Jahre die schonste Zeit
ithres Lebens. Charlotte Preiswerk-Staehelin, die schon als elfjahriges
Kind nach Konigsfeld geschickt wurde, wo ein strenges Klima herr-
schte, fiihlte sich erst gliicklich und begann sich zu entfalten, als sie
in Montmirail aufgenommen wurde.

In Dutzenden von Leichenreden werden Montmirail und Cot-
terd erwihnt, und zwar immer 1im Ton der Begeisterung und
Begliickung. Unter den Ehemaligen von Cotterd bestand ein «Cot-
terd Verein», dem manche Frauen lebenslang angehérten. Durch
Briefe und Rundschreiben stand Elise Piguet mit ihnen in Kontakt
und bewahrte dadurch ihren Einfluss und den Fortbestand der
Freunschaften. Dieser wahre «Boom» von Freundschaften unter
Frauen, die die gleiche Erziehung genossen hatten, ist wohl nicht



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 75

nur aus der spezifischen Empfindsamkeit der Epoche und der «sen-
siblerie» der Beteiligten zu erkliren, auch dann nicht, wenn man die
Verklirung berticksichtigt, die sich bei einem langen Leben im
Riickblick auf die Jugend einstellt.

Im Bemiihen der pietistischen Erziehung, die zu solch langdau-
ernden Bindungen fiihrte, steckt die vielleicht noch unbewusste
Sorge um die Erhaltung der Stabilitit der christlichen Lebensform.
Ein soziales System muss zu seiner Erhaltung «die objektiv und sozial
geltenden Normen in Einklang bringen mit den subjektiven, d.h.
personalen Bediirfnissen und Motivationen®. Die Giilugkeit der
objektiven Normen der christlichen Lebenstithrung war nicht mehr
gleich unbestritten wie zu Beginn des Jahrhunderts, sie bedurfte der
Festigung. Realititsbestitigung wird notwendig, wenn sich eine
Gesellschaft zunehmend differenziert und nur noch Teile der Kultur
gemeinsam sind. Der hohe Stellenwert, den die Freundschaft in den
Leichenreden von Frauen im 19. Jahrhundert einnimmt, lisst erken-
nen, dass mit der zunehmenden Differenzierung der Gesellschaft das
Bediirfnis bestand, einer immer deutlicher ins Bewusstsein tretenden
inneren Verunsicherung durch das Kniipfen fester personlicher
Beziechungen im Sinn einer Realititsbestitigung eintgegenzuwir-
ken>.

Frauen haben es auch verstanden, ihre Freundschaftsbeziehung
fir die bewusste Ausgestaltung ihres Lebens, als eigentliche Lebens-
kunst, einzusetzen, indem sie sich mit einer Freundin zu einer
Wohngemeinschaft zusammenfanden. Maria Meran-Stachelin
(1801-1840), die in Konigsfeld eine innige Zweierfreundschaft
gepflegt hatte, nahm spiter eine Freundin in threm Haus auf, und die
Geschiftsfrau Emma Bohny von Liestal (1830-1903), Ehemalige
von Montmirail, bewohnte mit zwei Freundinnen zusammen ein
eigenes Haus. Eine schwere Erschiitterung ihres ganzen Wesens
erfuhr E.C. Bahnmaier (1810-1858) beim Tod ihrer Freundin, und
dasselbe Erlebnis, der Tod einer Jugendfreundin, verursachte fiir
Dorothea Hauser-Giirtler (1813-1853) eine «Wunde im Herzen,
die nie verheilte». In der Leichenrede von Cécile Mihly-Brenner
(1837-1913) werden die Worte zitiert, die eine Freundin anlisslich

*' Franz Josef Stendenbach, Zur Theorie sozialen Handelns, in: Kélner Zeitschrift
fiir Soziologie und Sozialpsychologie, 16, 1964, S. 55.

*Friedrich H. Tenbruck entwickelt den Gedanken, dass «kulturelle Daseins-
inhalte», z.B. die Religion, erst am sozialen Bezug» volle Realitit gewinnen und
der sozialen Bestitigung bediirfen. Geistige Gruppenbildung — Freundschaft —
bewirkt Realititsbestitigung (Geschichte und Gesellschaft, Berlin 1986, S. 188).



76 Dorothea Roth

des 70. Geburtstages der Verstorbenen ausgesprochen hatte: «Deine
Freundschaft war Gliick, Poesie und Wonne meiner Jugendzeit.»

In ihrer vollendeten Form erscheint Freundschaft, wenn es die
Freundin ist, die den Lebensbericht der Verstorbenen verfasst. Dafiir
gibt es aus der Zeit der Jahrhundertwende zwei Beispiele.

In beiden Fillen war die Verstorbene unverheiratet und leitete
eine Privatschule, an der T&chter einer stidtischen Oberschicht
unterrichtet wurden. Beide Frauen vertraten Mutterstelle an einem
fremden Kind und waren tiber ihre Berufsarbeit als Lehrerinnen hin-
aus sozial titig: Adelaide Brandt aus Genf (1828-1897) begriindete
eine «Mission populaire pour jeunes Gens», und Rosa Preiswerk aus
Basel (1859-1913) bemiihte sich im Rahmen des Schweizerischen
Lehrerinnenvereins um die Altersfiirsorge fiir ihre Berufsgenossin-
nen”.

Beide Lebensliufe zeigen die typische Haltung demiitiger From-
migkeit der unverheirateten Frau, die im Grunde am Rand der
Gesellschaft steht und sich ganz der Erfiillung einer Aufgabe hingibt.
Fiir unsern Zusammenhang ist es von Bedeutung, dass die Lebens-
berichte dieser beiden Frauen von einer Freundin verfasst sind, und
dass die Leichenrede nur diese Texte, ohne den Beitrag eines Pfar-
rers, enthalten. Als Verfasserin von etwa 40 Seiten «Souvenirs» an
Adelaide Brandt nennt sich Madame Edourd Humbert, eine Jugend-
freundin, Gattin eines Professors der Genfer Akademie.

Von dem 1im Rahmen des Konventionellen gehaltenen Nekrolog
der Adelaide Brandt unterscheidet sich das Beispiel aus Basel. Schon
die dussere Form des Nekrologs iiberrascht durch die ungewdhn-
liche Aufmachung: ein violett gebundenes Biichlein, durch eine
silberne Schnur zusammengehalten und mit dem Aufdruck enes sil-
bernen Monogramms versechen. Die knapp zehn Seiten Text sind
gezeichnet mit den Initialen E.R.-R., die ebenso wie das Mono-
gramm R_.P., von Bibliothekarshand aufgelost, als Verfasserin Emilie
Rohr-Riggenbach ergeben, die ihre verstorbene Freundin Rosa
Preiswerk ehrt™.

«Das Freundschaftsband, welches in der Schulzeit geschlossen
worden 1st, hat festgehalten», sagt Emilie Rohr. Lebenslingliche, in

*Im Frithjahr 1910 erdffnete der Schweizerische Lehrerinnenverein in Bern ein
Alters- und Erholungsheim fiir Lehrerinnen. Als Prisidentin der Basler Sektion
hatte sich Rosa Preiswerk stark fiir dieses Werk eingesetzt. (Nach dem Tod ihrer
Tante Emma Oser hatte sie die Oser’sche Privatschule iibernommen.)

*Emilie Rohr-Riggenbach, geboren 1859, ist die Gattin von Pfarrer Ernst Rohr-
Riggenbach (1859-1944), dem Sohn von Karl und Albertine Rohr-Stadler und
somit die Schwiegertochter von Albertine Rohr-Stadler (1832-1896, vgl. S. 59).



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 77

die Schulzeit zurtickreichende Freundschaft also auch hier”. Im
Unterschied zu Madame Humbert, die das Charakterbild ihrer
Freundin sachlich und prizis aus Jugenderinnerungen aufbaut, ent-
hile der Bericht von Emilie Rohr keine genauen biographischen
Angaben. Von ihrer Freundin spricht sie im Ton liebevoller, fast zirt-
licher Verehrung. Abgesehen von der Andeutung eines famihidren
Ungliicks, das fiir das Schicksal von Rosa Preiswerk bestimmend
war, ist das Bild ganz auf Innerlichkeit ausgerichtet. Mit drei1 Wor-
ten, die, wie sie weiss, auf dem Grab «eines berithmten Dichters» ste-
hen, zeichnet sie das geistige Wesen ihrer Feundin: «Licht, Liebe,
Leben». Es sind die Worte, die heute noch die im Jugendstil gehal-
tene Eingangshalle der 1903 eingeweihten To6chterschule in Basel
zieren, und die in der Stadtkirche von Weimar in die Grabplatte des
Dichters Johann Gottfried Herder eingemeisselt sind .

Ein weiter Weg wurde zurtickgelegt von den zierlichen Versen
auf den Jungfernkrinzen der jungen Midchen zu Beginn des Jahr-
hunderts bis zu dem einfachen, der deutschen Klassik zugeordneten
Zitat der dre1 Worte, die um 1900 das alte «Ora et labora» ablésten
und das neue Bildungsideal bezeichneten, mit dem sich nun das
Wesen einer reifen Frau umschreiben liess. Wenn auch die dusseren
Lebensformen noch weitgehend unverindert waren: die gedriickte
Lage einer ledigen Frau, die die Last eines Ungliicks zu tragen hatte,
von dem nicht gesprochen wurde, ithre von aussen gesehen konven-
tionelle Frommigkeit und ithre demiitige Stellung in der Gesellschaft,
so meldet sich doch in der Art, wie eine andere Frau, ihre Freundin,
unter Verzicht auf die Autontit einer pfarrherrlichen Rede, ihr
Leben zu wiirdigen vermag, ein neues Selbstbewusstsein. Die Nor-
men der Religion und die biirgerlichen Wertvorstellungen besitzen
zwar noch ihre Giilugkeit, das neue Bewusstsein stiitzt sich aber
nicht mehr ausschliesslich auf diese Uberlieferungen, sondern be-
zieht seine Stirke aus eigener, mit Gleichaltrigen gemeinsam erwor-
bener Bildung.

Dr. Dorothea Roth
Sierenzerstrasse 47
4055 Basel

*Eine Schrift von Emilie Rohr «Aus der Kinderzeit» wurde von Rosa Preiswerk
in der Schweizerischen Lehrennnenzeitung (3. Jg., vom 15. Dezember 1898) ange-
zeigt. Lehrerinnenverein und Lehrerinnenzeitung waren, obwohl sie ausdriicklich
auf «rehgiose Firbung» verzichteten, doch durchaus christlich orientiert und stan-
den dem Verein der Freundinnen junger Midchen nahe.

*Herders Werke, hg. von Ernst Naumann, Berlin, Leipzig, Wien, Stuttgart, o.].
Band 1, S.CXXXI.



	Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 : Erscheinungsformen des bürgerlichen Patriarchats im 19. Jahrhundert

