
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 93 (1993)

Artikel: Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 :
Erscheinungsformen des bürgerlichen Patriarchats im 19. Jahrhundert

Autor: Roth, Dorothea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede
1790-1914

Erscheinungsformen des bürgerlichen Patriarchats
im 19. Jahrhundert

von

Dorothea Roth

Einleitung

Die Frage, welche Änderungen des Denkens und des Bewusst-
seins in der bürgerlich-patriarchalischen Gesellschaft des 19.
Jahrhunderts nötig waren, damit der Prozess der Emanzipation der Frau
in Gang kommen konnte, bildet den Ausgangspunkt dieser Arbeit.
Die Ausseinandersetzung mit Problemen weiblicher Existenz in
einer so stark androzentrisch strukturierten Welt, wie sie das

Bürgertum des 19. Jahrhunderts war, gilt zunächst den Frauen selbst, ist
aber auch gemeint als Beitrag zur Erkenntnis des gesellschaftlichen
Hintergrundes, des Patriarchats, in seinen feineren Schattierungen,
wie sie sich aus der Perspektive unscheinbaren persönlichen Lebens

von Frauen ergeben.
Frauenzentrierte Geschichtschreibung will die Erfahrungen von

Frauen nicht bloss «additiv» oder «kontributiv» an die sogenannte
Allgemeingeschichte anfügen, sondern verlangt: «Geschlecht muss
als grundlegende Kategorie sozialer und historischer Realität,
Wahrnehmung und Forschung eingeführt werden»1. Durch einen Wechsel

der historischen Perspektive muss die Lebenswelt der Frauen der
Verborgenheit entrissen und erst einmal sichtbar gemacht werden.

1 Gisela Bock, Historische Frauenforschung, Fragestellungen und Perspektiven,
in: Frauen suchen ihre Geschichte, Historische Studien zum 19. und 20. Jahrhundert,

hg. von Kann Hausen, München 1983, S. 34. - Vgl. auch: Beatrix Mesmer,
In Sachen Frauengeschichte, Einleitung zum Sonderheft «Frauen» der Schweizerischen

Zeitschrift fiir Geschichte, 3, 1984, hg. von Regina Wecker und Bngitte
Schnegg, S. 328: Eine Veränderung der Perspektive ergibt sich, «sobald der Blick
auch auf den weiblichen Teil der Gesellschaft ausgeweitet wird». -Jacques Le Goff,
Zur historischen Rekonstruktion geistiger Prozesse, in: Mentalitäten-Geschichte,
hg. von Ulnch Raulff, Berlin 1989, S. 23: «Die Mentalität ist das, was sich am
langsamsten ändert. Die Mentalitätengeschichte ist die Geschichte der Langsamkeit in
der Geschichte.»



6 Dorothea Roth

Das Verborgensein, die Unaufialligkeit ihrer Existenz ist allerdings
ein wesentliches Kennzeichen weiblichen Daseins im 19. Jahrhundert.

Ausser dem Vielen, das Frauen aber tatsächlich geschrieben
haben, gibt es noch eine andere Quelle, aus der Gefühle und
Erfahrungen von Frauen aufgespürt werden können: die in den
sogenannten Leichenreden enthaltenen Lebensberichte, die anlässlich
ihres Todes vor versammelter Gemeinde verlesen, später oft
gedruckt und somit der Nachwelt überliefert wurden.

In seiner umfassenden Untersuchung über die in Basler Sammlungen

aufbewahrten Leichenreden hat Rolf Hartmann unter anderem

gezeigt, dass sich aus den Nachrufen auf die verstorbenen Männer,

die meist ein öffentliches Amt bekleideten, die Eigenart der
politischen und sozialen Struktur des Stadtstaates erkennen lässt'.

Wenn auch nicht für den staatlich-politischen Bereich, so gilt dies in
Nekrologen von Frauen doch für gewisse Aspekte des gesellschaftlichen

und kulturellen Lebens: Durch die Leichenrede wurde jedes
auch noch so «unbedeutende» Leben einer Frau ins Licht der
allgemeinen Beurteilung gerückt und an den für ihre soziale Gruppe
geltenden Normen gemessen. Ich gehe davon aus, dass solch
«lebensgeschichtliches Erzählen vor der Öffentlichkeit»1 innerhalb festgefügter
Formen, in einer stets gleichen Situation, einen Aussagewert für den
Bewusstseinsstand einer Epoche hat und dass durch eine inhaltliche
Untersuchung der Leichenreden von Frauen in einem bestimmten
Zeitraum ein Beitrag zur Beantwortung der eingangs gestellten
Frage geleistet werden kann.

Innerhalb der beiden grossen Sammlungen von Texten, die unter
dem Titel «Leichenreden» im Staatsarchiv Basel-Stadt und in der
Universitätsbibliothek Basel aufbewahrt werden, machen im Zeitraum

von 1790—1914 die Nekrologe von Frauen ungefähr die Hälfte
des Bestandes aus. Sie reichen vom winzigen Zettelchen, auf dem
sich ein Pfarrer die Personalien notiert hat, bis zur ausführlichen
Gedenkschrift. Unbekümmert um die Entstehung der Sammlungen

'Rolf Hartmann, Das Autobiographische in der Basler Leichenrede, Basler

Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Band 90, Basel und Stuttgart 1963, passim und
bes. S. 60. - Wesentliche Anregung bot mir auch die spätere Studie desselben

Autors: Rolf Hartmann, Das Autobiographische in den Basler Leichenreden des

20. Jahrhunderts, in: Leichenpredigten als Quellen historischer Wissenschaften, hg.

von Rudolf Lenz, Köln/Wien 1975.
¦'Peter Sloterdijk, Literatur und Lebenserfahrung, Autobiographien der 20er

Jahre, München 1976, S. 20: «Die gesellschaftliche Gestaltung von Redeanlässen
und Lizenzen zu lebensgeschichtlichem Erzählen vor der Öffentlichkeit wurzelt in
den Mustern, die ein gegebener historischer Augenblick fiir die soziale Organisierung

von Lebenserfahrung den Individuen anbietet.»



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 7

und die Herkunft der Personen betrachte ich hier diese Texte als

einheitliche Quelle. Das Interesse gilt allein den «Personalien», also den
biographischen Angaben über die Verstorbene, die vom Pfarrer, von
Angehörigen oder von der Verstorbenen selbst verfasst sein können.
Es kommen auch mehrere Verfasser vor: Eine zweite Person führt
eine angefangene Autobiographie zu Ende oder wählt aus vorhandenen

Aufzeichnungen, Briefen, Tagebüchern aus, was ihr wichtig
scheint. So tritt uns in diesen Texten die Frau nicht unmittelbar
entgegen, sondern als ein (fast) ausschliesslich von Männern verfertigtes
Bild, das den Wertvorstellungen des Patriarchats entspricht. Die
traditionellen Beziehungen der Geschlechter, das Rollenverhalten, die
Denkgewohnheiten werden auf allen Gebieten, wo die Frau eine
Tätigkeit entfaltet, an den Massstäben und Normen der androzentn-
schen Gesellschaft gemessen und als Modell des Verhaltens
weitergegeben. Wir haben es einerseits mit einer unerwartet reichen Fülle
von Schicksalen zu tun, gewinnen aber andererseits auch Einsichten
in die Auswirkungen des Patriarchats in der historischen «Mikro-
sphärc» als die man das Leben «unbedeutender» Frauen vielleicht
bezeichnen kann.

Nach der patnarchalen Gesellschaftsauffassung erhält das Leben
einer Frau dadurch seinen Sinn, dass sie die Aufgabe, die ihr in ihrer
Funktion als Tochter, Schwester, Gattin, Mutter im Rahmen ihrer
Familie gestellt ist, wahrnimmt und erfüllt. Die Gesamtheit ihrer
Eigenschaften, als «Weiblichkeit» bezeichnet, ist auf den Dienst an
der Familie ausgerichtet. Die Bereitschaft und Fähigkeit zum Dienen,

die «Dienstfertigkeit», wird bei Frauen aller Stände als zentrale
Eigenschaft hervorgehoben. Entstanden und zuerst beschrieben in
den Familien der Oberschicht, wird das Modell der Familie mit den
Beziehungen der Glieder zueinander und der dienenden Rolle der
Frau von den Geschäftsleuten und Handwerkern der Mittelschicht
aufgegriffen und strahlt bis in einige Nekrologe der Unterschicht
aus.

Auf die Familie war auch die Organisationsstruktur der meisten
Werke der christlichen Liebestätigkeit, der Waisenhäuser und
Armenanstalten gegründet. Als Gattin des Hausvaters konnte eine
Frau des Mittelstandes, Auskommen und Versorgung finden, allerdings

um den Preis grosser Arbeitsleistung und des Verzichts auf eine
eigene Bestimmung ihres Lebens. Für die Art, wie ihr Schicksal und
dasjenige ihrer Kinder unauflöslich mit dem Bestand einer Institution

verbunden war, und für ihre völlige Abhängigkeit von einem
Gatten oder Vater, der eine Anstalt leitete, geben Nekrologe von
Gattinnen und Töchtern christlicher Patriarchen eindrückliche
Beispiele.



8 Dorothea Roth

Der grosse Bedarf an dienenden Frauen liess Basel im 19.
Jahrhundert zu einem Magnet werden für mittel- und heimatlose
Mädchen aus zerstörten ländlichen Familien. Diese Mädchen fanden
eine gesicherte Existenz, wenn es ihnen gelang, einen «Dienst» zu
finden, sei es als Magd oder als Diakonisse. In zahlreichen Nekrologen

von Dienstmädchen und Diakonissen spiegelt sich als Gegenbild
zur bürgerlichen Familie eine Familie, die den Existenzkampf nicht
bestand und wegen Unglück, Krankheit, Armut aufgelöst wurde.

Eine andere Form des Dienens ausserhalb der Familie ist der
Dienst an den Armen, die Wohltätigkeit also, wie sie von Frauen der
Oberschicht schon immer ausgeübt worden war. Seit dem Auftreten
der Leichenreden im späten 16. Jahrhundert gehört die Milde
gegenüber den Armen zum Tugendkatalog der bürgerlichen Frau.
Im 19. Jahrhundert begegnen wir verschiedenen Formen von
Wohltätigkeit, die schliesslich mit dem von Lily Zellweger begründeten
Basler Frauenverein eine entschieden frauenzentrierte Wendung
nimmt.

Zu den patriarchalen Wertvorstellungen von «Weiblichkeit»
gehört die Meinung, dass Wissen und Bildung, als Domäne dem
Mann vorbehalten, dem Wesen der Frau nicht entspreche und ihrem
weiblichen Charakter geradezu abträglich sei. In unsern Nekrologen
finden sich viele Hinweise darauf, wie Söhne und Gatten über die
Bildung und das Bildungsstreben der ihnen nahestehenden Frauen
dachten, aber auch aus Äusserungen von Frauen selbst lassen sich
ihre Bedürfnisse nach Beschäftigung mit Dingen des Geistes erkennen.

Der Wunsch nach dem «Traumberuf» einer Lehrerin, den viele
Mädchen aus dem Mittelstand hegten, war ein Ausdruck dieses
Bedürfnisses.

Manche Mädchen versuchten, ein künstlerisches Talent, das sie zu
Hause pflegten, weiter auszubilden und aus ihrer Begabung einen
Beruf zu machen. Aber wie die intellektuell begabten stiessen auch
die kunstbefliessenen Frauen auf Hindernisse, weil ihre Leistungen
nicht ernst genommen und mit hartnäckiger Konsequenz immer
wieder mit dem Epithet des «Anspruchslosen» abgetan wurden. Der
Mangel an Anerkennung eines künstlerischen Werkes lässt sich am
Beispiel von zwei vergessenen Schriftstellerinnen aufzeigen: Susann
Ronus und Luise Zeller-Pichler.

Das Schreiben, wenn es auch im Rahmen des Persönlichen blieb,
war die am meisten geübte Ausdrucksform der Innerlichkeit der
Frauen. Wir folgen der Auffassung von Georg Misch, für den
Autobiographien, auch wenn es sich um Werke «von der geringeren Art»
handelt, repräsentativ sind für «das durchschnittliche Lebensverhalten

der Zeit». Der Anspruch, den er an die «echte Autobiographie»



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 9

stellt, ist nicht die Vollendung einer literarischen Form, sondern die
Fähigkeit des Autors/der Autorin, «das eigene Leben als Ganzes, das

seine Bedeutung in sich trägt» zu begreifen4.
Als wichtiges Phänomen im Leben von Frauen im 19. Jahrhundert

erscheint schliesslich die Freundschaft: von der harmlosen Idylle
junger Mädchen des Biedermeier, über die schwärmerischen, im

Religiösen begründeten Herzensbündnisse der Pensionärinnen
geistlicher Erziehungsanstalten, bis zum bewussten Zusammenschluss
reifer Frauen der Jahrhundertwende, als auf der Grundlage von
Lebenserfahrung und Bildung sich ein neues Selbstbewusstsein regte.

1. Die bürgerliche Familie als Strukturmodell für alle Tätigkeiten der Frau

Das Leitbild der Familie, das für das 19. Jahrhundert Geltung
hatte, entstand aus den Produktionsverhältnissen der beginnenden
Industrialisierung. Die Technisierung der Produktionsweise hatte
die Trennung des Familienlebens von der Erwerbsarbeit zur Folge.
Mit dem Schwinden von Eigenproduktion und Selbstversorgung
schränkte sich das Betätigungsfeld der Frau immer mehr ein. Von
der ganzheitlichen offenen Hauswirtschaft, wie sie das ausgehende
18. Jahrhundert noch gekannt hatte, wurde die Familie nun zu
einem abgeschlossenen Bereich der Intimität1.

In der bürgerlichen Familie, deren Existenz durch die Arbeit des

Mannes gesichert war, stand der Frau für die ihr zugewiesenen
Aufgaben der Sozialisation, besonders der Kindererziehung, ein
Freiraum zur Verfügung, über den hinaus sie sich der Pflege der Gefühle,
der Innerlichkeit, der Kultiviertheit widmen konnte. Die Frau der
Unterschicht, die gezwungen war, ausserhalb des Hauses dem
Broterwerb nachzugehen, hatte zusätzlich die volle Last der Betreuung
der Kinder und des Haushalts zu tragen. In beiden Fällen führte die
Dissoziation der Wirkungsbereiche von Mann und Frau, von «Haus»
und «draussen», zu der bekannten Fixierung der Rollen und zu einer
Polarisierung der Geschlechtscharaktere. Bestimmte Eigenschaften
wurden nun dem Mann und der Frau als jeweils «typisch» zugeordnet.

Dass die Tätigkeit der Frau sich auf ihre Aufgaben innerhalb des

Hauses zu beschränken habe, wurde im städtischen Bürgertum zur

4Georg Misch, Geschichte der Autobiographie, Band I 1, Bern 1949, S. 9 f.

'Heidi Rosenbaum, Formen der Familie, Untersuchungen zum Zusammenhang
von Familienverhältnisen, Sozialstruktur und sozialem Wandel in der deutschen
Gesellschaft des 19. Jahrhunderts, Frankfurt 1990.



10 Dorothea Roth

Selbstverständlichkeit'. Entsprechend den Prinzipien des Leistungskampfes

im wirtschaftlichen Bereich festigte sich auch in der Familie

die Rolle des Mannes im Sinne der patriarchalen Autorität. Als
«Warenbesitzer und Familienoberhaupt in einer Person» sorgte der
Mann für die Erhaltung des Eigentums, das nicht nur in der
Oberschicht, sondern bis weit in den Mittelstand hinein durch den
Bestand der Familie garantiert war7.

Wie sehr die Frauen aller Stände in diesen Prozess der Erhaltung
der Familie eingespannt waren, lässt sich zunächst aus den formelhaften

Wendungen ablesen, mit denen in unseren Texten den Frauen
Eigenschaften zugeschrieben wurden, die ihren Platz im Rahmen
des familiären Lebens und der Abfolge der Generationen fixierten:
Sie war «eine sittsame und gehorsame Tochter, eine verständige und
zärtliche Gattin, eine liebevolle Schwester» (Magdalena Basler-Flick,
1767—1794), oder: «eine tätige Hausfrau und vielwirkende Kindermutter»

(Dorothea Stchelin-Gemuseus, 1724—1829). Zu der aus der
Tradition übernommenen Aufzählung ihrer Tugenden treten
Eigenschaften der christlichen Lebensführung: Charakter, Verstand,
Weltkenntnis, Liebe gegen Gott und Menschen, Redlichkeit, Dienstfertigkeit,

Demut, so lautet der Tugendkatalog der vornehmen Maria
Merian-Wettstein (1714-1800), deren Leichenrede mit kunstvoller
Rhetorik aufgebaut ist, während eine mit bescheideneren Mitteln
gestaltete Leichenrede «frommen häuslichen Sinn, kindliche Liebe
und Gehorsam» nennt (Susanna Fininger-Oser, 1801-1825). «Sie

befliss sich so wie aller christlichen Tugenden ganz besonders der
Demut, Freundlichkeit und Dienstfertigkeit» heisst es bei Maria
Chrischona Bleyenstein-Rapp (1757—1796). Zusammengetasst
ergeben diese Eigenschaften den Begriff der «Weiblichkeit»: «...mit
ihrer offenen heiteren Gemütsart und ächten Weiblichkeit das

Hauswesen belebend» (Maria Staehelin-Vischer, 1814—1849). Formeln
wie «eine Fülle acht weiblicher Tugenden» (Nanette Brenner-Suter,
1848—1873) oder «ihr liebenswürdiger acht weiblicher Charakter»
(Rosalie Mähly-Trüdinger, 1855—1881) erhalten sich hartnäckig bis

in die 1880er Jahre. Noch um 1884 rühmt ein Nekrolog «die weibliche

Anmut und Würde, den harmlosen Sinn voll heiterer Lust an
allem, den sicheren Verstand des reinen Gefühls, das Herz mit dem

innern Genügen in Demut und Gelassenheit» (Sophie Weizsäcker-
Dahn, 1824-1884).

'¦Rosenbaum, Exkurs S. 292 ff. «Veränderungen im Bereich der Geschlechtscharaktere»,

sowie die dort zitierte Literatur.
Jürgen Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit, Untersuchungen zu einer

Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft, Neuwied/Berlin 1965, S. 187.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 11

Mit ihrer Umgebung lebt die Frau in Harmonie, ihre Erscheinung
strahlt eine angenehme Wirkung aus: «Ihr Herz war ganz der Freundschaft

und Liebe offen... Sie lebte eben in ihrem Element, wenn sie

andern wohltun und sie erfreuen oder ihnen nützlich sein konnte.
Von Herzen war sie auch geneigt, allen zu vergeben» (Christine
Dorothea Stehelin-Schönauer, 1779—1820). «Ihre Talente in den
angenehmen und unterhaltenden Wissenschaften verschafften ihren
Umgebenden manche fröhliche Stunde» (Maria Magdalena Harder-
Roschet, 1788-1806). «Mit Ahndungen von Freude und glücklichen

Stunden betraten ihr Haus Schwiegereltern, Schwestern, Tanten,

Vetter, Brüder und Schwester des Gatten, Schwägerin,
Verwandte und Freunde. Allen ihren Lieben flog sie mit offenen
Armen... beim Eintritt in ihre Wohnung entgegen» (Caroline Hart-
mann-Schuch, 1788-1807).

So verkörpert die Frau innerhalb ihrer sozialen Gruppe, der Familie,

das euphorische Lebensgefühl der Epoche des Biedermeier, das

seinen Ausdruck in der Pflege heiterer Geselligkeit fand.

Dieses von der bürgerlichen Oberschicht entworfene und
tradierte Muster weiblichen Verhaltens und spezifischer Eigenschaften
findet seinen Widerhall bis in die Personalien von Frauen aus dem
Kleinbürgertum, ja bis in die Unterschicht. Von einem erfüllten,
befriedigten Leben ist die Rede bei Anna Barbara Weber-Schmid
(1724-1804). Tochter eines Papiercrmeistcrs, hatte sie mit ihrem
Gatten, dem Papierermeister Benedikt Reber, in 46jähriger Ehe
glücklich gelebt und war «bis zum letzten Tag ihres Lebens heiter
und gegenwärtig und verrichtete ihre kleinen häuslichen Geschäfte».
Dass sie «ihrem Ehemann eine treue christlich gesinnte Gattin und

gegen ihre Kinder eine sorgfältige Mutter [war] und mit ihren
Mitmenschen gerne verträglich und dienstfertig» lebte, lesen wir in den
handschriftlich erhaltenen Personalien von Anna Barbara Weber-
Blum (1746-1802), die ausserhalb Basels verschiedene Dienststellen
versehen hatte und deren Mann Sackträger im Kornhaus war. Als
«sehr vergnügt und friedsam» wird die Ehe von Maria Elisabeth

Rudin-Pflüger (1767-1802) aus Schopfheim und als «christlich und
zufrieden» diejenige von Anna Schweizer-Kaser (1736—1803) aus

Niederbipp bezeichnet. Beide Frauen hatten als junge Mädchen
Dienststellen in Basel angetreten und Männer aus der Landschaft
geheiratet: Christian Rudin von Ziefen und Johann Schweizer aus

Läufelfingen, der in Basel in einer Bandfabrik arbeitete. Für Anna
Schaub-Mohler (1725-1803) aus Ormalingen, die auch in Basel

gedient und Hans Schaub von Diegten geheiratet hatte, der aber früh
verstarb und sie mit drei Kindern zurückliess, gilt die Formel vom



12 Dorothea Roth

«Kreuz, das ihr mit dem Witwenstand auferlegt wurde» und das «ihre

Hingabe an Gott» bewirkte.

Das Muster für die Organisationsstruktur der bürgerlichen Familie

ergibt sich aus den Beziehungen der einzelnen Glieder zueinander:

Kinder, Eltern, Geschwister, Ehegatten. Dazu treten die
alleinstehenden Frauen, verwitwete und unverheiratete, deren Stellung
einer besonderen Einfühlung bedurfte.

In allen Schichten des Bürgertums war es selbstverständlich, dass

die Kinder ihre Eltern pflegten, wenn diese hilfsbedürftig geworden
waren. Diese Aufgabe fiel den Töchtern oder Schwiegertöchtern zu.
Susann Legrand-Heusler (1785—1860), die ihre Krankheit auf den
Schaden zurückführt, den sie anlässlich des Bombardements von
Basel im Sommer 1815 erlitten hatte, wurde gepflegt von ihrer
Tochter Agnes, die um der Mutter willen ihre Tätigkeit im Pfarrhaus

von Oltingen bei ihrem Onkel, Pfarrer Wilhelm Legrand, einem
früheren Mitarbeiter von Johann Friedrich Oberlin im Steintal,
verlassen hatte. Agnes starb 1860, wenige Monate darauf folgte ihr die
Mutter im Tode nach (Agnes Legrand, 1809-1860).

Töchter kümmern sich auch um ihren verwitweten Vater: «...als
treue Gehilfin und Gesellschafterin... dem Vater das Leben erheitern
und verschönern», dann sah Esther Forcart (1784—1848) ihre
Lebensaufgabe. Innig verbunden mit ihrem Vater war auch Helene Elise
David (1815—1836). Der «eigenhändige Aufsatz», den sie wie üblich
anlässlich ihrer Konfirmation geschrieben hatte, wurde nach ihrem
Tod von ihrem Vater ergänzt. Elise hatte ihm nicht nur den Haushalt

besorgt, sondern auch an Problemen seines Lebens teilgenommen

und ihm gute Ratschläge erteilt. Elisabeth Streckeisen (1821 —

1879) schliesslich, deren Leben von ihrem Bruder aufgezeichnet ist,
bezeichnet die Zeit, in der sie ihrem Vater die Haushaltung führte,
als die glücklichste ihres Lebens.

Wir hören auch davon, dass durch den Tod eines Elternteils im
Leben eines Kindes Schwierigkeiten entstanden, die ein besonderes
Verständnis erheischten. So wird die Ursache der Krise im Leben
eines Mädchens darin gesehen, dass der Ortswechsel der Familie
(infolge der zweiten Verheiratung des Vaters nach dem Tod der
Mutter) in eine «wichtige Lebensphase» fiel und dass diesen Umständen

«von ihren Umgebungen nicht genügend Rechnung getragen
wurde» (Helene Wenk-Linder, 1750—1835). Für Marie Weitnauer-
Schardt (1801-1832) folgt auf den Tod ihres Vaters, eines Küfermeisters,

«eine Menge so trauriger Verhältnisse», dass ihre Kindheit eine
schwere war. Vielleicht war ValeriaHuber (1791—1817), die als

Fünfzehnjährige ihre Mutter verlor, glücklicher. Sie übernahm die Für-



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 13

sorge für ihre fünfjüngeren Geschwister und war so sehr von «einem
Geist der Ordnungsliebe» erfüllt, dass sie «geräuschlos dem ganzen
Hauswesen vorstund». Psychologisches Verständnis und Einsicht in
die Zusammenhänge von seelischem Leiden und körperlicher
Krankheit finden wir im Fall von Elisabeth Hofer (1820—1840), die
bis zu ihrer eigenen Erschöpfung ihren Vater gepflegt hatte und nach
dessen Tod an Zuständen der «Sündenangst» litt. Zitate von Worten
der Anhänglichkeit an ihre Eltern und die Erzählung eines Traums
bezeugen, dass ein anderes jung verstorbenes Mädchen an tiefer
seelischer Angst litt, die hier allerdings nicht als Sündenangst, sondern
«zum Teil» als «Wirkung ihrer Nervenschwäche» gesehen wird (Verena

Elisabeth Buser von Sissach, 1808-1824). Seit ihrer Pensionszeit

als Elf- bis Dreizehnjährige in Vevey lebte Anna Catharina
Staehelin (1771-1841) mit ihrer Schwester zusammen, mit dieser «innig
alles teilend... das Wichtigste wie das Geringste». Der Nachruf auf
Caroline Hartmann-Schuch ist von ihrer Schwester verfasst unter
dem Titel «Denkmal schwesterlicher Liebe».

Ein anderes Schwesternpaar, das fast 29 Jahre zusammenlebte,
finden wir in Charlotte und Gridi Burckhardt, den Töchtern von Pfarrer

Daniel Burckhardt, der 1833 Sissach hatte verlassen müssen. Als
Beispiel für die Verbindung von Bruder und Schwester sei Emma
Burckhardt-von Salis (1851—1881) erwähnt. Von ihr heisst es, sie
habe sich schon während der Studienjahre ihres Bruders in Paris [es

ist der spätere Pfarrer Arnold von Salis, der letzte Antistes der Basler

Kirche] für seine Arbeit interessiert und sei in geistiger Verbindung
mit ihm gestanden, «ohne dass das weibliche Wesen und der häusliche

Sinn» Schaden genommen hätten. Im Haushalt des etablierten
Pfarrers verbrachte sie später sieben «selige Jahre» unter steter
gegenseitiger Anregung.

In den formelhaften Wendungen, mit denen die Ehe beschrieben
wird, kommt die Konstanz der Eigenschaften in den verschiedenen
Lebenslagen zum Ausdruck: Sie hat sich gegen ihren Gatten «ebenso
als eine treue, wohlmeinende und dienstfertige Lebensgefährtin
bewährt... wie sie sich gegen ihre Eltern als ein treu ergebenes Kind
und gegen ihre Geschwister als eine liebende Schwester erwiesen»
(Maria Magdalena Burckhardt-Bernoulli, 1779-1841). Dieses sich
über Generationen erstreckende Beharrungsvermögen bildet die
Grundlage für den spezifisch bürgerlichen Familiensinn, an dessen

Ausbildung und Pflege die Frauen wesentlichen Anteil hatten.
Abgesehen von der Formel, die Ehe sei «durch göttliche

Schickung und zum Vergnügen der geehrten Eltern» geschlossen
worden (z.B. bei Helene Frey-Staehelin, 1746—1803), finden sich



14 Dorothea Roth

bei aufmerksamem Lesen da und dort individuelle Züge, die der
Stilisierung entzogen sind. So hat man den Eindruck, dass Elisabeth
Valeria Stockmeyer-Burckhardt (1819-1887) ein echtes Gefühl
benennt, wenn sie im Rückblick auf ihre 50jährige Ehe versichert,
die Liebe zu ihrem Gatten sei ihr «täglich wieder neu und frisch

gewesen». Ein gesundes Selbstgefühl dürfen wir vermuten bei Julie
Burckhardt-Miville (1810-1870), von der es heisst, sie habe «den
Freund ihrer Jugend und den Mann ihrer Wahl» geheiratet. Im Fall

von Amelie Siber-Bischoff (1845-1881) erfahren wir sogar, wie sie

ihren Mann kennengelernt hat: «im gastfreundlichen Haus ihrer
Eltern durch die Pflege der Musik». Ein einmaliges Kuriosum ist die
Geschichte von Julie Hoppe-Henser (1800—1881). Als Tochter eines
katholischen Arztes, von ihrer protestantischen Mutter in Deutschland

streng lutheranisch erzogen, gelobte sie, zusammen mit ihrer
Schwester, für immer ledig zu bleiben. Das Gelübde geriet ins Wanken

und sank in Nichts zusammen, als die schon über Vierzigjährige,
die sich zu Hause der Religion und der Pflege ihrer Eltern widmete,
dem Arzt Dr. Hoppe begegnete, «unter einem nicht zu verhehlenden

Überraschungsschreck für Beide», wie sich der Nekrolog
ausdrückt.

Wir hören auch von Briefen, die von Gattinnen an ihre Männer
gerichtet wurden. Ein seltenes und darum umso wertvolleres Zeugnis

ist ein Ausschnitt aus einem Brief von Charlotte Detloff-Sarasin
(1809—1852), der in ihrer Leichenrede zitiert wird. Durch ihre
Erziehung in der Brüdergemeinde Neuwied daran gewöhnt, auf ihre
Gefühle zu achten und sie zu Papier zu bringen, schreibt sie am dritten

Jahrestag ihrer Hochzeit an ihren abwesenden Gatten, es sei

«Verschiedenes», was sie an diesem Tag bewege «und gewiss gedenkst
auch du auf deiner Wanderung dieses Tages». Ihre Empfindungen
über die drei Jahre, «seit uns der Herr zusammengefügt», drückt sie

so aus: «Es kömmt mir vor, es sei dennoch die Hälfte meiner Lebensjahre,

die ich mit dir zugebracht habe. Denn alle Erfahrungen, Leiden

und Freuden, so durchgreifend sie auch waren, treten dennoch
in Hintergrund vor den Erfahrungen unseres dreijährigen Ehestandes.»

In diesen Worten sehen wir schlagartig erleuchtet, was wohl für
die überwiegende Zahl der Ehen der Epoche Geltung hatte: Die
Tatsache des Verheiratetseins, die Ehe, hatte für das Lebensgefühl der
Frau eine viel gewichtigere Bedeutung als für den Mann.

Recht nüchtern sieht es dagegen aus, wenn eine ältere Frau eine
späte Ehe einging. Mit 51 Jahren wurde Veronika Eglinger die
zweite Gattin von Pfarrer Theodor Falkeisen, wobei «durch Gottes
Schickung» eine «vergnügte» Ehe entstand. Klugheit und Erfahrung
machten die Frau zur nützlichen Ratgeberin des Mannes (Veronika



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 15

Falkeisen-Eglinger, 1728—1813). Von Dorothea Battier, die 45jähng
den kranken Johann Friedrich Miville heiratete, wird schonend
angedeutet, sie habe «den schöneren Teil ihrer Lebenszeit» im
elterlichen Haus zugebracht, wo sie ihr Glück in der Fürsorge für Eltern
und Geschwister gefunden hatte. Wir können uns ausmalen, welcher
Art die Mühen waren, die mit ihrer Verehelichung auf sie zukamen
(Dorothea Miville-Battier, 1760-1815). Für die 44jährige Margrit
Berri schliesslich war der Entschluss zur Heirat mit dem Notar
Nikiaus Bernoulli «das Ergebnis ungemein schwerer Kämpfe», denn
«sie trug neben ihrem Hauswesen noch dasjenige von zwei Kindern
auf dem Herzen, neben ihrer sonstigen Dienstfertigkeit» (Margrit
Bernoulli-Bern, 1807-1867)8.

Dass eine Frau die Betreuung der Kinder aus einer oder sogar zwei
früheren Ehen ihres Mannes übernahm, kam öfters vor. Anna Gee-
ring-Stump (1811—1863) trat nicht weniger als neun Kinder aus der
ersten Ehe ihres Mannes an. Gertrud Walz-Bienz (1772—1814) war
zweimal verheiratet und versprach jedesmal, den Kindern aus der
früheren Ehe des Gatten eine gute Mutter zu sein.

Die Eheschliessung erscheint in solchen Fällen als eine Art soziale
Selbsthilfe. Neben das Bild der Gesellschaftsdame schiebt sich
dasjenige der älteren Frau, die mit ihrer Verheiratung eine schwere Last
übernimmt. Erfahrungen dieser Art hatten im Gewebe der bürgerlichen

Lebenswelt ihren festen Platz, und die dienende Rolle, die der
Frau dabei zugeteilt war, galt als selbstverständlich. Das zeigt das

Urteil über ein Leben, das gesehen wird als «nichts als demütige
Selbstverläugnung, sich hintansetzende aufopfernde Liebe, als

unermüdliches stilles Denken, Sorgen und Wirken für die Ihren» (Sara
Maria Miville-Miville, 1815-1883).

Wenn ich es richtig sehe, kommt es im ganzen Zeitraum nur dreimal

vor, dass das Scheitern einer Ehe erwähnt wird. Ein einziges Mal
handelt es sich um eine formelle Scheidung (Susanne Malzinger-
d'Erias, 1758-1804). In dem von ihr selbst verfassten Lebensrückblick

sagt Helene Falkner-Hübscher (1805—1876): «Mein Ehestand
war sehr dornenvoll! Was ich in den 24 Jahren desselben erlebt und
durchgestanden habe, würde mehr als eine Kronik ausfüllen.» Im
dntten Fall sind es die Kinder, die das Leben ihrer Mutter (Julie Hel-
bing-Frommel, 1849—1903), beschreiben: «Mit dem Eheschluss
begann für unsere liebe Mutter eine schwere Zeit. Erfahrungen und
Enttäuschungen allerbitterster Art folgten sich Schlag auf Schlag.» Sie

ä Vgl. die ausfuhrliche Schilderung des Schicksals von Margrit Bernoulli-Berri auf
Grund ihres Tagebuchs bei: Gertrud Lendorff, Kleine Geschichte der Baslerin, Basel

1966, S. 136 fF.



16 Dorothea Roth

musste schliesslich einsehen, dass das, was sie als ihre höchste Pflicht
erkannte, die Erziehung ihrer vier Söhne, nur «durch die gänzliche
Lösung ihres Ehebundes» möglich wurde. Zu diesem Entschluss rang
sie sich «nach schweren inneren Kämpfen» durch. Es waren ihre,
Julies, Eltern, die ihr beistanden, indem sie die Kinder bei sich
aufnahmen und der alleinstehenden Frau halfen, «die gemachten
Lebenserfahrungen in einem höheren Licht zu betrachten».

Wenn wir weiterhin nach dem Niederschlag von Erfahrungen
und Empfindungen fragen, welche das Verhältnis zum Gatten
betreffen, so stellt sich heraus, dass die konstanten Gefühle der Liebe
und Treue einen geringeren Aussagewert haben als die heftigen
Gemütsbewegungen, wie sie z.B. beim Tod des Gatten ausgleöst
werden. Die folgenden Zitate mögen zeigen, wie die Frau durch den
Schmerz zu ihrer eigenen Sprache findet: «ein Herzensriss den
keine Feder beschreiben kann» (Agnes Heusler-Mitz, 1756-1815).
«Sein Tod hat mir eine tiefe Wunde geschlagen» (Rosine Falkner-
Huber, 1760-1837). Es ging «ein schrecklicher Riss durch meine
Seele» (Anna Catharina Streckeisen-Ehinger, 1825—1881). «Dieser
Schmerz ist durch die Zeit gemildert, aber geheilt wird derselbe erst
in der frohen Stunde des Wiedersehens» (Ursula Staehelin-Reber
1767-1844).

Von einer Frau, die, weil ihr Kinder versagt waren, ihr Leben
umso mehr nach dem Gatten ausgerichtet hatte, wird gesagt: Mit
dem Tod desselben «ward ihr... der Mittelpunkt, um welchen sich

eigentlich ihr Leben bewegt hatte, hinweggenommen, und es lag
aufdenjahren des Witwentums ein bleibender Schatten, sie hatte die
Empfindung von jemand, dem seine Lebensaufgabe hinweggenommen

worden ...» (Emilie Burckhardt-Gemuseus, 1806-1869). Von
einer andern Witwe bezeugen ihre Kinder: «Sie spürte es bis in ihre
Fieberträume der letzten Krankheit hinein, dass es für den Gatten,
mit welchem man gealtert ist, keinen menschlichen Ersatz gibt»
(Valeria Charlotte Riggenbach-Huber, 1795-1865).

Zum seelischen Schmerz tritt aber auch Hilflosigkeit, die
Unfähigkeit, sich im Leben allein zurecht zu finden. «Ohne eigene
Selbständigkeit, gewohnt in allem nur ihren Gatten walten zu
lassen... verlor ihr Leben jeden Halt, als dieser starb» (Anna Maria
Müller-Pümpin, 1795—1837). Auch für eine starke Frau konnte die
Sorge um die unmittelbare Zukunft zu echter Not werden. Dankbar

für die Hilfe von Freunden und Verwandten war Rosine Oser-
Falkner (1802—1855), die fünf kleine Kinder zu versorgen hatte.
Auch Jakobea Stehlin-Hoch (1776—1845) empfand beim Tod ihres
Gatten, des Zimmermeisters Johann Jakob Stehlin, nach ihren eigenen

Worten «einen durchschneidenden Schmerz». Sie vermochte



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 17

sich aber zu fassen und führte, wie der Pfarrer sich ausdrückt, «mit
bewundernswerter Umsicht und Gewandtheit» das grosse Geschäft
während zehn Jahren weiter. Gleiches Verhalten erfahren wir über

Margrit Respinger-Burckhardt (1786-1866), die sich nach
Überwindung ihres Schmerzes dem Geschäft widmete und junge Leute
in ihr Haus aufnahm.

Gehört die Aufzählung der Kinder und Kindeskinder zum obligaten

Bestand der weiblichen Nekrologe, so wird die Kinderlosigkeit
als ein besonderes Schicksal der verheirateten Frau hervorgehoben.
Sie habe das Fehlen von Kindern als «herben Schmerz» empfunden
(Maria Magdalena Paravicini-Burckhardt, 1787-1845), und: mit
eigenen Kindern habe ihr «ein wesentliches Element der Gemeinschaft

und der Liebessorge und Arbeit» gefehlt (Luise Zimmerlin-von
Speyr, 1813—1883). Der Mangel kann ausgeglichen werden dadurch,
dass sich die Gatten umso enger aneinander anschliessen und dass

somit auch eine kinderlose Ehe als glücklich bezeichnet wird. Wie
im Fall der vater- oder mutterlosen Kinder konnte sich auch bei

Kinderlosigkeit der «Mechanismus» der gcsellschaftsinternen Hilfe
bewähren: Julie Ehinger-Sarasin (1829-1887) rühmt, wie liebevoll
sie in die Familie ihres Gatten aufgenommen worden sei: Die Liebe
von Gatte, Freundinnen, Schwägerin, Nichte «machten mir die
Entbehrung eigener Kinder und eine zeitweise Vereinsamung weniger
empfindlich».

Auch bei ledigen Frauen findet sich der Ausdruck der Geborgenheit

im Netz der sozialen Beziehungen, der für das Grossbürgertum
so typische Familiensinn. Sara Bischoff (1779-1852) wurde von
«Verwandten, Freundinnen, Dienstboten wie eine Mutter
beweint», und dass auch eine ledige Frau als Mittelpunkt einer Familie
gelten konnte, bezeugen die Worte eines Neffen, es sei «[uns]
mit Tante Lydia ein Stück Vaterhaus geblieben» (Lydia Müller,
1861-1905).

Natürlich gab es auch viele einsame Frauen, ledige und verwitwete.

So führte Agnes Geigy (1776—1836) ein zurückgezogenes
Leben in Arleshcim. Katharina Rosina Holzach (1820-1887) lebte
nach der Verheiratung aller ihrer Geschwister mit der Mutter zusammen

«bei guter Lektüre», ohne dass sie die Vaterstadt Basel ein
einziges Mal verlassen hätte. Auch Adele Respinger (1828-1900)
verbrachte nach dem Tod des Vaters und der Schwester «lange Jahre des

Alleinseins». Der ledige Stand war aber nicht nur Idylle und Harmonie:

«Mit dem Verlust des Elternhauses begann für unsere
Mitschwester eine lange Reihe von Wanderjahren. Sie musste das Wort
des Apostels <Wir haben hier keine bleibende Statt) oft schmerzlich
erfahren», wird gesagt von Emilie Oser (1815-1884), die bei ihren



18 Dorothea Roth

verheirateten Schwestern bald in Preussen, bald in einem Dorf in der
Ostschweiz, bald im Münstertal oder bei einer Nichte in Waidenburg

weilte. Abweichend von den in Basel üblichen Gewohnheiten
verhielt sich Bertha Wagner (1819-1899), Pfarrerstochter aus einem
badischen Dorf. Nach dem Tod ihres Vaters, den sie gepflegt hatte,
folgte sie der Familie ihres Neffen (der ihr Leben aufzeichnete) nach
Basel. «Unsere liebe Tante» wollte aber «ihre unabhängige Stellung
nie aufgeben, nie mit ihrer Schwester zusammenleben». Sie blieb
also allein, hielt aber den Verkehr mit ihren Verwandten aufrecht
und nahm teil an ihrem Leben.

Einer familiären Konstellation besonderer Art begegnen wir im
Nekrolog von Caroline Louisa Voegelin-Escher (1814—1883). Ihr
Gatte verwaltete im alten Zürich ein unbesoldetes Ehrenamt, so dass

das junge Ehepaar genötigt war, während über drei Jahrzehnten im
Haushalt der Eltern des Gatten zu leben. Rückblickend beschreibt
der Sohn die Lebenssituation seiner Mutter: «Neben der Schwiegermutter,

einer Frau von imponierendem Verstand und Willen, kam
sie daher nie zu einer selbständigen Stellung, auch dann nicht, als sie

bereits Mutter mehrerer Kinder war.» Sie habe sich aber «mit
vollkommener Resignation» in diese Lage gefunden, alles sei aufgewogen

worden durch «das Glück, der Familie ihres Gatten
anzugehören».

Als Mitarbeiterinnen ihrer Eltern oder des Gatten sind Frauen aus
dem Mittelstand im Geschäftsleben häufig anzutreffen, und oft ergibt
es sich, dass sie nach einem Todesfall einen Betrieb selbständig
weiterführen. Eine besondere Ausbildung oder gar eine Bildungsreise,
wie das bei den jungen Männern der Oberschicht üblich war, gab es

für sie nicht. So wurde Emma Faesch-Dünner (1812—1884) nach
dem Tod ihres Gatten Inhaberin einer Modewarenhandlung am
Spalenberg. Caroline Wintsch-Meyer (1844-1904), Mutter von
sechs Kindern, betrieb einen Mercerieladen an der Greifengasse, und
Magdalena Vogelbach-Schaub (1839—1903) übernahm das Geschäft
ihrer Eltern an der Freien Strasse. Als Beispiel für das tätige Leben
einer Frau aus dem Handwerkerstand sei Elise Baur-Lippe
(1834-1903) erwähnt, Tochter des Meisters der Rümelinsmühle
und Gattin des Schlossermeisters Louis Baur. Ihr Hauswesen umfas-
ste ausser ihren eigenen sieben Kindern auch eine Anzahl Lehrlinge,
denen sie mütterlich zugetan war. Von den betreffenden Pfarrern
eindrücklich geschildert und gerühmt wird sodann das arbeitsame
Leben zweier junger Mädchen: Caroline Bürgy (1834—1851), Tochter

eines Metzgermeisters, verliess als Vierzehnjährige freiwillig die
Töchterschule, um den Haushalt zu besorgen, da ihre Schwester sich



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 19

verheiratet hatte. Rosina Brodbeck von Liestal (1849-1866) hatte
die Schulen von Basel besucht und arbeitete sich nach dem Tod ihres
Vaters «in das von ihrer Mutter fortgesetzte Bandgeschäft ein». Im
Baselbiet kommt die Mitwirkung der Tochter bei einem von den
Eltern betriebenen Gasthaus häufig vor, so bei Anna Gertsch-Buser
(1871-1893) in Liestal, bei Anna Goetz-Buser (1812-1895) und Sara

Joerin-Meyer (1812-1896), beide in Waidenburg. Auch Rosine
Köttgen-Gysin (1837—1909) war eine Wirtstochter aus einer grossen
Familie. Sie benutzte den Umgang mit den Ingenieuren und Arbeitern,

die in den 1850er Jahren am Bau des Hauensteintunnels tätig
waren und im Gasthaus ihres Vaters in Bückten verkehrten, um sich
Kenntnisse des Französischen und Englischen anzueignen. Später
übernahm sie in Liestal ein Geschäft und fand daneben Zeit, sich im
Schweizerischen Gemeinnützigen Frauenverein aktiv zu betätigen.
Ihre Tochter Anna war eine der ersten Frauen, die in Basel das

Medizinstudium abschlössen'.

Weniger glücklich als Anna Köttgen war Elise Jenny-Otto
(1833-1908), die nach dem Tod ihrer Mutter «ihren
Lieblingsgedanken, Lehrerin zu werden» aufgeben musste, um das elterliche
Ellenwarengeschäft weiterzuführen. Sie heiratete später den an der
Töchterschule tätigen Lehrer Wilhelm Jenny. Das Leben von Emma
Waechter-Neukomm (1842—1904) ist aus ihren eigenen Aufzeichnungen

bekannt. Aus einem kleinen Dorf im Aargau gebürtig,
verbrachte sie eine schwere Kindheit und konnte dank der Opferbereitschaft

der Mutter die Bezirksschule besuchen. Ein weiteres
Studium, wie sie es wünschte, war wegen Geldmangels nicht möglich,
doch absolvierte sie eine kaufmännische Lehre, lernte Sprachen und
arbeitete in einer Speditionsfirma in Brugg. 1858 kam sie nach Basel

und scheint hier ein eigenes Geschäft gegründet zu haben. Sie
verheiratete sich, gebar nicht weniger als 15 Kinder und war dabei
unermüdlich tätig im Unternehmen, das den Namen ihres Gatten,
J.J. Waechter-Neukomm, trug und einen grossen Aufschwung
nahm.

Im Gegensatz zu dieser «Aufsteigerin» aus kleinen Verhältnissen
gehören zwei andere Aargauerinnen dem Unternehmerstand an.
Leontine Fleiner-Zschokke (1834-1905) führte nach dem Tod ihres
Gatten dessen Zementfabrik in der Nähe von Schopfheim durch
kritische Zeiten so weit, dass sie von ihrem Sohn übernommen werden
konnte. Und Maria Wernle (1865—1908) verzichtete nach dem Tod

'Dr. med. Anna Köttgen, 1867-1909; vgl. Elisabeth Flüeler, Die ersten Studentinnen

an der Universität Basel, Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde.

90, 1990, S. 157 ff.



20 Dorothea Roth

des Vaters auf die Ausbildung «ihrer reichen sprachlichen und
musikalischen Gaben» und auf ihren Wunsch, Lehrerin zu werden, um
am Ausbau der von der Familie in Zürich betriebenen Drogerie und
Chemikalienhandlung mitzuarbeiten. Nach den Worten des von
den Angehörigen liebevoll verfassten Nekrologes opferte sie dem
väterlichen Unternehmen «ihre junge Lebenskraft der besten Jahre».
Als ledige Frau bildete auch sie einen Mittelpunkt der Familie.

Mit dem Begriff der «ächten Weiblichkeit» hatte die bürgerliche
Gesellschaft eine Projektion geschaffen, nach der sich sowohl die
Lebensgestaltung im Ganzen als auch das Verhalten junger und alter,
alleinstehender und verheirateter Frauen in einzelnen Situationen
auszurichten hatte. Unsere Übersicht zeigt, dass die von Männern
verfassten Nekrologe über Frauen diesen Begriff unermüdlich
umschreiben und ihn über Generationen hinweg als Muster des
Verhaltens aufstellen. Nach heutiger feministischer Auffassung bildet die

«Imagination des Weiblichen», d.h. die Fixierung der weiblichen
Rollen und Eigenschaften, eine wesentliche Stütze des Patriarchats"1.

Ursprünglich von der Oberschicht ausgebildet, wurde die Vorstellung

von «Weiblichkeit» im 19. Jahrhundert auch von den mittleren
und unteren Ständen aufgegriffen und als Verhaltensmodell fixiert.
Die positive Einstellung der Frau zu ihrer Umwelt, ob sie als Dame
der Gesellschaft durch ihre Anmut die Gemüter erheitere oder in
einer Handwerkers- oder Kaufmannsfamilie den Alltag erträglich
gestalte, sowie ihre Bereitschaft, sich stets den Bedürfnissen der
Familie zu unterordnen, handle es sich um die Pflege eines
Angehörigen oder um Mitarbeit im Erwerbsleben, wird unter dem
Begriff der spezifisch weiblichen Eigenschaft der «Dienstfertigkeit»
von Frauen aller Stände erwartet. In dieser Verfestigung eines
Frauenbildes nach bürgerlichem Muster kann man ein Beispiel sehen für
die «kulturelle Prägekraft des Bürgertums und seine Vorbildsfunktion

innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft»".

2. Im Dienst der christlichen Liebestätigkeit:
Hausmütter, Pächter von «Patriarchen», Diakonissen

Hinter den meist auf Anregung der Deutschen Christentumsgesellschaft

in Basel gegründeten Institutionen, den «Rcichsgotteswer-

1

Mythos Frau, Projektionen und Inszenierungen im Patriarchat, hg. von Barbara

Schaeffer-Hegel und Brigitte Wartmann, Berlin 1984, S. 26 f.

"Rosenbaum, S. 379.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 21

ken», stehen Patriarchengestalten wie der vielseitige Organisator
Christian Friedrich Spittler, der langjährige Inspektor der Basler Mission

Joseph Friedrich Josenhans und der Leiter der Armenerziehungsanstalt

Beuggen Christian Heinrich Zeller. — Über den Anteil
und die Funktion von Frauen in diesen Unternehmungen findet sich
reiches Material in den Nekrologen, das die Dinge aus dem Blickpunkt

der Frauen etwas anders erscheinen lässt, als es aus den nur den
Männern gewidmeten Biographien hervorgeht'".

Spittler, dessen Name fast bei allen Gründungen dieser Art zu
finden ist, stützte sich zu Beginn gewöhnlich auf die Erfahrungen seiner

deutschen Freunde. Im Fall von Beuggen war dies der schwäbische

Pädagoge Christian Heinrich Zeller (1779—1860), der in der
Schweiz, in Zofingen, mit dem Projekt einer Armenschule betraut
war. «Beuggen» wurde 1820 als Erziehungsanstalt für mittellose,
auch verwahrloste und «Niemandskinder» gegründet. Auf diesem
«vollständigen Übungsplatz für christliche Pädagogik», wie sich Zeller
ausdrückte, sollten nicht nur Kinder erzogen, sondern auch Lehrer
ausgebildet werden. Die Anstalt funktionierte zunächst auf der Basis

einer klaren Organisation: drei «Comitées» waren zuständig für die
Bereiche Schule, Kinder, Verwaltung. Im Kinderkomitee waltete als

einzige Frau unter etwa 14 Männern Maria Salome Faesch-Mitz
(1763-1821), die Witwe des Juristen Professor Johann Rudolf
Faesch. Während eineinhalb Jahren lebte die vornehme Baslerin als

erste Hausmutter inmitten der Zöglinge in Beuggen. Selbst kinderlos,

war sie, wie es scheint, überaus gütig und den Kindern liebevoll
zugetan. Sie zog sich zurück, als Zeller mit seiner jungen Frau, einer
Lehrerin, Sophie Siegfried von Zofingen, das Hausvateramt
übernahm. Während über 40 Jahren stand nun dieses Paar an der Spitze
der Anstalt und prägte über drei Generationen hinweg ihren
Charakter als den einer in patriarchalischem Geist geführten Grossfamilie,

die ein Muster christlicher Lebensführung zu bilden hatte. Was
das für die Glieder dieser Familie und besonders für die Frauen
bedeutete, ermisst man, wenn man sich das Mass von Arbeit und
Verantwortung vorstellt, das auf der Hausmutter lastete, der ausser der
Fürsorge für ihre eigenen Kinder auch die Führung des grossen
allgemeinen Haushaltes und die Betreuung der vielen Zöglinge oblag.
Ihre fünf eigenen Kinder wuchsen zwar in der grossen Gemeinschaft

12Ernst Staehelin, Die Christentumsgesellschaft in der Zeit der Aufklärung und
der beginnenden Erweckung, Basel 1970. - Georg Vischer, Bleibende Frucht, Basel
1941. - Akten über die Gründung und Organisation der Armenanstalt Beuggen
sowie des Diakonissenhauses Riehen finden sich im Spittler Archiv, Staatsarchiv
Basel-Stadt, PA 653.



22 Dorothea Roth

geborgen auf und verlebten, wie es scheint, eine glückliche Jugend.
Erst später zeigte es sich, dass das Zusammenleben der eigenen
Entfaltung Schranken setzte. Aus dem Lebenslauf von Zellers Tochter
Monika geht hervor, dass der Vater, als christlicher Pädagoge und
Schulmann allgemein anerkannt, ihren Wunsch nach einer höheren
Schulbildung abschlug mit der Begründung: «Es ist mir lieber, wenn
du den armen Kindern die Kleider flickst13.» Und wenn wir bedenken,

dass es auch der Mutter, einer ausgebildeten Lehrerin, nicht
gelungen ist, den Gatten zugunsten der Tochter umzustimmen, so
können wir ermessen, in welchem Mass die weiblichen Glieder der
Familie sich der Autorität des Hausvaters unterzuordnen hatten.
Monika fügte sich und blieb nach ihrer Konfirmation noch zehn
Jahre als Hilfe ihrer Mutter in der Anstalt, bis sie Aaron Witzemann
heiratete, einen Gehilfen ihres Vaters, der seinerseits eine Anstalt
übernahm und eine Hausmutter brauchte (Monika Witzemann-Zeller,

1829-1893). Ihre Schwester Sophie leitete die Arbeitsschule der
Mädchen in Beuggen. Als ihr Bruder Reinhard die Nachfolge seines
Vaters Christian Heinrich Zeller antrat, kam es zwischen Reinhards
Gattin Elise und Sophie zu einem Konflikt, da Sophie offenbar nicht
gewillt war, der Schwägerin die Leitung des Hauswesens
zuzugestehen. Aus der Art wie Elise Zeller-Bohn (1834-1909) diesen
interfamiliären Zwist andeutet: «Ich hatte keine Lücke auszufüllen»,
und «Es blieb mir nur... Tragen und Schweigen», geht hervor, dass

der Sinn für Hierarchie auch bei den Frauen vorherrschte und
partnerschaftliche Zusammenarbeit erschwerte. - Reinhard und Elise
Zeller führten die Arbeit ihrer Eltern fort und übergaben sie schliesslich

ihrem Sohn Eugen, der in dritter Generation die Anstalt bis
1939 leitete.

Dass sich bei der familiären Struktur einer Anstaltsleitung, beson-
ders in der zweiten Generation Schwierigkeiten der persönlichen
Beziehungen einstellten, zeigt sich auch im Fall von Hanna Stutz-
Germann (1867—1903). Als Tochter der Hauseltern der Taubstummenanstalt

Riehen wirkte sie dort in üblicher Weise als Hilfe der
Mutter und blieb auch als verheiratete Frau mit ihrem Mann vorerst
in der Anstalt. Als die Eltern, pflegebedürftig geworden, ausziehen

"Die Tatsache, dass dieser väterliche Ausspruch nicht nur in der Leichenrede
von Monika Witzemann-Zeller wörtlich zitiert wird, sondern dass sich auch im
Nekrolog ihrer Schwägerin Elise Zeller-Bohn ein ähnlicher findet (mit den Worten:

«Ich will keinen Blaustrumpf in der Familie» habe Vater Bohn seiner Tochter
die Annahme einer Stelle als Lehrerin verboten), darf vielleicht dahin gedeutet werden,

dass die autoritäre Haltung der Väter innerhalb der Familie bekannt war und
von den Frauen besprochen wurde.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 23

mussten, zog das junge Paar mit ihnen und Hanna fuhr fort, ihre
Eltern zu pflegen. In ihrer Leichenrede heisst es, sie habe bei der
doppelten Belastung durch die zwei Haushaltungen (diejenige ihrer
Eltern neben ihrer eigenen) «den Einsatz ihrer letzten Kräfte geleistet»

und damit «ihre von Gott ihr zugewiesene heilige Aufgabe und
süsses Kindesrecht» auf sich genommen.

Ähnlich wie in Beuggen war auch im bürgerlichen Waisenhaus in
Basel die Leitungsstruktur eine familiäre: Ein Hauselternpaar, oft
unterstützt von den heranwachsenden eigenen Kindern, d.h. der
Mädchen, besorgte die Arbeit. Im Amt der Hausmutter begegnet
uns zunächst Dorothea Beck-Müller (1744-1809), Tochter des

Magisters Leonhard Müller, die als Gattin zweier aufeinanderfolgender
Waisenväter über 30 Jahre in der Kartause zubrachte. In ihrem

selbstverfassten Lebenslauf, der bis zu ihrer zweiten Verehelichung
reicht, zeichnet sie ihr Leben aus einer gewissen kritischen Distanz
und setzt einige Akzente. Als ihr erster Gatte, Magister Andreas
Faesch, nach 15jähriger Ehe starb, empfand sie es als eine «Gnade
Gottes», dass sie bald darauf mit dessen Nachfolger im Amt die Ehe
eingehen und somit in ihrer Stellung bleiben konnte. Eine spätere
Waisenmutter, Ernestine Schäublin-Vögtlin (1820-1880), war als

vaterloses Kind einer Handwerkerfamilie in Beuggen erzogen worden,

hatte eine Lehre als Schneiderin absolviert und mit 22 Jahren
den jungen Lehrer J.J. Schäublin geheiratet, der später das Waisenhaus

übernahm und es 30 Jahre lang leitete. Von den 15 Kindern,
denen sie das Leben schenkte, erscheint in der Leichenrede Maria
Luise, die im Waisenhaus Arbeitsunterricht erteilte und später den
Lehrer Friedrich Heitz heiratete (Marie Luise Heitz-Schäublin,
1852-1888). Ihre Mutter Ernestine hinterliess bei ihrem Tod eine
Lücke, die zunächst von der ältesten Tochter ausgefüllt wurde. Dann
aber sah sich Schäublin vor die Wahl gestellt, entweder sein Amt
zugunsten eines jungen Hauselternpaares aufzugeben oder sich
nochmals zu verheiraten. Aufden Rat seiner Kinder und der Inspektion

wählte er das Letztere und erkor, obwohl er sich schon recht
unfreundlich über die Bildung von Frauen ausgesprochen hatte14, zu
seiner Gattin eine Lehrerin an der Töchterschule. Er überlebte auch
diese zweite Gattin, die, wie es heisst, infolge körperlicher
Überanstrengung krank geworden war. Sie starb ein Jahr nachdem Schäublin

sich vom Amt zurückgezogen hatte (Susanne Schäublin-Schmidt,
1831-1898).

"In einer Eingabe zum Schulgesetz wehrt er sich 1877 gegen «das Unwesen der
Überbildung des weiblichen Geschlechts» (Elisabeth Flüeler, Die Geschichte der

Mädchenbildung in der Stadt Basel, 162. Neujahrsblatt, Basel 1984, S. 80).



24 Dorothea Roth

Juliana Kolb-Lauxmann (1816—1879) und Marie Pfisterer-Tappo-
let (1839—1891), beide Hausmütter in Anstalten der Basler Mission,
hatten acht beziehungsweise dreizehn eigene Kinder, die neben den
Zöglingen der Anstalt zu betreuen waren. Von Anna Bachofner-
Buxtorf (1838-1909), die als Schriftsstellerin tätig war, hören wir,
dass sie bei ihrer Verheiratung mit dem Direktor des Evangelischen
Seminars Unterstrass in Zürich sechs Kinder aus der ersten Ehe ihres
Mannes antrat, zu denen später noch drei eigene kamen. Ihre Söhne,
die ihren Lebensbericht verfassten, sprechen von der Selbstverleugnung,

mit der sie ihr Leben ganz auf ihren Gatten und dessen

«Reichsgottesarbeit» ausgerichtet habe. Sie geben zu, sie sei «nicht
gerade für ihre Aufgabe [als Hausmutter] geschaffen gewesen» und
habe oft unter der schweren Last gelitten'1.

Gewiss haben alle diese Frauen bei ihrer Verheiratung ihre Bereitschaft

zur Mitwirkung an dem von ihrem Gatten geleiteten Werk
erklärt. Dessen Gedeihen war wesentlich vom Engagement der
Frauen abhängig. Die familiäre Leitungsstruktur führte dazu, dass das

Schicksal der Hauseltern und ihrer eigenen Kinder, deren hohe Zahl
auffallend ist, unlöslich mit dem Fortbestand der Anstalt verquickt
war. Als Träger von Verantwortung, die über einen gewissen
Freiraum des Handelns und Entscheidens verfügten, vermochten die
Männer diesen Zwang leichter zu ertragen. Für die Frauen dagegen,
die Gattinnen und die Töchter, war ein Zustand geschaffen, der sich
nicht verändern liess, selbst wenn die Grenzen des für sie Erträglichen

erreicht wurden.

«Die Väter sind's, nicht die Mütter, durch welche Missionare

erzogen werden», habe Inspektor Josenhans, wenn vom Einfluss der
Eltern auf die Kinder die Rede war, «mit Nachdruck» gesagt. Im
Kreis des württembergischen Pietismus, aus dem Josenhans hervorging,

hatten Frauen keinen oder nur den allerbescheidensten Platz.

Strenge hierarchische Ordnung, Erziehungsmethoden, bei denen
mit Demütigungen nicht gespart wurde, ein «glaubensstarker Missi-
onsoptimismus», das waren die Grundsätze des Inspektors Joseph
Friedrich Josenhans". Dass das Schicksal von drei Frauen, die ihr
Leben im Schatten dieses mächtigen Patriarchen zubrachten, nicht

''Ausser einigen religiösen und moralischen Erzählungen verfasste sie die
Biographie ihres Gatten, Heinrich Bachofner, 1828-1897, Zürich 1900.

"Johannes Hesse, Inspektor Josenhans, Charakteristik und Lebensabnss, Basel

1885. - E. Kellerhals, Inspektor Josenhans und die Basler Mission von heute,
Evangelisches Missionsmagazin 1965. - Werner Bieder, Erfahrungen mit der Basler Mission

und ihrer Geschichte, 169. Neujahrsblatt, Basel 1990, S. 49 ff.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 25

ganz der Vergessenheit anheimfällt, verdanken wir wiederum den

Nekrologen der Betreffenden.
Im Lebenslauf der Gattin, Marie Josenhans-Gess (1816-1881),

heisst es, sie habe ihr Jawort «mit Freuden, wenn auch nicht ohne
Bangen» gegeben. Schon zu Beginn der Ehe wurde ihre nicht sehr

kräftige Natur auf eine harte Probe gestellt. Der Umgang mit den
Geisteskranken der Heilanstalt Winnenden, wo Josenhans die Seel-

sorge ausübte, wirkte sich auf ihre labile physische und psychische
Verfassung ungünstig aus. Es war für sie eine Erlösung, als ihr Gatte
1849 nach Basel berufen wurde. Während er nun an der Spitze der
Mission eine weitherum geachtete Tätigkeit entfaltete, blieb sie, die
acht Kinder geboren hatte, in der Stille der eigenen Häuslichkeit:
«Ihr stilles eingezogenes Wesen und ihre grosse Kränklichkeit hielten

sie meist verborgen von der Aussenweit.»
Im Bann der väterlichen Autorität standen auch die Töchter:

Martha, erzogen «unter der sorgfältigen Zucht und Leitung des

geistesstarken Vaters», wurde von diesem zur Lehrerin bestimmt. Ihre
Ausbildung erhielt sie in der Mädchenanstalt Korntal, hauptsächlich
durch Pfarrer H.J. Staudt, dessen «väterliche Strenge» derjenigen
ihres leiblichen Vaters wohl kaum nachstand. - Die um neun Jahre
jüngere Eugenia dagegen besuchte die Töchterschule in Basel.
Vielleicht war bei ihr der Einfluss des Vaters weniger stark. Sie litt aber

unter dem «teilweise tiefgehenden Leiden» ihrer Mutter. Beide
Mädchen wurden krank, Martha bei der Ausübung des
Lehrerinnenberufs, Eugenia nach einem Aufenthalt in einem frommen Haus
in Hamburg. Die Eltern waren inzwischen von Basel nach Stuttgart
gezogen. Im Mai 1881 erlitt der Vater einen Schlaganfall und blieb
gelähmt, wenig später starb die Mutter. Ausser Martha und Eugenia
beteiligte sich noch eine dritte Tochter an der Pflege des Vaters:
Elise. Diese Pflege dauerte bis zum Tod von Josenhans, 1884, also

dreieinhalb Jahre. Trotz der grossen Beanspruchung versuchte
Martha Unterricht zu geben. Ein Magenleiden stellte sich ein, und
sie musste den Versuch aufgeben. 1886 starb sie. Ihr Schicksal wird
durch den Pfarrer, ihren Schwager, mit folgenden Worten charakterisiert:

«Denn, was war ihr irdisch Leben anderes als... eine fortgesetzte

Reihe edler Anstrengungen, mutiger Anläufe, aber auch
vereitelter Mühen und unerfüllter Hoffnungen». [Sie hat] «schwer genug
darunter gelitten, dass sie nie ein festes Ziel ins Auge fassen, nie
eine feste Stellung im Leben sich erringen, dass sie immer nur wie
nebenher und gelegentlich... ihrem erwählten Berufsich widmen
konnte». Im gleichen Text wird dieser Beruf aber auch bezeichnet
als der «Lebensberuf, zu dem der sei. Vater sie bestimmt hatte».

Warum, so möchte man fragen, gelang es der Tochter dieses «gei-



26 Dorothea Roth

stesmächtigen Vaters» nicht, diesen Berufauszuüben, wenn der Vater
sie doch unterstützte (Martha Josenhans, 1849-1886)?

Für Eugenia fiel der Verzicht auf ein «festes Ziel im Leben»
vielleicht weniger schwer ins Gewicht, da sie offenbar ein solches Ziel
kaum je angestrebt hatte. Was sie dem Vater opferte, war mehr als

ein Lebens- oder Berufsziel, es war ihre Gesundheit. «Seit jener Zeit,
da die Entschlafene sich der Pflege ihres Vaters mit Aufbietung all
ihrer Kräfte widmete, war ihre Gesundheit erschüttert.» Und ein
zweites Mal sagt es der Nekrolog unmissverständlich: «Die Pflege
überstieg aber schliesslich ihre Kraft.» Nach dem Tod des Vaters
machten die Schwestern den Versuch, junge Mädchen bei sich
aufzunehmen, Unterricht zu erteilen, eine Art Pensionnat zu begründen.

Doch es war zu spät, der Tod Marthas setzte dem Versuch ein
Ende (Eugenia Josenhans, 1858-1894).

Die auf den Vater zentrierte Lebensführung, die Abhängigkeit
von ihm bestimmt in etwas feinerer Nuancierung, aber nicht minder

deutlich auch das Schicksal von Marie Hesse-Gundert (1842-
1902), der Mutter des Dichters Hermann Hesse'". Sie gehört zu den
gebildeten Frauen, die viel geschrieben haben, Briefe und
Tagebücher, so dass über ihren knapp gefassten Nekrolog hinaus die
Beziehung zu ihrem Vater sichtbar wird. Hermann Gundert-
Dubois, ehemals Missionar in Indien, später Prediger und Inhaber
einer Verlagsbuchhandlung in Calw, war ein Sprachgenie, dessen

philologische Leidenschaft sich mit tiefer pietistisch geprägter
Frömmigkeit zu einer eigenwilligen Persönlichkeit zusammenfügte.
Mehrmals griff dieser Vater entscheidend in das Leben seiner Tochter

Marie ein. Nachdem er eine frühe Heirat der 18jährigen mit
einem von ihr geliebten Mann verhindert hatte, unterwarf sie sich
dem Vater in religiös sublimierter Form und festigte ihre Beziehung
zu ihm auf der Basis des christlichen Glaubens. Sie akzeptierte den
ersten Gatten, den er ihr vorschlug, Charles Isenberg, der nach kurzer

Ehe starb, und heiratete ein zweites Mal ebenso mit Zustimmung
des Vaters. Dieser zweite Gatte, Johannes Hesse, zog mit seiner
Familie nach Basel, wo er als Redaktor im Dienst der Mission tätig
war. Ein weiteres Mal sehen wir Marie Hesse den Willen ihres Vaters
erfüllen, unter schweren Opfern dieses Mal, die auch ihren Gatten
betrafen: Hermann Gundert rief das Ehepaar Hesse zurück nach
Calw, weil er den Schwiegersohn als Gehilfen brauchte und ihn zu

'' Adele Gundert, Marie Hesse, Stuttgart 1934. - Albrecht Frenz und Hermann
Gundert, Calwer Tagebuch, Stuttgart 1986 (Nachdruck). - Werner Bieder, in:
Erfahrungen mit der Basler Mission..., nennt Hermann Gundert einen «strengen
Patriarchen». Über Marie Hesse daselbst S. 61 ff.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 27

seinem Nachfolger heranziehen wollte. Obwohl dieser Ruf den
Wünschen und Bedürfnissen der beiden Gatten zuwiderlief, fügten
sie sich. Die letzten im Hause ihres Vaters in Calw zugebrachten
Jahre bezeichnet Marie Hesse als «eine Zeit der tiefsten Verzagtheit
und Entmutigung. Oft fürchtete ich, gemütskrank zu werden.»
Nach dem Tod ihres Vaters (1893) wurde sie von einer Krankheit
heimgesucht, von der sie sich nicht mehr erholte. Ihre lange Lei-
denszeit endete mit einem erschütternden Todeskampf, von dem ihr
Nekrolog berichtet. In einem ihrer letzten Worte bezeichnet sie sich
als «böses Mariele», das ihren Eltern viel Not bereitet habe.

Bei aller Verschiedenheit im einzelnen springt das Gemeinsame
im Verhältnis der «glaubensstarken» Väter zu ihren Töchtern in die
Augen: Der keinem Zweifel unterworfene Anspruch des Vaters,
allein über das Schicksal der Tochter zu bestimmen setzt sich auch

gegen Widerstand durch. Wenn Zeller und Josenhans in der
Ausübung ihrer Autorität eine gewisse Derbheit gebrauchten, so drückte
Hermann Gundert seine Auffassung der ins Religiöse sublimierten
Vaterrolle feiner und differenzierter aus: «Das ist sehr wahr, dass man,
was Vater und Kind heisst, hier nur zu lernen anfängt. Die rechte
Vaterschaft ist was viel grösseres, nicht auszulernendes. Engel 1er-

nen's am besten...» Seine eigene Beziehung zu seiner Tochter ist für
Gundert dieselbe wie diejenige Gottes zu ihm — sie enthält auch
Schmerzliches: «Das aber merkst du schon, dass ein Vater sein Kind
unendlich mehr liebt als dieses ihn'".»

Die Familie ist der Raum, in dem sich die Herrschaft des Vaters
als ein Abbild der Herrschaft Gottes entfaltet. Wo sich dieses
Herrschaftsverhältnis des Vaters über die Kinder, genauer: über die Töchter,

von seinem religiösen Ursprung entfernt und nur noch als Norm
für das Zusammenleben im sozialen Gefüge Geltung hat, ist die
Gesellschaftsform des Patriarchats institutionalisiert.

Patriarchalische Bestimmung über das Schicksal von Frauen
kommt aber auch da vor, wo die Familie als Bereich der Herrschaft
nicht mehr existierte: bei den mittellosen Mädchen, die, weil ihre
Familien durch Armut und Not zerstört waren, sich dem Diakonissenberuf

zuwandten. In ihrem Fall kommt, wie bei den Hausmüttern,

der Ausnützung der Arbeitskraft der Frauen eine besondere
Bedeutung zu.

In Anlehnung an das von seinem Freund Theodor Fliedner in
Kaiserswerth geleitete Diakonissenhaus gründete Spittler 1852 die

"Aus Hermann Gunderts Briefnachlass, Stuttgart 1900, S 421. Die beiden Zitate
sind einem Brief vom 2. September 1874 entnommen.



28 Dorothea Roth

Diakonissenanstalt Riehen. Die Organisation der Anstalt beruhte auf
einem Komitee von acht Mitgliedern, unter ihnen Spittler, dem von
Anfang an ein «Frauenverein», bestehend aus den Gattinnen der
Mitglieder, zur Seite stand. Es war, etwas variiert, dieselbe altertümliche

Organisationsform, der wir in der ersten Phase der Anstalt
Beuggen begegnet sind. Die Gattinnen der Gründer beziehungsweise

der Geldgeber waren mit engagiert. In Beuggen hatte sich in
einer späteren Phase der Entwicklung die schwerfällige Vcrwal-
tungsform gestrafft, und es war die auf der familiären Hierarchie
gegründete Ordnung entstanden. Da Spittler verwitwet war, fehlte
die Familie als Muster für das Zusammenleben, und es entstand im
Diakonissenhaus eine andere Leitungsstruktur. Die geistige Ausrichtung

lag, wie die Organisation, ganz in den Händen von Spittler.
Doch für die eigentliche Arbeit, die Verantwortung für die Pflege
und den Haushalt, musste eine Frau gefunden werden. Diese von
Spittler berufene erste Oberschwester war Trinette Bindschedler
(1825—1879), Tochter eines Bekannten von Spittler, eines Spinne-
reibesitzers, dessen Haus in Haagen im Wiesental als eine «Herberge
des Pietismus» galt. Die junge Frau, eine ausgebildete
Krankenschwester, entschied sich offenbar aus freien Stücken, die Berufung
durch Spittler anzunehmen. Ihr Entschluss wurde von einem Aus-
senstehenden so ausgedrückt: sie habe Spittler «ihr [awort» gegeben1'.

Dieselbe sprachliche Wendung, die für die Einwilligung in die
Ehe üblich ist, wird hier für den Einstieg einer Frau in einen Beruf,
wie man heute sagen würde, verwendet. Dieser Sprachgebrauch
verrät den gesellschaftlichen Konsens darüber, dass auch die
verantwortungsvolle Tätigkeit einer fachlich kompetenten Frau nicht
anders als im Rahmen der familiären Hierarchie gesehen wurde.
Dieses Verhaltensmuster, das wir später auch bei den Lehrerinnen
finden, wurde für die personale Struktur der Diakonisscnanstalt
bestimmend.

Seit der Gründung hatte sich das Tätigkeitsfeld der Anstalt stets
erweitert und war die Zahl der Schwestern entsprechend angestiegen.

Um 1914 arbeiteten 434 Schwestern, zum Teil auf entlegenen
Stationen. Von den 140 Diakonissen, die im Zeitraum von 1852—

1914 starben, finden sich in den hier untersuchten Sammlungen 81

gedruckte Leichenreden. Die meisten sind verfasst vom Anstalts-
geistlichen, Pfarrer J.J. Kaegi (f 1918), der 1880 in der Nachfolge
Spittlers die geistliche Betreuung der Schwestern übernahm und

* Handschriftliche Notiz, Staatsarchiv Basel-Stadt, PA 653, LI.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 29

auch die Jahresberichte schrieb2". Auf Grund der Lebensläufe, die die
Bewerberinnen abliefern mussten, kannte Kaegi jede einzelne
Diakonisse und ihr Schicksal. Aus diesem Material stellte er mit grosser
Präzision die Nachrufe auf die Verstorbenen zusammen.

Über die Herkunft der Schwestern aus den Kantonen der Schweiz
gibt der Jahresbericht von 1882 die folgende Übersicht: Aargau 19,

Appenzell 3, Baselstadt 7, Baselland 15, Bern 24, St. Gallen 7, Schaffhausen

26, Thurgau 18, Zürich 21 (Ausland: 20). Dabei fällt auf einmal

die kleine Zahl der Frauen aus Basel selbst und zum andern der
starke Zuzug aus der Ostschweiz. Ergänzt durch die Angaben in den
Leichenreden ergibt sich die Tatsache, dass städtisches Bürgertum
kaum vertreten ist, auch nicht aus Kleinstädten, sondern dass die
überwiegende Zahl der Anwärterinnen aus bedürftigen oder fast

mittellosen, meist kinderreichen Familien ländlicher Gebiete
stammte. Als Beruf des Vaters, wenn überhaupt angegeben, finden
sich: Fabrikarbeiter, Posamenter, Bauer, Taglöhner, ein einziger
Schulmeister. In vielen Fällen wird offen eingestanden, dass die
häuslichen Verhältnisse untragbar waren: «ein drückendes häusliches

Joch» (Elise Bär, 1842-1875), schwierige Zustände, nachdem Vater
oder Mutter sich ein zweites Mal verheiratet hatte, ein Unglücksfall,
z.B. ein Brand, machten einen weiteren Verbleib im Elternhaus
unmöglich. Elisabeth Ritzmann (1831-1895) schreibt, sie habe nach
der zweiten Ehe ihrer Mutter das Haus verlassen, um dem
unaufhörlichen Streit zu entrinnen. Als die Mutter geschieden war, kehrte
sie zurück. Fanny Plattner (1831-1893) begann ihr Wanderleben, als

nach dem Tod der Mutter der Vater sich wieder verheiratete.
Die Familien sind zahlreich: 14, 12, 11 Kinder. Beim Tod oder

schon Krankheit von Vater oder Mutter droht die Auflösung der
Familie, die Trennung der Geschwister. Babette Greutmann
(1823-1894) musste schon mit 10 Jahren als Kindermädchen
auswärts dienen und konnte nur im Winter die Schule besuchen. Elisabeth

Binder (1827-1868) wurde mit 12 Jahren als Vollwaise einem
Onkel übergeben, der sechs Jahre später starb und sie sich völlig
selbst überlassen zurückliess. Als ältestes von neun Kindern in einer
vaterlosen Familie musste Luise Schnewelin (1837—1876) mit 13

Jahren bereits zum Lebensunterhalt beitragen. Rosa Haldimann
(1866-1903) verlor als Sechsjährige die Mutter und bald darauf auch
die Grossmutter. Sie kam zu Bauern und später in ein Pfarrhaus, wo
sie «neben der Schule auch die Kinder zu besorgen hatte». Auch

'Jahresberichte der Diakonissenanstalt Riehen, Staatsarchiv Basel-Stadt, Soziale
Berichte 6.1 (Drucksachensammlung).



30 Dorothea Roth

Anna Bührer (1823-1879) musste schon mit 12 Jahren als

Dienstmädchen Kinder hüten und Feldarbeit verrichten. Obwohl ihr Vater
Schulmeister war, durfte sie nur im Winter am Unterricht teilnehmen.

Aber auch in einer besser situierten Familie konnte das Leben
für ein Mädchen unerträglich werden. Die Eltern von Marie Tobler
(1847—1877) besassen zwar eine Mühle und eine Bäckerei, sie suchte
sich aber eine auswärtige Lehrstelle, weil durch die zweite Heirat der
Mutter «missliche Verhältnisse» entstanden waren. Tochter eines
wohlhabenden Bauern war Emma Hengartner (1852—1886), die zur
Ausbildung nach Zürich geschickt wurde, dort aber in einem Laden
arbeiten musste, wo sie den «christlichen Geist» vermisste. Die Eltern
von Margrit Zwingli (1826—1905) besassen ein kleines Heimwesen
im Toggenburg, hatten aber 12 Kinder durchzubringen. Margrit war
eine gute Kattunweberin im «Schnellschuss», einer Technik, die von
den Fabrikanten jener Gegend verlangt wurde. Sie war schon

29jährig, als sie sich nach dem Tod ihrer Eltern entschloss, Diakonisse

zu werden. Die mittellosen Mädchen, die mit 14 oder gar
schon mit 12 Jahren einen Dienst antreten mussten, hatten Glück,
wenn ihnen Menschen begegneten, die sich ihrer annahmen und
ihnen zu einer Lehrstelle verhalfen. Eine Lehre als Schneiderin oder
Näherin war ein Schritt in eine gehobene Stellung. Andere mussten
sich mit Arbeit in einer Fabrik oder als «Ladentochter» begnügen.
Über die Erfahrungen in einer Lehre als Näherin gibt es einige
Aussagen: Für Luise Schnewelin war diese Zeit «der Anfing der Schule
der Geduld»; das stetige Sitzen während der Arbeit machte ihr
Mühe. Ein anderes Mädchen kann es kaum aushalten bei seiner
Lehrmeisterin, die gemütskrank ist und sich nicht um sie kümmert.
Die Bitte, sie von dort wegzunehmen, wird von ihrem Vater, einem
Schulmeister, der 12 Kinder hat, abgeschlagen mit den Worten:
«Arme Leute müssen sich schicken» (Anna Bührer). Für Babette
Greutmann herrschte in der Lehre «ernste Arbeit und strengste
Zucht», nur die Angst vor der Schande hinderte sie am Davonlaufen.

Wie ein Roman liest sich der Lebenslauf von Susanne Berchten
(1835—1914),Tochter eines Taglöhners und einer Schneiderin, deren
acht Kinder nach dem Tod der Eltern «verkostgeltet» wurden.
Susanne traf es schlecht. Mit ihren zehn Jahren bekam sie Prügel und
wenig zu essen, lief davon und schlug sich als Hütermädchen durch.
Sie fand schliesslich Aufnahme in einem Pfarrhaus und tauchte später

in Basel auf, wo ihre Brüder bei den Standestruppen dienten.
Diese halfen ihr Arbeit zu finden in der Richter-Lindcr'schen
Fabrik, die jungen Fabrikmädchen auch Unterkunft bot. «Die



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790—1914 31

freundliche Behandlung [durch den Hausvater] machte ihr den
Gehorsam zur freudigen Pflicht»(!). Nachdem sie verschiedene
Dienststellen in Pfarrhäusern versehen hatte, wurde sie von einem
Basler Pfarrer an die Diakonissenanstalt verwiesen.

Harte Arbeit, Unterwerfung, Gehorsam war das Los der Mädchen
aus den geschilderten Verhältnissen, daran gab es kaum etwas zu
rütteln. Unsere Texte lassen aber erkennen, dass dieses Schicksal nicht
einfach passiv hingenommen wurde, sondern dass sich durch die
Suche nach dem Sinn solcher Erfahrungen in manchen Fällen ein
reiches Gefühlsleben entwickelte, das öfters seinen Niederschlag in
eigenen Aufzeichnungen fand. Der Ausweg aus der materiellen Not,
aber auch aus der Heimatlosigkeit und der Vereinsamung wies
allerdings stets in dieselbe Richtung: Geborgenheit im Glauben. Die
inneren Erfahrungen, die Pfarrer Kaegi aus den ihm vorliegenden
Aufzeichnungen der Mädchen sorgfältig nachzeichnet, tragen den

Stempel des Echten: «Marie verspürte früh einen Zug zum
Göttlichen» wird gesagt von einem Mädchen, das zusammen mit zehn
Geschwistern seit seinem zehnten Lebensjahr Vollwaise war. Sie

wurde Diakonisse, nachdem sie eine Erweckung erlebt hatte (Marie
Uhler, 1837—1913). In einem andern Fall wird der «Zug nach oben»

gefordert durch das Lesen der Bibel und vielerlei Tätigkeit, «aber ihr
fehlte die Befriedigung einer Lebensaufgabe» (Johanna Tischhauser-
Jueker, 1873-1906). «Das unbefriedigte Sehnen ihres Herzens war
noch unklar», heisst es von Elisabeth Ritzmann. Etwas ausführlicher
wird der Weg von Anna Spühler (1828-1885) geschildert: Unterricht

und Konfirmation machten auf sie, die schon 13jährig als

Kindermädchen Geld verdient hatte, keinen Eindruck. Sie kam nach
Basel, fand Arbeit in der Fabrik Richter-Linder und «hier erst
erwachte über dem Lesen verschiedener guter Schriften ein ernsterer

Zug in ihrem Herzen». Auch nach der Teilnahme am Missionsfest

(1851) «war sie sich noch unklar über das Ziel ihrer Sehnsucht».
Erst durch verschiedene Erbauungsstunden, unter anderem auch im
«Fälkli», der Wohnung Spittlers, «entdeckte sie den Heiland». — «Es

kam in mein Herz, ich weiss selbst nicht wie, der Gedanke, Diakonisse

zu werden», sagt Elise Holinger (1836—1907). Anlässlich des

Missionsfestes sprach sie mit einem Pfarrer über ihren Wunsch,
erhielt aber keine Ermutigung.

Eine ganze Reihe von Motivationen bietet der Lebenslauf von
Margaretha Gess (1845-1874): Als junge Waise fragt sie nach dem
«Warum» ihres Schicksals. Sie erhält zuerst die Antwort einer «christlichen

Frau», die sie auf das Gebet verweist, und später von einem
«gläubigen Fabrikaufseher», der Versammlungen veranstaltet. Auch
sie hat ein Erweckungserlebnis. Beim Hüten des Viehs liest sie «in



32 Dorothea Roth

dem bekannten Büchlein <Vom Anklopfen des Heilands an die
Herzen»). Sie empfindet schreckliche Angst und fällt zu Boden. Darauf
schliesst sie sich an eine Gruppe von Frauen an, die gemeinsam beten
und die Bibel lesen.

Erweckungsversammlungen, Gebets- und Bibelstunden gab es

häufig in den ländlichen Gegenden, wo Armut herrschte: in Appenzell,

im Schaffhausischen, im Baselbiet. In Basel selbst war ausser den
von Spittler im «Fälkli» veranstalteten Versammlungen das alljährliche

Missionsfest ein Magnet für Menschen, die unter einem Joch
seufzten und ein besseres Leben ersehnten. So verliess Caroline
Obrist von Rickenbach (1844-1874), die in Basel das Weissnähen
erlernte, die Stadt sehr ungern (sie wurde zurückgerufen, weil ihre
Mutter krank war), «weil sie sich fürchtete, das neugewonnene
Geistesleben zu verlieren». In ihrem Dorf vermisst sie die «gesegneten
Sonntage», sie kann sich niemandem anschliessen, bis sie dann in
Zunzgen auf Menschen trifft, die Versammlungen veranstalten, und
wo sie sich entscheidet, «auf die Seite des Heilands zu treten».

Die Erweckung oder Bekehrung vollzieht sich für diese Frauen
nie in einem isolierten Raum, sondern innerhalb einer neu gefundenen

Gemeinschaft und führt somit aus der Isolierung und
Vereinsamung heraus. «Wie arm und elend kommt mir nicht diese Zeit vor,
ohne einen Heiland zu leben... ich kann nicht sagen, für was ich
eigentlich lebte, bis der Herr mir ernstlich zurief < Wach auf von
deinem Sündenschlaf...»> (Elise Binder). Das Erlebnis greift in das

Leben ein, es drängt zu einer Veränderung, gibt den Mut, Neues zu
versuchen. Das religiöse Erleben stärkt das Selbstbewusstsein dieser

jungen Frauen, die fast nur Demütigungen kannten, und macht die
Entwicklung ihrer Persönlichkeit erst möglich.

Wenn es um die Realisierung eines Berufswunsches ging, waren
allerdings viele Hindernisse zu überwinden. Bei der grossen Zahl der
Bewerberinnen war die Auslese streng, so dass selbst ein Pfarrer
manchmal abriet. Häufig kam aber auch Widerstand aus der eigenen
Familie — die Eltern, ob gesund oder krank, wollten eben nicht auf
die Hilfe der Tochter verzichten. Sogar in einer Familie, die als

«nicht unbemittelt» bezeichnet wird, musste das Mädchen seinen
Wunsch, Diakonisse zu werden, zurückstellen, bis die Mutter starb.
Erst dann heisst es: «Elise war nun frei» (Elise Küderli, 1843-1889).

Was von den Diakonissen gefordert wurde, war nicht nur andauernd

strenge und körperlich harte Arbeit, sondern auch die
Unterwerfung unter eine Disziplin, die in die Persönlichkeit eingriff. Von
Anna Ganz (1869—1910) wird gesagt, sie habe Zurückhaltung und
Schweigen lernen müssen, denn «ihr fröhliches, heiteres, oft lustiges
Wesen erregte bei manchen Anstoss». Sie war 1895 eingetreten und



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 33

wurde schliesslich leitende Schwester der Heilanstalt Erzenberg bei

Langenbruck. — Hanna Kirchhofer (1835—1894), die zweite
Oberschwester von Riehen, empfand den Anfang ihrer Lehrjahre als «sehr

schwer» und später bedauerte sie die «beständige Gebundenheit
durch den Beruf... den Mangel an gesellschaftlichem Verkehr». Dies

sagte nun allerdings eine Frau aus bürgerlichen Verhältnissen, die
eine gute Bildung genossen hatte. Für die meisten andern, die
Mädchen aus armen Familien, stellte sich die Problematik anders.
Das Gefühl des Nicht-Gcnügens: «Hier wirst du nicht bleiben können,

dachte ich, denn du bist zu unheilig» (Anna Bührer) konnte bis

zu «tiefer Seelennot und Verzweiflung» führen: «Es geht nicht»
(Emma Hengartner). Rosine Buess (1849—1899) wird nur durch den

Zuspruch des Stadtmissionars, dem sie ihre Erweckung verdankt, am
Austreten verhindert. Sie musste ihre Arbeit wegen Krankheit
immer wieder unterbrechen und versah zuletzt den Telephondienst.
Wenn man die Situation der meisten Mädchen bedenkt — sie waren
mittellos und heimatlos - dann versteht man, dass das «Es geht nicht»
keinen Raum gewinnen durfte, denn es gab keine Alternative zum
Leben in der Anstalt. So arbeiteten manche tatsächlich bis zur völligen

Erschöpfung. Luise Schnewelin kam von jeder Station krank
zurück. Rosa Haldimann durfte bloss... «ablösen», unter anderem
versah sie einen Auftrag im Armenbad Schinznach, wo von einer
einzigen Schwester 159 Kranke zu betreuen waren. Sie arbeitete,
«bis sie den völligen Zusammenbruch ihrer Kräfte nicht mehr
verheimlichen konnte». Auch von Elise Küderli wird offen gesagt, «man
habe sie zu lange dort gelassen [in der deutsch-lutherischen
Gemeinde in Genf, wo sehr schwierige Verhältnisse herrschten], sie

habe sich aufgezehrt...». Eine sehr fähige Diakonisse, Anna Waldvogel

(1844-1906), die «mit mütterlicher Autorität» aufder
Männerabteilung in Riehen arbeitete, machte Pfarrer Kaegi gegenüber die

Bemerkung, länger als 40 Jahre dürfe man eine Schwester nicht im
Dienst lassen. Hier wie überall ist für uns bemerkenswert, dass Kaegi
diesen Ansatz von Kritik einer Schwester in den Nekrolog der
Betreffenden aufgenommen hat.

Von den besonderen Aufgaben sei die Arbeit bei den Irren
erwähnt: Elisabeth Ritzmann lebte 14 Jahre im Versorgungshaus in
Basel (später «Irrenhaus»), wo sie «tags den beständigen Anblick tiefsten

Elends erduldete und nachts mit ein bis zwei Epileptikern das

Zimmer teilte». Babette Kriesi (1823-1906) leitete das

«Versorgungshaus der Blöden und Unheilbaren». Eine eindrückliche Gestalt
mit einem besonderen Schicksal ist Henriette Schulz (1833-1887).
Ihre Eltern waren aus Polen ausgewandert, weil der Vater, ein
Russe, den Militärdienst verweigert hatte, und beide starben kurz



34 Dorothea Roth

nacheinander im Spital in Zürich unter Hinterlassung von zwei kleinen

Kindern. Der Rückschub dieser Kinder nach Polen wurde von
wohltätigen Zürchern verhindert. Eine Jungfer Keller in Hottingen
nahm Henriette auf und ermöglichte ihr die obligate Lehre als Näherin.

Sie wurde dann Dienstmädchen und erlebte unter dem Einfluss
von Dorothea Trudel, der «Heiligen von Männedorf» (1813-1862),
eine Erweckung, die sie dem Diakonissenberuf zuführte. Mit der
Arbeit in der Strafanstalt wurde ihr eine besonders schwierige Aufgabe

zugewiesen. Es heisst, sie habe für die Betreuung von Gefangenen

eine besondere Begabung entwickelt21. Sie wirkte «durch ihren
Wandel, das Beispiel einer strengen Selbstzucht». Pfarrer Kaegi
rühmt auch ihre Fähigkeit, Untergebene zu beeinflussen: «Sie hatte
eben einen sehr klaren Blick, vor dem nichts verborgen blieb, eine
ausgesprochene Regierungsgabe.»

Wie die von ihm verfassten Nekrologe zeigen, war Pfarrer Kaegi
mit den spezifischen Anliegen von Frauen vertraut und hatte auch
einen scharfen Blick für die Situation der Bürgerstöchter. Er
durchschaute die teilweise falsche Erziehung, die berufliche Tätigkeit
verwehrte und oft zu Müssiggang und Leere führte. Er spricht sogar die
für einen Pfarrer seiner Zeit äusserst gewagte Ansicht aus, dass es

falsch sei, «die Ehe als den richtigen Beruf, die eigentliche Bestimmung

des Weibes hinzustellen»22. War das auch weniger im Interesse
der Frauen als vielmehr zur Gewinnung junger Mädchen, auch Bas-
lerinnen, für den Diakonissenberuf gemeint, so ist diese Einsicht aus
dem Umkreis patriarchalen Denkens doch bemerkenswert.

Abschliessend glaube ich sagen zu können, dass der innere
Antrieb, die Sehnsucht nach einem geistigen Gehalt des mühseligen
Lebens, bei den Diakonissen nicht minder stark war als der Wunsch
nach Sicherheit und Versorgung auf Lebenszeit: Beide Bedürfnisse,
über die sich gerade die charakterstarken Frauen sehr wohl bewusst

waren, wurden von den «Diakonissenvätern» geschickt auf den
notwendigen Dienst an den Kranken gelenkt. Die geschilderten Ver-

''Ende 1855 wurde von der Strafanstalt die Einstellung einer Diakonisse zur
Betreuung der Gefangenen beschlossen. Nach den guten Erfahrungen mit der aus
dem Diakonissenhaus Strassburg stammenden Regula Bosshardt bestimmte das

Komitee der Diakonissenanstalt Riehen im November 1856 Henriette Schulz für
diesen Dienst, bei dem verlangt wurde, dass die Diakonisse ihre Tage und Nächte
innerhalb der Strafanstalt zubrachte. Die Kommission der Strafanstalt bat den Kleinen

Rat um einen Kredit von 500.- bis 700.- Fr. pro Jahr. Dieser Betrag wurde an
die Diakonissenanstalt überwiesen. Akten der Strafanstalt, Staatsarchiv Basel-Stadt,
Straf und Polizei Z 5.

"Jahresbericht der Diakonissenanstalt Riehen von 1885.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 3b

hältnisse zeigen, dass dieser Dienst nach dem Grundmuster der
bürgerlich patriarchalen Gesellschaft strukturiert war.

3. Wohltätigkeit von Frauen aus dem Bürgertum

Das für die Basler Leichenrede so typische Gebot der «Bescheidenheit

im Rühmen» gilt auch für das karitative Wirken der Frauen.
Während der Nekrolog einer Aargauerin, Emma Sauerländer-
Custer (1821—1909), eine seitenlange Aufzählung aller ihrer
Ehrenämter und Komiteesitze enthält, sind die Leichenreden der
beiden letzten Wohltäterinnen grossen Stils in Basel, Margaretha
Merian-Burckhardt (1806-1886) und Maria de Bary (1837-1913)
sehr zurückhaltend. Eine Nennung aller Vergabungen der Witwe
des berühmten Christoph Merian erübrigte sich, da sie allgemein
bekannt waren. Die Fürsorgetätigkeit der Tochter des Unternehmers
Johannes de Bary, in dessen Fabrik 1868/69 der erste Basler Arbeitskampf

ausgelöst worden war, wurde durch den Pfarrer kurz
erwähnt. Aus ihren eigenen Aufzeichnungen, in denen Maria de

Bary zwar nicht davon spricht, lässt sich aber doch erkennen, dass die
soziale Tätigkeit dieser fein empfindenden Frau einem Spannungsverhältnis

zwischen dem Gefühl ihrer Einsamkeit als Fabrikantentochter

und ihrem Bedürfnis nach Gemeinschaft entsprang.
Unverheiratet lebte sie in der grossen Familie ihres Bruders und pflegte
enge Verbindung zum Freundeskreis um C.F. Spittler. Durch ihn
angeregt und zum Teil mit seiner Hilfe entstanden Unternehmungen

zugunsten der Familien der im Dienste ihres Vaters tätigen
Arbeiter: Kinderschule, Flickschule, Anleitung zur Krankenpflege.
Ihr persönliches unzimperliches Zugreifen bei diesen Werken
verschaffte ihr eine gewisse Popularität und liess Anekdoten über ihre
Person entstehen23. Sie selbst sagte im Rückblick auf ihr Leben, es sei

«kein ödes und trauriges, sondern ein ausgefülltes» gewesen.
Selbständig und vielleicht noch unabhängiger war auch die

Wirksamkeit der fast gleichaltrigen, ebenfalls alleinstehenden Julie
Bischoff (1835-1891), die, nachdem sie ihre Eltern gepflegt, ihrem
unverheirateten Bruder den Haushalt besorgte (es handelt sich um
den langjährigen konservativen Regierungsrat Wilhelm Bischoff,

!l Nachrufe aufMaria de Bary: Basler Nachrichten 27.3.1913; Christlicher Volksbote

Nr. 13, 1913; Diakomssenbote Nr. 84, 1913; ferner: Maria de Bary, Ennne-
rungen aus ihrem Leben, erzählt von L. Schäfer-Schmidt, Basel 1915.



36 Dorothea Roth

1832—1913). Von den beiden grossbürgerlichen Frauen unterscheidet
sich die Tätigkeit Julie Bischoffs durch unkonventionelles, originelles

Handeln. «Unter Hintansetzung aller persönlichen Rücksichten»,

wie es heisst, nahm sie sich allein reisender Frauen an, die sie

am Bahnhof aufsuchte. Der Verein der Freundinnen junger
Mädchen, dessen Komitee Julie Bischoff und Maria de Bary
angehörten, war 1882 in Basel gegründet worden als Glied eines
internationalen Verbandes, der der durch Josephine Butler angeregten

Abolitionsbewegung nahestand. Von hier führt eine direkte
Linie zu dem durch Lily Zellweger um die Jahrhundertwende
begründeten Basler Frauenverein zur Hebung der Sittlichkeit.

Organisierte Fürsorge leisteten in Basel früher die Frauenvereine,
die im 19. Jahrhundert in allen Kirchgemeinden entstanden waren.
Es bestand auch ein «Frauenverein für weibliche Gefangene», der in
der Stille wirkte (ein erster Jahresbericht von 1885/86 spricht von
einer bereits 50jährigen Tätigkeit), dem u.a. Marie Hesse-Gundert
angehörte.

Während des deutsch/französischen Kriegs 1870/71 bildete sich
die bei Damen der Oberschicht beliebte Form von Hilfeleistung
durch ein «Komitee», wobei es üblich war, dass einzelne Wohltäterinnen

ausgezeichnet wurden. So erhielt Maria de Bary als Mitglied
des «Basler Hilfskomitees für Verwundete beider Heere» eine
Medaille. Dem Nekrolog von Margaretha Burckhardt-Brenner
(1834—1909) ist die merkwürdige Motivation zu entnehmen, das

Kriegsjahr 1870/71 sei für sie «die Höhe ihres Glücks» gewesen, weil
sie an der Spitze des Damenkomitees für die Flüchtlinge aus Strassburg

wirken konnte. Auch Rosalie Sarasin-Brunner (1826-1908)
gehörte einem Komitee des Roten Kreuzes an und wurde
ausgezeichnet. In einem Hilfskomitee für Flüchtlinge arbeitete auch die
Aargauerin Justine Zschokke-Zimmerli (1833-1902), deren Vater,
Oberst David Zimmerli, die Feldzüge Napoleons mitgemacht hatte.
Sie erhielt für ihre Arbeit in den Spitälern von Frankreich ein Ehrenkreuz.

Anders als die Arbeit der bürgerlichen Komiteedamen in der Stadt
ist das spontane Handeln einzelner wohltätiger Frauen im bäuerlichen

Milieu: Bei der Hungersnot von 1846/47 hat Elisabeth Rudin-
Rickenbacher (1796—1876), die in Bennwil lebte, ihre Vorräte an
Notleidende verteilt. Ein ähnliches Vorgehen «ohne Statuten und
äusseren Lärm» wird bezeugt von Marie Degen-Strub aus Eptingen
(1806-1894), die auf einem grossen Hof als Bäuerin nicht nur gütig
gegen Dienstboten war, sondern sich auch heimatloser Kinder
annahm. Durch ihre Hilfstätigkeit habe sie in Zusammenarbeit mit
Armeninspektor Martin Birmann den Grund gelegt zu dem, was



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 37

1848 als «Basellandschaftlicher Armenerziehungsverein» zur festen

Organisation wurde.
Als Wohltäterin eigenen Gepräges und mit ungewöhnlicher

Motivation erscheint eine andere Aargauerin, Julie Effinger von
Wildegg (1837—1912). Diese letzte Angehörige eines geadelten
Geschlechts wird von ihrem Biographen als eine «Herrschernatur»
bezeichnet, der es eine Qual bedeutete, «nicht mitreden zu dürfen».
In Verbindung mit dem Vorwurf «kein Mann zu sein», den sie seit
ihrer Jugend hatte hören müssen, war es vielleicht diese Not, die sie

wohltätig werden liess. Sie hatte Kontakt zu Dorothea Trudel, die in
Männedorf durch Gebet und Handauflegen Heilung erzielte, und
widmete sich hauptsächlich der Fürsorge für Trunksüchtige.

Catharina Woern-Krum (1824—1901) aus Reutlingen und die
Appenzellerin Berta Girtanner-Bodenmann (1837—1899) gehörten
zum Kreis der Mitarbeiterinnen des zu seiner Zeit berühmten
schwäbischen Philanthropen Gustav Werner von Reutlingen
(1809-1887), dessen «Rettungsanstalten» zu den Unternehmungen
Spittlers in einem gewissen Gegensatz standen und von Basel aus
nicht unterstützt wurden.

Mit Ottilie Duvernoy-Rüdinger (1865-1912), einer Deutschen,
begegnet uns eine Frau, die sich um Kellnerinnen und Heimarbeiterinnen

kümmerte24. «Selten hat eine Frau so tief in die Nachtseiten
des modernen Lebens hineingesehen. Sie hat sich nicht gescheut,
auch den Schmutz anzufassen.» Diese Worte des Biographen sowie
die Formulierung, sie habe ihre Mittel zur «sittlichen Hebung des

weiblichen Geschlechts» eingesetzt, weisen auf einen Zusammenhang

zu den Bestrebungen der 1875 in London gegründeten
internationalen Föderation der Frauenvereine hin, deren Mitglied auch
der Schweizerische Frauenverband wurde. In diesem Zusammenhang

gründete Lily Zellweger-Steiger (1862-1914) den Basler
Frauenverein zur Hebung der Sittlichkeit. Die soziale Tätigkeit der
bürgerlichen Frauen in Basel tritt damit in eine neue Phase2'.

''Zum Schutz von Kellnerinnen setzten sich Basler Bürgersfrauen (erstmals?) ein,
anlässlich des Schützenfestes beider Basel, das 1900 in Allschwil stattfand und neun
Tage dauerte, während denen die Mädchen fast ununterbrochen arbeiten mussten.
Die Betreuung durch die Damen des Vereins der Freundinnen junger Mädchen
bestand einerseits in der Pflege der Füsse der Kellnerinnen, aber auch dann, dass die
Damen mit ihnen beteten, obwohl die Sorge der Mädchen hauptsächlich auf
«Haarkräuseln und Trinkgeld» genchtet war (Jahresbencht des Vereins der Freundinnen
junger Mädchen, 1900, Staatsarchiv Basel-Stadt, Soziale Berichte, 173).

!'Dcr Ansatz zur Gründung des Basler Frauenvereins und die Richtung seiner
«Politik» ist nicht von der Frauenrechtsbewegung herzuleiten, sondern erklärt sich
aus dem familiären und geistigen Hintergrund seiner Gründerin Lily Zellweger-



38 Dorothea Roth

Wie Trinette Bindschedler stammt auch Lily Zellweger aus einer
wohlhabenden Unternehmerfamilie in einem ländlichen Gebiet, wo
der Pietismus heimisch war. Auch sie erlernte die Krankenpflege und
dachte an den Diakonissenberuf. Sie verheiratete sich aber und
befasste sich nun während 12 Jahren als Pfarrfrau in ihrer engeren
Heimat besonders mit den Nöten von Frauen. Die Übersiedlung
ihres Gatten nach Basel — Otto Zellweger wurde zum Redaktor der
konservativen Allgemeinen Schweizerzeitung berufen — brachte sie

zu Beginn der 1890er Jahre in Verbindung mit der religiös-sozialen
Bewegung.

Die von Christoph Blumhardt und Leonhard Ragaz ausgehende
neue Sicht des Christentums wendete sie auf die Stellung der Frau
an: «Wir haben eine geistige Aufgabe für das ganze Menschengeschlecht.»

Damit war nicht politische Gleichberechtigung gemeint,
sondern es ging darum, der Frau als Geschlechtswesen in allen Bereichen,

besonders der «Sittlichkeit», Anerkennung und gleiche Rechte
wie dem Mann zu verschaffen. Diese Forderung enthielt einen
Angriff auf die bürgerliche Moralvorstellung, nach der die
«Verführung» eines Mädchens niederen Standes nichts Tadelnswertes
darstellte und stillschweigend geduldet wurde. Ein 1896 von Lily
Zellweger verfasster Aufruf, der die Bürgersfrauen zum Kampf
gegen die «Unsittlichkeit» aufrüttelte, wurde als allzu kühn empfunden

und nicht veröffentlicht. Aber ermutigt durch die internationale
Bewegung, die gleichen gesetzlichen Schutz für Männer und Frauen
oder ein «gleiches Sittengesetz» forderte und die auch vom
Schweizerischen Frauenbund unterstützt wurde, setzte Lily Zellweger ihre
Bemühungen fort. Aus den Mitteln, die 1902 durch eine grosse
Kollekte zusammengekommen waren, wurde im September 1903 in
Basel das Zufluchtshaus eröffnet, eine Stätte für ledige Mütter und
ihre Kinder, sowie für jegliche Frau, die sich in Not befand. Aus dem
Zufluchtshaus entwickelten sich folgerichtig das Pflegekinderwesen
und die Jugendfürsorge.

Die Vielfalt der von den bürgerlichen Frauen im 19. Jahrhundert
betriebenen sozialen Tätigkeit, die auf eine lange Tradition
zurückreicht, weist daraufhin, dass im Vordergrund der Bestrebungen

dieser Frauen nicht etwa die Forderung nach dem Stimmrecht
stand, sondern der Anspruch, die von den religiös-konservativen

Steiger, d.h. aus dem Pietismus, der «Erweckungsbewegung», der religiös-sozialen
Bewegung. Ausführlich erhellt diesen Hintergrund die Lizentiatsarbeit von Sara

Janner: Basler Bürgersfrauen zwischen Familie, Öffentlichkeit und Politik, Die
Gründung und Entwicklung des Basler Frauenvereins zur Hebung der Sittlichkeit
bis zum Ersten Weltkneg (1892-1914). Universität Basel, 1992.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 39

Männern betriebene Sozialpolitik, wie sie etwa im Evangelischen
Arbeiterverein betrieben wurde, in die Praxis umzusetzen26.

4. Dienstmädchen

Töchter aus den kinderreichen Familien der ländlichen
Unterschicht aus der Region, aus Baden-Württemberg, Baselland, dem
Aargau, auch der Ostschweiz, fanden ihr Auskommen als Arbeitskräfte

auch in den aufwendigen Haushaltungen der städtischen Bürger.

Der Jahresbericht der Mägdeherberge «Schoren» von 1859
nennt als Herkunft der stellensuchenden Mädchen: Baselland (3),
Aargau (9), Thurgau (3), Appenzell, Zürich, Neuenburg (je 1),
Württemberg (10), Baden (4), Elsass (5), Preussen (l)27. Für Mädchen,
die auf ihrer Wanderung in die Stadt in einer Erziehungs- oder
Rettungsanstalt landeten, war der Antritt eines Dienstes die gewünschte
Lösung. In einem Bericht des Waisenhauses von 1876 heisst es, in
gleichem Verhältnis wie die austretenden Knaben ein Handwerk
ergriffen, würden die Mädchen zu Dienstmädchen. Das sind zwei
Drittel der aus der Anstalt entlassenen Jugendlichen. Die vom
Einkommen ihrer Herrschaft lebenden Dienstboten galten (bis 1910)
nicht als erwerbstätig, lebten also in völliger Abhängigkeit2".

Die Stellung eines Dienstmädchens in einer vornehmen Basler
Familie war gekennzeichnet durch eine relativ günstige Wertschätzung

der von ihm geleisteten Arbeit und eine starke Bindung an die
Familie. Aus der Zeit von 1802-1912 sind 20 Leichenreden für
Dienstmädchen erhalten, die deren Herrschaften in der üblichen

!" Sara Janner, S. 68. - Es ist hier anzufügen, dass die Leichenrede von Lily
Zellweger sehr knapp gefasst ist. Ausfuhrlich wird ihre Tätigkeit durch die von ihrem
Gatten zusammengestellte Biographie dargestellt, die viele von ihr verfasste Texte
enthält: Otto Zellweger, Frau Pfarrer Zellweger, ein Lebensbild, Basel 1915.

'Die Mägdeherberge «an der Schorenbrücke» zur «Fürsorge für die Glieder des

dienenden Standes» gehörte zu den von C.F. Spittler angeregten Unternehmungen.
Weiblichen Dienstboten wurde hier, gegen ein Kostgeld von 20 Rp. im Tag und
bei strenger Arbeit von morgens 6 bis abends 8 Uhr, für einen ersten Aufenthalt in
der Stadt oder beim Wechsel einer Dienststelle eine Zuflucht geboten. 1875 wurde
die Institution aufgehoben, weil sich die Mädchen der strengen Disziplin nicht
mehr unterziehen wollten, und unter dem Namen «Marthastift» in Basel weitergeführt.

Dem Komitee des Marthastifts gehörte seit Beginn Julie Bischoffan. (Ausser
den erhaltenen Jahresberichten dieser Anstalten vgl. auch: Johannes Müller und
Johannes Wellauer, Die schweizerischen Armenerziehungsanstalten, Waisenhäuser
und Rettungsanstalten, Basel 1876, Tabelle S.7.)

'"Regina Wecker, Frauenlohnarbeit, Statistik und Wirklichkeit, in: Schweizerische

Zeitschrift für Geschichte, Band 3, 1984.



40 Dorothea Roth

Aufmachung hatten drucken lassen. Am meisten Gewicht wird von
Seite der Herrschaft auf die Versicherung gelegt, dass die verstorbene
Magd zur Familie gehört habe. Dies wird mit der Anzahl der Dienstjahre

bekräftigt. Mit der Zahl dieser Jahre stieg aber nicht nur das

Lob der betreffenden Magd, sondern vor allem das Prestige der
Familien, die einander mit Angaben von 24, 32, 48, ja 52 Jahren
geradezu übertrumpften. Aus diesen Leichenreden sind aber auch
feinere Nuancen der allgemein gesellschaftlichen Einstellung zu den
Dienenden abzulesen. So bot der Lebenslauf eines Dienstmädchens
einem Pfarrer Gelegenheit zu Betrachtungen aus der Perspektive
christlicher Lebenshaltung. Begriffe wie Armut, Wanderung, Arbeit,
Rechtschaffenheit, Treue liessen sich zur Erbauung der Zuhörer
verwenden. Wenn Pfarrer Johannes Linder in der Leichenrede für
Karolina Witschi (1790-1835) das Dienen als die Tätigkeit bezeichnete,

die «bei Menschen wenig geachtet, bei Gott aber viel gilt», so
gab er die allgemeine Geringschätzung gegenüber Dienenden zwar
zu, verlieh dem «Dienen» aber zugleich den Nimbus des Gottgefälligen

und erzeugte damit bei den Zuhörern Befriedigung und
Zustimmung. Als Beispiel dafür, wie die Tatsache, dass arme
Mädchen gezwungen waren, ihre Heimat zu verlassen und ihr
Auskommen unter fremden Menschen zu suchen, moralisch überhöht
werden konnte, sei zitiert, wie Pfarrer Samuel Preiswerk das Schicksal

von Susanne Schaub (1799—1863), die 23 Jahre in derselben
Familie gedient hatte, auslegt: «Die Heimat aber, welche sie in diesem

Haus gefunden, machte sie je länger, je weniger lässig, auch die
den Christen verheissene ewige Heimat mit allem Ernste zu suchen.»

Hinweise auf die gesellschaftliche Einschätzung des jungen
Mädchens, das auf das Dienen angewiesen ist, finden sich auch in
den Romanen und Erzählungen von Susanne Ronus, die im Basel
der 1830er Jahre angesiedelt sind. Nicht so offenkundig moralisierend

wie die Pfarrer in den Leichenreden, sondern in eine
phantasievolle Handlung eingebunden richtet diese Schriftstellerin den
Blick auf die Unterscheidung von Sein und Schein: Em
Dienstmädchen, das dem jungen Mann durch sein tadelloses Verhalten,
d.h. durch seine Bescheidenheit aufgefallen ist, entpuppt sich als eine
Adlige (im Roman «Die Waisen» von 1832), und ein anderes
Mädchen von vornehmer Herkunft, das durch die Verhältnisse zum
Dienen gezwungen wurde, gewinnt die Sympathie des Lesers durch
die Art, wie es «mit edlem Anstand» das hochmütige Betragen einer
arroganten Herrin erträgt. Die «hohe Schule» dieser Natalie («Natalie,

eine Erzählung für alle Stände, besonders für die reifere weibliche
Jugend», 1835) besteht darin, dass sie trotz erlittener Demütigungen
ihr Selbstgefühl behauptet und dennoch bescheiden bleibt.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 41

Dass aber auch bei den besten Bedingungen eine unüberbrückbare

Schranke bestand, nämlich die Anonymität der Dienenden,
dafür seien nochmals Worte eines Pfarrers zitiert, dessen vornehm
feinfühlige Art über jeden Zweifel erhaben ist. Pfarrer Jacob Burckhardt,

der Vater des Historikers, bemerkt in der Leichenrede für
Anna Katharina Merian-Bischoff (1764-1845), die nicht weniger als

12 Kinder geboren hatte, ihre Pflege sei erfolgt «von Seite einer Person,

die ihr seit 13 Jahren mit Treue und Erfahrung zur Seite stand,
nachdem eine andere treue Seele ihren Dienst niedergelegt hatte, die
bei 40 Jahren in ihrem Dienst gestanden und alle ihre Kinder vom
ersten bis zum letzten verpflegt hatte.» Indem die eine die andere
ablöst, wird die «dienende Person» zur Symbolfigur für die Kontinuität

der Familie. Als Trägerin bestimmter zugeschriebener
Eigenschaften wird sie in ihrer individuellen Eigenart kaum wahrgenommen.

Durch die starke Integration in der Familie konnte sie geradezu
zur Verkörperung gewisser Ideale, z.B. der Mütterlichkeit,
hochstilisiert werden29.

Den Verhältnissen entsprechend sind die Personalien der Dienstboten

meist von den erwachsenen Kindern, also der zweiten Generation

der Dienstfamilien verfasst, die mit der Person der treuen
Dienerin die verklärende Erinnerung an ihre eigenen frühen Jahre
verbanden. Edle Gesinnung, die den Menschen achtet, äussert sich in
echter Dankbarkeit. So heisst es von Luise Bardenheuer
(1839—1904): «Was sie da, die langen Jahre hindurch in Liebe und
Strenge, in Demut und wahrer Frömmigkeit, an uns Kindern getan
hat, das möge ihr der liebe Gott lohnen.»

Unsere Texte erlauben einen Einblick in die Lebensumstände der
20 Dienstmädchen. Sieben von ihnen stammen aus Baselland, vier
aus andern Schweizer Kantonen, sechs aus Baden-Württemberg,
eine aus Lindau und eine aus Basel. Bei einer wird die Herkunft
nicht genannt. Aus einigen Lebensläufen geht der Beruf der Eltern
und die eigene «Ausbildung» hervor. Siebenmal wird als Ursprung
eine Handwerkerfamilie genannt (Hufschmied, Metzger, Fischer
und je zweimal Gärtner und Zimmermeister). In einem Fall besassen

die Eltern «ein kleines Heimwesen». Einige Mädchen hatten eine
Tätigkeit erlernt: das Nähen, das Plätten, ja sogar «eine Branche der
Uhrmacherei» (Margaretha Gysin, von Liestal, 1840—1877). Mit

"Karin Walser, Dienstmädchen Frauenarbeit und Wirkhchkeitsbilder um 1900,
Frankfurt 1986. 3. Teil: «Die Fiktion weiblichen Dienens als Opfer». - Für die
Schweiz: Ruth Hungerbühler, Unsichtbar, unschätzbar, Haus- und Familienarbeit
am Beispiel der Schweiz, Diss. 1988.



42 Dorothea Roth

zwei Jahren «Welschland» bzw. einer «Ausbildung in Stuttgart»
erreichten Elisabeth Frey (1828-1894) und Margaretha Hiller-Stoll
(1853—1909) beinahe das Niveau einer Bürgerstochter. Ähnlich wie
bei den Diakonissen begegnen wir auch in diesen Lebensläufen der
Unterschicht in vier Fällen der Auflösung einer armen, auf dem
Land lebenden Familie: Als eines von neun Kindern, die vaterlos
aufwuchsen, musste Margaretha Bonwetsch (1807-1891) 14jähng
eine Dienststelle antreten. Luise Bardenheuer hatte zehn und Lina
Bühler (1872—1895) zwölf Geschwister, die schon als Kinder an
verschiedene Dienststellen versetzt wurden. Der Vater von Elisabeth
Karli (1818-1881) war nach Amerika entschwunden, die Mutter
deshalb gezwungen «Dienst zu suchen», die Kinder wurden
«verteilt». Nach der schlimmen Kindheit nahm aber ihr Leben eine gute
Wendung. Durch die zweite Heirat der Mutter find die Familie
wieder zusammen. Elisabeth kümmerte sich um die jüngeren
Geschwister, lernte Nähen und Kleidermachen und fand schliesslich
ihr Auskommen als Dienstmädchen.

Von einem in der Anonymität wirkenden Wesen, das alles gibt
und nichts für sich beansprucht, der Dienstmagd, erwartete man,
dass sie ledig bleibe. Aus unsern 20 Lebensläufen heben sich vier
Frauen hervor, die sich verheirateten: Margrit Lmder-Löw
(1747—1808) wurde, nachdem sie 20 Jahre lang Dienstmädchen

gewesen, die Gattin des zweimal verwitweten Bandfabrikanten
Johann Jakob Linder und damit die Mutter seiner aus zwei
vorhergehender Ehen stammenden Kinder. Margaretha Hiller-Stoll und
Maria Barbara Schwerthöfer-Sauter (1835—1907), die beide aus der
Gegend von Böblingen in Württemberg stammten, verheirateten
sich mit Männern aus ihrer Heimat. Den merkwürdigsten Fall stellt
wohl Judith Rudin-Schuler (1729—1804) dar. Nach verschiedenen
Dienststellen in Zürich, Strassburg und im Basler Waisenhaus diente
sie in Basel während 16 Jahren in derselben Familie. Nach dem Tod
ihrer «Herrschaft», wie es heisst, heiratete sie 1802, also mit 73 Jahren,

Johannes Rudin, Schuhmacher von Arboldswil.
Über das spätere Schicksal der Dienstmädchen erfahren wir aus

den Leichenreden nur wenig. In einem Fall ist bezeugt, dass die
Magd im Haus ihrer Herrschaft verschieden ist: Dorothea Schweizer
(1740—1804). Im Diakonissenhaus gestorben sind Lina Bühler und
Elisabeth Karli. Margrit Appenzeller (1832-1900) kehrte in ihre
Heimat zurück und starb im Bürgerspital St. Gallen. Von Margrit
Gysin aus Liestal, deren Vater im Freischarenzug 1845 im Luzernbiet
umgekommen war, hören wir, dass sie nach Jahren des Dienens eine
andere Arbeit übernommen hatte: als Leiterin der Fergerdienste in
einer Seidenzwirnerei. Schliesslich sei nochmals Luise Bardenheuer



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 43

genannt. Nach dem Tod ihrer betagten Dienstherrin konnte sie

zusammen mit ihrer Schwester «eine eigene Häuslichkeit» gründen.

5. Bildung

Die Fixierung der Frau auf den Stand der Unwissenheit und
Naivität, eine Konsequenz der Polarisierung der Geschlechtscharaktere
und eine der wichtigsten Wertvorstellungen des Patriarchats, kommt
in Nekrologen von Frauen in zahlreichen sprachlichen Varianten
und inhaltlichen Schattierungen vor: von der Metapher des älteren
Gatten, der «zum geistigen Führer seiner Frau wurde, an dem sie sich
wie das zarte Efeu am starken Stamm innerlich erstarkend in die
Höhe rankte» (Albertine Stuber-Amsler, 1835—1912), über eine
Wendung wie: «ihr merkwürdiges Wissen und selbständiges Urteil»,
das ihrer «acht weiblichen Liebenswürdigkeit» keinen Abbruch tat
(Anna Schmidt-Wegener, 1847—1888), bis zur sarkastischen Bemerkung

eines Lehrers zu einem begabten Mädchen: «Es ist nur schade,
dass du kein Knabe bist, aus dir könnte etwas werden» (Salome
Peyer, 1828-1896).

Eine den Mädchen gegenüber geradezu bildungsfeindliche
Haltung haben wir bei den patriarchalischen Hausvätern der christlichen
Erziehungsanstalten festgestellt. Der Widerstand, besonders von
Vätern, gegen die Bildungs- und Berufswünsche ihrer Töchter hat
in den Familien der Unterschicht, aber auch des Mittelstandes oft
seine Ursache im eigennützigen Spekulieren auf die Arbeitskraft der
Tochter. In etwas sublimierterer Form kommt Bildungsfeindlichkeit
aber auch in der Oberschicht vor. So heisst es bei Rosine
Stockmeyer-Legrand (1785—1821), ihr «Streben nach edlerer Geistesbildung...

[wurde] in die liebliche Richtung und Nahrung der Erziehung

ihrer jüngeren Schwester gewiesen», d.h. der Wunsch nach
Bildung wurde in einen Dienst an der Familie umfunktioniert.

Häufig wird die Beschäftigung mit nicht-geistlicher Lektüre von
einem Pfarrer tadelnd vermerkt. Es kommt aber auch vor, dass eine
Frau selbst an der Verstandesbildung von Mädchen Kritik übt:
Salome Herzog-Heussler (1805-1833) erinnert sich mit Bedauern an
ihre Pensionszeit in Vevey, «wo mehr auf die Bildung des Verstandes
als des Herzens gesehen wurde», und wünscht, dass in Zukunft
Eltern sich durch «die glänzende Aussenseite einer solchen
Erziehungsart nicht mehr möchten blenden lassen».

Das Bild, das männliches Denken von einer nahestenden Frau
entwirft, lässt sich aus den von Gatten und Söhnen verfassten Nekrologen

erkennen. So lobt ein Sohn seine Mutter als eine «bei aller



44 Dorothea Roth

Einfachheit und Verborgenheit ihres äusseren Lebens... innerlich
reich begabte... feine und durchgebildete Persönlichkeit». Ihre
Fähigkeit des selbständigen Urteilens sowie ihre Phantasie vermochten

die «Lücken ihrer schulmässigen Ausbildung» zu schliessen. Sie
habe aber auch ein «Organisationstalent ersten Ranges» besessen,

mustergültige Haushaltbücher geführt usw. (Marie Elisabeth Ficch-
ter-Seiler, 1832-1908). Das Schwanken zwischen dem Lob der
geistigen Persönlichkeit und der Anerkennung der praktischen Leistung
ist überaus typisch für die Zeit der Jahrhundertwende, wo die
Wertschätzung der Hausarbeit einsetzte"'. Wenn sich, wie meist, die
Waage zugunsten der praktischen Qualitäten der Frau neigte, so
konnte das Lob recht herablassend wirken, so etwa bei der
Formulierung eines Gatten: «Sie war eine, wenn auch nicht geistig, so
doch sittlich überlegene Persönlichkeit» (Marie Riggenbach-Imhof,
1847-1878), oder: «Sie war keine reich begabte Natur, aber sie hat

getan, was sie konnte» (Mimi Kinzler-Merker, 1842-1884). In
einem andern Fall beschreibt der Hausvater der Lehranstalt Schiers,
ein Pfarrer, die tägliche Arbeitsleistung seiner Frau: sie habe «viermal

pro Tag für 160—180 Personen pünktlich den Tisch gedeckt». In der
Folge ist von ihren wissenschaftlichen und politischen Interessen
sowie von Frauenrechten die Rede, aber im negativen Sinn: Der
Gatte versichert, seine Frau habe für dergleichen keine Zeit
aufgewendet und höchstens an einem Sonntag, niemals an einem Werktag

zu einem Buch gegriffen, um zu dem abschliessenden Urteil zu
gelangen: «Ihr Wesen hatte eben seine fest umschriebenen Grenzen»
(Anna Zimmerli-Günthardt, 1856-1904). Diese Gewichtung der
Tätigkeiten und Interessen einer Frau durch die doppelte Autorität
des Pfarrers, der zugleich der Gatte ist, kann als Beispiel dafür gesehen

werden, wie aus männlichen Vorstellungen das Bild einer Frau

regelrecht «verfertigt» wird.
In einem sehr ausführlichen Bild der Mutter, das ein Sohn, auch

er ein Pfarrer, auf Grund eines reichen schriftlichen Nachlasses dar-

"Die «moralische Überhöhung der Hausarbeit» um 1900 in der Schweiz wird
heute gesehen als Massnahme zur «Disziplinierung der Unterschichten» und
zugleich als Ablenkung der Frauen von ihren Emanzipationsbestrebungen: Annemarie

Stalder, Die Erziehung zur Häuslichkeit, in: Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 3, 1984. - Daselbst Beatnx Mesmer in der Einleitung:
«Hauswirtschaftsunterricht zielte auf Homogenisierung der Gesellschaft und damit auf
Abdämpfung der latenten Klassenkonflikte.» — Vgl. auch die Lizentiatsarbeit von
Beatrice Dietrich: Sparsam, Sauber, Ordentlich, Die Entstehung und Entwicklung
des hauswirtschaftlichen Unterrichts in Baselstadt und Baselland bis 1918, Universität

Basel, 1988.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 45

stellt, kommt zum Ausdruck, wie eine empfindsame und spirituelle
Frau die Diskrepanz zwischen den Anforderungen des Alltags an die
Hausfrau und Mutter und ihren persönlichen geistigen und
seelischen Bedürfnissen als einen schwer zu ertragenden Zwiespalt empfand:

«Kindererziehung ist Kniearbeit...», schrieb sie als junge Mutter

in ihr Tagebuch. «Auch die glücklichsten Verhältnisse befriedigen
mich nicht, ich muss noch ein Geistesleben führen neben diesem
irdischen.» Kinder seien wohl ein Segen, aber auch «Hemmung
für die Ausbildung unseres Geistes» (Emilie Pestalozzi-Wiser,
1818—1882). Es gibt aber auch Gatten, die das eigene geistige Leben
ihrer Frau kennen und respektieren. So stellt der Gatte von Luise
Reich-Frommel (1848-1887) ebenfalls auf Grund ihrer Aufzeichnungen

das reiche innere Leben seiner Frau dar, ihr Denken, ihr
Ringen um eine persönliche Glaubenshaltung und das

Annehmenkönnen ihrer Lebenssituation: «Ihr ward es schwer, ganz und
voll das zu ergreifen, wonach ihre Seele rang. Dieser Kampf nach
dem Höchsten hatte ihr ganzes bewusstes Leben durchzogen und
führte sie durch viele äussere und innere Konflikte.»

Die innere Verbundenheit mit seiner Frau beschreibt der Gatte
von Wilhelmine Hoffmann-Beck (1809-1847): «Ich konnte auf
allen Stufen meines geistigen Lebens, in jeder Anstrengung des

Denkens, in jedem Kampf des Glaubens, Alles mit ihr teilen, und
manche Errungenschaft war ununterschieden die ihrige und die
meinige.»

Um die Mitte des Jahrhunderts begegnen wir einer Äusserung
über das ideale Verhältnis von Mann und Frau in einer in kunstvoller

Rhetorik verfassten Leichenrede des Theologieprofessors
W.M.L. Dewette, der über den jähen Tod der jungen Gattin eines
befreundeten Kollegen tiefbetroffen war und bei dieser Gelegenheit
über die geistigen Möglichkeiten einer Frau nachdachte: «Ein Bund
ward geschlossen, wie er nur zwischen zwei Seelen möglich ist...
zwischen einem männlichen Geist, dem die höchste Bedeutung der
Welt und des Lebens aufgegangen ist und einem weiblichen Herzen,
das in tiefem innigen Gefühl die Fülle geistiger Güter in sich trägt.»
Der Verstorbenen sei «ein bewusster Bildungstrieb von Gott
eingepflanzt worden», sie sei «eine denkende, tiefbewusste weibliche Seele

[gewesen], die das heilige Feuer der Wahrheit in sich pflegte» (Elise
Fischer-Haupt, 1816-1840).

Die Eigenschaften von Mann und Frau sind nach dieser Auffassung

klar getrennt: hier der männliche Geist, dort das weibliche
Herz, das nun allerdings auch Geistiges in sich tragen und der Wahrheit

teilhaftig werden kann. Wo beide zueinander tretend sich ergänzen,

entsteht Vollkommenheit.



46 Dorothea Roth

Die Unterscheidung von Herzens- und Geistesbildung hat auch
einen praktischen Aspekt. In der Ordnung der Töchterschule von
1843 wird sie auf die Stellung der Lehrerin angewendet. Im Unterschied

zu ihren männlichen Kollegen, denen nur der Bereich des

Geistigen zugeordnet ist, wird von den Lehrerinnen beides verlangt:
Bildung des Herzens und des Geistes31.

a) Lehrerinnen

Während die Humanistenstadt Basel für ihre Söhne ein vortreffliches

Gymnasium unterhielt, lag die Bildung der Mädchen im
argen, d.h. abgesehen von den Gemeindeschulen, die allen
offenstanden, gab es nur die Töchterschule, die ihres hohen Schulgeldes

wegen nicht allgemein zugänglich war. Die Töchter der
Oberschicht wurden auch in die zahlreichen Privatschulen der Stadt

geschickt, an denen fast nur Frauen unterrichteten, oder auch
auswärts in eine Anstalt der Brüdergemeinde wie Montmirail, in die
intimere Atmosphäre eines Pfarrhauses oder in ein vornehmes Institut

nach Deutschland. Dieses Bildungssystem, das die Bedürfnisse
der Mädchen aus der Unterschicht und dem Mittelstand krass

missachtete, bot aber den letzteren die Chance, den einzigen Beruf
auszuüben, der ihnen offenstand, und zu dem sie in vielen Fällen auch
eine Neigung empfanden. Bei dem völligen Fehlen von einschränkenden

Bestimmungen über die Ausübung des Lehrerinnenberufs
und eines entsprechenden Ausbildungsgangs konnten sie, von der
untersten Stufe als einer Art Aufseherin, lehrend und lernend
zugleich, aufsteigen und, indem sie nützliche Arbeit leisteten, sich
Kenntnisse erwerben. Diese Erfahrungen bildeten die Qualifikation
zur Lehrerin, die im günstigsten Fall zu einer Anstellung führte.

Ein junges Mädchen hatte damit ein Auskommen, aber keineswegs

Un,ibhängigkeit gewonnen, denn weder in den Schulen der
Stadt noch in den Institutionen der Brüdergemeinde, den Waisenhäusern

und Rettungsanstalten, wo grosser Bedarf an «Lehrerinnen»,
d.h. betreuenden Mädchen bestand, hatten diese Frauen irgendwelche

Rechte oder Freiheit der Entscheidung. Wie in den Spitälern
der Hclferwillc der Diakonissen, so wurde auch in den wohltätigen
Erziehungsanstalten das Bildungsstreben der jungen Mädchen in
Arbeitskraft umfunktioniert und ausgenützt.

>] Ordnung der Lehrerinnen an der allgemeinen Töchterschule, März 1843.
Staatsarchiv Basel-Stadt, Erziehungsakten, W 1.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 47

Einigen wenigen Frauen gelang es, eine eigene Privatschule
aufzubauen und sozusagen als Geschäftsfrauen Selbständigkeit zu erlangen.

Eine in diesem Sinn unabhängige Frau war die Inhaberin des

Pensionats von Cotterd, Elise Piguet-Bauer (1783—1864), die
Dutzende von Basler Bürgerstöchtern betreut hatte. Von einem weiten
Kreis ihrer ehemaligen Schülerinnen, mit denen sie in brieflichem
Kontakt blieb, wurde ihr Andenken sorgsam gepflegt und weitergegeben,

so dass durch viele Zeugnisse der Dankbarkeit und Verehrung

ein geradezu legendäres Bild dieser Lehrerin entstehen
konnte12. Die Umstände ihres eigenen Lebens waren ungewöhnlich
und keineswegs leicht. Aus Chur stammend, wo ihr Vater
Zunftmeister war, hatte sie eine unkonventionelle Erziehung genossen
durch einen Onkel, einen deutschen Landschaftsmaler, der sie auf
seine Wanderungen mitnahm. In Biel, im Kreise englischer, französischer

und russischer Emigranten, die im Gedenken an Rousseau
zur Petersinsel pilgerten, lernte sie ihren Gatten kennen, Pfarrer
Henry Piguet, der sie in ihrem Bekenntnis zu einem undogmatischen,

dem Menschlichen zugewandten Christentum bestärkte33. Als
waadtländischer Pfarrer war er praktisch mittellos, und so nahm das

Ehepaar, wie allgemein üblich, Pensionärinnen in sein Haus auf, die
am Leben der Familie teilnahmen und zugleich betreut und
unterrichtet wurden. Die materiellen Schwierigkeiten, der Tod ihres Gatten

und zweier Kinder vermochten die auf tiefer Frömmigkeit
beruhende positive Lebenshaltung von Elise Piguet nicht zu erschüttern.
«Les circonstances sont les messagers de Dieu», dieses Grundvertrauen,

das die Basis ihrer Erziehungsarbeit bildete, entsprach der
realistisch massvollen Art, die für die von bürgerlichem
Nützlichkeitsdenken geprägte spezifisch baslerische Frömmigkeit charakte-

,2Der Nekrolog «Zur Ennnerung an Frau Elise Piguet, Weihnachtsgabe als

Manuskript für die Familie und die Freunde gedruckt», Basel 1864, enthält einen
ersten Teil, «Lebensbild» und einen zweiten französisch geschriebenen, «Pensées

diverses que Madame Piguet aimait à répéter et qu'elle pratiquait toujours», sowie
einige Bnefauszüge. Eine ausführliche Sammlung ihrer Briefe wurde später von
einer ehemaligen Schülerin, Emilie Müller-Burckhardt (1815-1879) zusammengestellt,

«Lettres d'une amie maternelle à ses élèves», die 4 Auflagen erlebte (1. Auflage
ohne Jahrgang, 2. vermehrte Auflage 1872, 3. Auflage 1874 und 4. Auflage 1880).
Die letzte Auflage enthält unter dem Titel «Notice biographique» eine französische
Fassung des «Lebensbildes» aus dem Nekrolog von 1864 und eine Schilderung ihrer
Persönlichkeit unter dem Titel «Lettre d'un de ses fils».

"Henry Piguet war befreundet mit dem liberalen Theologen W.M.L. Dewette
(1780-1849), dessen Tochter in Cotterd erzogen wurde, und mit dem
«Vermittlungstheologen» Karl Rudolf Hagenbach (1801-1874), die beide in Basel lehrten.



48 Dorothea Roth

ristisch ist34. Vielleicht ist es diese innere Verwandtschaft des religiösen

Denkens und Fühlens, was die grosse Anziehungskraft von
Madame Piguet und Cotterd für das Basler Bürgertum des Biedermeier

erklärt. Zum Verständnis der baslerischen Mentalität und
besonders für das Frauenbild der Oberschicht ist es jedenfalls
bemerkenswert, dass nicht die Strenge konventioneller bürgerlicher
Erziehungsregeln, sondern das Vorbild einer starken Persönlichkeit, einer
geistig unabhängigen Frau, die am Rande der Gesellschaft stand, für
Generationen von Bürgerstöchtern bestimmend war.

Im Gegensatz zu Elise Piguet vermochten sich die jungen Frauen
aus dem Mittelstand, die in Basel als Lehrerinnen tätig waren, kaum
je von den vielen Abhängigkeiten zu befreien, denen sie ausgesetzt
waren.

Von Sophie Heinzelmann (1793—1847), die eine Schule der
Brüdergemeinde besuchte, hören wir, sie sei dort von einem Inspektor
«entdeckt», zur Lehrerin bestimmt und 21jährig an die Anstalt
Gnadenfrei berufen worden. Es macht nicht den Anschein, dass diese
Laufbahn ihrem eigenen Wunsch entsprochen hätte, denn es heisst:
«Bis dahin lebte sie in stiller häuslicher Einfachheit, ohne sich im
geringsten im Wissenschaftlichen fortzubilden.» Jetzt aber, nach ihrer
Berufung, sei in ihr ein Arbeitseifer erwacht, so dass sie ganze Nächte
hindurch gelernt habe. Sie verbrachte 12 Jahre mit strenger Arbeit:
«In einen Arbeitsstrudcl hineingezogen kannte sie damals, wie sie

einmal erzählte, beinahe nichts als ihre Kinder und ihre Bücher...»
Bei dieser Lebensweise wurde sie schliesslich krank, erholte sich
wieder und kam 1828 nach Basel, wo sie in der Brüdersozietät im
«Ringgässlein» unterrichtete. Wir begegnen ihr dort als Lehrerin von
Johanna Pauline Hoch-Ecklin.

Unglückliche Verhältnisse in der Familie waren die Ursache, dass

die Pfarrerstochter Charlotte Rapp-Übelin (1828-1909) schon
1 Tjährig als eine Art Hilfslehrerin in der Anstalt Neuwied die Aufsicht

über die Kleinen und über die Nähstube führen musste. Sie

erkrankte, musste sich zu Hause erholen und konnte dann in die
Rettungsanstalt Billodes bei Le Locle eintreten. Dort war die Arbeit

MIn seiner Studie «Die Strukturlinien des baslerischen Pietismus» spricht Peter
Weidkuhn vom «kaufmännisch pragmatisch gerichteten Pietismus baslenseher

Prägung... mit seinem Spürsinn für das Mögliche». Schweizensches Archiv für Volkskunde

62, 1966, S. 185. Die Verbindung der Piguets zu Basel zeigt sich auch darin,
dass die beiden Söhne André und Henry das Basler Gymnasium besuchten, und dass

die jüngste Tochter Marie den Basler Theophil Burckhardt, den Bruder von Emilie
Müllcr-Burckhardt, heiratete.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 49

ähnlich streng, bot ihr aber die Möglichkeit, Französisch zu lernen.
Auch hier wurde sie krank infolge der schlechten Ernährung und der
Überanstrengung. Dass sie nach diesen Erfahrungen in der Anstalt
Gnadenfrei angestellt wurde, die ihre Lehrerinnen sehr sorgfältig
auswählte, verdankt sie dem damaligen Vorsteher von Montmirail,
Pfarrer Johannes Linder, der sie «examinierte» und offenbar als würdig

fand. Nach weiteren vier Jahren Tätigkeit als Erzieherin in einer
deutschen Adelsfamilie kehrte sie nach Basel zurück und wurde an
der Petersschule als Lehrerin angestellt.

Als ein anderes Beispiel der Abhängigkeit eines Mädchens von
den Verhältnissen in der Familie sei das Schicksal von Helene Garo
(1857—1887) erwähnt, das weniger glücklich verlief. Ihr Vater war
als Militärpatient an Typhus gestorben, die Mutter, ehemals Lehrerin

an der Neuen Mädchenschule in Bern, jetzt aber mit ihren drei
Kindern «auf Fürsorge und Durchhilfe Gottes» angewiesen, d.h.
mittellos, bestimmte ihre Tochter zur Lehrerin. Obwohl Helene dazu
keine Lust verspürte, erwarb sie das Primarlchrerpatent und wurde
provisorisch an der Armenerziehungsanstalt Viktorin bei Bern angestellt.

Als 21jährige sah sie sich etwa hundert Kindern gegenüber,
von denen sie 75 zu unterrichten hatte. «Diese Aufgabe hätte mich
begeistern können, wenn ich im Stande gewesen wäre, sie zu lösen.
Das war bei weitem nicht der Fall.» Trotz ihrer Ausbildung und der

Unterstützung durch die Mutter gelang es ihr, die ihre Grenzen klar
erkannte, nicht, sich als Lehrerin durchzusetzen. Über verschiedene

Tätigkeiten, die der Zufall anbot, als Ladentochter und Buchhalterin,

fand sie schliesslich, auch das auf Rat der Mutter, den Weg ins
Diakonissenhaus. Es waren nicht nur persönliche Umstände, die
Mädchen aus dem Bürgertum auf die Laufbahn einer Lehrerin
verwiesen. In Basel führte dazu auch ein politisches Ereignis, der Abfall
der Landschaft von der Stadt, die «Wirren» von 1830—1833. Im Zuge
der Erhebung der Landbevölkerung wurden bekanntlich die Pfarrer
als Repräsentanten der städtischen Obngkeit in den Dörfern ihres
Amtes entsetzt und in manchen Fällen zur Flucht gezwungen. Im
Gegensatz zu ihren Müttern, die an diesem Schicksalsschlag schwer
zu tragen hatten, bedeutete die Revolution für die Töchter einen
starken Impuls zur Selbständigkeit. Die Zerstörung der Pfarrhausidylle,

wo Bildung als ein angenehmer Zeitvertrieb gepflegt wurde,
weckte in den intelligenten jungen Mädchen Kräfte und Energien.
Die beiden Töchter des Pfarrers von Rothenfluh, Johanna Pauline
und Lydia Ecklin, waren sechs- und siebenjährig, als die Familie das

Pfarrhaus verlassen musste. Die Übersiedlung nach Basel ermöglichte

ihnen später eine gute Ausbildung an den Privatschulen
Lehmann und Rumpf und an der Töchterschule. Johanna Pauline gab



50 Dorothea Roth

schon 15j ährig an der Lehmann-Schule Unterricht und wurde später

dort angestellt. Lydia bewarb sich mit 18 Jahren um eine Anstellung

an der Töchterschule. Sie musste sich allerdings gedulden, war
drei Jahre lang freie Erzieherin und fand schliesslich eine Stelle an
einer Privatschule. In ihren Aufzeichnungen nennt sie das Unglück
der Vertreibung ihrer Familie einen Segen, weil es ihr den Weg zu
dem erwünschten Beruf frei gemacht hatte (Johanna Pauline Hoch-
Ecklin, 1825-1881, und Lydia Mamott-Ecklin, 1826-1858).

Etwas älter war Gntli Burckhardt (1814-1908), Tochter des Pfarrers

von Sissach, der 1833 an den Folgen seiner Amtsentsetzung
starb. Mit Hilfe ihres Onkels, Pfarrer Johannes Linder, wurde sie in
Montmirail aufgenommen und avancierte bald von der Schülerin
zur Lehrerin. Für sie hatte das Studium jeglichen Schein des
Amateurhaften verloren und war zur bitteren Notwendigkeit geworden.
In langen Aufenthalten in England und Frankreich erwarb sie sich
die Erfahrungen und Kenntnisse, die sie zum Führen einer eigenen
Privatschule brauchte. Nach Basel zurückgekehrt bestritt sie während

Jahrzehnten den Unterhalt für ihre Schwester und die kranke
Mutter. Wie die beiden Ecklin-Töchtcr sieht auch sie in ihrem
selbstverfassten Lebenslauf einen Gewinn in der beruflichen Tätigkeit:

«Mein Leben gewann dadurch bedeutend an Inhalt.» Die ältere
Generation der Pfarrersgattinnen, deren Lebenszeit noch ins 18.

Jahrhundert hinabreicht, hatte den Umsturz in passiver Hilflosigkeit
erlebt. Den Töchtern dagegen öffneten die neuen Verhältnisse einen
Weg zu freierer Gestaltung ihres Lebens.

Auch der Vater von Luise und Marie Grünauer war als Pfarrer von
Arisdorf ein Opfer von 1833. Die Schule der beiden Schwestern
(Luise Grünauer, 1831-1900, und Marie Grünauer, 1850-1902) war
eine der beliebtesten der in christlichem Geist geführten Privatschulen.

Zu diesen gehörte auch die Schule von Anne Marie Cherbuin-
Léonard, (1787—1852), einer Neuenburgenn, die als Erzieherin nach
Basel gekommen war. Ihr Sohn, Frédéric Cherbuin, wurde Pfarrer
in Langenbruck und gab diese Stellung auf, um sich dem Lehrerberuf

zuzuwenden. In den Jahren, in denen sich das Basler Schulwesen
gründlich änderte, von 1862—1887, war er Rektor der Töchterschule.

Für ihn, den zum Pädagogen gewordenen Theologen, waren
es ihre mütterlichen Eigenschaften, die die Frau zwar zur idealen
Erzieherin machten, sie aber nicht unbedingt zur Vermittlung von
Kenntnissen befähigten. Den Unterricht auf den oberen Stufen
übertrug er daher fast ausschliesslich an Männer, denn «der Mann
überschaut das Ganze besser», und «er akkomodiert sich an die
Erziehungsbedürfnisse des Mädchens». «Das Weib bildet sich tatsächlich
nicht nur am Weib, sondern auch am Mann, es verlangt die Auto-



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 51

rität des Mannes»31. Trotz dieser grundsätzlichen Bedenken setzte
sich Cherbuin ein für die Besserstellung der Lehrerinnen und besonders

für ihre Ausbildung. Er richtete Fortbildungskurse ein, die 1884
erstmals zu einem Diplomabschluss führten.

Als Lehrerin, die fast ihre ganze Amtszeit unter Cherbuin
zugebracht hatte, begegnet in unserm Material die aus Mülhausen
stammende Katharina Reischacher (1821—1900). An einer öffentlichen
Schule angestellt und besoldet stellt sie einen andern Frauentyp dar
als die an den christlichen Privatschulen unterrichtenden Pfarrerstöchter.

Ihr selbstverfasster Lebensbericht ist frei von euphorischem
Bildungsenthusiasmus, dafür knapp und trocken und lässt die Züge
eines verschlossenen herben Charakters vermuten. Ihre eigenen
Schuljahre an der Töchterschule, wo sie als Musterschülerin die
letzte Klasse zweimal absolvieren durfte (das war die Vergünstigung,
die der Staat besonders begabten Mädchen gewährte), bezeichnet sie
als die glücklichste Zeit ihres Lebens. Sie lebte unverheiratet mit
ihrer verwitweten Schwester und nach deren Tod mit einer Freundin

zusammen. «Mein Lebensgang war ein ernster und nicht selten
ein schwerer», sagt sie, obwohl sie «sich zur Jugend hingezogen
fühlte» und in ihrem Beruf auch Anerkennung gefunden hatte.

Zur gleichen Zeit unterrichtete an der Töchterschule die Künstlerin

Sophie Linder (1838—1871), eine Schülerin des damals
berühmten Kupferstechers Friedrich Weber. Sie arbeitete auch als

Illustratorin von Büchern, unter anderem derjenigen von Susanne
Romas. Auch für diese Frau waren die Jahre der Ausbildung, als «ihr
nach Kunst dürstender Geist» gefördert wurde, die glücklichsten
gewesen. Nach dem Tod ihrer Eltern lebte sie einsam in stetem
Kampf mit ihrer Kränklichkeit, was sie aber nicht von der Ausübung
ihrer Berufsarbeit abhielt.

Einige Frauen wurden durch ihren Erzieherinnenberuf ins Ausland

geführt. Marie Plattner-Tanner (1852—1903) von Reigoldswil,
die in Liestal die Sekundärschule besucht hatte, kam sehr jung als

Erzieherin zu einer polnischen Familie nach Odessa. 1884 kehrte sie

zurück und war bis zu ihrer Verheiratung an der Primarschule Liestal

angestellt. Die aus Genf stammende Emma Favre (1834-1908)
wirkte fünfeinhalb Jahre in einem grossen Töchterinstitut auf Korfu,
das von einem griechischen Arzt geleitet wurde. Wir wissen nicht,

"Die Zitate sind einem Referat von Cherbuin entnommen: «Die Beteiligung
des weiblichen Geschlechts am öffentlichen Unterricht», in: Schweizerische
gemeinnützige Gesellschaft, Versammlung in Zünch 1873, Basel, Mai 1873. - Vgl.
auch: Elisabeth Flüeler, Geschichte der Mädchenbildung in Basel, S. 90.



52 Dorothea Roth

warum es sie dorthin verschlagen hat und warum sie sich nach ihrer
Rückkehr in Basel niederliess. Während drei Jahrzehnten unterrichtete

sie Französisch an den Mädchengemeindeschulen.
Jeannette Sophie Jacob (1833—1878) war in England aufgewachsen,

wurde von einer Tante erzogen und zur Gouvernante bestimmt.
Während 17 Jahren wirkte sie in England als Erzieherin. Aus ihrem
Lebenslaufweht es wie ein Hauch aus den Romanen der Schwestern
Bronte, wenn wir sie reden hören von «dem vielen Schweren und

gar manchen einsamen Stunden, die das Leben einer Erzieherin in
England, auch in den günstigsten Stellen mit sich bringt».

Im Unterschied zu den beiden letztgenannten alleinstehenden
Frauen bietet der Lebenslauf von Mina Largiadèr-Weber (1845-
1906) nochmals ein Beispiel völliger Hingabe und Aufopferung für
die Familie. Aus einfachen Verhältnissen stammend hatte sie schon
mit 16 Jahren durch Näharbeit ihr Brot verdient und war in Zürich
als Arbeitslehrerin angestellt worden. Sie heiratete 1871 Anton Philipp

Largiadèr, damals Rektor des Seminars Rorschach, der verwitwet

war und fünf Kinder hatte. Neben ihrer Aufgabe als Mutter
bekümmerte sie sich auf Anregung ihres Mannes um die Ausgestaltung

des Handarbeitsunterrichts und erteilte Kurse am Seminar. In
Basel, wohin ihr Gatte schliesslich berufen wurde, konnte sie diese

Tätigkeit aber nicht fortsetzen, weil ihr Mann nach einem Schlag-
anfall, den er einige Jahre nach seinem Amtsantritt als Rektor der
Töchterschule erlitten hatte, auf ihre Pflege angewiesen war. Nach
seinem Tod übernahm sie die Betreuung ihres eigenen betagten
Vaters.

In Basel, wo sich der private Bildungsgang so lange erhielt und die

Ausbildung der Lehrerinnen so spät geregelt wurde, waren die
Voraussetzungen zu einem beruflichen Zusammenschluss nicht günstig.
Die Nekrologe der in Basel wirkenden Lehrerinnen enthalten
keinerlei Hinweise auf Tätigkeiten, die den sozialen Status ihres
Berufes betrafen. Die Sektion Basel des Schweizerischen
Lehrerinnenvereins (gegründet 1895) pflegte zwar die Kollegialität und war
um die Fortbildung bemüht, scheute aber das politische Engage-

16 Im November hatte der Verein auf Anregung von Marie Gundrum, die an der
Mädchensekundarschule unterrichtete, eine Petition eingereicht, die die Gleichstellung

der Lehrennnen bei der Besoldung im Stundenansatz und die Herbeiziehung
von Frauen in die Inspektionen der Mädchenschulen verlangte. Nach Abweisung
dieser Petition sank der Mut der Lehrerinnen auf den Nullpunkt. Marie Gundrum
referierte 1896 über ihre Teilnahme am Kongress der Union des Femmes in Genf,
und im Dezember 1900 benchtete Fanny Schmidt aus Bern über ihren Besuch des



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 53

Aspekte der allgemeinen Entwicklung des Schulwesens in der
Schweiz finden sich aber in einigen Lebensläufen auswärtiger
Lehrerinnen, so z.B. bei Kunigunda Fopp (1868-1909), einer Bündnerin,
die sich um die Errichtung einer obligatorischen Fortbildungsschule
für Mädchen im Kanton Thurgau bemühte. Sie hatte das Lehrdiplom

in Zürich erworben und sich während eines Aufenthaltes in
Italien als Erzieherin «eine gewisse Selbständigkeit des Auftretens
und das tiefe soziale Empfinden» verschafft. Auf diesen Erfahrungen
und auf dem Studium von Pestalozzi beruhte ihr Einsatz für «die

Besserstellung des weiblichen Geschlechts in Erziehung und
Bildung, in Familie und Haus...». Dies ist der Ton aus der
«Erziehungskampagne» der 1890er Jahre, als das Thema «Hausarbeit» ins
Blickfeld der Politik geriet.

Eine der ersten Ausbildungsstätten für Lehrerinnen in der
Schweiz, die Neue Mädchenschule in Bern, gibt sich durch ihren
Wahlspruch «Ora et Labora» als eine im Geist des Pietismus geführte
Anstalt zu erkennen37. Wie an der Töchterschule Basel durch F.C.
Cherbuin war auch in Bern der Einfluss des langjährigen Direktors,
des aus Frauenfeld stammenden Melchior Schuppli, auf die
angehenden Lehrerinnen bestimmend und prägte ihr Erziehungsideal.
Aus dem Gedankengut von Pestalozzi übernommen findet sich bei
Schuppli, der Mathematik und Naturwissenschaften studiert hatte,
die Gestalt der Mutter, deren Persönlichkeit und gelebtes Vorbild
wichtiger seien als Verstand und Wissen. Den spezifisch weiblichen
Aspekt ihres Wesens, der sich auf ihre Arbeit überträgt, bezeichnete
Schuppli mit dem Begriff der «Würde der Frau». Dies prägte sich
seinen Schülerinnen besonders ein: «Herr Schuppli wollte uns nicht
nur zu tüchtigen Lehrerinnen heranziehen, sondern ebenso wohl zu
edlen Frauen... Er hat uns die Würde unseres oft als schwach
bespöttelten Geschlechts gezeigt»3".

Eine Absolventin der Neuen Mädchenschule, Fanny Schmid aus
St. Gallen (1850—1909), wurde von Schuppli, ihrem ehemaligen
Lehrer, an die Schule zurückberufen und unterrichtete, zur
unentbehrlichen Mitarbeiterin geworden, während dreissig Jahren am
Lehrerinnenseminar. Zum ersten Mal wird im vorliegenden Mate-

Frauenkongresses in Londen. Der Lehrerinnenverein gehörte dem Schweizerischen
Frauenbund an und unterhielt auch Beziehungen zu dem von Lily Zellweger
gegründeten Basler Frauenverein.

"Vgl. Karl Ruth, Die Pädagogik der süddeutschen Rettungshausbewegung,
Diss. phil. Frankfurt 1927, S. 14

'"Melchior Schuppli, 1824-1898. Die Zitate aus: J. Brüschweiler-Wilhelm. Ora
et labora, Schuldirektor M. Schuppli, Geschichte eines Thurgauers, Basel 1899.



54 Dorothea Roth

rial die Arbeit einer berufstätigen Frau als «eigentliche Lebensarbeit»
bezeichnet. Damit ist nicht nur die Dauer gemeint, sondern die

Qualität und Intensität des Wirkens, das den Menschen und sein
Leben ausfüllt.

Das Verhältnis der langen Zusammenarbeit von Melchior Schuppli

mit der von ihm berufenen Lehrerin war ähnlich strukturiert wie
dasjenige von C.F. Spittler mit der Oberschwester Trinette Bind-
schedler. In beiden Fällen leitete ein Mann ein von ihm in christlichem

Geist gegründetes Unternehmen. Die Pädagogen Cherbuin
und Schuppli waren ebenso überzeugt von der fachlichen Kompetenz

ihrer Mitarbeiterinnen wie es der «Manager» Spittler gewesen
war. Der Ausdruck der «Würde der Frau», mit dem sie ihre Achtung
artikulierten, war aber wie der Begriff der «Weiblichkeit» eine
Wertvorstellung ihres männlich patriarchalen Denkens und führte als solche

zu einer fortgesetzten Fixierung des Geschlechtscharakters der
Frau. Die Sublimierung «weiblicher» Eigenschaften, wie sie etwa
auch der Theologe W.M.L. Dewette ausgesprochen hatte, hielt die
Frauen noch lange davon ab, ihre eigentlichen Bedürfnisse zu erkennen

und ihre Ansprüche zu formulieren. So blieben, trotz gewisser
materieller Verbesserungen und einer Ausdehnung der Bildungschancen

und der beruflichen Möglichkeiten, Abhängigkeit und
Unterordnung der Frauen weiterhin bestehen.

b) Künstlerische Tätigkeit

Musik, Malen und Zeichnen, als Ausdruck eines verfeinerten
Lebensstils betrieben, galten im Bürgertum als dem Wesen der Frau

angemessene Beschäftigungen. Als unverbindliche Liebhabereien
oder Pflege von Talenten wurden sie, im Gegensatz zu literarischer
Arbeit, anerkannt und gefördert, selbst wenn sie sich über das

Dilettantische hinaus in den Bereich der Kunst erstreckten. So war es

Sophie Linder, ihrer schwachen Gesundheit zum Trotz, gelungen,
aus ihrem Zeichentalent einen Beruf zu machen. Nicht so weit
brachte es Luise Peyer-Lotz (1847—1906), die, bildungshungrig und
begabt wie sie war, zwar auch die letzte Klasse der Töchterschule ein
zweites Mal durchlaufen durfte. Ihrem dringenden Wunsch nach der
Ausübung eines Berufes kam ihr Vater aber nur so weit entgegen,
dass er ihr die Buchführung seines Geschäftes überliess. Immerhin
konnte sie mit 20 Jahren eine Reise nach Italien unternehmen und
ihren Kunstsinn entwickeln, so dass es ihr möglich wurde, Schülerin
des Kupferstechers Friedrich Weber zu werden. Wie es ihr dabei
erging und wie weit sie ihr Talent entfalten konnte, erfahren wir



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 55

nicht. Das begabte Mädchen gelangte als Zuhörerin und Vermittlerin

nur bis an die Schwelle der den Männern vorbehaltenen Welt des

Geistes: sie habe oft die Gespräche verfolgt, die «bedeutende Männer»

als Besucher bei ihrem Vater führten. Dieser Rolle blieb sie

treu, denn auch als verheiratete Frau kam ihr die Aufgabe zu, ihrem
Mann, Pfarrer Gustav Peyer, der zunehmend gehörlos wurde, den
Kontakt mit der Aussenwelt zu vermitteln.

Auch im Fall von Clara Frey (1844—1900) wissen wir nicht, wie
bedeutend ihre Begabung war. Sie gab Unterricht im Zeichnen und
Blumenmalen. Der Verfasser ihrer Leichenrede, offensichtlich der
Pfarrer, nennt ihr Talent «bescheiden» und ihre Kunst «anspruchslos».

Zeichnen und Malen hätten ihr Leben nicht ausgefüllt. Gott
habe ihr andere Aufgaben zugewiesen. Es galt für sie «manches
anzufassen, was der natürlichen Neigung nicht entsprach». Man möchte
vermuten, dass sich hinter diesen Worten der Kampf einer Frau um
eine persönliche Gestaltung ihres Lebens und ihrer schöpferischen
Kräfte verbirgt. Ein solcher Kampf, wenn er stattgefunden hat, war
aber aussichtslos: «Sie lernte Gehorsam», ist das letzte Wort, das die
Trauergemeinde vernahm.

Fast ganz im Dunkeln bleibt das Schicksal von Luise Koechlin
(1876—1913). Sie war zeichnerisch begabt und besuchte in Basel die
Gewerbeschule. Später lebte sie in London und wollte sich «ganz der
Malerei widmen». Den Sommer 1903 habe sie «selbständig» an der
Küste zugebracht, beschäftigt mit dem «Studium der dortigen
Landschaften». Diese Studien habe sie im folgenden Winter in der Stadt,
also in London, fortgesetzt. Haben wir es hier mit einer Frau zu tun,
für die künstlerische Arbeit von existentieller Bedeutung war? Wenn
wir das Wenige, was wir über dieses Leben erfahren, zusammensetzen

und wirklich ernst nehmen, tut sich ein tragisches Geschick auf:
Luise Koechlin versank in einen geistigen Zustand «der sich
verschlimmerte». Ihre Eltern waren genötigt, sie während zehn Jahren,
d.h. bis zu ihrem Tod, fremder Pflege zu überlassen. Sie wurde nie
mehr gesund.

Auf dem Gebiet der Musik haben zwei Frauen als Sängerinnen
Berühmtheit erlangt. In ihren Lebensläufen werden die Fragen
der Ausbildung und der Begabung nicht berührt, es ist nur die Rede
von der Ausübung ihrer Kunst. In knapper Sachlichkeit wird durch
ihre Schwester die Laufbahn von Josephine Walter-Fastlinger (1827—
1866) beschrieben. Von einfacher Herkunft — ihr Vater war
ursprünglich Weber und wurde Stadtmusikant — begann sie im Chor
des Königlichen Hoftheaters in München und trat als Opernsängerin

in Mannheim und an der Hofbühne von Weimar auf. Unterstützt
durch Fürstengunst kam hier eine Begabung auf natürliche Weise



56 Dorothea Roth

zur Entfaltung. Über Dresden und Leipzig führte sie ihre Karriere
schliesslich nach Süddeutschland. Sie heiratete den aus Stuttgart
stammenden Dirigenten August Walter, der nach Basel berufen
wurde und hier das Musikleben wesentlich beeinflusste3'.

In einem etwas grelleren Licht von Wagnerischer Musik und
neuromantischer Kunst steht die Kammersängerin Malwina Schnorr-
von Carolsfeld-Garrigues (1825—1904), die zusammen mit ihrem
Gatten, einem Heldentenor - er war der Sohn des Holzschnitzers
Julius Schnorr-von Carolsfeld —, durch seine Darstellung des Tristan
in Richard Wagners Oper in München Berühmtheit erlangte. Sie

stammte aus einer portugiesischen Diplomatenfamilie und hatte sich

gegen den Widerstand ihrer Eltern zur Sängerin ausbilden lassen.

Nach dem Tod ihres Gatten lebte sie in Karlsruhe und gab
Gesangsunterricht.

Wurde künstlerische Tätigkeit auf dem Gebiet der Musik geduldet,

weil sie relativ selten war und ebenso wie die Zeichen- oder
Malkunst zum Bild der Frau passte, die das Leben erheitert und
verschönt, so wurde jegliche schriftstellerische Arbeit von Frauen durch
das tief verwurzelte Misstrauen gegen die «gelehrte Frau» stark
erschwert, so dass die meisten von Frauen geschriebenen Bücher im
19. Jahrhundert anonym oder pseudonym erscheinen mussten. Die
Mülhauserin Margaretha Spörlin (1800-1882), Verfasserin der zu
ihrer Zeit sehr verbreiteten «Elsässischen Lebensbilder», die in mehrere

Sprachen übersetzt wurden, nannte ihren Namen erst bei der
4. Auflage ihres Werkes, und die Bücher der Baslerin Susanne Ronus
erschienen unter einem Pseudonym.

Susanne Ronus (1769—1835) verbrachte ihre Jugend in Biel, im
Hause eines Onkels mütterlicherseits, Nikiaus Heilmann, der den
Titel eines «Fürstenschaffners» trug. Dessen Sohn, Georg Friedrich
Heilmann, für Susanne «Vetter Fritz», hatte als Gesandter der Stadt
Biel die Wiener Kongressakte mitunterzeichnet. Einen grossen Teil
ihres Lebens verbrachte Susanne Ronus also ausserhalb Basels im
gehobenen Milieu einer kleinstädtischen Diplomatenfamilie. Erst
nach dem Tod des Onkels und der Verheiratung des Vetters (1817)
liess sie sich in Basel nieder. In der Betreuung der Kinder ihres
verwitweten Bruders fand sie eine Verpflichtung, die sie nicht nur aus
Gründen der Konvention und der Schicklichkeit übernahm,
sondern weil ihr daraus eine eigentliche Lebensaufgabe erwuchs, eine
Erziehungsarbeit, die ihren Niederschlag in einer ganzen Reihe von

"Hans Peter Schanzlin, Basels pnvate Musikpflege im 19.Jahrhundert,
139. Neujahrsblatt, Basel 1961, S 30 f.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 57

Büchern fand4". In ihrer Leichenrede wird diese literarische Arbeit
wohl erwähnt, aber, wie wir es bereits schon kennen, mit dem
Epithet des «Anspruchslosen» versehen. Keinesfalls habe sie «aus der
anspruchslosen Stille heraustreten und sich den Ruhm einer gelehrten

Frau verschaffen» wollen. Die Veröffentlichung ihrer Bücher
unter dem Namen «Selma» kam zu Stande durch die Vermittlung des

in Biel lebenden Pfarrers und Schriftstellers J.C. Appenzeller, der als

Herausgeber zeichnete. «Grossvaters Erzählungen und Mährchen»
(1831) und «Der Tante Mährchenbuch oder Abendunterhaltungen
für die weibliche Jugend» (1833) entstanden in unmittelbarem Kontakt

mit einem grösseren Kreis von heranwachsenden Mädchen. Die
Erzählungen, welche die Tante aus einem selbst geschriebenen Buch
vorliest, werden durch Fragen und Bemerkungen der Zuhörerinnen
unterbrochen, die sich zu eigentlichen Diskussionen entwickeln.
Die Beteuerung der Wirklichkeitstreue, also die Absage an rein
fiktives Erzählen findet sich auch in «Seimas Erzählungen aus der
Romanenwelt des wirklichen Lebens» (1834), in der die Geschichte
einer «unnatürlichen Mutter» als «leider nach dem Leben gezeichnet»
angekündet wird.

Trotz ihres belehrenden, moralischen Charakters sind diese
Geschichten in einem frischen lebendigen Ton geschrieben und verraten

den Bezug zu konkreten Lebenssituationen. Die Welt, in der sich
die Gestalten bewegen, ist streng sozial strukturiert. Die Charaktere
sind geprägt durch das soziale Milieu ihrer Herkunft, ihres «Standes»,
wie sich die Verfasserin ausdrückt. Ein «höherer Stand» impliziert
vor allem eine gute Erziehung, die das Verhalten zeitlebens
bestimmt. So wird einer Hauptfigur «ein starker, vom Vater sorgfältig
gepflegter Geist» und ein «frommes, von ihrer vortrefflichen Mutter
ihr tief eingeprägtes Vertrauen auf... [die] Vorsehung» zugeschrieben

(«Die Waisen»). Für das heranwachsende Mädchen ergibt sich
daraus die Forderung nach der Ergebenheit gegenüber den Eltern,
verbunden mit den beiden andern wichtigen Tugenden der Bescheidenheit

und der Liebe zur Wahrheit. Aufrichtigkeit als Prinzip des

guten Lebens verlangt von der Frau die Fähigkeit, zwischen Trug
und Wahrheit, Sein und Schein unterscheiden zu können. In der
Ausgestaltung des Themas der Partnerwahl bildet dieses Motiv den
Kern der beiden Romane «Die Waisen, eine Erzählung in Briefen»
(1832) und «Natalie, eine Erzählung für alle Stände, besonders für
die reifere weibliche Jugend» (1835)4'.

"G. Lendorff S. 164 ff. behandelt Leben und Werk von Susanne Ronus.
41 Im ersten Fall hat ein Mann zwischen zwei Frauen zu wählen, wobei sich die

Fremde, eine aus Ostindien stammende Schöne, als Betrügerin entpuppt. Im späte-



58 Dorothea Roth

In den Charakteren und Handlungsabläufen dieser Bücher spiegeln

sich die allgemeinen gesellschaftlichen Normen sowie die
frauenspezifischen Verhaltensmuster der Zeit. Das Werk von Susann
Ronus bildet daher eine Fundgrube für die Auffassung des

Weiblichkeitsbegriffs, für die Psychologie, die Mentalität der Baslerinnen
um 1830.

Die um gut eine Generation jüngere Luise Zeller-Pichler (1823-
1889), die als Gattin eines Gymnasiallehrers in Stuttgart lebte,
veröffentlichte nach einem ersten Roman, der ihr Erfolg einbrachte,
eine ganze Reihe von Büchern unter ihrem Mädchennamen Luise
Pichler. Wie Susann Ronus richtete auch sie sich an einen bestimmten

Leserkreis: das vaterländisch empfindende Publikum ihrer
schwäbischen Heimat. Den Hintergrund ihrer Erzählwelt bildet die
deutsche Vergangenheit. «Der Kampf um den Hohentwiel» (1847)
und «Aus böser Zeit» (1876) schildern Episoden aus dem Dreissig-
jährigen Krieg. Die Hauptfigur, mit der sich der Leser identifiziert,
ist in beiden Romanen ein einfacher Württemberger ländlicher
Herkunft, der seine Heldentaten in treuer Erfüllung einer Dienstpflicht
gegenüber seinem Herrn vollbringt. Als verräterische Fremde stellen
Österreicher und Spanier das negative Gegenbild zu schwäbischer
Biederkeit und Treue dar42.

Ein historischer Roman aus der Zeit des Investiturstreits behandelt

das Leben Kaiser Heinrichs IV. und zwar besonders in Hinsicht
aufsein Verhältnis zu den Frauen. Die erste Gemahlin, Bertha von
Turin, wird als der «Engel seines Lebens» dargestellt, während die
zweite Frau als die böse Verführerin gesehen wird («Heinrich der
Vierte und Bertha von Susa», 1875).

Den idealen Vorbildern und Heldengestalten wird in diesen
Erzählungen also stets ein Feindbild gegenübergestellt. Damit
entsprach die Autorin dem Wunschdenken ihrer Leser und beeinflusste
ihre Vorstellungswelt. Ihre Bücher waren weit verbreitet und wurden

wohl auch in Basel gelesen. Ihre Bedeutung liegt, wie nur
scheint, in der Kunst der Verarbeitung des historischen Materials.
Die Präzision, mit der Fakten aus dem Dreissigjährigen Krieg wie

ren Roman wird das Thema abgewandelt: Natalie muss lernen, den edlen Mann,
der sie liebt, vom bösen Verfuhrer, diesmal ist es ein Spanier, zu unterscheiden. Das

Happy-End ist gemässigt: Es erweist sich, dass eine einmal gelöste Verlobung nach
besserer Einsicht nicht einfach wieder geknüpft werden kann. Die Heldin muss die
Folgen ihres Wankelmutes auf sich nehmen.

'-'Die Erzählung von 1876 endet mit einem deutlichen Bezug auf den Krieg von
1870/71: Die beiden Söhne des Helden werden weiterhin das Land bebauen, denken

aber daran, falls dem Elsass von Seiten Frankreichs Gefahr drohe, «dass sie Kinder

eines Soldaten sind und die Klinge zu schwingen wissen».



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 59

auch aus der Biographie Heinrichs IV. dargelegt werden, setzt
ausführliches Quellenstudium voraus. Ein umfangreiches historisches
Wissen wurde hier zu lebendigen Bildern ausgestaltet und in eine
Form gebracht, die den Leser anregte und ihm das geschichtliche
Geschehen nahe brachte. Es ist bezeichnend, dass diese schriftstellerische

Leistung in der Leichenrede der Autorin mit keinem Wort
gewürdigt wurde. Wohl wird erwähnt, dass sie Bücher geschrieben
habe, doch keiner der vier Redner scheint diese Tätigkeit ernst
genommen, geschweige denn auch nur eines dieser Bücher gelesen zu
haben. Mit der Phrase, der Hohentwiel, «dessen von herrlichen
Heldengestalten umschwebter Gipfel die ahnungsvolle Seele der Jungfrau

mit hohen Bildern umschwebte», wird der historisch sachliche
Charakter des Buches geradezu verfälscht. Gewiss ist es ein
«vaterländisch deutscher und württembergischer Herzschlag», was ihre
Bücher erfüllt. Aber der Stil Luise Pichlers ist besser als derjenige
ihrer Lobredner, und was sie zu sagen hat, ist ihr ein echtes Anliegen,

das keiner Phrasen bedarf. Die Kunst der Gestaltung des Stoffs,
der sorgfältig aus den Quellen erarbeitet wurde, rückt diese Bücher,
obwohl sie vergessen sind, in den Rang der Romane des historischen
Realismus des 19. Jahrhunderts.

Im Gegensatz zu diesen beiden Schriftstellerinnen sei nun eine
Frau erwähnt, deren Werke, Gedichte, nicht publiziert wurden.
Alberane Rohr-Stadler (1832-1896) lebte als Gattin eines Pfarrers in
Bern im Kreis einer grossen Familie, die ausser ihren sieben eigenen
noch einige Pflegekinder umfasste. Sie schrieb Gedichte, die den
Gefühlen der Mutterliebe, des Gottvertraucns, dem Bedürfnis nach
häuslicher Geborgenheit Ausdruck geben:
«Mütterlicher Zuruf an die fernen Kinder (19. Juli 1896)

Gottes grosse Heilsgedanken/mögen wir verstehen nicht,
In des Leibes enge Schranken/dringt so wenig Himmelslicht...»

«Erinnerung an Sommer 1877 (Steinibach)
Es steht ein Haus im Grünen/so ländlich still und traut,
Fern von den Eisenschienen/am Hügel hingebaut...»
Meist mit Orts- und Zeitangabe versehen haben diese Gedichte

den Charakter des Privaten, Tagebuchartigen. Diese Frau, an die von
aussen täglich grosse Anforderungen gestellt wurden, hatte das

Bedürfnis, sich auf ihre Innerlichkeit zurückzuziehen. Als Verse
schreibende Mutter steht sie gewiss nicht allein. In der Naivität, ja
Banalität ihrer gereimten Strophen verfestigt sich aber zu einer
Form, was ihr und manchen ihrer schreibenden Zeitgenossinnen als

Frau zu einem bestimmten Zeitpunkt des geschichtlichen Geschehens

bewusst wurde: der Ablauf der Zeit, die Bedrohung der
Häuslichkeit durch das Eindringen von Technik und Verkehr.



60 Dorothea Roth

Stärker als Persönlichkeit wirkt die aus Göttingen stammende Lis-
beth Spitta (1866—1896). Ihr Leben stand im Zeichen des Ringens
mit einer tödlichen Krankheit. Gerühmt werden ihre Sprachkenntnisse,

ihr «litterarischer Geschmack», ihre Arbeitslust, die sie auch
«schwere Denkarbeit» verrichten liess. In der Würdigung ihrer
Leistungen durch den deutschen Pfarrer Friedrich Spitta fehlt der sonst
übliche herablassende Ton. Zu spüren ist nur die Achtung vor der
Art, wie Lisbeth Spitta ihr Schicksal bewältigte. Ihr Glaube hatte eine
andere Dimension als idyllisches Gottvertrauen, wenn sie sagte: «Ich
will lieber zu Tode hoffen, als durch Unglauben verloren gehen.» Ihr
Schreiben war alles andere als dilettantisch. Sie übersetzte für «Meyers

Volksbücher» einen englischen Humoristen. Wenn es sich dabei,
wie zu vermuten ist, um bezahlte schriftstellerische Arbeit handelt,
so hätten wir in Lisbeth Spitta eine selbständige Autorin vor uns, die
aus den Erträgnissen ihrer Feder lebte. Anonymität herrschte aber
auch hier: «Niemand wusste, dass diese Übersetzungen von einem
todkranken Mädchen stammten.»

Nicht mangelndes Verständnis also, sondern das Schicksal selbst in
Gestalt einer Krankheit war es, was hier einer begabten Frau die
Laufbahn einer Schriftstellerin verwehrte.

6. Versuch, «das eigene Leben als Ganzes... zu begreifen» —

Autobiographie.

In gewissen gesteigerten Momenten seines Daseins kann sich für
einen Menschen der Blick auf den grossen Wirkungszusammenhang
auftun, in dem die einzelnen Geschehnisse seines Lebens stehen. Er
erkennt sein Leben «als Ganzes, das seine Bedeutung in sich trägt»4'.
Solches Erkennen ist die Voraussetzung für die Entstehung einer
«echten Autobiographie» von Männern wie von Frauen. Reflexion
über das eigene Leben kann der Beschäftigung mit sich selbst

entspringen, zu der ein Leben ohne berufliche Verpflichtung und ohne
materielle Sorgen reichlich Gelegenheit bietet. Der Anstoss kann
aber auch von aussen erfolgen durch ein Ereignis des eigenen Lebens
oder die Aufforderung von Aussenstehenden, bei Frauen oft von den
Kindern, die das Leben ihrer Mutter kennen wollen.

"Georg Misch, Geschichte der Autobiographie, Band I, 1 Bern 1949, Einleitung,

S. 14: «Die empinschc Wirklichkeit gibt nur in gesteigerten Momenten einen
Blick ins Ganze: Dieses gesteigerte Durchleben, das rückschauend aus dem Ganzen
gestaltet, schafft eine Ausdrucksform, die nicht anders als wahr sein kann». Den
Ausdruck «Wirkungszusammenhang» hat Misch von Wilhelm Dilthey übernommen.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 61

Gelangt ein solcher Text in den Nekrolog, so ist er oft bearbeitet,
d.h. es wurde ausgewählt oder ergänzt, doch werden gerade dadurch
gewisse Tendenzen sichtbar. Sah sich eine Frau veranlasst, ihr inneres

Leben, ihre Empfindungen, zu formulieren, so geriet dieses

Bedürfnis in einen gewissen Zwiespalt mit dem Gebot der Zurückhaltung

und Bescheidenheit. «Das Beste, das Ewige, das sie hatte,
ruhte tief im Verborgenen» (Anna Zimmerli-Günthardt), oder «Sie

sprach wenig über das, was sie bewegte» (Thusnelda Dettinger-
Kober, 1844—1902). Mit solchen und ähnlichen Urteilen eines
Gatten über seine Frau wird ein wesentlicher Aspekt des Frauen-
bildes des 19. Jahrhunderts berührt: die Zurückhaltung, das

Verborgensein. - Entsprechend dieser gesellschaftlichen Norm war der
Raum für die Gestaltung der eigenen Lebenserfahrung verhältnismässig

eng abgesteckt. Wenn eine Frau ihre eigenen Aufzeichnungen

einleitet mit der Bitte: Gott «möchte mich doch die rechten
Worte finden lassen, dass ich weder zu viel noch zu wenig sage», so
steht sie unter einem Druck, der den freien Fluss ihrer Gedanken
und Empfindungen versperrt (Lydia Emilie Fürstemberg-Raillard,
1855-1910).

Eine andere Variante mangelnden Selbstbewusstseins ist die Klage
über die nicht benützte Zeit: Die glücklichen Jahre «wo ich Anlass

gehabt hätte, nicht nur viel Gutes zu hören und zu lernen, sondern
auch auszuüben, wozu ich aber... zu leichtsinnig war, so, dass ich
mir diese Zeit gar nicht zu Nutze gemacht, wie ich es jetzt, zu spät,
wünschen möchte getan zu haben» (Anna Elisabeth Ochs, 1764—

1846). Bezeichnend an diesem Zitat, dessen gewundener Stil die
inneren Skrupel der Schreiberin sozusagen nachzeichnet, ist das

Verharren im Allgemeinen, der Verzicht auf das Einzelne, das Lebendige.

Es darf nicht zuviel gesagt werden!
An einem andern Beispiel wird ersichtlich, wie der Pfarrer, der

den selbstverfassten Lebenslauf vor Augen hat, dieses «zuviel»
zurecht stutzt und auf eine allgemeine Formel zurückführt: Ausser
Krankheiten hätten «allerlei sonstige schwere Erfahrungen Anlass zu
vielen Seufzern [gegeben], die sie im Verborgenen zu ihrem Heiland
sandte und welche hie und da von ihr in stillen Stunden zu Papier
gebracht [wurden]» (Angelika Müller-Ecklin, 1783-1851). Es

kommt hier nicht so sehr darauf an, welcher Art diese schweren
Erfahrungen waren, als vielmehr festzuhalten, dass eine Frau das

Bedürfnis empfand, Schweres, das sie erlitten, niederzuschreiben
und dass das im Verborgenen zu geschehen hatte. Eine Welt von
Empfindungen, die Gestalt annahmen, formuliert wurden, durchzieht

als ein unterirdischer Strom von «hidden treasures» die sichtbare

Geschichte nicht nur des 19. Jahrhunderts, sondern der Mensch-



62 Dorothea Roth

heitsgeschichte überhaupt44. Diese unsichtbare Geschichte ist die
Geschichte der Frauen.

Greifen wir zurück auf den Lebenslauf von Anna Elisabeth Ochs,
das äusserlich ruhige, fast ereignislose Leben einer unverheirateten
Frau der Oberschicht, die keine materiellen Sorgen kannte. In den
von ihr verfassten, recht trockenen Aufzeichnungen, bricht nun
trotz aller Hemmungen doch das für diese Frau wesentliche
Lebensmoment hervor: die Erfahrung vom Schwinden des ihr vertrauten
Familienkreises, die Empfindung der Leere. Neh einigen
Pensionatsjahren nach Hause zurückgekehrt, verbrachte sie ihre Zeit
«vergnügt im Kreise der lieben Meinigen», erlebte dann aber zusehends
die Verminderung dieses Kreises, bis sie schliesslich mit ihrer Mutter
allein zurückblieb. Beim Tod der Mutter «fühlte ich eine Leere, wie
ich sie zuvor noch nie empfunden hatte, und ich kann es nicht
beschreiben, wie mir zu Mute war und noch ist, bei jedem Anlass,
wodurch ich nur von weitem daran erinnert werde, dass ich noch so
allein übrig geblieben bin»

Selbst eine Frau wie Maria de Bary, deren Zeit mit Werken der
Wohltätigkeit ausgefüllt war, versichert, der Tod ihrer Mutter, mit
der sie zusammen gelebt hatte, «brachte die Hauptveränderung meines

Lebens». Die Veränderung bestand darin, dass sie ihr Leben nun
statt bei der Mutter in der Familie ihres Bruders zubrachte, und dessen

Tod war es, was sie veranlasste, ihren Lebensbericht zu verfassen.
Ist das Gefühl der Vereinsamung nach dem Tod der

Familienangehörigen das wesentliche Moment für den inneren Gehalt der
Autobiographien dieser Frauen, so wirkte sich die familiäre Situation
auch auf deren äussere Gestaltung aus. Eine Autobiographie wird
z.B. bis zur zweiten Verheiratung geführt (Dorothea Beck-Müller)
oder bis zum Tod des Vaters (Eugenia Faesch-Schneider, 1838-
1903). Am deutlichsten kommt diese Abhängigkeit einer Schreibc-
rin von den Umständen der Familie zum Ausdruck in der ausführlichen

Lebensgeschichte von Pauline Ecklin-Waser (1799-1875), die
aus mehreren, sich über einen Zeitraum von über 30 Jahren
erstreckenden Eintragungen besteht. Sie begann die Niederschrift
1835, als junge Mutter nachts am Bett ihres kranken Kindes
wachend. Nach einer Pause von 20 Jahren setzt sie nochmals an zur
Fortsetzung iherer Jugendgeschichte. Darauf folgt erneut ein Unter

"Zitat aus einem Gedicht von Charlotte Bronte: «Evening Solace: The human
heart has hidden treasures/in secret kept, in silence scaled/The thoughts, the hopes,
the dreams, the pleasures/whose charms were broken, if revealed» (zitiert bei
Misch, 1,1, Einleitung, S. 10).



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 63

bruch von über 10 Jahren, und erst nachdem ihre Kinder erwachsen

geworden und ihr Mann gestorben ist, greift sie nochmals zur Feder.
In dieser letzten Phase folgen die Eintragungen zwar dicht aufeinander,

doch ist sie im Jahr 1869 mit ihrer Schilderung erst bei ihrer
Hochzeit angelangt und muss nun einsehen, dass noch 46 Jahre
darzustellen wären: «Ich fühle mich dazu unfähig... Mein Leben war
innerlich und äusserlich zu bewegt, als dass ich ein getreues Bild
davon geben könnte.»

Also auch da, wo eine Frau ihr Leben als Ganzes überblicken
möchte, erweist sich die Familie als die grosse Macht, die nicht nur
den Gang des Lebens bestimmte, sondern auch an der retrospektiven
Gestaltung beteiligt ist.

Über Eindrücke aus der Kindheit wird in den Autobiographien
des 19. Jahrhunderts nicht ausführlich gesprochen. «Nicht viel
Erfreuliches» könne sie von ihrer Kindheit sagen, gesteht Sara Linder-
Merian (1797—1886). «Der Leichtsinn und die Flatterhaftigkeit lies-
sen die guten Eindrücke nicht Wurzel fassen.» Dieser Ton der
Selbstanklage ist für manche Biographien der Glieder der Brüdergemeinde
bezeichnend. Die negative Beurteilung der Kindheit findet sich wieder

in den Lebensberichten der Töchter von Sara Linder, die später
besprochen werden.

Das Erlebnis des Todes zweier kleiner Geschwister und der
Schmerz der Mutter darüber erzeugten in L.E. Fürstemberg-Raillard
als Kind schon ein Gefühl tiefer Vereinsamung.

Von der Angst, die sie verspürte, wenn sie zu ihrer in einem
verdunkelten Zimmer liegenden kranken Mutter geführt wurde,
spricht Charlotte Preiswerk-Staehelin (1826-1908). Die liebevolle
Zuwendung ihres Vaters und einer Kindermagd vermögen ihr die
Mutter nicht zu ersetzen, die starb, als sie zehnjährig war. «Ich fürchtete

mich auch oft vor den Menschen, bis hinunter zu den Mägden.»
Als sie später von ihren Grossmüttern in die Unterweisung der Brü-
dersozietät geschickt wird, ist sie dem Spott anderer Kinder und
sogar der Lehrer ausgesetzt. Sie lernt dort Bibelsprüche, die sie zwar
nicht versteht, aber «in schlaflosen Nächten tauchten diese Verse in
meinem Gedächtnis auf und wurden mir ein Trost».

Wenn von glücklichen Eindrücken der Kindheit die Rede ist,
gelten die Erinnerungen oft dem Vater. Pfarrerstöchter wurden von
ihrem Vater unterrichtet und hatten dadurch einen Bildungsvorsprung

vor den übrigen Bürgersmädchen und somit bessere Chancen

fur den Lehrerinnenberuf. Charlotte Rapp-Uebelin, die sich
schon früh als Lehrerin der untersten Stufe selbst durchbringen
musste, wurde von ihrem Vater, Pfarrer Uebelin, im Singen, Zeichnen

und Klavierspiel unterrichtet und «besonders in der freien Natur



64 Dorothea Roth

auf alles Wissenswerte aufmerksam gemacht», während die Mutter
biblische Geschichten erzählte.

In einigen Fällen wird das Verhältnis der Tochter zu ihrem Vater
von dieser verklärend als Idylle dargestellt. Ein «Kinderfreund», der
sich abends zu den Kindern ans Bett setzt und erzählt, ist der Vater
von U. Bruckner-Eglinger (1797-1876), ein «Blumenfreund» derjenige

von Eugenia Faesch-Schneider (1838-1903). «Vaterli selig war
und ist noch mein Ideal eines Vaters» sagt sie, als junge Lehrerin auf
ihre Kindheit zurückblickend. Seiner Wesensart verdankt sie auch
ihre moralische Erziehung. Er lehrte sie das Böse zu verabscheuen,
und: «Was meinen ungetrübten Kinderjahren die Krone aufsetzte,
das war Vaters poetisches Gemüt und seine Vorliebe für Blumen.»
Die Aufzeichnungen enden mit ihrer Konfirmation, sie kommt also

nicht über die Schilderung der Jugendidylle hinaus.
Für Sophie Preiswerk-Sulger (1828-1908), die vaterlos aufwuchs,

war die Gestalt des Vaters dennoch stets gegenwärtig und bestimmend.

Sie kann sich zwar nicht mehr an ihn erinnern, «allein das

immerwährende Heimweh meiner Mutter nach ihm weckte auch in
mir beständig einen Sehnsuchtstrieb». Diese Sehnsucht, die eigentlich

der Schmerz der Mutter war, fand für sie ihre Erfüllung mit ihrer
Verheiratung.

Keinen Platz für die Idylle gab es in der Familie von Pfarrer
Andreas Battier-Zaeslin, der wegen der Krankheit seiner Frau genötigt
war, seine neun Kinder bei Verwandten unterzubringen45. Christine
Luise Battier (1783—1845) erzählt auf sieben doppelseitig beschriebenen

Blättern ihr Leben. Naiv und unreflektiert reiht sie die
Eindrücke ihrer Kindheit aneinander: Furcht und Langeweile im baufälligen

alten Haus der Grosseltern, Schuldgefühle bei ihrer Tante, bei
der sie aber den Heiland als den «Kinder- und Sündenfreund»
kennenlernt, Angst und Unbehagen, wenn sie die kranke Mutter besuchen

muss, Ängstlichkeit auch beim Unterricht mit andern Kindern
in der Brüdersozietät, dagegen das Glücksgefühl im Zusammensein
mit Freundinnen, die mit ihr gemeinsam dem Heiland ewige Treue
geloben. Die bedeutendste Erfahrung dieser Kindheit ist diejenige
des Heilands, der für sie die Stelle der Eltern einnimmt.

An einigen selbstverfassten Lebensberichten, also Autobiographien

innerhalb des Nekrologes, soll nun die Problematik der

Abhängigkeit und der Entscheidungsfreiheit der Frauen autgezeigt
werden. Die «gesteigerten Momente» im Leben dieser Frauen
erweisen sich als Situationen der Entscheidung, und wir fragen nach

''RolfHartmann, S. 122 behandelt die Leichenrede von Christine Luise Battier.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 65

der Art, wie die Schreiberinnen diese Momente wahrnehmen und
in den Zusammenhang ihres Lebens einordnen.

Für Pauline Ecklin-Waser war es nicht der Vater, sondern die
Mutter, die ihre Jugendjahre entscheidend beeinflusste. Im Sinn der
Gewissensprüfung gewöhnte diese Frau, die alleinerziehend die
volle Verantwortung für die Familie trug, ihre Kinder zu strenger
Wahrheitsliebe und Aufrichtigkeit. «Oft mussten wir uns vor ihr
einer Selbstprüfung unseres Tun und Lassens unterwerfen.» Seit
ihrem 16. Lebensjahr stand Pauline auf eigenen Füssen und setzte
sich zum Teil unter schwierigen Bedingungen als Erzieherin durch.
Mit 24 Jahren erhielt sie durch die Vermittlung einer Freundin einen
Heiratsantrag von Pfarrer Ecklin. Mit erstaunlicher innerer Sicherheit

trifft sie ihre Entscheidung für die Ehe mit diesem Mann, den
sie nicht kennt. Wohl bezieht sie ihre Mutter in den Prozess der
Entscheidung ein, weigert sich aber auf die von ihr vorgeschlagene
persönliche Begegnung mit dem Bewerber einzugehen. Der realistischen

Vorsicht der Mutter setzt sie die Radikalität ihrer inneren
Überzeugung entgegen: «Es wäre mir unerträglich gewesen, über

etwas, das ich von Gott angenommen, doch noch eine Prüfung
vorzunehmen.»

Die Autobiographie von Pauline Ecklin, eine gedruckte
Broschüre von 40 Seiten, ist auf das ungewöhnliche Zustandekommen
ihrer Ehe zentriert und endet mit der Schilderung ihrer Hochzeit.
Durch die Teilnahme der Dorfbevölkerung wurde dieses Fest zu
einem öffentlichen Ereignis, denn die «Führung Gottes» bei der
Eheschliessung des Pfarrers erregte einiges Aufsehen.

Die Herstellung eines Zusammenhanges ihrer Hochzeit mit
ihrem späteren Schicksal, der Vertreibung ihrer Familie aus diesem
selben Dorf, das sie so bereitwillig aufgenommen hatte, ist Pauline
Ecklin aber nicht gelungen. Die äusseren Geschehnisse waren für sie

von solchem Gewicht, dass sie ihr den Blick auf das Ganze verstellten.

In einem gesonderten Nachtrag beschreibt sie nur ein einzelnes

Ereignis aus der Revolutionszeit, die kurze Verhaftung und Befreiung

ihres Mannes.
Der handschriftliche Lebenslauf ihrer Tochter, Johanna Pauline

Hoch-Ecklin greift verschiedene Punkte des von der Mutter
vorgezeichneten Musters der Lebensgeschichte auf. Auch sie spricht von
der starken Beziehung zu ihrer Mutter, die auf deren Forderung
nach rückhaltloser Offenheit beruhte. Das Kind litt, wenn das

Vertrauensverhältnis zur Mutter gestört war: «In der Schule... geriet ich
jedoch wieder in eine Lüge und habe immer Kämpfe durchgemacht,
weil ich der Mutter nichts davon sagte.» — Wie wir wissen, musste
sich auch Johanna Pauline ihre Bildung weitgehend durch eigene



66 Dorothea Roth

Lehrtätigkeit erwerben. Wie für ihre Mutter erfolgte nun auch für
sie ein Eingriff in ihr Schicksal, der von aussen kam: die Anfrage
eines deutschen Pastors, der für seine norddeutsche Brüdergemeinde
eine Lehrerin brauchte. Durch die Vermittlung von Pfarrer Johannes

Linder wandte sich dieser Pastor direkt an die Eltern von Johanna
Pauline: «Ungesäumt kam er zu meinem Vater mit den Worten:
«Bruder Ecklin, du musst mir deine Tochter mitgeben!)» Die Bitte
wird der Tochter von den Eltern unterbreitet, und sie gibt, geleitet
durch die Erfahrung des Gebets, ihre Einwilligung. Wenige Jahre
später wird sie, wieder in Basel, in ähnlicher Weise vor eine
Entscheidung gestellt. Diesmal geht es um die Ehe mit dem in Indien
tätigen Missionar Hoch4''. Im Gegensatz zu ihrer Mutter berichtet sie

über ihre Einwilligung zu diesem Schritt, der ihr Schicksal als

Missionarsgattin besiegelt, eher summarisch und trocken. Nachdem sie
«Gottes Willen erforscht» und sich zu einem «Ja» durchgerungen hat,
wirft sie sich «mit Fleiss auf das Englische». Ihr Aufbruch in das völlig

unbekannte neue Leben ist freudig und zuversichtlich. Beim
Abschied von ihren Eltern — ihr Vater hält vor vielen Zeugen eine
förmliche Abschiedsrede - kann sie eine fast spöttische Bemerkung
über die Trauer ihrer Mutter nicht unterdrücken.

Der Rest ihrer Lebensgeschichte enthält die Schilderung ihrer
Reise nach Indien — der Weg von Kairo nach Suez wurde mit
zweirädrigen Ochsenkarren bewältigt - und ihr Leben in der
Mission47.

Der Prozess der persönlichen Entscheidung in einer Lebenssituation,

die allerdings unter einem starken Erwartensdruck der Umgebung

stand, hatte für die Tochter, Johanna Pauline nicht mehr
dasselbe Gewicht wie für ihre Mutter, deren Lebensumstände der
Tochter natürlich bekannt waren. So ist es unvermeidlich, dass eine
gewisse Angleichung stattfand. Die Lebenssituationen wiederholen
sich. Was für die Mutter als einmaliges persönliches Erleben mit
innerer Bewegung geschildert wird, hat für die Tochter nicht mehr
denselben Reiz des Neuen. Ihre Lust am Schreiben wendet sich
mehr den äusseren Fakten zu.

Die Familie der Schwestern Marie Reichel-Lmder (1828-1906)
und Luise van Calker-Linder (1831-1895), die mit den Ecklin-

* Georg Wilhelm Hoch, dessen Vater J. Hoch-Stehlm Pfarrer von Buus und
Maisprach war. -Johanna Pauline und Georg Wilhelm kannten sich, seit sie Kinder

waren.
'Georg Wilhelm Hoch und Johanna Pauline, geb. Ecklin, ihr Leben und Wirken,

ihren Nachkommen dargestellt von ihrem Enkel Fritz Hoch-Kühn, 1970
(Archiv Bücherei, Basler Missionshaus).



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 67

Töchtern etwa gleichaltrig waren, gehörte zum inneren Kreis der
Herrnhuter Brüdergemeinde. Während der Lebensbericht der Mutter,

Sara Linder-Merian, für unsere Fragestellung nicht ergiebig ist,
stossen wir in den Lebensläufen der Töchter auf die Darstellung von
Entscheidungssituationen, wie sie für die Biographien pietistischer
Prägung charakteristisch sind.

Die Kindheit von Marie stand unter dem Eindruck der Strenge
des Vaters. Nicht von ihm, sondern von «einer treuen Wärterin», die
mit ihr betete, hat sie ihre ersten religiösen Eindrücke empfangen.
Sie erinnert sich an eine Weihnachtsfeier im Sozietätssaal, «als wir
Schulkinder vor einem erleuchteten Wandgemälde, die Geburt
Christi darstellend, sassen und glaubten, Engelsstimmen zu hören».
Im übrigen wurde sie erzogen «mit grossem Ernst und Strenge, was
mich leider von der rechten Offenheit gegen sie [die Eltern] zurückhielt

und mir oft körperliche Züchtigung und viel innere Angst
bereitete». Noch nachdem die 15jährige vom Aufenthalt in der Pension

zurückgekehrt ist und ihre Zeit mit «Handarbeit und häuslicher
Arbeit» zubringt, übt der Vater strenge Aufsicht über ihren Umgang
und über ihre Lektüre aus.

Die treue Wärterin der Kindheit erwähnt auch Luise, doch ist bei
ihr von der Strenge des Vaters nicht die Rede. Sie erinnert sich aber

an andere Nöte ihrer Kindheit: das Gefühl des Fremdseins in einem
deutschen Dorf, wo die Familie eine Zeitlang lebte, die hochdeutsche

Sprache, die winterliche Kälte, ihr schlechtes Gedächtnis, das

ihr das Lernen erschwert.
Für beide Schwestern ist es wiederum die Art, wie ihre Ehe

zustande kam, was als entscheidendes «Lebensmoment» ihre Biographie

erfüllt. Der Heiratsantrag des Bruders Reichel traf Marie
überraschend. «Trotz vielen Betens» kann sie sich nicht zu einer
Entscheidung durchringen. Ihre Niedergeschlagenheit macht sie krank
und zur Arbeit unfähig. Mit ihrer Weigerung findet sich Reichel
aber nicht ab, denn «er hatte ja die Zusage vom Heiland». Er
wiederholte also seinen Antrag, was Marie veranlasste, erneut zu beten
und schliesslich einzuwilligen. Sie heiratete bald darauf, verbrachte
ihr ganzes Leben in der Brüdergemeinde und starb in hohem Alter.

Luise berichtet von einer Zeit ängstlicher Unruhe, in der sie sich

«zu jeder Arbeit untüchtig» fühlte, die der für sie ebenfalls
überraschenden Anfrage ihres Bewerbers vorausging. Es ist der Vater, der
ihr den Antrag des Bruders van Calker übermittelt und sie damit in
grosse Ungewissheit stürzt. Sie kann nicht zusagen, weiss aber auch:
«Ich hatte keine innere Erlaubnis, den Antrag abzulehnen.» Die einzige

Hilfe der Eltern besteht in ihrem Rat, «die Entscheidung ins Los

zu geben». Die Frage wird schriftlich dem Bruder Joseph Römer



68 Dorothea Roth

vorgelegt und von diesem prompt beantwortet: «Nachmittags um
zwei Uhr erhielt ich seine Antwort. Der Heiland hatte sein Ja
gesprochen.» Noch am selben Nachmittag, «während eines sehr starken

Gewitters», erschien van Calker bei den Eltern, «und wir
verbanden uns». Das geschah am 17. Mai, zwei Tage nach der Anfrage
van Calkers. Ende Juni fand die Hochzeit statt, und am 6. August
stach das kleine Segelschiff von Holland aus in See, das das Paar auf
das vorbestimmte Missionsfeld nach Surinam brachte.

Damit ist aber der interessante Teil des Lebensberichtes von Luise
van Calker nicht zu Ende. Im Gegensatz etwa zu Johanna Pauline
Hoch-Ecklin, die nur noch äussere Veränderungen ihres Lebens
erwähnt, im Gegensatz auch zu ihrer Schwester Marie, spricht Luise
van Calker offen und ohne Verkrampfung aus, was sie bewegt. Ihre
Ankunft in Surinam ist keine malerische Idylle. Hier grassiert das

Sumpffieber und erregt in ihr das Gefühl, sie weile in einem «Toten-
land». Die Missionsleute haben wohl enge Gemeinschaft untereinander,

sie aber empfindet «schmerzlich den Mangel an innerem
Leben». Was ihr in diesem Totenland Kraft gibt, ist, sozusagen nach
den Spuren zu urteilen, eher der Kontakt mit den Eingeborenen,
den «Negerschwestern», die sie durch ihren kindlichen Glauben
beeindrucken, als die Verbundenheit mit den übrigen
Missionsangehörigen.

Zum eigentlichen Problem ihres Lebens wurde nun aber die
wiederholte Notwendigkeit, sich von ihren Kindern zu trennen. Die
üblich fromme Deutung der Vorfälle des Lebens, die ihre Schwester
fertigbringt - Marie Reichel fasst den Tod eines ihrer Kinder auf als

«Lehre des Herrn für meine Jugend und Unerfahrenheit» —, kann
Luise nicht nachvollziehen. Die Trennung von den Kindern (sie
musste schon als junge Mutter die in Surinam geborenen kleinen
Kinder nach Europa schicken und später zwei ihrer Söhne als

Missionare fortziehen lassen) ist für sie «eine der schwersten Erfahrungen
des Missionsberufes und lässt sich nur mit Hilfe des Herrn bewältigen».

Ihr Gatte, der ihren Lebensbericht abschliesst, versichert, die
Trennung sei ihr jeweils «nur am Anfang» schwer gefallen, wenn sie
den Verzicht einmal angenommen habe, sei ihr auch Trost
zugekommen «im Gefühl der Gnade, dem Heiland ein Kind hingeben zu
dürfen und es in seinem Dienst zu wissen».

Es bestätigt sich auch hier: Das grosse Leiden der Frau, ihr tiefster
Schmerz durfte nicht laut werden, sondern wurde, auch von ihr
selbst, durch den Trost der Religion unterdrückt. Wer vermag zu
sagen, wie aufrichtig diese Trostesworte waren? Wenn von der Frau
selbst gesprochen, drücken sie wirklich echt empfundenes Gefühl
aus? Und wenn von einem Mann ausgesagt, ist in ihnen nicht viel-



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 69

mehr ein Wunschdenken enthalten, hinter dem sich Bedauern und
vielleicht sogar Reue verbirgt?

Auch in den Biographien der Schwestern Linder fand ein gewisser

Angleichungsprozess statt. Das zeigt sich von allem in der
Ängstlichkeit und Unruhe, mit der die Heiratsanträge entgegen genommen

wurden. Das Klima der Unsicherheit war in ihrem Fall durch
den äussern Druck der väterlichen Strenge entstanden. Die frühe
Gewöhnung zur Offenheit und das Vertrauen in die mütterliche
Autorität, wie es in der Familie Ecklin üblich war, stärkte die
Entschlusskraft und das Selbstbewusstsein der jungen Mädchen.

Wie die Entscheidungen gefallt wurden, ob schnell und sicher
oder erst nach der Überwindung von Skrupeln, ist aber letztlich
unwichtig, denn der Vorgang ist in beiden Fällen gleich strukturiert:
Die Anfrage, die durch Vermittlung, nicht direkt an sie gestellt wird,
stellt die Frau nicht vor eine echte Wahl, sondern verschafft ihr nur
die Möglichkeit, einem Plan, den Männer zur Erreichung eines Zieles

ausgedacht haben, ihre Zustimmung zu geben. Die Art, wie die
vier Frauen in den behandelten Biographien über diese Entscheidung

ihres Lebens berichten, zeigt, dass sie sich dieser Abhängigkeit
nicht im negativen Sinn bewusst waren und dass sie keine Veranlassung

hatten, eine Änderung dieser Zustände zu wünschen. Was sich
bei Luise van Calker-Linder regt, ist der tiefempfundene, aber leise

geäusserte Schmerz einer tiefen Resignation.
Im Gegensatz zum städtischen Bürgertum war für die

Brüdergemeinde die Institution der Familie nicht der höchste Wert. Das
soziale Leben der Herrnhuter beruhte auf Gemeinschaften, die nach
Geschlecht, Alter und Zivilstand getrennt waren, den sogenannten
«Chören». In manchen Fällen wurden schon die Kinder aus den
Familien herausgenommen und in Mädchen- bzw. Knabenchören
(oder «Stuben») erzogen48.

Dass diese Lebensbedingungen nicht nur Chancen boten, sondern
sich für eine Frau auch negativ auswirken konnten, zeigt der Weg
von Ernestine Martin-Herbst (1802-1848), die als junges Mädchen
von Station zu Station geschoben wurde und auch als verheiratete
Frau keine feste Bleibe fand. Der ständige Wechsel der Lebensverhältnisse

machte ihr schwer zu schaffen. Bei ihrer letzten Versetzung
«entstürzten ihr heisse Tränen», schreibt ihr Gatte in ihrem Lebensbericht.

An diesem letzten Ort ihres Wirkens, in Königsfeld, wurde
sie für den «Dienst an Frauen» eingesetzt und verrichtete die ihr

"Rolf Hartmann, ab S. 118: «Der autobiographische Lebenslauf der Pietisten»,
sowie die dort verzeichnete Literatur.



70 Dorothea Roth

anvertraute Betreuung der «verheirateten und verwitweten Schwestern»

mit Erfolg.
Von einer besonderen geistlichen Betreuung der Frauen in der

Brüdergemeinde ist auch die Rede in der Biographie von Anastasia
Raillard-Mohr (1829-1902). Sie war in Königsfeld für die Kleinkinderschule

verantwortlich, musste dem allzu knappen Lohn aber mit
Nähen und Flicken nachhelfen. Als sie den Heiratsantrag von Bruder

Raillard erhielt, wollte sie ihn ablehnen, da sie eine Tätigkeit in
der Mission im Sinn hatte. In einer Unterredung mit einem andern
Bruder wurde ihr aber klar gemacht, dass sie die Gabe der «Anfas-

sung» habe, und dass diese hier in Europa mehr gebraucht würde als

draussen in der Mission. Als Gattin des Bruders Raillard war ihr nun
die Seelsorge an Frauen übertragen, denn das war mit der Gabe der
«Anfassung» gemeint: «Sie verstand es, vortrefflich, zumal die Frauen
innerlich anzufassen, sie zurecht zu weisen, und zu strafen, sie aber
auch wieder zu trösten und aufzurichten.»

Wir wenden uns dem Leben zweier Frauen zu, die in keiner
Beziehung zur Brüdergemeinde standen. Ihre Autobiographien sind
anders motiviert: Beide Frauen wurden durch den Tod ihres Gatten
auf sich selbst gestellt und machten die Erfahrung, dass ihre veränderte

Lebenssituation auch ihre Stellung in der Gesellschaft veränderte,

im Stadtbürgertum auf der einen und in einer dörflichen
Gemeinschaft auf der andern Seite.

Im Fall von Helene Falkner-Hübscher (1805-1876) verfügen
wir über einen Einblick in die Vorgeschichte ihrer Biographie. Die
Leichenrede ihrer Mutter, Catharina Hübscher-Hagenbach (1779—
1817), hat die Form eines Briefes, den sie vor ihrem frühen
Hinschied an die damals 12jährige Helene richtete. Ihre Ermahnungen
an das Mädchen, um den Vater und die jüngeren Geschwister
besorgt zu sein, fliessen zusammen im Ausdruck der Hoffnung, «dass

die Kinder einmal der Welt nützen und nach Kräften Glück um sich
verbreiten werden». Das bürgerliche Nützlichkeitsdenken lässt sie

darauf zu einem Lob der Arbeit ansetzen: «Nur der törichte Mensch
schämt sich der Arbeit. Dem vernünftigen und guten ist sie
unentbehrlich wie dem Fisch das Wasser.» Wir vernehmen sodann den

ganzen Katalog der weiblichen Tugenden des Basler Grossbürgertums:

Auch bei den «weiblichen Arbeiten» solle sie den Geist
beschäftigen, Gespräche mit verständigen Menschen führen, lesen,
Gutes tun, die Wahrheit lieben usw.

Die Empfängerin dieser Ermahnungen, damals ein zwölfjähriges
Mädchen, ist es, deren selbstverfasster Lebenslauf uns nun beschäftigt.

«Auf eigene Veranlassung» besuchte Helene nach dem Tod ihrer
Mutter auswärtige Erziehungsanstalten, kehrte 15jährig zurück und



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 71

heiratete mit 21 Jahren den Hutmacher Samuel Falkner, einen
Verwandten der zweiten Gattin ihres Vaters. Helene Falkner ist die einzige

Frau, von der wir hören, dass sie ihre Ehe selbst als unglücklich
(«dornenvoll») bezeichnete. Sie gebar 14 Kinder, die sie «zum Gebet
und Arbeit angehalten, so gut ich es damals verstanden habe». Ihr
Mann starb, als das letzte Kind ein Jahr alt war, und bald darauf verlor

sie auch ihren Vater. Sie entschloss sich nun, den Beruf einer
Hebamme zu erlernen: «Ich glaubte namentlich durch meine eigenen

Erfahrungen manche dabei nützliche Erkenntnisse erworben zu
haben und kümmerte mich dabei nicht darum, was wohl die Leute
dazu sagen würden.» Ihre Ausbildung erforderte einen Studienaufenthalt

im Ausland und damit die Trennung von ihren Kindern.
Dass ihr dies und die Sorge um das spätere Fortkommen der Kinder
schwer fiel, spricht sie deutlich aus. Ebenso wird klar, dass die
Ausübung des erlernten Berufs sehr hart war und ihre letzten Kräfte
beanspruchte. So wie sie sich aber über die Leiden ihrer Ehe nur
andeutungsweise geäussert hat, so verschweigt sie nun auch ihr Leiden

an der Gesellschaft, ihre Vereinsamung. Man muss annehmen,
dass ein Konflikt bestanden hat, denn sie erklärt, es habe ihr, nach
dem Ende ihrer Berufstätigkeit, als sie bei ihrem Sohn «einen
Zufluchtsort» gefunden habe, an innerem Frieden gefehlt. Diesen
Frieden hat sie nach ihren eigenen Worten schliesslich gefunden,
aber nicht im «öffentlichen Gottesdienst», sondern in einer Familie,
einer religiösen Gemeinschaft, der sie sich «nach schweren inneren
Kämpfen» angeschlossen hat.

Der Tonfall dieses Lebensberichtes ist zurückhaltend, sachlich,
ohne Anklage und Bitterkeit, doch glaubt man da und dort ein leises

Zittern zu verspüren, das nicht so sehr Trauer als vielmehr ein
kaum verhohlenes Gefühl geheimen Stolzes über das Vollbrachte
verrät. Die Bedeutung dieser Autobiographie scheint mir darin zu
liegen, dass eine Frau hier für ihr individuelles Erleben, das in ihrer
gesellschaftlichen Umwelt ungewöhnlich war und wohl sogar
Anstoss erregte, einen Ausdruck fand und damit zu Erfassen ihres
Lebenszusammenhanges, zu ihrem wahren Selbst vorstiess. Diese Art
von Realitätsbewältigung, «wo Wahrheit aus dem Ankampf gegen
das falsche Erfassen ihrer Erfahrungen produziert wird», nennt ein
moderner Beobachter «dialektisches Lernen»4".

Ein anderes Beispiel solchen Lernens, das zur Niederschrift des

eigenen Lebens führte, bietet die Autobiographie der aus ländlichen

"Peter Sloterdijk, Literatur und Organisation von Lebenserfahrung, München
1976, S. 9



72 Dorothea Roth

Verhältnissen stammenden Rosina Gerster-Bussinger (1832-1887).
Bei einer gewissen Gemeinsamkeit der äusseren Lebensstrukturen —

wie Helene Falkner gehörte auch Rosina Gerster einer gehobenen
Schicht an, beide Frauen hatten schon in früher Jugend ihre Mutter
verloren und später durch den Tod des Gatten eine eingreifende
Veränderung ihres Lebens erfahren -, zeigt es sich, dass die
unterschiedliche Art und Weise der Bewältigung dieser Lebenssituationen
nicht nur durch den jeweiligen Charakter, sondern hauptsächlich
durch die Verschiedenheit ihres sozialen Lebensraumes bedingt war.
Während Helene Falkner als heranwachsendes Mädchen unter dem
Druck der von ihrer Mutter hinterlassenen Ermahnungen stand,
hinter denen sich die Regeln und Normen der grossbürgerlichen
Gesellschaft auftürmten, konnte sich Rosina Gerster, obwohl auch
mutterlos, in der Gemeinschaft ihres Dorfes, Gelterkinden, wo ihr
Vater Gemeindepräsident war, frei entfalten. Hilfreich waren ihr
dabei eine Anzahl Freundinnen, unter ihnen die Töchter des Pfarrers

Abel Burckhardt, mit denen sie sehr verbunden war. Wohl unter
dem Einfluss der Tätigkeit von Martin Birmani! (1848 war der Basel-
landschaftliche Armenerziehungsverein entstanden) gründeten diese
Mädchen in spielerischer Art «Vereinli» als Rahmen späterer
ernsthafter sozialer Wirksamkeit: Töchterverein, Sonntagsschule, Mis-
sionsverein usw.

Zum zentralen Ereignis ihres Lebens wird für diese tätige
Dorfbewohnerin der plötzliche Unfalltod ihres Gatten, des Gemeindepräsidenten

Jakob Gerster. Für ihren Schmerz findet sie einen eigenen
persönlichen Ausdruck: «Es wogte wie ein Meer in mir, mein Auge
sah aufwärts und wollte sich nach einem Licht umsehen, das die
Finsternis erleuchte, aber nirgends war etwas Helles zu erblicken, überall

Dunkel und Finsternis.» Mit dem geistlichen Trost der «Gottes-
verheissungen» kann sie sich nicht abfinden. Aus eigener Kraft und
mit Hilfe der Teilnahme der Menschen, unter denen sie lebt, gelingt
ihr schliesslich der Durchbruch aus ihrer Verzweiflung. Beim Gang
durch das Dorf kommen ihr die Kinder, die Mädchen, «Leidende
und Heimgesuchte» entgegen und bitten sie, in ihrer Fürsorge für sie
fortzufahren.

Anders als ihre ältere Leidensgenossin aus der Stadt, die ihr
Schicksal durch die Loslösung aus der Gesellschaft bewältigte, fand
die Dorfbewohnerin Hilfe in der Gemeinschaft, in die sie sich nach
dem Tod ihres Gatten verstärkt integrierte, und vermochte auf diese
Art zu einer Sinngebung ihres Lebens vorzustossen. Beiden Frauen
gelang es, das Ganze ihres Lebenszusammenhanges zu erkennen und
ihrer Erfahrung in der Autobiographie Ausdruck und Gestaltung zu
verleihen.



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 73

7. Freundschaft als Realitätsbestätigung

Auch ausserhalb der primären Gruppen, denen der Mensch zugeteilt

ist, z.B. der Familie, sind persönliche Beziehungen wandelbar.
Formen und Inhalte von Freundschaften, d.h. persönlichen Bindungen,

die auf Freiwilligkeit beruhen, sind Elemente einer sozialen
Struktur und daher für den Geist einer Zeit mitbestimmend. Die
Entstehung von vielfältigen verinnerlichten Beziehungen zwischen
geistig aktiven Menschen, wie sie z.B. in Deutschland in der Zeit
von 1750—1850, dem «Jahrhundert der Freundschaft», zu beobachten
ist, setzt ein neues Verhältnis des Individuums zu seiner Umgebung
voraus. Überlieferte Daseinsformen sind fragwürdig geworden, und
der einzelne sieht sich in seiner Verunsicherung nach Möglichkeiten
der Stabilisierung, der «Realitätsbstätigung» um. So schlössen mehrere

Gleichgesinnte, wenn sie ein Ziel erreichen wollten, einen
Freundschaftsbund, oder zwei Menschen, deren Bedürfnis auf die
Stärkung ihrer eigenen Identität ausgerichtet war, fanden sich zu
einer verinnerlichten Beziehung zusammen5".

Unter den jungen Mädchen der gehobenen Bürgerschicht in
Basel waren die Voraussetzungn zur Entstehung von Freundschaften
in beiden Formen, dem Freundschaftsbund sowie der Zweierbeziehung,

gegeben: reges geistiges Leben in den gemeinsam verbrachten
Schul- und Pensionatsjahren, eine Erziehung, die zu Tätigkeit
anregte und auf Vorbildern aufbaute und schliesslich eine religiöse
Unterweisung, bei der das gemeinschaftliche Erleben von Gewicht
war.

In einigen Leichenreden von jungen Mädchen aus dem ersten
Drittel des 19. Jahrhunderts wird die gesellschaftliche Stellung der
Verstorbenen festgehalten in Form von Gedichten, die von den
verschiedenen sozialen Gruppen verfasst sind, denen sie angehörte. So
finden wir etwa bei Julie Greuter (1805-1823) unter dem Titel
«Inschriften auf der Krone» Gedichte von vier verschiedenen Gruppen:

den Eltern, den Schwestern, dem Bräutigam, den Freunden.
Am häufigsten kommen indes die Freundinnen vor: «An die theure
vollendete Freundin von ihren geliebten Freundinnen» (Sara
Schnell, 1800-1822), «Von etlichen Freundinnen» und «De la part
d'une tendre amie» (Katharina Dorothea Lippe, 1810—1832).

'"Friedrich H. Tenbruck, Freundschaft, Ein Beitrag zu einer Soziologie der
persönlichen Beziehungen, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie,

16, 1964, S. 431-455.



74 Dorothea Roth

Diese aus der Tradition des 18. Jahrhunderts übernommenen
Formen enthalten keine Aussagen über den besonderen Charakter der
persönlichen Beziehung. Die Verstorbene wird, wie üblich, nicht als

Einzelperson, sondern als Glied einer Gruppe gesehen. Die
Freundinnen selbst bleiben anonym, sie unterzeichnen allenfalls mit ihren
Initialen. Was sie zusammenschliesst, ist die Gemeinsamkeit der
Lebenssituation, der ledige Stand, die Gleichaltngkeit. Die Verwurzelung

der einzelnen Person in ihrer sozialen Gruppe, z.B. der
Gleichaltrigen, die als Freundinnen bezeichnet werden, ist intakt
und unbezweifelt. Wir dürfen darin ein Indiz sehen dafür, dass auch
im grösseren Rahmen der Gesellschaft, der diese Gruppe angehört,
Einheitlichkeit und Stabilität vorherrschten.

Im Gegensatz zu diesen traditionellen Ausdrucksformen finden
sich in Leichenreden von Frauen, die in den 1870 und 1880er Jahren

in hohem Alter starben und auf deren Jugend zurückgeblickt
wird, präzisere Aspekte des Erlebens von Freundschaft, ein Erleben,
das bestimmt ist durch die stark sozial geprägte Erziehungsform des

Pietismus, wie sie in den christlichen Pensionaten üblich war, und
die auf einer strengen Trennung der Geschlechter beruhte. Der
Begnffder Freundschaft verband sich in diesen Erziehungsstätten der
christlichen Lebensführung mit dem Erlebnis des Religiösen.
Freundschaftliche Verbindungen unter den Mädchen wurden nicht
nur geduldet, sondern sie bildeten gradezu einen Bestandteil der
erzieherischen Methode. «Mit jugendlicher Begeisterung» übergab
sie sich dem Heiland und schloss einen «auf Jesum gegründeten
Freundschaftsbund», der das ganze Leben andauerte (Margrit Stae-
helm-Bischoff, 1801-1877, Montmirail). Die Verbindungen und
Eindrücke, die ihr in Cotterd zu Teil wurden, behielten für ihr
ganzes Leben Bedeutung (Anna Minder-Zaeslin; 1818—1885). Dank
der geschlossenen Freundschaften blieben für Marie Linder
(1813-1885) die in Montmirail verlebten Jahre die schönste Zeit
ihres Lebens. Charlotte Preiswerk-Staehelin, die schon als elfjähriges
Kind nach Königsfeld geschickt wurde, wo ein strenges Klima
herrschte, fühlte sich erst glücklich und begann sich zu entfalten, als sie
in Montmirail aufgenommen wurde.

In Dutzenden von Leichenreden werden Montmirail und Cotterd

erwähnt, und zwar immer im Ton der Begeisterung und
Beglückung. Unter den Ehemaligen von Cotterd bestand ein «Cotterd

Verein», dem manche Frauen lebenslang angehörten. Durch
Briefe und Rundschreiben stand Elise Piguet mit ihnen in Kontakt
und bewahrte dadurch ihren Einfluss und den Fortbestand der
Freunschaften. Dieser wahre «Boom» von Freundschaften unter
Frauen, die die gleiche Erziehung genossen hatten, ist wohl nicht



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 75

nur aus der spezifischen Empfindsamkeit der Epoche und der
«sensiblerie» der Beteiligten zu erklären, auch dann nicht, wenn man die
Verklärung berücksichtigt, die sich bei einem langen Leben im
Rückblick auf die Jugend einstellt.

Im Bemühen der pietistischen Erziehung, die zu solch langdauernden

Bindungen führte, steckt die vielleicht noch unbewusste
Sorge um die Erhaltung der Stabilität der christlichen Lebensform.
Ein soziales System muss zu seiner Erhaltung «die objektiv und sozial

geltenden Normen in Einklang bringen mit den subjektiven, d.h.
personalen Bedürfnissen und Motivationen5'. Die Gültigkeit der
objektiven Normen der christlichen Lebensführung war nicht mehr
gleich unbestritten wie zu Beginn des Jahrhunderts, sie bedurfte der
Festigung. Realitätsbestätigung wird notwendig, wenn sich eine
Gesellschaft zunehmend differenziert und nur noch Teile der Kultur
gemeinsam sind. Der hohe Stellenwert, den die Freundschaft in den
Leichenreden von Frauen im 19. Jahrhundert einnimmt, lässt erkennen,

dass mit der zunehmenden Differenzierung der Gesellschaft das

Bedürfnis bestand, einer immer deutlicher ins Bewusstsein tretenden
inneren Verunsicherung durch das Knüpfen fester persönlicher
Beziehungen im Sinn einer Realitätsbestätigung entgegenzuwirken32.

Frauen haben es auch verstanden, ihre Freundschaftsbeziehung
für die bewusste Ausgestaltung ihres Lebens, als eigentliche Lebenskunst,

einzusetzen, indem sie sich mit einer Freundin zu einer
Wohngemeinschaft zusammenfanden. Maria Merian-Staehelin
(1801-1840), die in Königsfeld eine innige Zweierfreundschaft
gepflegt hatte, nahm später eine Freundin in ihrem Haus auf, und die
Geschäftsfrau Emma Bohny von Liestal (1830—1903), Ehemalige
von Montmirail, bewohnte mit zwei Freundinnen zusammen ein
eigenes Haus. Eine schwere Erschütterung ihres ganzen Wesens
erfuhr E.C. Bahnmaier (1810-1858) beim Tod ihrer Freundin, und
dasselbe Erlebnis, der Tod einer Jugendfreundin, verursachte für
Dorothea Hauser-Gürtler (1813-1853) eine «Wunde im Herzen,
die nie verheilte». In der Leichenrede von Cécile Mähly-Brenner
(1837—1913) werden die Worte zitiert, die eine Freundin anlässlich

" Franz Josef Stendenbach, Zur Theorie sozialen Handelns, in: Kölner Zeitschrift
für Soziologie und Sozialpsychologie, 16, 1964, S. 55.

"Friedrich H. Tenbruck entwickelt den Gedanken, dass «kulturelle Daseins-
lnhalte», z.B. die Religion, erst «im sozialen Bezug» volle Realität gewinnen und
der sozialen Bestätigung bedürfen. Geistige Gruppenbildung - Freundschaft -
bewirkt Realitätsbestätigung (Geschichte und Gesellschaft, Berlin 1986, S. 188).



76 Dorothea Roth

des 70. Geburtstages der Verstorbenen ausgesprochen hatte: «Deine
Freundschaft war Glück, Poesie und Wonne meiner Jugendzeit.»

In ihrer vollendeten Form erscheint Freundschaft, wenn es die
Freundin ist, die den Lebensbericht der Verstorbenen verfasst. Dafür
gibt es aus der Zeit der Jahrhundertwende zwei Beispiele.

In beiden Fällen war die Verstorbene unverheiratet und leitete
eine Privatschule, an der Töchter einer städtischen Oberschicht
unterrichtet wurden. Beide Frauen vertraten Mutterstelle an einem
fremden Kind und waren über ihre Berufsarbeit als Lehrerinnen hinaus

sozial tätig: Adelaide Brandt aus Genf (1828—1897) begründete
eine «Mission populaire pour jeunes Gens», und Rosa Preiswerk aus
Basel (1859-1913) bemühte sich im Rahmen des Schweizerischen
Lehrerinnenvereins um die Altersfürsorge für ihre Berufsgenossinnen53.

Beide Lebensläufe zeigen die typische Haltung demütiger
Frömmigkeit der unverheirateten Frau, die im Grunde am Rand der
Gesellschaft steht und sich ganz der Erfüllung einer Aufgabe hingibt.
Für unsern Zusammenhang ist es von Bedeutung, dass die
Lebensberichte dieser beiden Frauen von einer Freundin verfasst sind, und
dass die Leichenrede nur diese Texte, ohne den Beitrag eines Pfarrers,

enthalten. Als Verfasserin von etwa 40 Seiten «Souvenirs» an
Adelaide Brandt nennt sich Madame Edourd Humbert, eine
Jugendfreundin, Gattin eines Professors der Genfer Akademie.

Von dem im Rahmen des Konventionellen gehaltenen Nekrolog
der Adelaide Brandt unterscheidet sich das Beispiel aus Basel. Schon
die äussere Form des Nekrologs überrascht durch die ungewöhnliche

Aufmachung: ein violett gebundenes Büchlein, durch eine
silberne Schnur zusammengehalten und mit dem Aufdruck eines
silbernen Monogramms versehen. Die knapp zehn Seiten Text sind
gezeichnet mit den Initialen E.R.-R., die ebenso wie das Monogramm

R.P., von Bibliothekarshand aufgelöst, als Verfasserin Emilie
Rohr-Riggenbach ergeben, die ihre verstorbene Freundin Rosa
Preiswerk ehrt54.

«Das Freundschaftsband, welches in der Schulzeit geschlossen
worden ist, hat festgehalten», sagt Emilie Rohr. Lebenslängliche, in

"Im Frühjahr 1910 eröffnete der Schweizerische Lehrerinnenverein in Bern ein
Alters- und Erholungsheim für Lehrerinnen. Als Präsidentin der Basler Sektion
hatte sich Rosa Preiswerk stark für dieses Werk eingesetzt. (Nach dem Tod ihrer
Tante Emma Oser hatte sie die Oser'sche Privatschule übernommen.)

"Emilie Rohr-Riggenbach, geboren 1859, ist die Gattin von Pfarrer Ernst Rohr-
Riggenbach (1859—1944), dem Sohn von Karl und Alberane Rohr-Stadler und
somit die Schwiegertochter von Albertine Rohr-Stadler (1832—1896, vgl. S. 59).



Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 77

die Schulzeit zurückreichende Freundschaft also auch hier". Im
Unterschied zu Madame Humbert, die das Charakterbild ihrer
Freundin sachlich und präzis aus Jugenderinnerungen aufbaut, enthält

der Bericht von Emilie Rohr keine genauen biographischen
Angaben. Von ihrer Freundin spricht sie im Ton liebevoller, fast
zärtlicher Verehrung. Abgesehen von der Andeutung eines familiären
Unglücks, das für das Schicksal von Rosa Preiswerk bestimmend
war, ist das Bild ganz auf Innerlichkeit ausgerichtet. Mit drei Worten,

die, wie sie weiss, aufdem Grab «eines berühmten Dichters»
stehen, zeichnet sie das geistige Wesen ihrer Feundin: «Licht, Liebe,
Leben». Es sind die Worte, die heute noch die im Jugendstil gehaltene

Eingangshalle der 1903 eingeweihten Töchterschule in Basel

zieren, und die in der Stadtkirche von Weimar in die Grabplatte des

Dichters Johann Gottfried Herder eingemeisselt sind5''.

Ein weiter Weg wurde zurückgelegt von den zierlichen Versen
auf den Jungfernkränzen der jungen Mädchen zu Beginn des

Jahrhunderts bis zu dem einfachen, der deutschen Klassik zugeordneten
Zitat der drei Worte, die um 1900 das alte «Ora et labora» ablösten
und das neue Bildungsideal bezeichneten, mit dem sich nun das

Wesen einer reifen Frau umschreiben liess. Wenn auch die äusseren
Lebensformen noch weitgehend unverändert waren: die gedrückte
Lage einer ledigen Frau, die die Last eines Unglücks zu tragen hatte,
von dem nicht gesprochen wurde, ihre von aussen gesehen konventionelle

Frömmigkeit und ihre demütige Stellung in der Gesellschaft,
so meldet sich doch in der Art, wie eine andere Frau, ihre Freundin,
unter Verzicht auf die Autontät einer pfarrherrlichen Rede, ihr
Leben zu würdigen vermag, ein neues Selbstbewusstsein. Die Normen

der Religion und die bürgerlichen Wertvorstellungen besitzen

zwar noch ihre Gültigkeit, das neue Bewusstsein stützt sich aber
nicht mehr ausschliesslich auf diese Überlieferungen, sondern
bezieht seine Stärke aus eigener, mit Gleichaltrigen gemeinsam erworbener

Bildung.

Dr. Dorothea Roth
Sierenzerstrasse 47
4055 Basel

" Eine Schrift von Emilie Rohr «Aus der Kinderzeit» wurde von Rosa Preiswerk
in der Schweizerischen Lehrerinnenzeitung (3. Jg., vom 15. Dezember 1898) angezeigt.

Lehrerinnenverein und Lehrerinnenzeitung waren, obwohl sie ausdrücklich
auf «religiöse Färbung» verzichteten, doch durchaus christlich orientiert und standen

dem Verein der Freundinnen junger Mädchen nahe.
^Herders Werke, hg. von Ernst Naumann, Berlin, Leipzig, Wien, Stuttgart, o.J.

Band 1, S.CXXXI.


	Das Bild der Frau in der Basler Leichenrede 1790-1914 : Erscheinungsformen des bürgerlichen Patriarchats im 19. Jahrhundert

