
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 90 (1990)

Artikel: František Graus et la crise du XIVe siècle : les structures et le hasard

Autor: Le Goff, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frantisek Graus et la crise du XIV'' siècle:
Les structures et le hasard

par

Jacques Le Goff

J'ai rencontré Frantisek Graus pour la première fois à Rome en 1955
au X1 Congrès International des Sciences Historiques où il parlait de
la crise du XIVe siècle qu'il présentait selon le titre de l'article qu'il
publia cette même année 1955 dans la Zeitschriftfur Geschichtswissenschaft

comme «Die erste Krise des Feudalismus». Il a depuis renoncé à

cette caractérisation comme il l'écrit dans son dernier livre: «Pest-

Geißler, Judenmorde. Das 14. Jahrhundert als Krisenzeit.» Ce thème aura
donc été une de ses préoccupations majeures de sa réflexion d'historien.

Et il explique dans son dernier ouvrage qu'il ne croit plus que la
crise du XIVe siècle ait été une césure capitale, qu'elle ait été la
première mise à l'épreuve décisive des structures sociales du Moyen Age.
Ainsi s'achève (et je crois que, même sans la mort prématurée et
irrémédiable, se serait achevée) une longue et lente révision d'une
problématique qui, sans qu'il se soit renié, a évolué.

Il me semble que l'œuvre de Frantisek Graus est une recherche
exemplaire, parfois pathétique, d'une lisibilité de l'histoire, d'une
rationalité de l'histoire. Comment se présentent au bout de ce
cheminement les rapports entre ce perturbateur de rationalité qu'est le
hasard et le concept qui semble le mieux avoir permis à Frantisek
Graus comme à d'autres historiens et spécialistes des sciences humaines

et sociales d'introduire dans l'histoire une certaine cohérence, une
certaine stabilité, gage d'une certaine maîtrise rationnelle, pour ne pas
dire scientifique, de l'histoire: le concept de structure?

Frantisek Graus ne croit donc plus dans ce livre que la crise du
XIVe siècle ait été une crise décisive, «epochemachend», en particulier

parce qu'elle n'a pas été une crise générale. D'ailleurs il n'existe pas
d'unité du Moyen Age, on ne peut y atteindre des structures globales.
Pour le XIVc-XVe siècle on peut difficilement parler de structures de
l'économie rurale, de la ville, de l'état, etc., institutions qui sont rudi-
mentaires par rapport à ce qu'elles seront au XIVe et au XXe siècles.

«Structure du Bas Moyen Age» écrit Frantisek Graus, ça sonne bien,
c'est une jolie formule, mais elle n'a pas de contenu réel, l'hypothèse



24 Jacques Le Goff, Frantisek Graus et la crise du XIVe siècle:

d'une structure d'ensemble reste un postulat invraisemblable. On ne

peut parler que de conglomérats de morceaux individuels («Konglomerate

von Einzelteilen»), Et notre ami définit en ces termes l'intention

de son ouvrage: «Dieses Buch ist der Untersuchung einiger
Aspekte der <Krise> gewidmet: dem Funktionieren von Beziehungsbündeln

(je laisse provisoirement de côté la définition de ce terme
essentiel) und Teilstrukturen und dem teilweisen Bewusstwerden
innerer Widersprüche.»

Avant d'essayer d'entrer plus avant dans ce programme et dans ce
livre deux remarques préliminaires.

Ce livre semble être le produit sinon d'un désenchantement du
moins d'une limitation des ambitions de l'historien. Il est clair que cet

ouvrage se situe dans une retractatio de thèmes opérée par Frantisek
Graus le marxiste dans le climat de renoncement aux idéologies qui a

marqué ces dernières années et qui en ce moment même se traduit sur
le plan des événements par l'extraordinaire effrondrement d'un
système dans lequel Frantisek Graus avait voulu croire mais dont il
n'avait cessé de suivre et de faire lui-même lucidement la critique dans
les faits comme dans les fondements idéologiques. Ce livre se situe à

l'intérieur de ce que Frantisek Graus appelle à la dernière page de son
livre «ein gewisser gemeinsamer Tonus der Geschicke».

Mais il ne faudrait pas croire que ce livre illustre le moindre
renoncement à l'ambition de comprendre et d'expliquer l'histoire qui a

animé Frantisek Graus dans toute sa vie d'historien. Graus n'a jamais
considéré l'histoire comme un divertissement ni choisi ses sujets au
hasard, et ne s'est jamais contenté d'une histoire n'allant pas au-delà
de l'établissement des faits et du récit. Il a toujours pratiqué ce que
Lucien Febvre et Marc Bloch appellaient l'histoire-problème. Tous
ses livres et celui-ci autant sinon plus que tous les autres, tout nourris
de faits et d'érudition qu'ils soient - mais pourquoi opposer érudition
et histoire, ce sont d'indissociables compagnes - sont des laboratoires
de problématiques, des leçons de méthodologie.

Avant de tenter de mettre en valeur cette méthodologie autour du
couple «hasard-structure», permettez-moi de vous rappeler l'architecture

de l'ouvrage.
De ce que les historiens appellent traditionellement la crise du

XIVe siècle, Frantisek Graus n'a donc choisi de présenter que des

morceaux, des «Einzelstrukturen».
Il commence par évoquer les catastrophes (terme déjà significatif) à

travers deux phénomènes spectaculaires:
1) la Peste Noire qui avait disparu d'Occident depuis le VIIe siècle

et qui revient brutalement en 1348, se répétant à intervalles plus ou
moins réguliers environ tous les quinze ans;



Les structures et le hasard 25

2) les processions de flagellants liés à la Peste, pénitents extrêmes
étudiés à travers leurs manifestations en 1349, mouvement laïc perçu
comme un mouvement de la canaille.

Puis il semble faire une digression pour traiter de l'Eglise et de la

religion chrétienne pendant près de cent pages. C'est qu'il sait, au
contraire de trop de médiévistes, qu'il n'y a pratiquement pas de
secteur de la vie médiévale où l'Eglise et la religion ne soient présentes.
L'histoire de l'Eglise n'est pas au Moyen Age une histoire à part, car il
n'y a pas de frontières du religieux et cette omniprésence du religieux
est caractéristique du Moyen Age car le rapport de l'homme à la question

de la croyance est différent avant et après le concile de Trente et le
christianisme médiéval n'est pas une religion au sens du XIXe et du
XXe siècle. L'Eglise est aussi importante pour qui veut démonter les

mécanismes de l'histoire car elle est un système. J'ai particulièrement
apprécié la façon dont Frantisek Graus a si perspicacement analysé la

signification de l'au-delà pour les hommes du Moyen Age, le rôle de

l'enfer, du paradis, du purgatoire. Je lui envie une phrase sur un usurier

qu'il a découverte chez le dominicain du XIIIe siècle, Etienne de

Bourbon, et qui m'avait échappé: «ignorant, le malheureux, que Dieu
l'avait engraissé comme un porc pour en faire une victime de la mort
éternelle» (ignorans miser, quod Deus eum impinguasset ut porcum ad victi-
mam mortis eterne). Il montre que cette Eglise qui est au cœur de tout est
elle-même en crise non seulement sous les aspects qui en sont connus
comme le déchirement du Grand Schisme mais sous d'autres qu'il
révèle: il prouve par d'irréfutables documents que l'incroyance,
nouveauté que l'on croyait réservée au XVIe siècle, existait déjà de façon
significative au XIVe siècle. Le religieux déborde le sens restreint
qu'il a aujourd'hui en particulier pour englober le social et pour être la

forme sous laquelle s'expriment les insatisfactions et les révoltes. Il
faut savoir lire sous le religieux le social.

Frantisek Graus en vient alors aux objets partiels qui sont plus
particulièrement les thèmes de recherche de son enquête sur la crise du
XIVe siècle: les manifestations antijuives et les révoltes sociales. Ici
les analyses très poussées conduisent à deux véritables synthèses, à

deux monographies de grand relief.
Le premier thème, les Juifs, correspond à une préoccupation elle

aussi à peu près continue de la réflexion historique de Frantisek
Graus: l'histoire desJuifs est-elle une histoire particulière ou n'est-elle
qu'une partie de l'histoire générale? Sans diluer les spécificités de

l'histoire juive, Frantisek Graus estime que les spécialistes de
l'antisémitisme ont tort de découper, d'isoler comme un territoire à part les

relations entre Juifs et Chrétiens. Elle sont au cœur de l'histoire
globale. Le XIVe siècle voit s'accélérer le processus de diabolisation et de



26 Jacques Le Goff, Frantisek Graus et la crise du XIVe siècle:

marginalisation des Juifs mais c'est aussi le cas des hérétiques et des

sorciers, et surtout sorcières, la sorcière, cette création du XIVe siècle

comme l'avait bien senti Michelet. Le Juif est réduit à un stéréotype
négatifmais c'est aussi le cas de la femme, et dans une certaine mesure
du clerc victime d'un accès d'anticléricalisme. La persécution, le massacre

des Juifs est justifié, comme pour les hérétiques et les sorciers,

par des fables, des mythes justificateurs comme les accusations de

meurtre rituel et de profanation de l'hostie. Mais quand on les accuse
de complot et en particulier d'empoisonner les sources et les puits en
1348/1349, cette accusation avait été portée en 1321 contre les

lépreux. Comme pour les autres catégories sociales suspectes le
processus d'accusation des Juifs repose largement sur la rumeur, rumor ou

fama. La rumeur, cette grande meurtrière. Mais au XIVe siècle, les

Juifs deviennent un foyer de danger et de troubles (Gefahrenherd) et le
bouc émissaire par excellence des autorités et de la société (Blitzableiter).

Frantisek Graus dresse un inventaire minutieux (le premier) des

pogroms du milieu du XIVe siècle et une analyse aiguë de leur
déroulement. Il en note la fréquence, la chronologie et l'extension
géographique à partir des deux foyers de la France méridionale et du
Lac de Genève. Il en étudie la préparation, le déroulement, les justifications

et les suites.
Puis il ouvre son second grand dossier qui est celui des révoltes

sociales. Il en recherche là aussi la fréquence, la chronologie, l'étendue
géographique, les motifs selon l'opinion des contemporains, la préparation

et le déroulement et en propose une typologie.
On voit à quels pans de la crise du XIVe siècle Frantisek Graus a

renoncé: à l'économie, à la démographie, à la guerre pour focaliser sur
le trio: peste, flagellation, pogrom. Enfin deux chapitres théoriques
reprennent sur le cas du XIVe siècle l'analyse de la notion de crise à

travers les phénomènes qui la composent et leurs interprétations (die
Krisenphänomene und ihre Deutungen) et celle de la notion d'époque (Das
Spätmittelalter als Epoche).

Notons encore avant de tenter une étude de l'outillage conceptuel
de Frantisek Graus que son esprit critique (critique de la notion de

structure, de globalité, de système) ne l'amène pas a une histoire
«positiviste», faussement objective, «wertneutral». Frantisek Graus
est resté un historien qui assume ses responsabilités.

C'est d'abord un homme de concepts et qui utilise un double outillage

notionnel. D'un côté ce qui concerne le dur, le cohérent, le résistant

dans l'histoire et qui s'appuie sur des concepts abstraits: système,
mécanisme, régularités, stéréotypes, typologie, et, bien entendu,
structure, de l'autre ce qui donne au contraire de la souplesse, du
mouvement à ces éléments solides, des métaphores: vague (Welle), boule



Les structures et le hasard 27

de neige (Schneeball), epicentres, incubation, noyau solide (fester Kern)
qui permet de repérer par opposition et complémentarité un ensemble

flou, constellation, climat, soupape (Ventile).
Je note toutefois que ces métaphores sont souvent consolidées par

leur insertion dans un ensemble plus dur, par exemple Schneeballsy-
stem, et plus encore dans les processus qui leur confèrent à la fois
cohérence, dynamisme et sens.

La logique d'analyse des phénomènes qu'il étudie dans ce livre est
clairement exprimé: préparation (Vorbereitung), déroulement (Verlauf),
conséquences (Verfolgungen), épilogue (Nachspiel), dénouement
(Ablauf). Ces termes lui permettent - souci d'historien pour qui il n'existe

pas d'histoire immobile, bien qu'il comprenne pourquoi mon ami
Emmanuel Le Roy Ladurie a été amené à employer cette expression
excessive à propos de la plage temporelle XIV-XVIIF siècle - ces

termes lui permettent donc d'insérer le déroulement des phénomènes
historiques dans une durée rationalisée et orientée: Inkubationszeit,
Vorbereitungsphase.

Et, démarche essentielle qui relie et couronne les deux séries
conceptuelles: celle des notions abstraites explicatives, celle des métaphores

descriptives prises dans un découpage significatif de durée,
l'invention du sens: Sinngebung. La force de Frantisek Graus est de

montrer cette Sinngebung dans deux perspectives dont la confrontation

produit l'explication historique: d'une part la perspective des

contemporains, l'interprétation des phénomènes historiques par les

contemporains selon les différentes catégories et positions sociales et
culturelles, (Frantisek Graus y est très attentifet ses analyses d'idéologies

et de mentalités sont très remarquables), d'autre part les schémas

explicatifs de l'historien que celui-ci doit obligatoirement, s'il veut
bien faire son métier, construire face aux interprétations de l'époque.
Par exemple, les hommes du XIVesiècle voient dans les catastrophes
des punitions divines et des avertissements (Menetekel) et l'historien
explique à son tour leurs réactions comme les produits d'une longue
habitude des calamités, d'une impuissance historico-structurelle
matérielle et mentale face à des calamités et de la lente imprégnation
d'un système de croyances religieuses. Faire de l'histoire, c'est lui donner

un sens: Geschichtsschreibung ist Sinngebung. Soulignons que,
ce faisant, Frantisek Graus me paraît englober et dépasser avec
bonheur la notion traditionnelle de prise de conscience (Bewusstsein,
Bewusstwerden).

Dans ses fondements, je dirai presque dans ses a priori, cette
méthode d'analyse écarte le hasard car pour Frantisek Graus le hasard
est une donnée mais n'est pas un fait historique, ne relève pas pour
l'historien de son métier, de sa discipline. L'objet de l'historien, ce sont



28 Jacques Le Goff, Frantisek Graus et la crise du XIVe siècle:

les réactions des hommes au hasard et ces réactions sont sinon prévisibles

du moins explicables en fonction de systèmes, de structures de

longue durée. Dans le vécu séculaire et longtemps recommencé des

famines et des épidémies, les hommes et les femmes du Moyen Age
ont forgé leurs réactions à la Peste Noire de 1348.

Aussi Frantisek Graus égrène son analyse de la «crise» du XIVe siècle

de constatations: «ce n'est pas un hasard si...», das ist nicht zufällig...

dies kein Zufall ist. Par exemple, il pose en ces termes l'analyse
des pogroms du XIVe siècle: il faut, dit-il, commencer par analyser
«ob das Judenmorden der Jahre dreizehnhundertachtundvierzig bis

dreizehnhundertfünfzig einem zufälligen Zusammentreffen rein
zeitbedingter Phänomene zuzuschreiben ist, oder ob es mit längerfristigen

Änderungen zusammenhing».
La réponse, bien entendu, est que la seconde hypothèse est la

bonne. Mais où Frantisek Graus montre sa pensée d'historien c'est

que les syndromes historiques qui expliquent dans la longue durée les

événements ne restent pas immobiles. Ils subissent des changements.
Ces pogroms de 1348-1350 manifestent qu'à la longue hostilité des

chrétiens à l'égard des Juifs en raison de motifs religieux (la haine du
judaïsme), économiques (la haine des usuriers), s'ajoutent deux
sentiments nouveaux: le désir de les désigner comme boucs émissaires -
selon un processus mis à l'épreuve sur d'autres marginaux auparavant,

les lépreux accusés en 1321 d'avoir empoisonné les sources et les

puits et surtout l'idée nouvelle que, dans le climat social tendu des villes

au milieu du XIVe siècle, les Juifs constituent un «foyer de risques,
de troubles» (Gefahrenherd).

Au-delà de ces refus répétés d'introduire le hasard dans l'explication
des composantes partielles de la crise du XIVe siècle, Frantisek

Graus se livre à une critique globale de l'explication de la crise par le
hasard: Zufallstheorie. Il constate d'abord que pour faire de la crise une
convergence de hasards, cela fait «trop de hasards d'un seul coup et

tout d'un coup». Surtout il estime que la théorie du hasard se heurte
principalement à la constatation de parallélismes dans les traits individuels

de la crise, de similitudes dans diverses crises à diverses époques,
et de continuités dans presque chacune de ses composantes.

Je suis d'accord avec Frantisek Graus pour estimer que le métier
d'historien consiste à expliquer le déroulement historique plus par les
réactions non hasardeuses des structures au hasard que par le hasard
lui-même, mais je me demande si l'historien ne devrait pas malgré
tout s'occuper un peu plus du hasard, se demander par exemple si une
chronologie des catastrophes ne devrait pas permettre une intégration
du hasard dans le schéma explicatifde l'historien. Que la Peste Noire
ait éclaté en 1348 plutôt qu'en 1311 au moment du concile de Vienne



Les structures et le hasard 29

ou en 1378 au début du Grand Schisme, change bien les choses. Surtout

je souhaiterais que les historiens circonscrivent mieux dans les

divers systèmes historiques les types de hasards susceptibles d'apporter
le plus d'ébranlements. Nous savons ou plutôt nous ne sommes

capables aujourd'hui d'expliquer l'éruption de Peste Noire en 1348

que comme un hasard - le réveil, imprévisible dans l'état actuel de la
science, du bacille de Yersin dans les régions où il était endémique. Il
me semble qu'en privilégiant les structures qui expliquent les réactions

à la Peste, Frantisek Graus a quelque peu anesthésié artificiellement

les réactions des hommes du XIVe siècle à la Peste. Si le nombre
de témoignages «catastrophiques» sur la Peste de 1348 est relativement

limité, le relatif silence des contemporains (l'argument a silentio,

nous le savons, est délicat à manier) n'est-il pas plus un silence de

stupeur que d'accoutumance aux épidémies? La Peste Noire, ce fut
quand-même autre chose que les épidémies de dysenterie ou de

typhus. Et Frantisek Graus, s'il a raison d'écarter l'explication
démographique de la Peste, a sans doute sous-estimé l'importance de la
chute catastrophique de la population, conséquence principalement
de la Peste. Je pense en particulier qu'il faut étudier avec plus d'attention

la part des diverses formes du hasard biologique dans les systèmes

historiques. Le hasard qui donna aux Capétiens pendant plus de
trois siècles des héritiers mâles qui leur survécurent, n'a-t-il pas, dans

un système politique monarchique, dynastique, restreignant aux
mâles le droit de succession au trône, joué un rôle historique qui
appelle une analyse de l'historien, tenant compte du hasard au-delà
d'un pur donné extérieur à la discipline historique?

Mais venons-en à ce qui fut l'essentiel pour Frantisek Graus et que
dans ce dernier livre il expose avec une rigueur, une clarté et des nuances

remarquables.
Je me bornerai à un rapide examen des concepts essentiels de typologie,

de système, de crise pour conclure avec notre très regretté collègue

et ami sur le problème de la périodisation, du «Spätmittelalter»
comme époque.

Mais auparavant encore une remarque sur l'analyse par Frantisek
Graus des mentalités et des comportements auxquels il accordejuste-
ment une place très importante dans le sens des phénomènes historiques.

Certes, il ne néglige pas l'importance des symboles mais il me
semble avoir une conception un peu restrictive de la notion de
représentation qui retient de plus en plus l'attention des historiens - y compris

Graus. Mais il n'évoque guère l'imaginaire qui me semble avoir
joué un si grand rôle dans les événements du XIVe siècle. Je ne parle
pas de l'iconographie, domaine qu'on peut estimer particulier, mais
des images au confluent du mental et du sensible, telles que les images



30 Jacques Le Goff, Frantisek Graus et la crise du XIVe siècle:

de la Mort, de l'Apocalypse, du Juif, du bon et du mauvais Gouvernement

qui ont sans doute travaillé de l'intérieur les hommes et les femmes

du XIVe siècle.
Mais examinons rapidement l'armature conceptuelle de la pensée

historique de Frantisek Graus.
D'abord l'outil typologique. Graus s'en est surtout servi pour

caractériser les types de révoltes, et son maniement de l'outil me paraît
particulièrement heureux, d'abord parce qu'il met en place le vocabulaire

de l'époque (l'étude des mots est essentielle pour l'historien) par
rapport à l'outillage verbal de l'historien. Sa moisson est riche en
latin: rebellio, commotio, guerra, conspiratio, seditio, dissensio, assignatio, liti-
gium, furia populi, en allemand: ungenade, unfriden, zweyunge, ufflauff
gelouffe, span, crieg, zweiung, zwitracht, stosz, missetelle, aufruhr, rumor,
geschrei, bruch, uffstand, etc. et en français: commotions, dissensions,
murmures et entreprises, conspiration, colligation, conjuration, rébellion, désobéissance,

etc..
Ensuite parce qu'il définit clairement les principes d'établissement

d'une typologie: 1) la forme qui heurte les normes habituelles de la
société, 2) la constitution de la révolte en groupes structurés ou
formés pour la circonstance, 3) les buts des actions menées contre les

gouvernants ou les puissants.
Aussi parce qu'il croise les typologies, ne se contentant pas d'une

seule et accordant toujours beaucoup d'importance à l'espace territorial

et social concerné par les révoltes à l'intérieur et où à l'extérieur de
la ville. Car une préoccupation constante de Frantisek Graus est de
combiner l'espace et le temps dans ses analyses et dans les synthèses
(Zusammenhang) dont il fait toujours suivre ses études de composantes
partielles. Préoccupation du temps qui est, sous une forme ou sous
une autre, commune à tous les historiens mais aussi insertion dans
l'espace parfois négligée par les historiens. Chronologie et Umfang, telles

sont bien les deux dimensions indissolublement liées de l'histoire
dont Graus nous donne l'exemple.

Surtout Frantisek Graus insiste sur le caractère artificiel, instrumental

des typologies qui n'ont pas de réalité objective mais qui ne
sont que des outils construits par l'historien. Précision salutaire face
aux historiens qui, à la façon des vieux naturalistes, s'imaginent avoir
fini leur travail quand ils ont mis les phénomènes historiques dans des

classements, des catégories, des tiroirs, les faits historiques ne sont pas
des plantes qu'il suffirait de classer. Un historien ne peut se contenter
d'être un Linné si génial soit-il. Une typologie dont un historien se
satisferait sans aller au-delà ne serait qu'une pétrification stérilisante
de l'histoire dont l'objet est la vie même des sociétés, des hommes
vivant en société.



Les structures et le hasard 31

Ici se présente la notion de structure avec la critique à laquelle la

soumet Frantisek Graus et les limites dans lesquelles désormais il
l'utilise. Il se livre dans cet ouvrage à une critique sans concession du
Strukturbegriff encore plus vague, dit-il, que celui de crise. «Um die
Lage nicht zu verwischen, sei hier der Gebrauch des Wortes Struktur
aufden allgemein akzeptierten kleinsten Nenner der Gemeinsamkeiten

reduziert: auf nicht-zufällige, wiederholt auftauchende
Regelmässigkeiten der Beziehungen von Einzelteilen eines postulierten
Ganzen.»

Comme les typologies, les structures qui risquent de se transformer

en modèles hors du temps (zeitlos) ne sont qu'une sorte de modèle
opérationnel, elles n'ont pas de réalité.

Tout ce que l'historien peut atteindre, ce sont des structures partielles

(Teilstrukturen) ou plutôt des paquets de relations (Beziehungsbündel).

«Die historisch feststellbaren Einzelbestandteile, qualitativ zuweilen

unterschiedlich, tauchen dennoch vielfach recht gleichartig auf;
sie sind ihrerseits Konglomerate von Einzelteilen, die (im genannten
begrenzten Sinn) strukturiert sind und weitere Strukturen bilden. Die
Bindung einiger Einzelteile ist besonders <dicht> (kompakt), zeitlich
stabil: Ich möchte sie mit einem dem Strukturalismus entlehnten
Begriffais Beziehungsbündel (paquets de relations) bezeichnen.»

On le voit, la conception structuraliste de Graus comporte une
possibilité de changement, une dynamique. L'historien ne s'abandonne

jamais à une immobilité qu'il ne rencontre jamais en histoire.
Il y a simplement des tendances à la stabilisation dans le jeu des

structures. Au niveau des opinions, des mentalités on aboutit alors

aux stéréotypes, au niveau des comportements, aux ritualisations. A
propos des flagellants et des pogroms, Frantisek Graus a d'excellentes
analyses de ritualisation mais on peut regretter que ses seules références,

d'ailleurs excellentes, soient deux historiens américains, Natalie
Zemon-Davis et Richard Trexler. La ritualisation est un objet spécifique

des ethnologues et des anthropologues culturels. Frantisek Graus
s'adresse souvent aux sociologues mais à eux seuls. C'est à mes yeux
une de ses limites. Il ne regarde jamais du côté des ethnologues:
Mauss, Van Gennep, Evans-Pritchard, Leach, Lévi-Strauss.

On retrouve cette relative indifférence aux disciplines non historiques

et non sociologiques à propos de la notion de système à l'intérieur

duquel il veut toujours ménager une dynamique: «Aucun
système, écrit-il, n'existe sans contradictions internes et comporte
toujours des composantes dissolvantes qui font éclater le système.
C'est la dialectique entre éléments systemhaltende et éléments
systemsprengende.»



32 Jacques Le Goff, Frantisek Graus et la crise du XIVe siècle:

Graus critique le fonctionnalisme: «L'idée que l'ensemble des

composantes <sert> à quelque chose est une opinion téléologique
indémontrable et décrire les situations de crise en termes de «disfonction-
nement) ne mène pas à grand chose», mais il ne songe pas à préciser et
à approfondir ses propres conceptions à l'aide des notions de «systèmes

complexes» des mathématiciens ou de «sociétés segmentaires»
des ethnologues.

Ainsi le tout demeurant un objectif inaccessible, la même critique,
la même conception des conglomérats partiels et temporaires mise à

l'épreuve pour les notions de structure et de système se retrouvent
pour la caractérisation des crises et des époques par laquelle se
termine l'ouvrage.

Critiquant les idées exprimées par RudolfVierhaus dans ses articles
de 1978 et 1979, «Zum Problem historischer Krisen» et «Politische
und historische Krisen», qui ont amené l'éminent historien allemand
à définir le Spätmittelalter comme une «politisch-soziale Systemkrise»,

il propose une définition plus modeste, plus restreinte de la
crise.

«Ich schlage daher vor, als <Krise> das Zusammenfallen
verschiedenartiger Erschütterungen (Teilkrisen) objektiver Art (qualitative
Umbrüche, Trendeinbrüche, Trendwenden) zu bezeichnen, sofern sie

von Erschütterungen (drohenden Verlusten) bisher kaum bestrittener
Sicherheiten (Werte) begleitet sind, deren man sich bewusst ist.»

Dans cette perspective le XIV-XV1 siècle n'est une crise qu'au
sens restreint du mot et une époque caractérisée plus par le trouble,
l'ébranlement que par de grandes nouveautés ou de grands changements.

Cette «crise» ne déboucha pas sur un effrondrement général
(Zusammenbruch) du système médiéval. Il n'y eut pas de césure même
dans le domaine artistique et intellectuel, encore moins dans le
domaine économique et social.

Le Spätmittelalter fut un temps où oppositions et contradictions
s'approfondirent, où les contrastes entre régions s'accentuèrent, où le
sentiment se répandit que les choses ne pouvaient pas continuer à

durer comme ça sans qu'on puisse dire ce qui allait arriver, sentiment
qui troublait non seulement les intellectuels, mais les masses.

Tout ce que l'on peut dire du Spätmittelalter, c'est qu'il est caractérisé

par un tonus spécifique du destin (eingewisser Tonus der Geschicke).
Je note qu'après ses analyses profondes et souvent neuves d'aspects
essentiels des troubles du XIVe, Frantisek Graus retrouve le climat
de l'automne du Moyen Age de Huizinga et qu'il cherchait peut-être
un concept métaphorique (Tonus) voisin de celui de style que Paul
Veyne et Michel Foucault à la fin de sa vie ont cherché à introduire en
histoire.



Les structures et le hasard 33

Je voudrais aussi dire que ce grand livre ne se résume pas dans des

analyses abstraites. Il y passe les grandes vagues des sentiments
profonds, la sensibilité de Frantisek Graus, ses dons à capter et à exprimer
la sensibilité d'une époque. Haine, peur dont d'autres historiens aussi

ont bien parlé, mais aussi colère, Zorn, qu'il a mieux que quiconque
dépeinte et analysée à l'œuvre dans les révoltes du Bas Moyen Age, un
temps de la colère, qui est aussi celui d'un monderò« qui passe d'un
monde à l'envers au XIVe siècle, verkehrt (un monde «changé» et
«détourné» selon le Songe du Vergier) à un monde proprement fou,
verrückt, au XVe siècle.

Avec ce livre où culminent la recherche et la pensée historique de
Frantisek Graus, apparaît en pleine lumière l'importance de son œuvre

pour l'illustration des problèmes les plus importants de la science

historique: l'inscription des phénomènes historiques dans l'espace et
le temps, l'appréciation des événements dans la longue durée de leur
maturation et de leurs conséquences, la nature, le fonctionnement et la
valeur explicative des structures, la valeur et les limites des outils
conceptuels forgés par l'historien pour introduire de la rationalité, de la
lisibilité dans l'histoire: catastrophe, stéréotype, système, typologie,
crise, période et surtout et toujours, acteur et victime de cette histoire,
l'homme, les hommes dans leurs structures et leurs évolutions sociales

et nationales - les deux pôles: la société, la nation et les processus
d'exclusion créant marginaux, exclus, victimes, pauvres, ou Juifs. Les
hommes avec leurs mentalités et leurs comportements pris dans le
mouvement de l'histoire qui pour être déchiffrable et maîtrisable
jusqu'à un certain point par l'historien, n'en demeure pas moins
semée de malheurs et de drames pour les hommes qui la vivent. Cette
intime union, ce dialogue dramatique entre le progrès des structures
et le malheur des crises, Frantisek Graus Fa vécu à la fois dans son œuvre

et dans sa vie. C'est à l'homme de haute vertu et à l'historien de

grande classe ensemble que je dédie ces modestes lignes inspirées par
sa pensée et ses travaux.

Prof.Jacques Le Goff
Ecole des Hautes Etudes en Sciences sociales

54 boulevard Raspail
F-75006 Paris


	František Graus et la crise du XIVe siècle : les structures et le hasard

