
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 89 (1989)

Artikel: Die Basler Münsterscheiben : zur Geschmacksgeschichte des 19.
Jahrhunderts

Autor: Meier, Nikolaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Basler Münsterscheiben

Zur Geschmacksgeschichte des 19. Jahrhunderts

von

Nikolaus Meier

Die Münsterscheiben im baslerischen Kunstleben

Die neue Verglasung der Münsterfenster in denjahren 1856-1862
gehört zu Basels grossen künstlerischen Unternehmen wie das erste
St. Jakobs-Dcnkmal (1823/24)', Böcklins Fresken im Museum an
der Augustinergassc (1868-1870)7 und das zweite St. Jakobs-Denkmal

(enthüllt 1872)3. Alle sind Ausdruck bürgerlichen, patriotischen
und religiösen Kunstsinns, wie er uns für das 19. Jahrhundert beson-

Für die Durchsicht des Manuskriptes danke ich François Maurer-Kuhn und
RolfThalmann herzlich. - Dieser Aufsatz entstand, bevor die grossen Scheiben des

Chores wieder eingesetzt wurden. Er nahm denn seinen Ausgang auch nicht von
diesen Werken, sondern vom Emilie Linder-Kabmett aus, welches im Rahmen einer
Neuhängung der Bestände des neunzehnten Jahrhunderts aus der Öffentlichen
Kunstsammlung Basel Christian Geelhaar im April 1988 mit Werken u.a. von
Friedrich Overbeck, Ferdinand Olivier und Johann von Schraudolph eingerichtet
hat. Schon die von Eva-Maria Krafft 1982 organisierte Ausstellung «Zeichnungen
deutscher Künstler des 19. Jahrhunderts aus dem Basler Kupferstichkabinett» hatte
mit ihren zahlreichen Blättern von Peter Cornelius, Konrad Eberhard, Adam Eberle,
Joseph Führich, Heinrich Maria Hess, Friedrich Overbeck, Julius Schnorr von
Carolsfeld, Claudius und Johann von Schraudolph und Edward Stemle aut jene
Geschmacksrichtung kunstpietistischer Gesinnung in Basel aufmerksam gemacht,
von der Emilie Linder recht eigentlich beherrscht war. Diese Darstellung wurde aus
dem Interesse geschrieben, Emilie Linders fromme Sammlerleidenschaft, die sich
aut den ersten Blick so unbaslcrisch ausnimmt, aus dem baslerischen Kunstlebcn zu
erklären. Als ausgezeichnetes Beispiel dafür sollen hier die Münsterscheiben dienen;
es steht also nicht ihre kunsthistonsche Würdigung im Vordergrund.

' Veronika Hänggi-Gampp: Das erste Basler St. Jakobsdenkmal. In: Basier
Zeitschrift fur Geschichte und Alterstumskunde Bd. 83, 1983, S. 127-174.

: Margarethe Pfister-Burkhalter: Arnold Böcklin. Die Basler Museumsfresken.
Basel 1951, wiederabgedruckt im Ausst.Kat. Arnold Böcklin. Kunstmuseum Basel

1977, S. 69-80.
1 Max Burckhardt: Zur Geschichte des St. Jakobsdenkmals und des St. Jakobsfestes:

In: Basler Jahrbuch 1939, S. 94-126. - Vgl. auch: Georg Germann: Baukultur
in Basel, 1770-1920. In: Unsere Kunstdenkmälcr Bd. 28, 1977, S. 136-159, besonders:

Gesellschafts-und Kulturbauten, S. 139-142, und Othmar Birkner, Hanspeter
Rebsamen: INSA. Inventar der neueren Schweizer Architektur, 1850-1920. Bd. 2,

Basel 1986.



166 Nikolaus Meier

ders typisch scheint. Von allen diesen Vorhaben war die Münsterver-
glasung das grösstc, was den finanziellen Aufwand betrifft und die
Anzahl der beteiligten Künstler: ein vorzügliches Beispiel baslerischen

Kunstlebens.
Trotzdem ist die Vcrglasung des Münsters, im Gegensatz zu den

genannten anderen Denkmälern, noch nicht untersucht worden4.
Das mag daran liegen, dass keine Kunstgattung des letzten Jahrhunderts

bis heute so terra incognita geblieben ist wie die Glasmalerei.
Auch die Basler Münsterscheiben wurden entfernt just in jenen
fünfziger Jahren, als die Kunst des letztenjahrhunderts, der Impressionismus

etwa ausgenommen, gering geschätzt wurde. Nur die
Kunsthistoriker, die nach dem ersten Weltkrieg sich zur Avantgarde
bekannt hatten, so wie Nikolaus Pevsner und Ludwig Grote zum
Bauhaus, begannen seit 1960, auch jetzt wieder dem allgemeinen
Geschmack voraus, das Phänomen des Historismus ins Auge zu fassen

und zu analysieren. Wenn in der Folge die Kunst des neunzehnten
Jahrhunderts rezipiert, ausgestellt, gekauft und wissenschaftlich
bearbeitet wurde, so fehlen doch zur Beurteilung und Einschätzung
der Glasmalerei noch alle Kriterien, die bildkünstlerischcn wie die
geistesgeschichtlichen. Die bildkünstlerischen und stilgcschichtli-
chen sind wohl nicht zuerst zu erarbeiten; dem Verständnis mag
vielmehr die soziologische, funktionale und geschmacksgeschichtliche
Fragestellung dienlich sein; und es mag damit gelingen, denjenigen
Werken, die auch fürderhin nie zum lebendigen Musée imaginaire
gehören werden, als Ausdruck und Denkmälern baslerischen Kunstlebens

und baslerischen Geschmackes gerecht zu werden. So sollen
hier die Basler Münsterscheiben fürs erste verstanden werden'.

4 Dazu das Referat über den Vortrag von François Maurer zu Münsterscheiben
in der Basler Zeitung Nr. 125. 30. Mai 1987 und die Diskussion um die neuen Scheiben

fürs Basler Münster von Bricc Marden und den Scheiben des 19. Jahrhunderts
im Basler Magazin Nr. 18. 2. Mai 1987. S. 1-7 mit farbigen Abb. der alten Scheiben;
zuletzt Ewald Billerbeck: Der Basler Münsterchor hat wieder farbige Scheiben in
der Basler Zeitung Nr. 217. 16. September 1989, S. 44.

5 Die Erforschung der Glasmalerei des 19. Jahrhunderts wird vor allem in
Frankreich vorangetrieben: Chantal Bouchon. Catherine Bnsac: Le vitrail au 19c

siècle. Etat des travaux et bibliographie. In: Revue de l'Art Nr. 72. 1986. S. 35-38. -
Auch die Historiographie der Denkmalpflege berührt unvermeidlich die Probleme
der Glasmalerei und der Glasrestaurierung des 19. Jahrhunderts, etwa Rudolf Echt:
Emile Boeswillwald als Denkmalpfleger. S.iarbrückcr Beitrage zur Alterstums-
kundc Bd. 39, Bonn 1984: Es ergibt sich etwa, dass die Rose des Südquerhauses der
Kathedrale von Chartres eine Kopie von 1876 ist. -Zur Glasmalerei in Deutschland:
Johannes Ralf Baines: Zur Geschichte farbiger Verglasungen vorzugsweise im
Gebiete der Bundesrepublik Deutschland von 1788-1914. Diss. Bonn 1979 und
Peter van Treeck: Zur historischen Entwicklung, zum heutigen Bestand und
Zustand der Glasmalerei des 19. Jahrhunderts und ihren Restaunerungsproblemen.



Die Basler Münsterscheiben 167

Für eine Darstellung ist die Quellcnlage günstig; es hat sich nämlich

ein relativ ausführliches Protokoll der «Commission zu den
Glasgemälden des Münsters» erhalten'. Daraus erfährt man die
bisweilen langwierige und komplizierte Entstehungsgeschichte und
lernt die Handlungsweise und den Geschmack einzelner Basler
Kunstdilettanten näher kennen: den Juristen Ludwig August Burckhardt

(1808-1863), Antistes Jakob Burckhardt (1785-1858), Christoph

Riggenbach (1810-1863). Natürlich war am Entstehen eines
solchen kirchlich-städtischen Projektes nicht nur diese eine Kommission

beteiligt. Es wird auch die Rede sein von Karl RudolfHagenbach
(1801-1874) und Wilhelm Wackcrnagel (1806-1869), welche mit
ihren Reden das Projekt ermöglicht oder bestimmt haben.

Es handelt sich um Bürger, die nicht zu den bedeutendsten der
Stadt gehören wie Jacob Burckhardt (1818-1897) und Johann Jacob
Bachofen (1815-1887). Die Geschichte der Stadt ist ja nie nur von den
Grossen bestimmt, sondern von jenen fast Vergessenen, die ebenfalls
zum geistigen Reichtum einen Beitrag leisten; und im Vergleich mit
ihnen erhalten jene neues Profil und ein differenzierteres Ansehen.

Die Kunst hat im 19. Jahrhundertr bekanntlich in der Gesellschaft
eine neue Bedeutung gewonnen: spätestens seit der Französischen
Revolution gehörte sie zum öffentlichen Leben wie nie zuvor. Zur
Basler Geschichte des 19. Jahrhunderts gehört also integral die
Kunstgeschichte der Stadt: die Werke selbst, die Öffentliche
Kunstsammlung, der Umgang mit historischen Denkmälern, die
kunsthistorischen Vorträge für das gebildete Publikum wie die Vorlesungen

an der Universität, das in der Stadt produzierte wie auch gelesene
kunsthistorische Schrifttum, kurz: alles, was das Kunstleben einer
Stadt ausmacht.

Glasfensterzyklen als Ausdruck religiös-patriotischer Kunst

Die Glasmalereien des 19. Jahrhunderts, die Scheibenzyklen in den
Kirchen sind nicht zuletzt wegen der Fragilität des Materials kaum

In: Glaskonservierung. Arbeitsheft des Bayerischen Landesamtes für Denkmalpflege

Bd. 32, 1985, S. 23-33. - Paul Ganz: Über die Schweizerische Glasmalerei
und ihre Bedeutung für die Kunstgeschichte. In: 48. Jahresbericht der Öffentlichen
Kunstsammlung N.F IL Basel 1906, S. 17-28, sprach noch vom Niedergang der
Glasmalerei im 18. Jh. und kam auf diejenige des neunzehnten Jahrhunderts wie
damals üblich nicht zu sprechen.

6 Protokoll der Commission zu den Kirchenfenstern des Münsters. Staatsarchiv
Basel (StAB): PA.319.D.1. Es handelt sich um 35 Folio-Seiten. - Weitere, allerdings
weniger ergiebige Archivalien: StAB Kirchenarchiv V 26a und Bau JJ 5.



168 Nikolaus Meier

erhalten, so dass wir uns nur schwer ein Bild machen können, von
welch grosser Bedeutung sie zu ihrer Zeit gewesen sind. Die Auftraggeber

konnten sich - im Zuge der Neuschätzung des Mittelalters -
wie die Bürger der Gotik vorkommen; ihre neuen Glasfensterzyklen
sollten jene der grossen Kathedralen fortsetzen und die Bürger als

Träger des Kunstlebens erweisen.
Die Basler Münsterscheiben müssen im Vergleich zu anderen

Verglasungen des früheren neunzehnten Jahrhunderts gesehen werden
und wirken wie ein Nachklang auf diese. Sic gehören zu den späten
Folgen jener Unternehmungen der Brüder Sulpiz und Melchior
Boisserce, die einzelne Bilder ihrer mittelalterlichen Sammlung nach
dem Verkauf an König Ludwig I. in Scheiben umsetzen Hessen und
damit der Glasmalerei des 19. Jahrhunderts einen neuen wichtigen,
praktischen Impuls gaben. 1827 gründete Ludwig I. in München die

königliche Glasmalerei-Anstalt, und die Umsetzungen vor allem
altniederländischer Gemälde bestimmten auch den Münchner Stil, etwa
die Vorliebe für feine Linien. Aus dieser Tradition erklärt sich die
Diskrepanz zwischen allzublcichen Gesichtern und lebhaft farbigen
Gewändern, zwischen nazarenischer Zartheit der Linie und den starken,

kräftigen Bleistegen*.
Die ersten Scheiben der Münchner Anstalt entstanden zwischen

1826 und 1853 für den Regcnsburger Dom und waren ein denkmal-
pflegerischcs Experiment, eine Konkurrenz zu den alten, noch
vorhandenen mittelalterlichen Fenstern". Der zweite grosse Auftrag, die
Fenster für die im neugotischen Stile von 1832 bis 1839 erbaute
Marienkirche in München-Au waren eine zeitgleiche Neuschöpfung,
ein Beitrag zu einem romantischen, historistischcn Gesamtkunstwerk'".

Es waren diese Fenster, nicht diejenigen in Regensburg, die

Von der Vielzahl zyklischer Verglasungen gibt einen Eindruck allein schon
das nicht vollständige Verzeichnis der Monumentalmalerei (die Glasmalereizyklen
sind da ebenfalls eingefügt) in: Helmuth Börsch-Supan: Die deutsche Malerei von
Anton Graffbis Hans von Marées 1760-1870. München 1988. S. 488-496. - Diesen
Hinweis verdanke ich Christian Klemm.

8
[S. Boisserce]: Über die Sammlungen von Glasgemälden des Herrn Boisserce

m Bonn, früher in München. In: Organ für christliche Kunst Jg. 4. 1856, Nr. 110.

S. 112. - G. Leinz: Ludwig I. von Bayern und die Gotik. In: Zeitschritt für Kunstgeschichte

Bd. 44, 1981. S. 399-444. -Elgin Vaassen: Peintures en apprêt. Die zerstörten

Glasgcmäldc der Brüder Boisserce. In: Kölner Domblatt Bd. 48, 1983, S. 7-26.
' Elgm Vaassen: Die ersten Fenster für den Regensburger Dom aus der kgl.

Glasmalereianstalt, Gründung Konig Ludwigs I. aus demjahre 1828. In: Diverso-
rum Artium Studia. Festschrift fur Heinz Roosen-Runge zum 70. Geburtstag.
Wiesbaden 1982, S. 165-184.

'"Ausst.Kat. Die Glasfenster der Maria-Hilf-Kirchc in Münchcn-Au 1834—

1844 m zeitgenössischen kolorierten Lithographien. Clemens-Sels-Museum Neuss



Die Basler Münsterscheiben 169

zuerst durch die Fachpresse bekanntgemacht wurden, weil gerade sie
bewiesen, welche Kunstfertigkeit und künstlerische Sicherheit die
Glasmalerei im neuen Jahrhundert erreichte. In jeder Fensterbahn
stand eine Figur, und eine über alle Bahnen reichende spitzbogige
Architektur fasste sie zu einem Ganzen zusammen. Diese Scheiben
wurden in Lithographien publiziert und in dem «Kunstblatt»
angezeigt, das auch auf der Basler Lcsegesellschaft auflag".

Neben München sollte in Köln ein zweites Zentrum neuer
Glasmalerei entstehen im Rahmen des neu in Angriff genommenen
Weiterbauens am Dom. Auch da war es eine Stiftung Ludwigs L, welche
die neue Kunst befördern sollte: er cntschloss sich 1843, die ganze
südliche Seitenschiffsverglasung mit 67000 Gulden zu finanzieren.
Professor Hess und Institutsleiter Max Emanuel Ainmiller studierten
deshalb die 1508-09 entstandenen Glasfenster des Nordschiffes.
1848 konnten die Bayernfenster eingesetzt werden und galten bald
als das bedeutendste Werk der Münchner Anstalt1'. Sie waren angelegt

wie ein Gemälde, ohne Rücksicht auf die architektonische
Unterteilung, so dass einzelne Figuren sogar durch Fensterpfosten
durchschnitten wurden. Gegen diesen Stil erhob sich bald Kritik. Vor
allem August Rcichcnsperger forderte in seinen «Fingerzeigen auf
dem Gebiete der kirchlichen Kunst» von 1854, dass der Stil der Glas-
fenstcr dem Stil des Bauwerkes entsprechen müsse; ein Fenster solle
nicht wie ein Gemälde, sondern vielmehr wie ein Teppich wirken.
Denn nach Auffassung des Neugotikers hatte die Glasmalerei sich
aus der Mosaikkunst und der Wandmalerei, also nach architcktur-
gebundenen Gattungen entwickelt, und nicht, wie die Münchner
annahmen, aus der Tafelmalerei. Beide hatten recht: im Mittelalter
waren die Glasmaler der Bauhütte verbunden, und im 15. und 16.

Jahrhundert gingen Glasmalereien oft auf Entwürfe von Malern

1981/82. - Eine frühe Kritik der allzubleichen Gesichter, der nazarenischen Zartheit
und der dazu kontrastierenden groben Bleistege durch den Lehrer Jacob Burck-
hardts, Franz Kuglcr: Über den Betrieb der monumentalen Glasmalerei, mit
Rücksichten auf die wichtigsten neueren Leistungen dieses Faches. In: Kunstblatt Jg. 29,
1848, wieder abgedruckt in: Franz Kugler: Kleine Schriften. Bd. 3. Stuttgart 1854,
S. 491-499.

' ' Die Anzeige des Werkes im Kunstblatt 1842, Nr. 19, S. 74.
12 Die wichtigere neuere Literatur: Herbert Rode: Die Wiedergewinnung der

Glasmalerei. In: Kunst des 19. Jahrhunderts im Rheinland. Ed. E. Trier, W. Weyrcs.
Bd. 3. Düsseldorf 1979, S. 275-314. - Dirck Kocks: Die Glasfenster des 19. Jahrhunderts

im Kölner Dom. In: Religion - Kunst - Vaterland. Der Kölner Dom im 19.

Jahrhundert. Ed. Otto Dann. Köln 1983, S. 141-156. - Elgin Vaassen: Vcrlorenge-
glaubte Kartons zu Glasgemäldcn des 19. Jahrhunderts aus der Münchner Kgl.
Glasmalereianstalt für den Kölner Dom. In: Kölner Domblatt Bd. 51, 1986,
S. 71-98.



170 Nikolaus Meier

zurück; aber nun entstand aus dieser Differenz ein Glaubenskrieg
zwischen ernsten, strengen Gotikern und weichen Renaissancecistcn.
Es war ein Nachklang dieses Kölner Streites, wenn auch in Basel
diskutiert wurde, was dem Mittelalter mehr entspreche: le vitrail
archéologique oder le vitrail tableau, wie man in Frankreich
unterschied.

Ludwig I. hatte durch seine vorbildlichen Stiftungen erreicht, dass

die Glasmalerei eine neue Belebung erfuhr, und wie kaum ein anderes
Medium war ja eine farbige Verglasung in altem Stil geeignet, einem
Raum mittelalterliche Atmosphäre zu geben, die Phantasie zu beleben,

sich in jene vergangene Zeit zurückzuversetzen, die Sehnsucht
nach dem Mittelalter zu erfüllen.

Von der protestantischen Bilderskepsis zum Kunstpietismus:
Karl Rudolf Hagen bach

Als das Basier Münster 1597 restauriert wurde, müssen noch alte
Glasmalereien vorhanden gewesen sein; man beliess aber aus
reformatorischer Bilderfeindlichkeit nur die Wappenfenster''. Der damalige

Antistes Johann Jacob Grynäus lehnte nicht nur die Bockschen
Wandmalereien ab, sondern verbot auch, den Ritter Georg und die
Marienstatue farbig anzumalen, denn den Domherren in Freiburg
und ihrem Bischof würde das nur bedeuten, dass «der Götz bald ins
Münster einreitten und andern Bildern samt der verfluchten mess
herberg bestellen würde»14.

Ende des 18. Jahrhunderts begann sich wie anderswo auch in Basel
das Kunstverständnis zu ändern: Die 1796 erschienenen «Herzens-
ergiessungen eines kunstliebenden Klosterbruders» von Wilhelm
Wackcnroder und Ludwig Tieck sind das beste Beispiel neuen
Empfindens, das auch im pietistischen Basel mit seiner frommen Seelenpflege

auf Empfänglichkeit gestossen ist. Der Bildgenuss war nicht
länger von den Bilderstürmern vergiftet: wieder reinen Herzens
konnte man Kunst anschauen, Kunstsinn und Frömmigkeit schlössen

sich nicht mehr aus. Dieses neue Bildempfinden mag nicht zuletzt
selbst von der methodistischen und Erweckungsbcwegung belebt
worden sein, wo Erlebnis und Gemüt besonders gepflegt wurden.

11 Karl Stehlin: Die Münster-Restauration der 1850er Jahre. In: Baugeschichte
des Basler Münsters. Ed. Basler Münsterbauverein. Basel 1895, S. 31 lf.

,4EbendortS. 299.



Die Basler Münsterscheiben 171

Das offizielle Placet der Basler Kirche indessen sprach am 26.
November 1849 Prof. Karl Rudolf Hagenbach, als er im Münster zur
Einweihung des neuen Museums an der Augustinergassc predigte.
Dass allein eine Predigt würdig war, das Museum zu eröffnen, worin
die Bibliothek, die naturwissenschaftlichen Sammlungen, die
Sammlung der Antiken und die Kunstsammlung vereinigt waren,
macht deutlich, welch wichtige erste Rolle die Religion im Kulturleben

der Stadt damals noch spielte1'.
In dieser Predigt wird sich Hagenbach, wie in seinem übrigen

Werk, als Theologe der Vermittlung zeigen, wie Wilhelm Leberecht
De Wette auch er Vertreter einer milden Aufklärungstheologie. Als
Sohn eines Botanikers und Arztes, selbst der Literatur zugeneigt und
oft Verse schreibend, war Hagenbach, dieser Mensch freier
Weltbetrachtung, der rechte Mann, das Verhältnis der Religion zur Natur, zu
den Wissenschaften und Künsten zu klären und zu bestimmen.

Ziemlich zu Beginn nahm er die romantische Überzeugung auf,
dass alle Kunst religiösen Ursprungs sei, und ordnete die Kunst im
besonderen in den religiösen Kosmos ein. Wenn das neue Haus auch
nicht wie die Schulhäuser, Krankenhäuser, wohltätigen Anstalten,
«in denen wir auch gewohnt sind, auch eine Art von Gotteshäusern
zu erblicken», gehörte, folgerte Hagenbach trotzdem: «Gleichwohl
wird man uns nicht eines frevelnden Missbrauches der Sprache
beschuldigen, wenn wir das Haus, dem unsere Feier gilt, einen Tempel

nennen, einen Tempel der Kunst und der Wissenschaft, und eben
darum auch einen Gottestempel. Ja, es wäre wirklich zu bedauern
und ein trauriges Zeichen unserer Zeit und unserer öffentlichen
Zustände, wollten wir Kunst und Wissenschaft als rein weltliche
Dinge betrachten und sie ausser alle Beziehungen stellen zum religiösen

Leben der Einzelnen wie der Gesamtheit des Volkes. Wie gerade
sollten die edelsten Güter des Geistes ausgeschlossen sein von den
Segnungen der ewigen Güte, die wir über die irdischen Gefilde, über
die Wohnungen der Menschen, über ihre Arbeit und ihr Gewerbe
sich ausbreiten sehen.» Die Romantiker hatten für das Museum den

Begriff der «aesthetischen Kirche» geprägt, um damit auszudrücken,

'' Die Predigt Karl Rudolf Hagenbachs befindet sich im noch nicht geordneten
Nachlass Hagenbachs im Staatsarchiv Basel. Ich danke Frau Dr. Anni Kaufmann-
Hagenbach für die Erlaubnis zur Benutzung herzlich. - Zu Hagenbach vergleiche
Reinhard Straumann: Literarischer Konservativismus in der Schweiz um 1848.
Dissertation Basel. Bern 1984, mit der älteren Literatur. - Karl Rudolf Hagenbachs
Bedeutung für das religiöse und geistige Leben war so gross, dass eine monographische

Darstellung gerechtfertigt wäre. - Zum Zusammenhang: Nikolaus Meier: Die
Stadt Basel den Werken der Kunst. Konzepte und Entwürfe für das Kunstmuseum
Basel 1906-1932. Basel 1986, S. 10-12.



172 Nikolaus Meier

dass die Kunstbetrachtung dem Gebete gleichwertig sei"'. So weit
wollte Hagenbach natürlich nicht gehen. Aber wie Arbeit und
Gewerbe mit der Religion verbunden seien, so eben auch die Kunst.
Und er erinnerte an das Bibclwort, was Gott zusammengefügt habe,
das solle der Mensch nicht scheiden.

Was er von den im Museum vereinigten Wissenschaften und Künsten

sich versprach, wurde seinen Zuhörern klar, als er sie im Geiste
durch die neuen Räume führte: «Die ausgestellten mannigfaltigen
Gestalten der Thierwelt» seien wie «eine grosse Bildcrbibel» zu lesen,
worin die «Schriftzüge der Schöpfung» sichtbar würden. Die Werke
der Antikcnsammlung indessen waren ihm Mahnzeichen der
Vergänglichkeit; dem heroischen Stolz war keine Dauer beschieden.
Anders sah er die Werke der Kunstsammlung: «Und wenn endlich
auch die Kunstschätze sich uns aufschlicssen, wie vieles tritt uns da

vor die Seele, das geeignet ist zu ernster Betrachtung uns aufzufordern,

ja in die Tiefe religiöser Andacht zurückzuführen.» Im Haushalte

der Spiritualität und der Seelenpflege gab Hagenbach dem Bilde
also eine ähnliche Bedeutung wie dem Wort, und er kam den Auffassungen

romantischer Kunstreligion beängstigend nahe.

Jetzt mag man sich erinnern, dass Karl Rudolf Hagenbach bei
Schleiermachcr in Berlin vom Herbst 1821 bis März 1823 studiert
hatte. Bei ihm lernte er, dass das Religiöse sich auch in sittlichen
ästhetischen Kategorien erleben lasse. Schleiermachcr hatte in der
dritten Rede seines Zyklus: «Über die Religion, Reden an die Gebildeten

unter ihren Verächtern» gesagt: «Ja, wenn es wahr ist, dass es

schnelle Bekehrungen gibt, Veranlassungen, durch welche dem
Menschen, der an nichts weniger dachte als sich über das Endliche zu
erheben, in einem Moment wie durch eine innere unmittelbare
Erleuchtung der Sinne fürs Universum aufgeht, und es ihn überfallt
mit seiner Herrlichkeit; so glaube ich, dass mehr als irgend etwas
anderes, der Anblick grosser und erhabener Kunstwerke dieses Wunder

verrichten kann; nur dass ich es nie fassen werde: doch ist dieser
Glaube mehr aufdie Zukunft gerichtet als aufdie Vergangenheit oder
die Gegenwart'.» Deshalb schätzte der Basler Theologe aus der

"' Zum Begriffder ästhetischen Kirche Hubert Schradc: Schicksal und Notwendigkeit

der Kunst. Leipzig 1936, S. 52-77, und Gudrun Carlov: Die Museumskirche.

In: Festschrift Dr. h.c. Eduard Trautscholdt zum siebzigsten Geburtstag am
13. Januar 1963. Hamburg 1965, S. 20-33.

' F.D.E. Schleiermachcr: Über die Bildung zur Religion. 3. Rede des Zyklus
Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern. In: Schleierma-
chers Werke. Bd. 4. Ed. Ottro Braun und D. Joh. Bauer. Leipzig 1911, S. 322. -
Hagenbach hielt 1868 eine Festrede zum 100. Geburtstag Schleiermachers.



Die Basler Münsterscheiben 173

Kunstsammlung zuerst die christlichen Bilder, etwa «jenes Bild, das

uns das Leiden des Herrn vor Augen führt und das wir von Jugend
aufals die Perle unserer Sammlungen zu betrachten gewohnt waren»,
also Hans Holbeins Passionsaltar, der lange Zeit im Rathaus aufgestellt

war. Er verstand zwar, dass «vor mehr als dreihundertJahren der

reinigende Eifer der Väter die Bilder aus den Kirchen entfernt hat, um
sie der Anbetung zu entziehen, die ihnen nicht gebührt». Jetzt jedoch,
1849, sah er in ihnen einen neuen Wert und war dankbar, «dass manches

schöne Kunstwerk vor dem Untergang ist gerettet worden».
Hagenbach konnte diese Dankbarkeit empfinden, weil auch er

vom Historismus bestimmt war und ihm die Kunstwerke Dokumente

und Ausdruck vergangener Gesinnung waren. Sie besassen für
ihn nicht mehr die unmittelbare Präsenz, die einst die Bilderstürmer
wohl empfunden hatten. Hagenbach waren die Werke zu blossen
historischen Dokumenten geworden, und darin unterschied er sich
auch von seinem Lehrer Schleicrmacher. Deshalb konnte er seine

Zuhörer fragen: «Ja, sollen wir nicht, was dort im ersten Drang der
Umstände entschuldigt werden kann, dadurch nun wieder gut zu
machen suchen, dass wir nun mit zartem Sinne die religiöse
Stimmung einer Zeit zu ehren wissen, die solche Kunstdarstcllungen
hervorbrachte?»

Hagenbach warb für diese neue Denkweise auch in seinem
grundlegenden theologischen Werk «Die Kirchcngeschichte des 18. und 19.

Jahrhunderts aus dem Standpunkte des evangelischen Protestantismus

betrachtet»'". Er weiss darin Herders, Goethes und Schillers
Verhältnis zum Christentum zu würdigen, verurteilt aber Winckel-
mann als Apostaten, weil er aus blosssem Opportunismus zum
Katholizismus konvertiert habe. Einfühlendes Verständnis brachte er
Novalis entgegen, denn seine Hinwendung zum Katholizismus war
ihm einsichtig, weil der Dichter unter der Tendenz des Protestantismus

zum Rationalismus gelitten habe. In dieser Schrift finden sich
auch zwei katholische Theologen gewürdigt, die in ihrer eigenen
Konfession umstritten waren. Der eine, Ignaz Heinrich Wessenberg
(1774-1860), Generalviker des Bistums Konstanz bis zu dessen

Aufhebung, war bemüht um Belebung der Liturgie, Volksfrömmigkcit,
Kirchengesang und als Vermittlungstheologe um die Wiedervereinigung

der christlichen Konfessionen. Zu seinem weiten Bildungshorizont

gehörte es, nicht nur zahlreiche Gedichte zu schreiben, sondern

auch Künstler zu fordern und Werke über die Bildende Kunst zu
publizieren, etwa «Die christlichen Bilder. Ein Beförderungsmittel

18 Karl Rudolf Hagenbach: Die Kirchengeschichte des 18. und 19. Jahrhunderts.
Leipzig 1843.



174 Nikolaus Meier

des christlichen Sinnes»'1. Dieses Buch kannte Hagenbach und lobte
seine «hohe Kennerschaft»-". Ähnliches Lob empfing von ihm auch

Johann Michael Sailer (1751-1832), Bischof von Regensburg. Von
den Eigenen als Finsterling und Schwärmer beargwöhnt, da er
Sympathien zu den Protestanten hatte, war auch er bemüht um Bildung
von Laien und Klerikern und um Bilderziehung und publizierte zu
diesem Zweck «Vom Bunde der Religion mit der Kunst»21.

Hagenbachs theologisches Werk und besonders seine Predigt zur
Eröffnung des Museums sind also eine, wenn auch im Vergleich zur
deutschen Geistesgeschichte späte offizielle Korrektur jener
Bilderfeindlichkeitstheologie, welche in Basel seit der Reformation
geherrscht hatte. Indessen nahm er keine Stellung zur zeitgenössischen

Kunst, fragte nicht, ob die neue Kunst die religiösen Bedürfnisse

befriedigen könne. Denn er wollte nur ganz allgemein den
christlichen Sinn für die Kunst und das Schönheitserlebnis öffnen22.

Hagenbach hat sein Ziel wohl erreicht: Die Gattin des Museumsarchitekten

Berri schrieb an ihre Tochter: «Auch berührte er so schön
die Verbindung der wahren Kunst und Wissenschaft mit dem Göttlichen

und wie sich weder die Religion der Kunst noch die Kunst der
Religion entziehen solle2'.»

Die Renovation des Münsters

Mit dieser Predigt war die Bildende Kunst als möglicher Ausdruck
von Frömmigkeit legitimiert. Als sie im Münster vorgetragen wurde,
waren die Fensterscheiben noch farblos, und nur wenige zeigten

" Ignaz Heinrich Karl Freiherr von Wesscnberg: Die christlichen Bilder. Ein
Beförderungsmittel des christlichen Sinnes. 2 Bde. Konstanz 1827.

211 Wie Anm. 18, S. 451.
21 Rede in Landshut (1808) in: Sämtliche Werke Bd. 19. Sulzbach 1839,

S. 153-176. - Hagenbach (wie Anm. 18) S. 440, 450. - Hagenbach war Ekklctiker; er
vermag Verschiedenes zu vereinen, so Schlciermachers Lehren und Sailers Überzeugungen.

Zu deren Auseinandersetzung Elisabeth Stopp: Romantic affinities of
Johann Michael Sailer's kerygmatic writing. In: Romantik in Deutschland. Ed.
Richard Brinckmann. München 1978, S. 461-474.

22 Hagenbachs Eigenart verdeutlichte der Vergleich mit dem Antistes Hicrony-
mus Falkeisen (1758-1838). Dieser konservative Theologe, Hagenbach stand zu
ihm in Opposition, legte seine Kunstsammlung allein aus historischem und
topographischem Interesse an. Dazu Alfred R. Wcber-Ocri: Antistes Hieronymus Falk-
cisen (1758-1838) und die Falkeiscn-Sammlung. In: Basier Zeitschrift für
Geschichte und Altertumskunde Bd. 56, 1957, S. 119-136.

Gertrud Lcndorff: Zur Einweihung des Museums an der Augustinergassc am
26. November 1849. In: Basler Jahrbuch 1936, S. 175-178.



Die Basler Münsterscheiben 175

einige Wappen. Erst das Bemühen um eine neue Orgel, die Entfernung

der alten von der Wand des Mittelschiffes und die Errichtung
der neuen an der Westseite zog 1852 die Renovation des Münsters
nach sich, wogegen sich die Münstergemeinde freilich vorerst
sträubte. Sie musste sich denn auch an eine Kirche in neuem Kleid
gewöhnen: man brach den blauen Lettner ab, entfernte barockes,
entstellendes Mobiliar und vor allem auch die blutrote Tünche, unter der
die Skulpturen und Reliefs recht eigentlich begraben waren. Man
erkannte aber bald, dass das neue Kleid des Münsters Reisende
anzuziehen vermochte und die Renovation sich als gute propagandistische
und kaufmännische Investition herausteilte24. Mehr gezwungener-
massen als freiwillig, geschweige denn aus Begeisterung sind die
Basier zur Renovation ihres Ersten Gotteshauses gekommen; und
doch nur dank dieser Renovation entstand der Wunsch, auch die Fenster

neu zu verglasen. Die heruntergeputzten, hellrotgrauen Wände
werden die an das Blutrot gewöhnten Augen so gestört haben, dass

der Gedanke, die Fenster irgendwie farbig zu verglasen, um auf den
Wänden eine bunte Lichtwirkung zu erreichen, sich recht eigentlich
aufgedrängt haben muss. Einige wären mit blosser ornamentaler
Verzierung zufrieden gewesen; der starke Lichteinfall hätte sich auch

mit zurückhaltenden, bildkünstlerischen Mitteln dämpfen lassen.

Jedoch im Februar 1855 wurde im Münster, durch wen veranlasst,
ist nicht mehr auszumachen, ein vonJohannJacob Röttinger im
neugotischen Stile verfertigtes Fenster aufgestellt, und damit die Diskussion

über die Basler Münsterscheiben entfacht27. Röttinger, der aus

Nürnberg stammte, betrieb in Zürich seit 1848 mit Erfolg eine
Glasmalereiwerkstatt und schuf Scheiben u.a. für Kirchen in Thalwil,
Wädenswil, Glarus, Uznach, Utzensdorf, Glis, Sitten; er gehörte
zusammen mit Joseph Sauterleute in Nürnberg und den Gebrüdern
Heimle in Freiburg zu jenen, deren private Werkstätten den gleichen
technischen Standort erreichten wie die königlichen in München2''.

Neue Fensterfür den Chor

Am 10. Mai 1855 erschien als Beilage zu Nr. 109 des «Intelligenzblattes

der Stadt Basel» eine unter der Führung des Antistes Jakob
Burckhardt und von Ludwig August Burckhardt, Bauinspektor

24 Vgl. etwa die Zuschrift bezüglich des Ankaufs der Sammlung Challande im
Allg. Intelligenzblatt Jg. 9, Nr. 285, 1. Dez. 1855, S. 3067.

25 StAB, Bauakten JJ 5.

2l'Zu Röttinger Schweizerisches Künstler-Lexikon. Ed. Carl Brun. Bd. 2, S. 661.



176 Nikolaus Meier

Amadeus Merian, Heinrich Mcrian-Von der Mühll und Architekt
Christoph Riggenbach unterzeichnete «Einladung zur Anschaffung
gemalter Fenster in den Chor des Münsters». Man sammelte Geld für
die farbige Verglasung der fünfChorfenster oben, der sechs Rosetten
des oberen Chorumganges, der vier Fenster (das fünfte ist für einen
Treppcndurchlass verwendet) im Chorumgang und der grossen
Rundfenster des Querbaucs und umschrieb folgendes Programm:
Die grossen Chorfenster sollten weder blosse Ornamente, weder
allegorische Figuren noch solche aus der Geschichte, sondern aus
dem Neuen Testamente zeigen. Entsprechend den zwanzig Lanzetten
der fünf Fenster dachte man an die zwölf Apostel mit Johannes dem
Täufer und Paulus; die freien Felder sollten nur mit Ornamenten
verziert sein. Die drei mittleren Fenster des Chorumganges sollten in der
Mitte Christus am Kreuz, umgeben von Maria und Joseph zeigen,
links davon die Auferstehung und rechts die Himmelfahrt Christi,
also eine «Summe der evangelischen Lehre». Die Fenster des
Querhauses wollte man ohne bildliche Darstellung lassen. Die Kosten
wurden auf 18670 Franken berechnet, sollten die Querhausfenster
jedoch mit Bildern geschmückt werden, wären zusätzlich 2890 Franken

nötig. Das Comité teilte mit, dass es Zeichnungen in Paris, München

und Zürich einhole. Der Aufruf schloss mit der Bitte, dass

Personen, die gewillt seien, das Projekt mit Geldmitteln zu unterstützen,
sich mit einem der Unterzeichnenden in Verbindung setzen möchten.

In Basel fand das Projekt Anklang, und schon am 15. Mai erschien
im Intelhgenzblatt ein Appell an die Zünfte. Er erinnerte daran, dass

nach dem grossen Erdbeben diese Genossenschaften es waren, die
den Wiederaufbau einzelner Teile der Kirche gefördert hatten. «Sollte
der Geist, von welchem im 14. Jahrhundert diese geschichtlichen
Denkmäler ausgegangen sind, fünf Jahrhunderte später wo es gilt
einen verwandten Zweck thatkräftig zu fördern, erstorben sein?

Wohlan, es mache eine Gesellschaft, eine Zunft, eine Genossenschaft
den rühmlichen Anfang!2 » Und schon am 29. Mai wird man in der
Schlüsselzunft über die Sache sprechen, zwar noch keinen bestimmten

Betrag festlegen, sondern zuerst sich mit den anderen Zünften
besprechen, aber doch Emmanuel Burckhardt-Werthcmann und
Fritz Vischer-Bischoff als Delegierte für die Glasscheiben
bestimmen2".

27 Allg. Intelhgenzblatt Jg. 9, Nr. 114, 15. Mai 1855, S. 1257.
28 Sitzungsprotokoll der Kaufleuten- oder Schlüsselzunft der Stadt Basel der

Jahre 1851-1865 (StAB Schlüsselzunft 21) S. 107. 112. 113, 117. 136. - Die Webernzunft

bestimmte auch zwei Delegierte; Protokoll E. Zunft zu Webern 1828-1862.
(StAB Webernzunft Protokoll 16) S. 469, 478, 495. - In der Zunft zu Weinlcuten



Die Basier Münsterscheiben 177

Gleichentags (15. Mai 1855) erschien aber auch ein anonymer Artikel

gegen die neuen Scheiben, der zeigte, dass die Zeit der Reformatoren

noch nicht ganz vorbei war: man mache deren Werk rückgängig,
die aus der Kirche hinausgeworfenen Bilder kämen durch die Fenster
wieder in die Kirche hinein. Der Autor rief den Unterzeichnern der

Subskriptionseinladung zu: «Können sie endlich einen Augenblick
zweifeln an einem, die Namen unserer Reformatoren verletzenden
Triumphgeschrei der Katholiken?» Dieses Geschäft gehöre vor die
höchste Landesbehörde; und wenn der Lichteinfall durch farbige
Fenster zu brechen sei, so sollten diese wenigstens nur ein Teppichmuster

zeigen.

Wilhelm Wackernagels Vorträge über die Geschichte
der Glasmalerei

Man darf auf eine allgemeine Diskussion und Anteilnahme an der
Sache unter den Bürgern schliessen; und um dieses allgemeine Interesse

zu fördern und auch zu prägen, hielt Wilhelm Wackernagel in der
zweiten Hälfte des Juni 1855 Vorträge über «Die deutsche
Glasmalerei»2'. Sie erschienen auch alsbald im Druck mit dem Untertitel
«Geschichtlicher Entwurfmit Belegen». Wilhelm Wackernagel, zwar
Germanist, war auch an der Kunsthistorie interessiert, und diese
Vorträge gehören zu seinem kunstwissenschaftlichen Werk wie seine
Aufsätze über altdeutsche Kunst, über die Goldene Altartafel von
Basel oder die Totentanzbilder1". Die Kunstwissenschaft war in jenen
Jahren erst im Entstehen, und Wilhelm Wackernagel ist ein gutes
Beispiel dafür, wieviel sie gerade auch den dilettierenden Forschern zu
ihrer Entwicklung verdankte. So stellte er im Konzilssaal des Münsters

die während der Renovation entfernten Bildwerke und Abgüsse
auf und bildete damit den Grundstock fiir das Historische Museum.

wurde die Meinung vertreten, dass man überschüssige Beiträge lieber an Armenan-
staltcn und unbemittelte Zunftangehörige geben wolle und cntschloss sich zu einem
Beitrag von wenigstens 500 Franken. Zunft-Protokoll für E.E. Zunfft zu Weinleuten,

21. April 1792-25. Nov. 1895 (StAB Weinleuten lO.a) S. 828 f.
2 ' Wilhelm Wackernagcl: Die Deutsche Glasmalerei. Geschichtlicher Entwurf

mit Belegen. Basel 1855. - Dazu die wohlwollende Rezension von Wilhelm Lübke
im Deutschen Kunstblatt Jg. 7, 1857, S. 155-156. - Zu Wackernagcl: Eduard His:
Basier Gelehrte des 19. Jahrhunderts. Basel 1941, S. 113-114. - Auch fur Wackernagel

fehlt eine Monographie.
"'W.W.: Die Goldene Altartafel von Basel. In: Mittheilungen der Gesellschaft

für vaterländische Alterthümcr Heft 7, 1857; kritisch rezensiert von Franz Kugler im
Deutschen KunstblattJg. 8, 1857, S. 337-379. -W.W. : DerTodtentanz.In: Zeitschrift
fur dt Alterthum Bd. 9, 1859, S. 302-365.



178 Nikolaus Meier

Er pflegte Umgang mit den bedeutendsten Kunsthistorikern seiner
Zeit: Ernst Förster, Gottfried Kinkel, Franz Kugler und Gustav
Friedrich Waagen". Von 1854 bis 1866 war er Präsident der
Kommission für die Öffentliche Kunstsammlung, und ihm ist zu
verdanken, dass die in München lebende Basler Kunstsammlerin
Emilie Linder der Öffentlichen Kunstsammlung verschiedentlich
Geschenke und ein umfangreiches Legat vermachte, das heute den
Kernbestand deutscher Malerei des neunzehnten Jahrhunderts
bildet12.

Seine Vorträge über die Glasmalerei des Mittelalters dürfen als
Pioniertat gelten; sie sind vor wenigen Jahren in einem unveränderten
Nachdruck neu aufgelegt worden, weil bis heute keine andere Publikation

so viele mittelalterliche Quellentexte versammelt". Wackernagel

ging nicht nur von den schriftlichen Quellen aus, weil er nun
einmal Germanist war, sondern weil er die Gesinnung und den
Zweck mittelalterlicher Glasmalerei herausarbeiten und daher seinen

Ausgang nicht von der Analyse von virtuosen Werken nehmen
wollte. Man könnte Wackernagel unter die Neugotiker zählen; wie
diese sah er in den Schöpfungen der Renaissance nur noch
Auswüchse: sie waren nicht mehr fromm, sondern bürgerlich, wie die
Glasmaler jener Zeit eben auch keine Mönche mehr waren. Er sprach
von «innerer Entartung». Er vertrat - der Philologe - den puristischen

Standpunkt: Er forderte, dass der Stil der Fenster mit demjenigen
des Bauwerkes übereinstimme. Das Streben nach Realität, der

wachsende Sinn für naturgemässe Weltwirklichkeit entspreche nicht
den für die kirchliche Glasmalerei notwendigen idealen Inhalten.

Wackernagcl hielt seine Vorträge im Hinblick auf die neue Mün-
sterverglasung, und das Originelle darin waren denn auch seine
praktischen Vorschläge und Forderungen, die er aus dem geschichtlichen
Rückblick zog. Als schlechtes Beispiel, wo der Stil der Glasfenster auf
denjenigen des Baues keine Rücksicht nahm, nannte er seinen Zuhörern

in Basel nicht die Bayernfenster in Köln, sondern die neuen
Glasgemäldc im Chor des Zürcher Grossmünsters, die just von
jenem Röttinger stammen, der im Februar eine Probe seiner Kunst
vorgestellt hatte14. Wackernagel forderte, dass die neuen Münster-

" StAB, PA 82.
'Dazu Wackcrnagels handschriftliche Jahresberichte der Öffentlichen

Kunstsammlung. StAB Erziehungsakten DD 7. - Zu Emilie Linder und ihren Legaten und
Stiftungen VerenaJent: Emilie Linder. 1797-1867. Studien zur Biographie der Basler

Kunstsammlerin und Freundin Clemens Brentanos. Dissertation Basel 1967.
11 Reprint im Otto Zeller-Verlag, Osnabrück 1985.
14 Zu Röttingers Fenstern: Konrad Escher: Kunstdenkmäler des Kantons Zürich

Bd. 4: Die Stadt Zürich. Erster Teil. Basel 1939, S. 129.



Die Basler Münsterscheiben 179

Scheiben «altertümlich, germanisch romanisch» seien. In seinem
Postulat verbindet sich der Wille zur historischen Kritik mit dem
Vertrauen in die eigene Kraft des Nachschaffens, Rekonstruktion und
Vervollkommnung wie in der damaligen Denkmalpflege.

Die neuen Fenster sollen licht und einfach sein, damit der Raum für
den Gottesdienst hell sei, jedoch keine grellen Farben benutzt werden,

damit auf dem Gewände keine unruhigen Lichtflecken entstehen.

Deshalb auch «gestatte man ferner dem Glasmaler nicht, sollte
auch seine Virtuosität gegen das Verbot sich sträuben, zu vielerlei
Farben auf Einer Tafel». Nur wenn all diese Forderungen respektiert
werden, besteht «zwischen der wahren Kunst und einer auch strengeren

Kirchlichkeit keine feindselige Entzweiung»1'.
Wackernagcl vertrat also genau die gleichen ästhetischen Prinzipien

wie August Reichenspcrger und Konsorten, und er äusserte sich
so pointiert, dass man sich fragt, gegen wen? Nur in einem Fall wurde
er konkret, als er gegen den Vorschlag - wie er in Basel gemacht
wurde -, «in die Mitte eines Glücksrades die Ausgicssung des heiligen

Geistes zu malen» polemisierte; er schlug dagegen vor, an dieser
Stelle den Basler Stab und in den Speichen die Wappen der sechzehn
Zünfte zu geben und forderte damit doch, auch in der Kirche jene
Tradition patrizischer Wappenschilde weiterzuführen, in der die
mittelalterliche Glasmalerei einst entartet ausgeklungen war11'.

Die «Commission zu den Kirchcnjensteru»

Die fünfHerren, welche den Aufruffür neue Kirchenfenster
unterschrieben hatten, bildeten später die «Commission zu den Kirchcn-
tenstern des Münsters» und fanden sich am 18. August zur ersten
Sitzung im Antistitium ein. Bis zum 16. Oktober 1858 werden sie sich
noch weitere zweiundzwanzig Mal treffen. Immer teil nahmen der
Antistes und Ludwig August Burckhardt; Christoph Riggenbach
und Bauinspektor Merian mussten sich wenige Male entschuldigen;
Heinrich Mcrian-Von der Mühll (1818-1874) war nur die Hälfte der
Sitzungen anwesend; für ihn war die Mitgliedschaft, wie es scheint,
vor allem ein nobile officium. Vielleicht war er Mitglied geworden,
weil er in diesemJahr den Kunstvercin präsidierte. Nach dem Besuch
des Pacdagogiums hatte er sich bei Friedrich Bürklein, dem Schöpfer
der Maximilianstrassc, im Baufach in München ausbilden lassen und

17 Die Zitate Wackernagel (wie Anni. 33) S. 110 f.
11 Ebendort S. 112. - Referate der Vorträge Wackernagels: Allg. Intelligenzblatt

Jg. 9, Nr. 149, 26. Juni 1855, S. 1649; Nr. 150, 27. Juni 1855. S. 1659.



180 Nikolaus Meier

pflegte dort Umgang mit Schnorr von Carolsfeld und Wilhelm von
Kaulbach. In Basel wurde er Mitglied des Baukollegiums, des

Zivilgerichts, des Grossen Rates und Chef der Artillerie. In ausgedehnten
Reisen, vor allem in Italien, hatte er sich eine gute Kenntnis der Werke
der Kunst erworben17.

Der Präsident der Kommission, Ludwig August Burckhardt
(1808-1863), stellt das schöne Beispiel eines Dilettanten dar, wie er
im letzten Jahrhundert noch zu finden war. Doctor utriusque iuris,
war er Präsident des Kriminalgerichtes und des Ehegerichtes, zudem
Präsident des Baukollegiums18. Neben diesen öffentlichen Ämtern
widmete er sich der historischen Schriftstellerei - seine Texte erschienen

vornehmlich in den Neujahrsblättern - und publizierte auch eine
historisch-statistische Darstellung des jungen Halbkantons Basel-
Stadt1'. Er beförderte die Gründung der Historischen Gesellschaft in
Basel und der schweizerischen Geschichtsforschenden Gesellschaft.
Er war Mitglied der Kommission für die Öffentliche Kunstsammlung

und legte ein erstes Inventar der Öffentlichen Kunstsammlung
an40 und publizierte mit Christoph Riggenbach zusammen «Die
Dominikaner Klosterkirche in Basel»4'. Er bemühte sich aber auch

um die Kunst der Gegenwart, war tätig für die Gründung des

Schweizerischen Kunstvereins und Mitglied der Kommission des
Basier Kunstvereins42. Vor allem aber ist er der Autor der ersten Basler

Kunstgeschichte41. Sie erschien zur ersten im Kunstverein gezeigten

Ausstellung baslerischer - wie Burckhardt sagte: «vaterländischer»

- Kunst vor 1841. «Möchte beides dazu beitragen», schloss
Burckhardt sein Vorwort, «den Sinn für Kunst in der Vaterstadt zu
heben und zu verbreiten.» Wenn er in diesem Büchlein von gut
achtzig Seiten auch nur die in Basel tätigen Künstler bis auf Samuel

1 Zu Heinrich Menati vergi, die Leichenrede vom 14. Februar 1874.

'"Eduard His: Basler Gelehrte des 19. Jahrhunderts. Basel 1941, S. 375-376.
" BischofHeinrich von Thun. XXXII. Neujahrsblatt für Basels Jugend, 1854. -

Die Zünfte und der Rheinische Städte-Bund. XXXIV Neujahrsblatt für Basels

Jugend, 1856. - Der Kanton Basel, historisch, geographisch, statistisch geschildert.

Ein Hand- und Hausbuch fur Kantonsbürger und Reisende. St. Gallen und
Bern 1841.

411 Inventarium der Öffentlichen Kunstsammlung, angefertigt in den Jahren
1852-1856 durch L.A. Burckhardt; 352 Seiten.

41 In: Mittheilungen der Gesellschaft für vaterländische Alterthümer in Basel
Bd. 6. Basel 1855.

42 Lukas Gloor: Die Geschichte des Basler Kunstvercins von 1839 bis 1908
In: Die Geschichte des Basler Kunstvercins und der Kunsthalle Basel 1839-1988
150 Jahre zwischen vaterländischer Kunstpflege und modernen Ausstellungen
Basel 1989, S. 11-73, S. 30.

41 Notizen über Kunst und Künstler zu Basel. Basel 1841.



Die Basler Münsterscheiben 181

Frei undjacob Christoph Miville Revue passieren liess, so huldigte er
keineswegs einem Campanilismo; er trat, zwar mit wenig Erfolg,
dafür ein, dass in den Ausstellungen des Kunstvereins auch Werke der
Düsseldorfer, Münchner, Mailänder und Pariser Schulen gezeigt
wurden. Burckhardt war also an all jenen Institutionen beteiligt, mit
denen das Bürgertum sein neues politisches und kulturelles Bewusst-
scin manifestierte, im Kunstverein, in der Öffentlichen Kunstsammlung,

in der historisch-antiquarischen Gesellschaft. Heute würde
man ihn unter die städtischen Kulturträger zählen. Eine solche Aktivität

war erst im neuen Jahrhundert möglich geworden dank der
lebendigen Ideen von Vaterland, Geschichte und Kunst. Und wie
diese Ideen damals alle drei miteinander verkettet waren, so konnte
damals eine Person auch noch für alle drei gleichmässig wirken.

Ihm gleich in Kunstdingen bewandert war der Architekt
Christoph Riggenbach (1810-1863). Dessen Kunstgeschmack war jedoch
bestimmter und einseitiger: er war ein Anhänger der Münchner
Schule und der Nazarener, seit er in München in den Kreis um Emilie
Linder getreten war. Sie machte ihn mit Sulpiz Boisserée, Schnorr
von Carolsfcld und Joseph Schlotthauer bekannt, und er besuchte
daraufhin auch Overbeck in Rom. «Bei Overbeck hatte ich viel
Freude. Ein herrliches Gemüth, von Herzen demüthig und sanftmü-
thig, ein rechtes Vorbild für die hiesigen Künstler, die ihn freilich
ruhig in dem alten Palast Cenci sitzen lassen44.» Der Basler hing
diesem Künstler innig an, als dessen Stern bereits zu sinken begann und
in Deutschland die Opposition gegen seine fromme Kunstrichtung
wuchs. Aus dieser Einstellung heraus hängte er in seinem Arbeitszimmer

kolorierte Lithographien nach den Glasfenstern der Maria-
Hilf-Kirche in München-Au auf, ein klares Bekenntnis zur nazareni-
schen Glaskunst4\

Wenn auch aus den Protokollen die einzelnen Meinungen der
verschiedenen Mitglieder nicht hervorgehen, so darf man wohl annehmen,

dass hauptsächlich Ludwig August Burckhardt und Christoph
Riggenbach die künstlerische Richtung wiesen - sie jedenfalls pflegten

die meisten Kontakte zu den ausführenden Künstlern -, wogegen
der Antistesjakob Burckhardt (1785-1858) von Amtes wegen für das

Bildprogramm der Fenster verantwortlich war. Von Jakob Burck-

44 [Johannes Schnell]: Aus dem Leben eines Basler Baumeisters. Basel 1883,
S. 56 ff. - Zu Riggenbach zuletzt: Dorothea Christ: Christoph Riggenbach. In: Der
Reformation verpflichtet. Basel 1986. S. 105-112, mit der älteren Literatur. - Margaret

Howitt: Friedrich Overbeck. Sein Leben und Schaffen. Freiburg 1886 Bd. 2,
S. 20, 26.

45 Aus dem Leben (wie Anm. 44) S. 105.



182 Nikolaus Meier

hardt ist überliefert, dass er «geschichtskundig», sehr kunstverständig»

gewesen ist4'. Als Holbeins Rathausfresken 1817 entdeckt wurden,

übertrug man ihm die offizielle Darstellung der Funde, woraufhin

er einen Text «Sammlungen über die Gemälde und Inschriften des

Rathauses zu Basel nebst einem Anhange über die Bildsäule des

Munatius Plancus» verfasste, eine Sammlung, die ihrer Bedeutung
wegen mehrmals kopiert wurde4". Auch er war in Kunstdingen ein
Dilettant: Er besass das Schorndorffsche Medaillenkabinett und hielt
am 30. November 1843 in der Historischen und Antiquarischen
Gesellschaft einen Vortrag über den Medailleur Johann Hedlinger4".
Eine seiner Medaillen wird bei den Verhandlungen über die
Glasscheiben eine entscheidende Rolle spielen. Von Amtes wegen sass

wohl Bauinspektor Amadeus Merian (1808-1889) in der Kommission.

Sein Umgang war nicht einfach; wegen der Münsterbestuhlung
kam es fast zu einem Überwürfnis mit Antistes Burckhardt. Merian
fühlte sich geringgeschätzt, seit der Bau des Museums Melchior
Berri übertragen worden war. In seinen Erinnerungen kam er auf die
neuen Münsterscheiben kaum zu sprechen. 1860 trat er vom Amt des

Bauinspektors zurück4'.

Die grossen Chorfenster

Der ersten Sitzung vom 18. August 1855 sind, wie im Aufrufschon
angezeigt, Vorarbeiten vorausgegangen. Mcrian-Von der Mühll, als

Handelsherr oft auf Reisen, hatte an der Weltausstellung in Paris,
wie er in einem Brief berichtet, ein schönes, von Franz Eggert
(1802-1876) gemaltes Fenster gesehen, eine Auferstehung Christi'".
Man muss dann mit Eggert in Kontakt getreten sein, denn es lagen
zur Sitzung zwei Entwürfe für die oberen Chorfenstcr von ihm vor:
Die Szene des Abendmahls, die alle sechs Lanzettfenster eingenommen

hätte, und vier Einzelfiguren.

41 Zum Antistes die Literatur in Werner Kaegi: Jacob Burckhardt. Eine Biographic.

Bd. 1 : Frühejugend und Baslcrischcs Erbe. Basel 1847, S. 121-195. Zitat S. 151

nach J.J. Oen-Burckhardt (1817-1897).
4 Zu diesem Zusammenhang: CH. Baer: Die Kunstdenkmäler des Kantons

Basel-Stadt. Bd. 1. Basel 1932, S. 604.
4H Karl Lindau: Das Medaillenkabinett des Postmeisters Johann Schorndorff.

Basel 1943.
4,Zu Amadeus Merian: Erinnerungen von Amadeus Merian, Architekt,

1808-1889. Von ihm selbst verfasste Biographic. Basel 1902.
'" StAB: BauaktenJJ 5. - Exposition universelle de 1855. Explication des ouvrages

de peinture, sculpture, gravure, lithographie et architecture. Paris 1855, S. 18: La
résurrection du Christ; tableau peint sur verre.



Die Basier Münsterscheiben 183

Franz Xaver Eggert'1 war einer der bedeutenden Glasmaler aus
der Münchner Schule, auch beteiligt an den bedeutenden Projekten
des Regcnsburgcr Domes, der Maria-Hilf-Kirche und des Kölner
Domes. Wie andere Mitglieder dieser Schule war er auch in England
tätig, wo die Tradition der Glasmalerei seit dem Mittelalter ungebrochen

weitergelebt hat. Allgemein bekannt aber war er geworden
durch die Lithographien der Glasgemälde in der Au-Kirche. Man zog
in Basel also dem Zürcher Röttinger den weit bekannteren Eggert vor
und betonte damit den Rang, den man der künstlerischen Aufgabe
beimessen wollte. Schon in dieser Sitzung war man sich bewusst, dass

man den Kostcnvoranschlag überschreite, wenn man in München
arbeiten liesse.

Eggert machte also zwei Vorschläge entsprechend den zwei gültigen

Stilen der damaligen Glasmalerei. Das zeigt, dass in einer Manufaktur

beide Stile gepflegt wurden, der strengere «mittelalterliche»,
der an der Darstellung von Einzelfiguren festhielt, und der erzählerische,

der mit der Darstellung ganzer Szenen die Glasmalerei des Spät-
mittclalters wieder beleben wollte, dass also in der Praxis nicht jene
Unvereinbarkeit bestand, wie die Kunstrichter sie aus kämpferischer
Überzeugung behaupteten.

Erstaunlich nun, dass nicht der Inhalt, das theologische
Programm, sondern allein die bildkünstlerische Art und Weise diskutiert
wurde, denn das Protokoll vermerkt nur, dass «die Frage: ob man ein
alle Felder umfassendes Gemälde oder einzelne Figuren wolle?»

«gründlich erörtert worden war», bis man zum Schluss kam, dass

«von einem grösseren Gemälde abstrahiert» werden solle'2. Zuerst
die Kunst also und dann erst die theologische Aussage. Man wählte
schliesslich die vier Evangelisten, weil sie eben dem Bilde entsprachen,

das man von der echten, reinen, mittelalterlichen Glasmalerei
sich machte. Wer vermuten möchte, die Kommission hätte aus einer
Art zwinglianischer Überzeugung gegen eine Darstellung des

Abendmahles und für die Verfasser des Evangeliums entschieden,
stellt also fest, wie frei die Kommission das Thema wählte.

Um einen einheitlichen Eindruck der grossen Chorfenster zu
erreichen, sollten die beiden, dem Mittelfenster zunächst liegenden
Fenster ebenfalls Figuren zeigen: links Moses und David und rechts
Petrus und Paulus. Die beiden äussersten der fünf sollten dagegen
lediglich mit Arabesken und architektonischen Verzierungen
geschmückt werden. Für die Ausführung aller Fenster wurde Eggert
eingeladen.

1 Zu Franz Eggert Thieme-Becker Bd. X. S. 378.
'Protokolls. 1.



184 Nikolaus Meier

Die Fenster im unteren Chorumgang

Weiter diskutierte man über die Fenster in den Rundbogen des

unteren Chorumganges: Da dieser noch im «byzantinischen» Stile -
wie man damals für romanisch zu sagen pflegte - gebaut war, sollten
auch die Fenster stilistisch von denjenigen des oberen, frühgotischen
Chores unterschieden sein. Man überlegte, ob nicht wenigstens in
der mittleren Rosette «ein grösseres historisches Gemälde», etwa
«Christus am Kreuz» erscheinen sollte, doch «aus verschiedenen
Gründen wird davon abstrahiert», und als ikonographisches
Programm bestimmt: ein Abendmahl- und Kreuzigungsmedaillon für
das Mittclfenster; für das linke Fenster die Geburt Christi und die
Szene Christus als Zwölfjähriger im Tempel; das rechte: die Auferstehung

Christi und die Szene Christus erscheint Maria im Garten. Das
dem Grab der Königin Anna am nächsten liegende Fenster sollte nur
mit architektonischen Arabesken und ihrem Wappen verziert seinsl.
Als Künstler wurde Johann Caspar Gsell (1814-1904) gewählt'4.
Gsell, ursprünglich St. Galler, hatte sich bei Ingres, Legardon und
Dalaroche ausbilden lassen und eröffnete in Paris ein Atelier. Er war
beteiligt an den Glasmalerien für Ste. Clothilde, welche Heinrich
Merian bei seinem Pariser Aufenthalt ebenfalls bewundert hatte.

Unter den verschiedenen Entwerfern und Glasmalern vertrat er als

einziger die französische Schule. Gsell hatte schon für die Kirche St.

Laurenzen in seiner Vaterstadt St. Gallen 1853 das grosse Stirnfenster
des Chores gestaltet; von dort werden ihn auch Amadeus Merian und
Christoph Riggenbach gekannt haben, da sie beide bei der Renovation

der Kirche von 1849-1853 als Experten tätig gewesen waren.
Gsell wurde zudem die Gestaltung des Giebclfensters über der

Orgel anvertraut. Der Kontakt, um Zeichnungen und Kostenvoranschläge

zu erhalten, wurde Bauinspektor Merian übertragen mit der
Bitte zu bemerken, «dass die Verfertigung des Giebclfensters das
Erste und Nothwcndigste sey»". Man verlangte, dass es nur
architektonisch verziert werde, und eine Lasur sollte das Licht so dämpfen,
dass auf einen Vorhang verzichtet werden könne.

''Protokolls. 2.
4 Zu Johann Caspar Gseil Schweiz. Kunstler-Lexikon. Ed. Carl Brun. Bd. IV. S.

187. - Albert Knocpfli: Reformierte Kirche St. Laurenzen, St. Gallen. Schweizerischer

Kunstführcr Nr. 325. Bern 1983, S. 12 [dort irrtümlich Julius statt Johann]. -
Anna Rapp: Eine Ehrengabe anJohann Konrad Kern. Paris 1857. In: Schweizerische
Zeitschrift fur Archäologie und Kunstgeschichte Bd. 38, 1981, S. 317-325.

55 Protokoll S. 2.



Die Basler Münsterscheiben 185

Die Fenster in den Seitenschiffen und den beiden Langhauswänden
sollten nur leicht verziert werden. Diesen Auftrag übergab man
Johann Jacob Röttinger aus Zürich; die Arbeit für die sechs Rosetten
im oberen Umgang einem Künstler namens Mieg''.

Man diskutierte in dieser Sitzung auch, ob man Röttinger zudem
die Rundfenstcr der Gallus- und der Stephanuskapellc übertragen
wolle. Indes musste man davon Abstand nehmen, da in der Subskription

erst 20488 Franken gezeichnet waren und also noch ein Drittel
zur Summe, die man für nötig sich ausgerechnet hatte, fehlte. Man
war sich bewusst, dass die Scheiben teurer als gedacht würden, weil
man die Hauptarbeiten in München bestellte. So liess die Kommission

die Liste vorerst noch einmal «bei mehreren Freunden kirchlicher

Kunst» gezielt zirkulieren"; erst als Anfang Oktober 30000
Franken gezeichnet waren, entschloss sich die Kommission, den
Kleinen Rat zu orientieren und ihn um die Erlaubnis zur Ausführung
zu bitten5".

Soweit die Ausgangssituation. Im folgenden soll nicht der Prozess

von Sitzung zu Sitzung, sondern Schritt für Schritt verfolgt werden,
wie die einzelnen Glasscheiben und Fenstergruppen Form gewonnen
haben.

Kritik an Franz Eggerts Figurendarstellungen

Zielstrebig wurden die an Eggert vergebenen Aufträge der Chor-
vcrglasung vorangetrieben. Eggert, ein erfahrener Glasmaler, kam
den Anfragen und Aufträgen zügig nach: Am 3. Oktober kannte die
Kommission seinen Kostcnvoranschlag: für 15 800 Franken wollte er
die oberen Fenster des Chores übernehmen. Man bat Ludwig August
Burckhardt, ihm einen Brief zu schreiben, illuminierte Zeichnungen
zu verlangen, aber gerade darauf hinzuweisen, dass «er sich jedoch
Bemerkungen müsse gefallen lassen»5'. Schon am 20. des Monats lag
eine Schablone vor; Eggert arbeitete daraufhin eine illuminierte
Zeichnung für das mittlere Fenster mit den vier Evangelisten aus. Die
Kommission begutachtete am 24. November, und schon musste
Eggert, wie vorgewarnt, sich Bemerkungen gefallen lassen! «Die
oben angebrachten Gitter mit gothischen Architekturverzierungen
sollen durch Laubwerk ersetzt werden», und das oben im Giebel

" Protokoll S. 3. - Mieg ist nicht weiter zu identifizieren, in Basel tätig, früher in
Oppenheim.

"Protokolls. 3.

5"BauaktenStABJJ5.
''Protokolls. 4.



186 Nikolaus Meier

befindliche grosse Kreuz soll durch «die Taube, Symbol des Hl. Geistes,

ersetzt werden»'".
Am Stephanstag fand man sich wieder zusammen, um Eggerts

Entwürfe für die Scheiben mit Moses und David und Petrus und Paulaus

zu beraten. Auch jetzt kann man dem Protokoll entnehmen, wie
detailliert die Zeichnungen kritisiert wurden: Moses solle keine
Hosen tragen und David jugendlicher aussehen. Eggert hatte zudem
die ikonographischen Gepflogenheiten offenbar nicht beachtet, denn
die Kommission verlangte, dass Petrus, wie eben üblich, eine Glatze
mit Haarbüschel tragen müsse. Der Kunstgeschmack der Kommission

indes zeigte sich deutlich in ihrem Wunsch, dass Paulus mehr in
der Art und Weise Ovcrbccks und Dürers dargestellt werde". Am 3.

Januar des neuen Jahres traf man sich mit Eggert im Münster, um
seine Meinung über das ganze Fensterprogramm grundsätzlich zu
erfahren, und man teilte ihm die Beschlüsse mit, ausdrücklich, dass
Paulus nach der Zeichnung, «welche Overbeck für die nämliche
Figur componirt hat anschliessend gemacht werden» und dass, was
an der vorigen Sitzung noch nicht klar gewesen war, David braune
Socken tragen solle''2.

Von Eggert war dann nicht mehr die Rede bis zum 24. Februar
1857, als man die Cartons für die vier Evangelisten akzeptierte; im
September trafEggert in Basel ein, fasste die Chorfenster ein und am
20. September war seine Arbeit beendet.

Die Bildprogramme der Zünfte und des Antistes

Inzwischen hatte sich die finanzielle Situation gebessert: Entsprechend

der Vorstellung, dass im Mittelalter die ganze Bürgerschaft
sich an den Stiftungen der Glasfenster beteiligte, hatte sich die
Kommission am 20. Oktober 1855 entschlossen, Zirkulare auch an die
Zünfte zu versenden. Zehn versprachen bis zum 26. Dezember die
Gesamtsumme von 3600 Franken. Die Wcbern-Zunft sprach 1000
Franken, verlangte allerdings, dass zwei Vertreter, die Herren Stähe-
lin-Brunner und Fiechter, bei der Verwendung mitzusprechen hätten,

und die Zünfte zum Himmel und diejenige der Kürschner
wünschten, dass ihre Wappen angebracht würden. Die Kommission
war jedoch nicht willens, auf die von der Wcbern-Zunft gestellten

'" Protokoll S. 6 f.

"'Protokolls. 11.
42 Protokoll S. 13.



Die Basier Münsterscheiben 187

Bedingungen einzugehen, sondern zog es vor, notfalls auf den in
Aussicht gestellten Betrag zu verzichten".

Aus den Protokollen der Zünfte geht nicht hervor, ob sie sich
bestimmte Themen vorgestellt haben. Es scheint aber, dass sie just
Wackcrnagels Vorschlag, in die Gallusrosette die Wappenschilde
ständischer Zünfte und in die Mitte das von zwei Basilisken gehaltene

Wappenschild von Basel anzubringen, aufnehmen wollten und
zudem daran dachten, im Querhausfenster Kaiser Heinrich und
seine Gemahlin Kunigunde darzustellen, denn Antistes Burckhardt
wandte sich am 13. Dezember 1855 in einem Artikel des Intelligenzblattes

just gegen ein solches Programm'4. Er forderte religiöse Themen:

für das Rundfenster über der Galluspforte die Ausgiessung des

Heiligen Geistes auf die Jünger «als Symbol der Stiftung der Kirche
Christi auf Erden», für dasjenige der Stephanuskapelle aber das

Martyrium des Stephanus selbst «als Bild der Glaubens- und
Bekenntnistreuc». Diese beiden Gegenstände schienen ihm würdig
für just jene Stelle der Kirche, «in deren Mitte der Altar steht, bei
welchem die Kinder durch die Taufe in die Gemeinschaft der Kirche
aufgenommen werden und wo die Abendmahlsgenossen jedesmal
ihrem Erlöser sich zur Treue bis in den Tod verpflichten». Er räumte
allerdings ein, dass auch Christus als Weltenrichter zum Thema
gewählt werden könnte. Als Ort für Heinrich und Kunigunde empfahl

er die Fenster über den Seitentüren.
Es mag eine zufällige Parallele sein, aber auch in den von König

Ludwig I. 1848 gestifteten Fenstern für den Kölner Dom gilt die

Darstellung der Sendung des Heiligen Geistes und des Heiligen
Stephanus für die Gründung der Kirche Christi und ihren ersten
Blutzeugen. Immerhin verdeutlicht dieser Hinweis den Charakter
der vom Antistes ins Auge gefassten Ikonographie'5.

Das Stephanusfenster

Die Kommission stellte am 26. Dezember zuerst nur kurz fest, dass

man die Sache vorerst noch ausstelle, wenn auch sicher sei, dass man
auch für die Rundfenster biblische Themen wählen werde'1 ; nach der

63 Protokoll S. 9 f.
"4 Allg. Intelhgenzblatt Jg. 9, Nr. 295, 13. Dezember 1855, S. 3187.
''7 Dazu der erst kürzlich wieder entdeckte anonyme Führer Beschreibung der

neuen Dom-Fenster am Südportal, des königlichen Geschenkes Ludwigs I. von
Bayern... Cöln 1848.

'"' Protokoll S. 12.



188 Nikolaus Meier

Beratung mit Eggert im Münster diskutierte man am 23. Januar 1856

vorerst allein über das Sujet des Stephanusfensters. In ihrer Absicht
wurde die Kommission unterstützt durch die Safranzunft, die am
17. Januar 500 Franken gezeichnet, sich aber gegen ein Wappenfen-
stcr ausgesprochen hatte". Von einer Märtyrer-Szene für das
Stephanusfenster war nicht mehr die Rede; die Kommission musste sich nur
noch entscheiden zwischen der «Ausgiessung des Hl. Geistes auf die

Apostel» und der von Antistes Burckhardt zuerst für das Gallusfen-
ster gedachten «Zukunft Christi, d.h. Christus auf den Wolken des

Himmels, umgeben von Engeln», und sie zog einstimmig das zweite
Thema vor. Vielleicht sah man in einer Pfingstdarstellung das Zeugnis

eines allzu schwärmerischen Protestantismus und wollte jene, die,
mehr einer liberal-protestantischen Gesinnung verpflichtet wie
Wilhelm Wackernagel, eine Wappenscheibe mit dem Basler Hoheitszeichen

wünschten, nicht vor den Kopf stossen. Auf die Bedingung der
Schlüsselzunft, ihre 1200 Franken nur zu spenden, wenn Heinrich
und Kunigunde dargestellt würden, ging man also nicht ein.

Zur Deutung der Szene «Christus in der Herrlichkeit» mag man
sich dessen erinnern, was Christoph Riggenbach sich in Rom notiert
hatte im Anblick der christlichen Kunst des erstenJahrtausends: «Die
Bilder aus derselben (der Apokalypse) sind immer glücklich und mit
Ernst behandelt, Christus immer als König aufdem Throne und in
kleineren Abbildungen als Lamm mit der Glorie...»; «allmählig geht
mir auf, es sei der ganze Katholische Cultus ein Nachbild der Apocalypse.

- Gewiss hat der neue Bund seine Vorbilder, wie der alte. Nur
werden wir ihre Erfüllung erst im neuen Jerusalem schauen. Mir ist,
als sei diese Seite in unserem Christenthum ganz und gar vergessen
worden. Und doch halte ich sie für wichtig, weil ich glauben kann,
dass durch sie die Gemüther zu mehr Verständigung gebracht werden

könnten'".»
Für die Darstellung «Christus als Wcltcnrichter» bat man drei

Künstler um Skizzen: PaulMelchior Deschwanden (1811-1881), Carl
Gottfried Pfännschmidt (1819-1887) und Johann von Schraudolph
(1808-1879). War schon die Kritik an Eggert im nazarenischen

Kunstgeschmack begründet, so manifestierte er sich in der Wahl dieser

Künstler vollends.
Deschwanden kann als Nazarener-Enkel gelten'1. Durch seine

Zürcher Lehrer Daniel Albert Freudweiler (1793-1827), Ludwig

"Protokolls. 14.
68 Riggenbach (wie Anm. 44) S. 61; Zitat aus einem Briefe.
'"'' Zu Deschwanden Mathilde Toblcr: «Ich male fur fromme Gemüter und nicht

für Kritiker.» Melchior Paul von Deschwanden als Kirchcnmalcr. In: Ausst.Kat. «Ich



Die Basler Münsterscheiben 189

Vogel undjohann Kaspar Schinz (1798-1832) kam er mit den Naza-
renern in Kontakt, der sich dann bei seinem (wenn auch nur
dreimonatigen) Aufenthalt in München an der Akademie mit dem Direktor
Peter Cornelius und den Lehrern Heinrich Hess und Julius Schnorr
von Carolsfeld intensivierte. Wichtig für seine Hinwendung zu
diesem Künstlcrkreis war auch seine Bekanntschaft mit Marie Ellen-
rieder (1791-1863), auch sie während ihres Aufenthaltes von 1816 bis
1822 mit Johann Caspar Schinz bekannt. Seine Begegnung mit
Overbeck selbst, in Rom, lenkte dann sein künstlerisches Bemühen
definitiv in die fromme Richtung, erst jetzt glaubte er die christliche
Kunst zu begreifen. Deschwanden war Maler und bis dahin als
Entwerfer von Glasgemälden nicht besonders bekannt geworden. Der
Basler Auftrag kann als eigentliche Förderung verstanden werden,
diesen Maler auch mit diesem Metier, einem ausgezeichnet
christlichen, bekanntzumachen.

Mit Schraudolph und Pfannschmidt wählte man wie mit Eggert
bewährte und renommierte Entwerfer: Johann von Schraudolph
hatte schon Cartons geliefert für die Maria-Hilf-Kirche in der Au zu
München, für St. Martin in Landshut, für den Regensburger Dom
und für die Kathedrale von Kent. Schüler Joseph Schlotthauers,
gehört auch er zum Nazarenischen Kreis7'1. Carl Gottfried Pfann-
schmidt, Berliner, war nur kurz an der Münchner Akademie und vertritt

die Berliner Schule. Er hatte Glasgemäldecartons geschaffen für
den Aachener Dom, die evangelische Kirche in Barmen, die Nicolaikirche

in Berlin, den Magdeburger Dom und die Stuttgarter
Garnison-Kirche71.

Am 5. Mai lagen Antworten und Skizzen vor: Riggenbach musste
bezüglich Schraudolph berichten: «Dieser berühmte Meister werde
wohl Cartons verfertigen, aber nur unter der Bedingung, zuvor keine
Skizzen einsenden zu müssen und keiner Conkurrenz unterworfen zu
sein72.» In diesem Verhalten äusserte sich nicht Künstlereitelkeit; für
den Nazarener war vielmehr das Konkurrieren eine unwürdige Sache
des modernen Kunstbetriebes. Nicht stilistische Kriterien und iko-
nographische Diskussionen sollten ein Bild bestimmen, denn dem
frommen, gottesfürchtigen Maler war nicht der Stil das wichtigste
und die Ikonographie eines Christus in der Herrlichkeit durch die

male für fromme Gemüter». Zur religiösen Schweizer Malerei im 19. Jahrhundert.
Kunstmuseum Luzern 1985, S. 53-96 und Peter Gnss: Melchior Paul Deschwan-
dens «epochale Kunst». Versuch einer historischen Annäherung in: Civitas Bd. 40,

1985, Nr. 11, S. 284-288.
70Thieme-Becker Bd. XXX, S. 279.
71 Thieme-Becker Bd.XXVI, S. 523.
"Protokolls. 17.



190 Nikolaus Meier

m

a
~'-

%t#^\w^ %u

Abb. I. Christus als Weltenrichter. Entwurf von Paul Melchior Deschwanden (Stadt- und
Muiislcrmuscum Basel).

Tradition bestimmt. Zu diesen Gründen kam noch Schraudolphs
Scheu vor der Öffentlichkeit: so unterrichtete er nicht an der Münchner

Akademie, sondern gab etwa Emilie Linder Privatstunden.
Pfannschmidt hatte den Auttrag abgelehnt und dafür semen

Freund Daniel Engelmann (1800-1870) empfohlen". Riggenbach
hatte sich mit ihm ins Vernehmen gesetzt, und jetzt lag von diesem
eine farbige Skizze vor. Diese Skizze verglich die Kommission nun
mit derjenigen Deschwandcns (Abb. 1 und 2)4.

71Thicmc-Bcckcr Bd. X, S. 543.
M Diese zwei Skizzen sind die zwei einzigen, die bis jetzt aufgetaucht sind. Sie

befinden sich im Stadt- und Münstermuseum. - Für die freundliche Vermittlung
danke ich Frau Brigitte Meles herzlich.



Die Basier Münsterscheiben 191

# --4 » .%
S

-jâRffi

fv

.4/)/). 2. Christus als Weltenrichter. Entwurfvon Daniel Engelmann (Stadi- und Müiislennu-
seum Basel).

Beide sind Beispiele jener Glasmalerei, welche die Verstrebungen
nicht berücksichtigt und mehrere Fensterteile in eine Szene
zusammenfasse also im Gegensatz zu Eggcrts Fenstern, welche die «musi-
vischc» mosaikartige Glaskunst nachahmten, Beispiele eigentlicher
«Glasmalerei», gegen die Wackernagel polemisiert hatte.

Nach der Diskussion bcschliesst man, aus beiden das Beste zu
nehmen. «Die Figur Christi wird nach Engelmann gewünscht, die
Engelgruppicrung nach Deschwanden, jedoch mit Weglassung des

Laubes, und mit Anbringung eines 5ten Engels, welcher Wage und
Schwert trägt... Hinsichtlich der Flügel der Engel wird gewünscht,
dass sie nicht als Rückwand für die Person Christi dienen. Als weitere
Umgebung soll der von Deschwanden angebrachte Sternenhimmel
dienen, insofern als farbenhalbcr sich ausführen lässt. Es wird



192 Nikolaus Meier

gewünscht, dass Herr Deschwanden sich so viel als möglich ganzer
Farben bediene75.» Die Kommission möchte also auch bei diesem
Fenster einen musivischen Eindruck erreichen.

Am 7. Juli lag eine Ölskizze vor; die Kommission war damit
einverstanden und verlangte nur, dass Christus ein weisses Gewand
trage76. Zur Ausführung frug man die beiden Glasmaler Max Emanuel

Ainmiller und Ludwig Mittermeier an. Ludwig Mittermeier in
Lauingen gehört zu jenen Glasmalern, die eine private Werkstatt
betrieben: vielleicht war seine Kapazität für einen Basler Auftrag zu
klein, vielleicht war ihm Basel zu entlegen, die Kommission kam mit
ihm jedenfalls nicht ins Geschäft77. Max Emanuel Ainmiller war
Mitglied der Königlichen Glasmalerei-Anstalt, «wirklicher
Glasmalerei-Aufseher», Inspektor und zuletzt Leiter der Glashütte. Als die
Anfrage aus Basel ihn erreichte, war er vor allem in England beschäftigt:

in Alnwick, Peterhouse (Cambrigde), Glasgow; aber auch in
Berghausen an der Salzach. Sein Renommé war begründet in seinen
Glasgemälden für Regensburg, München-Au nach fremden Entwürfen,

vor allem jedoch durch die 1855 entstandenen Görres-Fenster im
südlichen Querhaus des Kölner Domes78.

Da sich herausgestellt hatte, dass die von den Zünften gestiftete
Summe gerade zur Bezahlung des Stephanusfensters hinreichte, liess
die Kommission sich nun doch herbei, die Skizze der Schlüssel- und
Webern-Zunft vorzulegen. Sie waren aber mit Deschwandens
Entwurf nicht einverstanden! An der Sitzung vom 18. August musste
sich die Kommission überlegen, wie die ausfallende Summe zu
kompensieren wäre, wenn man auch glaubte, dass die Zünfte einlenken
würden7', und musste zu diesem einen Übel auch noch zur Kenntnis
nehmen, dass Ainmiller Deschwandens Skizze nicht umsetzen wollte
und dafür eine eigene vorlegte. Diese lehnte die Kommission ab, bat
aber Ainmiller, nach Basel zu kommen"".

In der Stadt wurde die Tätigkeit der Kommission wohl im Auge
behalten, das beweist ein weiterer, zwar anonymer Artikel in den
«Basler Nachrichten» vom 10. Oktober 1856, der aus einem
Reisebericht eine Passage bezüglich der Bayern-Fenster im Kölner Dom

75 Protokoll S. 17.
76 Protokoll S. 19.
77 Thieme-Bccker Bd. XXIV, S. 597, und van Treek (wie Anm. 5).
'" Zu Ainmiller zuletzt Elgin Vaassen: Ainmillcrs Glasfenster für Parliament

Hall Edingburgh und eine unbekannte Aquarellskizze Wilhelm von Kaulbachs von
1867 dafür: Die Einsetzung des College ofjustice durch James V imjahrc 1532. In:
Kunst in Hessen und am Mittelrhein Bd. 27, 1987, S. 67-93.

7'' Das ergibt sich aus dem Protokoll S. 22.
""Protokolls. 21.



Die Basler Münsterscheiben 193

zitierte mit dem Hinweis, «diese Bemerkungen können auch auf
Restaurationen anderer Domkirchen Anwendung finden». Er lobte
die Bayern-Fenster als «in Komposition und Technik das Schönste»
der neueren Glasmalerei und argumentierte gegenjene, welche unbedingt

die mittelalterliche Glaskunst wiederbeleben wollten, solche
Leute müssten dann auch in Schnabclschuhen herumlaufen und dürften

keine gedruckten Gebetbücher mit in die Kirche nehmen. Für
diesen Kritiker war das Mittelalter endgültig vorbei: «Sobald man
aber blosse Nachahmung versucht, kommt eine Carrikatur heraus,
wie gewisse Glasmalcrien zeigen, die in der schlechtesten Zeit des

Mittelalters verlacht worden wären. Die Kölner klimpern auf der
alten Farbcnscala, aber das schaffende Gefühl, die Seele, ist ihnen
abhanden gekommen.» Eine frühe Kritik am Historismus, am eitlen
Glauben, die mittelalterlichen Künstler gar übertreffen zu können"1.

Ainmiller kam nicht nach Basel; indessen konnte die Kommission
doch am 24. November über eine Skizze befinden: mit seiner
Christus-Figur ist sie zufrieden, wünscht aber nicht nur zwei, sondern
vier Engel und zwar in der Art Deschwandens; wegzulassen seien die
Hand Gott Vaters und die Taube, die Lilienstcngel und das Schwert
neben Christus. Auch der Regenbogen gefällt, «hingegen wünscht
man, dass anstatt des Wolkcngürtels und der Strahleneintassung
desselben, der Christum umgebende Strahlcnhimmel sich in einen
blauen Luftraum verliere, und dass das Ganze von einer Ornamentic
umgeben sei»"2.

Dass nun nicht mehr Deschwanden das Fenster gestaltete, sondern
Ainmiller, muss während des Herbstes auch die beiden Zünfte
umgestimmt haben, so dass sie ihre in Aussicht gestellten Beiträge auch zur
Verfügung stellten."1.

Es überrascht, wie konkret die Vorstellungen der Kommission
waren, und man wundert sich weniger darüber, dass gut zehn Jahre
später auch die Kunstkommission glaubte, an Böcklins Entwürfen
für die Museumsfresken herumverbessern zu müssen, in einer Zeit,
wo die Individualität des Künstlers sich immer mehr ausprägte. Die
für das Münster Engagierten waren es gewohnt, sich einem
Programm und einem Atelier einzufügen und Eggert und Ainmiller, mit
denen die Arbeit sich am einfachsten gestaltete, aufdie Wünsche ihrer
Auftraggeber einzugehen. Sic sahen ihre Institutionen selbst in der
Nachfolge der mittelalterlichen Bauhütten. Böcklin dagegen verkör-

"'Basler Nachrichten Jg.l,Nr.241 Morgenausgabe, lO.Okt. 1856, S.1279-1280.
"2 Protokoll S. 23.
s1 So beschloss die Schlüssclzunft am 6. November, die Webernzunft am 12.

November, die Zunft zu Weinleuten am 24. November 1856 (wie Anm. 28).



194 Nikolaus Meier

perte in seinem Streit mit der Kommission für die Öffentliche
Kunstsammlung um die Fresken im Treppenhaus des Museums den
modernen Künstlertypus: die kräftige, herrscherliche Individualität.

Zwei Monate später, am 27. Januar 1857, akzeptierte die Kommission

weitere Skizzen; freilich wurde es September, bis Ainmiller die
Scheiben lieferte und sie montiert werden konnten"4.

Die Gallusrosettc

Bezüglich der Ikonographie der Gallusrosettc diskutierte die
Kommission am 23. Januar 1856 drei Themen: eine blosse ornamentale

Gestaltung, die Ausgiessung des Hl. Geistes oder die Taufe Christi

imJordan. Man entschied sich für die letzte Darstellung, allein aus
dem Grunde, weil für diese Szene nur wenige Figuren nötig seien"5!

Für die Taufe Christi wollte manJohann Caspar Gsell und Ludwig
Mittermeyer um Skizzen angehen. Bei beiden jedoch ohne Erfolg, so
dass man sich entschied, wieder bei Röttinger anzufragen5'.

Konnte bis jetzt wenigstens summarisch und ungefähr gezeigt
werden, wie die Kommission nicht nur die Themen, was nicht
sonderlich erstaunt, bestimmte, sondern auch Form und Stil der Malereien,

so kann nun dank des Protokolls für die Taufe Christi ein
bestimmtes Werk als Vorbild namhaft gemacht werden. An der

Sitzung vom 7. Juli 1856 legte nämlich Antistes Burckhardt, vielleicht
nicht zuletzt, um einfach die Angelegenheit vorwärts zu bringen, eine
Medaille johann Carl Hedlingers vor, welche die gleiche Szene zeigt,
und er wünschte, dass der Entwerfer sich an sie halte (Abb. 3 und 4)87.

Auf diese Medaille schaute man denn auch, als man am 22. Oktober
über Röttingers Zeichnung diskutierte: «hinsichtlich der beiden
Figuren (Christus und Johannes der Täufer) soll er sich mehr an die
Hedhngersche Zeichnung halten. Wenn also Johannes in kniender
Stellung dargestellt werde, so werden die Figuren grösser werden.»
Man erinnerte sich einmal mehr an die ebenfalls von Wackernagcl
gestellten Forderungen an die Glasmalerei, in den Farben einfach zu
bleiben, und verlangte: «In den Gewänderfarben habe er weniger
Nuance und mehr ganze Farben anzubringen5".» Die vorgezeichnete
Ornamentik war noch zu wenig byzantinisch, und Bauinspektor
Merian übernahm es, eigene Zeichnungen auszuarbeiten.

"4 Protokoll S. 24.
85 Protokoll S. 14 f.

""Protokolls. 19.
"7 Protokoll S. 19.
"" Beides Protokoll S. 22.



Die Basler Münstcrscheiben 195

^É &£

&$*^
Abb. 3. Johan Carl Hedlinger: Vorderseite der «Taufermedaille», um 1770, Photo Willy
Knecht, Unièrent felden.

-<

m as

» K« wx>.

m
m

w-/

•-

/Ifcfc. 4. 7àw/ê Christi, Glasfenster der Gallusrosettc; Entwurf von Ludwig Adam Kelterborn
nach der Medaille von Hedlinger, Ausführung durch Johann Jacob Röttinger. Photo Erik
Schmidt, Basel.



196 Nikolaus Meier

Mit den Wünschen der Kommission scheint Röttinger nicht
zurechtgekommen zu sein, denn er wünschte eine Zeichnung; worauf

man freilich nicht einging und irgendwie die Geduld verlor, denn

am 27. Januar 1857 beschloss man, sicher um des zügigen Fortganges

willen, einen Maler aus Basel, Ludwig Adam Kelterborn
(1811-1878), um eine Zeichnung der Taufe Christi nach Hedlingers
Medaille zu bitten"'. Aber auch mit Kelterborn ergaben sich
Schwierigkeiten; auch er wollte sich nicht an Hedlinger halten und entwarf
eine eigene Johannesfigur. Und als man am 24. Februar eine zweite
Zeichnung wünschte, schwieg Kelterborn zuerst, man mahnte ihn im
April, aber erst in der Sitzung vom 2. September lag seine neue
Zeichnung in natürlicher Grösse vor. Sie wurde genehmigt, die
Kommission bestimmte die Farbe der Haare und der Gewänder von
Christus und Johannes und bat Röttinger nach Basel, damit er sich

wegen der Ausführung mit Keltcrborn bespreche'"1.
Damals war Eggert zur Monticrung der grossen Chorfenster in

Basel; sie leuchteten im Chor, als am 6. November Kelterborns zweiter

Karton vorlag. Mit den Figuren war die Kommission einverstanden,

wünschte aber keine zwei Engel; dafür sollten die Felsen etwas
höher gezogen werden und «die Taube soll noch mehr nach der Natur
gehalten sein»". So weit so gut. Aber Röttinger liess bis Mai des

folgenden Jahres nichts von sich hören; man wollte ihm bis zum Oktober

Zeit lassen, dann aber den mit ihm abgeschlossenen Akkord
brechen und nahm sich schon vor, sich anderweitig umzusehen; doch
Röttinger kam seiner Verpflichtung im Mai/Juni 1860 nach.

Die Giebelfenster über den Seitenportalen

Bezüglich der Giebelfcnster über den beiden kleinen Portalen fass-

te die Kommission erst am 7. Juli 1856 Beschlüsse. Rechts sollten
Ockolampad und Burgermeister Jacob Meyer, «natürlich nicht der
katholische», und links Kaiser Heinrich und Kunigunde zu sehen
sein. Ob aus patriotischen Gründen oder ob sich gegen so viele
ausländische Künstler Opposition breit gemacht hat, für die Darstellung

dieser Persönlichkeiten der städtischen Geschichte wollte man
von Anfang an baslerische Künstler einladen: Ernst Stückclberg

' Protokoll S. 25.
1 Protokoll S. 28.
Protokoll S. 30.



Die Basler Münsterscheiben 197

(1831-1903) sollte Entwürfe für das Kaiserpaar und Albrecht Landerer

(1816-1893) für Oekolampad und Meyer liefern"2. Stückelbcrg,
damals 25jährig, gehörte zu den jungen Basier Malern, die international

geschult waren: in Antwerpen, Paris und München; Landerer
stammte aus der Schule des Hicronymus Hess. Stückelberg war in
München mit der frommen Richtung bekannt geworden und
verband seine malerische Auffassung mit der religiösen Thematik etwa
in seinem Bild «Der Prophet Elias führt der Witwe ihren vom Tod
erweckten Sohn zu», das er als Gesellenstück 1852 der Öffentlichen
Kunstsammlung geschenkt hatte'1.

Etwa ein Jahr später, am 6. April 1857, diskutierte die Kommission
über den Carton Stückelbergs, der aus Florenz auch ein kleines
Ölgemälde geliefert hatte, um von den Farben eine bessere Vorstellung
geben zu können. Die Kommission war zufrieden, fragte sich aber,
ob der Kaiser nicht das Modell der Kirche tragen sollte, der Oberarm
des Kaisers nicht zu kurz und die Nase der Kaiserin nicht zu breit sei.

Erst später sollte über die Ornamentik verhandelt werden und
darüber, ob am Fuss der Gemälde Wappen anzubringen seien'4. Plötzlich

stellte sich jedoch heraus, dass zur Ausführung nicht mehr genug
Geld vorhanden war; Eggert, Ainmiller, Gsell waren bezahlt; Röttinger

würde für das Gallusfenstcr auch bald Rechnung stellen; da war
Christoph Merian, der schon 10000 Franken beigetragen hatte,
nochmals zu einer Spende von 4000 Franken bereit.

Von Landerer hatte man bis zum 8. Mai 1858 immer noch nichts
vorgelegt bekommen'5. Am 10. Juli waren die Entwürfe aus Paris

eingetroffen. Man war in Verzug geraten und die Kommission des

Feilschens um Einzelheiten vielleicht auch müde, jedenfalls begnügte
sie sich jetzt damit, nur den Glasmachern verschiedene Bemerkungen
zu machen. Zuerst frug man Ainmiller an; nach seiner Absage
wandte man sich an Eggert, der den Auftrag auszuführen versprach
bis zum Frühjahr 1859".

12 Protokoll S. 20. - Schweiz. Künstlerlexikon. Ed. Carl Brun. Bd. III,
S. 275-282. - Albert Gessler: Ernst Stückelberg. In: BaslerJahrbuch 1094, S. 1-173.
Zu 1857/58 S. 36. Wilhelm Barth: Basler Malerei der Spätromantik. Böcklins
Zeitgenossen und Nachfolger. In: 108. Ncujahrsblatt der Gesellschaft zur Beförderung
des Guten und Gemeinnützigen. Basel 1930, S. 27-35.

11 Öffentliche Kunstsammlung Inv. 582. Dem Briefe von des Künstlers Mutter
vom 22. November 1852 (Archiv Öffentliche Kunstsammlung) ist zu entnehmen,
dass Präsident Wackernagel um das Bild gebeten hat.

74 Protokoll S. 27.
"5 Protokolls. 31.

"Protokolls. 31 f.



198 Nikolaus Meier

Der Basler Fensterzyklus

Die Renovation des Münsters hat ihre Vollendung erst mit der
Einsetzung der Scheiben gefunden. Erst jetzt war für den Kirchen- und
Gottcsdienstbesucher der Kirchenraum auch geistig fcrtiggestaltet:
Bei den beiden Seitenportalen wurde er durch die Erinnerung an die
Basier Reformation, bezeichnenderweise beim wichtigeren, rechten

Eingang, und links durch den Hinweis auf die fromme und kirchentreue

Gesinnung des Stifters auf das kirchliche Geschehen
eingestimmt. Und wenn sein Blick den Raum bis zu dem seit der Entfernung

des Lettners freiansichtigen Chor durchquerte, traf er in dem
Hauptfenster auf die vier Übcrlieferer seines Glaubens, links auf
deren Vorgänger und rechts auf deren Fortsetzer. Trat der Besucher
durch die Galluspforte ein, so sah er in der Rosette gegenüber jenes
Ziel, auf das die Erdenpilger und die Kirche selbst hinstreben. Wenn
auch nicht von Anfang an ein festes ikonographisches Programm
bestanden hat, sondern darüber Meinungsverschiedenheiten herrschten,

Widerstände überwunden und Kompromisse gesucht werden
mussten, so ist zum Schluss doch ein sinnvolles Ganzes entstanden.

Nach und nach hatte man auf den heruntergeputzten Wänden
farbige Reflexe zu sehen bekommen: Zuerst war im März 1856 das Fenster

über der Orgel eingesetzt, im Juli die sechs Rosetten, zuerst Micg
übertragen, dann von Röttinger ausgeführt, im August dann die Fenster

im Chorumgang von Gsell; im folgenden Jahr, 1857 Ende
September, konnten die Kirchgänger die grossen Chorfenster von
Eggert und das von Deschwanden entworfene und von Ainmiller
überarbeitete und ausgeführte Rundfenster der Stephanuskapellc
bewundern. Im Frühjahr 1859 montierte Eggert die von Stückelbcrg
und Landerer entworfenen Scheiben über den Seitenportalen. All
diese Werke zeugten am eidgenössischen Musikfest, das man 1859 im
Münster feierte, vom Kunstsinn der Stadt. Nur Röttinger, dieser
Trödler, setzte die Gallusrosettc erst im Frühsommer 1860 ein.

Am Anfang des grossen Unternehmens hatte der Wunsch nach
einer neuen Orgel gestanden. Zwangsläufig wurde das Münster
renoviert, und die heruntergeputzte Architektur verlangte schliesslich

nach farbigen Fenstern. Was so zufällig begann, war für die Stadt
zu einem Anlass geworden wie der Bau des Museums, nämlich das
nach der Kantonstrennung neu gewonnene städtische Selbstbc-
wusstscin zu manifestieren. Wie kein anderes Gebäude erinnert das
Münster an die ganze städtische Geschichte. Wie kein anderes Bauwerk

zeigt es die Anstrengung und den Enthusiasmus aller
Gesellschaftsschichten für ein Werk. Ein Münster zu pflegen, an ihm wei-



Die Basler Münsterscheiben 199

terzuarbeiten, war deshalb für das bürgerlichejahrhundert eine
Aufgabe par excellence. Kaum irgendwo sonst konnte Tradition so
umfassend und lebendig erlebt werden: Man setzte das Werk Aller
fort. Herausragendes Beispiel dieser Denkweise ist die Vollendung
des Kölner Doms. Diese Aufgabe vermochte König und Bürger,
Architekten, Plastikcr und Glasmaler zu einem politisch umfassenden

Gesamtkunstwerk zu vereinen. Wo denn besser als an einem
sichtbaren steinernen Monument konnte die bürgerliche, kulturelle
Öffentlichkeit sich beweisen. Wie ein Wunder erschien dieses kölnische

Kunstleben: so musste es einst im 13. Jahrhundert gewesen sein!
Das galt im Vormärz. Später schwächte sich selbst in Köln die
politisch-vaterländische Begeisterung ab; die Gelder für den Dombauverein

flössen zäh.
In Basel war mit der Stiftung der Glasfenster neben dem künstlerischen

und patriotischen Ehrgeiz vor allem der Wunsch verbunden,
ein frommes Werk zu leisten; sicher war das die Absicht von Christoph

Merian-Burckhardt. Er allein hatte 14000 Franken gespendet.
Da also den Stiftern nicht das Künstlerische im Vordergrund stand,
enthielten sie sich von vornherein der künstlerischen und ikonogra-
phischen Mitbestimmung, und die Kommission teilte ihnen der
Grösse der geleisteten Beiträge entsprechend einzelne Fenster zu: Das
Mittelfenster Christoph Merian-Burckhardt, das Halbfenstcr des

Moses den Nachkommen von Meister Leonhard Burckhardt (2400
Franken), das des David den Nachkommen von Jacob Sarasin (2000
Franken), das des Petrus Rudolf Merian-Iselin und seinen Brüdern
(2700 Franken), das des Paulus Frau Valerie Thurneisen-Fäsch und
ihren Kindern (2000 Franken); die Rundbogenfenstcr im Chorumgang

beim Grabmal der Königin Anna den «Drei E. Gesellschaften in
Klcin-Bascl» (600 Franken), das nächstliegende der Familie Bischoff
(1975 Franken), das zunächst dem Betsaal einer «Abendgesellschaft
zum Kopf». Den Zünften wurde das Stephanusfcnster zugeteilt (5500
Franken). Damit sind die wichtigsten Stifter und Stiftergruppen
genannt. Zusammen erbrachten sie 33978 Franken. Die anderen 78
Subskribenten 8272 Franken'".

Eine ausführliche Würdigung fanden die neuen Glasmalerien in
der Basler Presse nicht. Nur unter der Rubrik «Basel» konnte man am
28. September 1857 zu Ainmillers Weltenrichtcr lesen: «Das grosse
Glasgcmälde in der St. Stephanskapelle von Ainmiller in München
ist gewiss so beschaffen, dass es uns gewinnt, je näher ihm der
Beschauer steht. Aber der Beschauer steht ihm selten so nahe, dass er

17 Dazu die verschiedenen Abrechnungen, Transportschcinc und Dankesbriefe
in den Bauakten StAB JJ 5 und (wie Anm. 13) S. 372 f.



200 Nikolaus Meier

den zierlichen Schmuck des Details und die feine Ausführung
wahrzunehmen vermag. Dies schadet der Wirkung, wie dies z.B. an dem
rothen Mantel des Weltcnrichters zeigt, dessen feine Schattierungen
so wenig hervortreten, dass man fast nur eine grosse, blendende, volle
Farbenmassc sieht, welche den Augen derer, welche des Morgens
eine ganze Stunde ihr gegenübersitzen, unmöglich wohl thun kann.
Viel besser wäre es gewesen, wenn diesem Mantel ein sanfteres,
dunkleres Roth oder eine andere weniger blendende Farbe würde
zu Theil geworden sein.» Und wirklich: gerade dieses Glasfenster
scheint von allen am wenigsten die mittelalterlichen Vorbilder zu
erreichen. Dabei möchte man es, als ein gutes Beispiel der peintres
accrochés, als das modernste bezeichnen, als das dem Geschmack des
19. Jahrhunderts am meisten entsprechende".

Stilistisch ist es nah verwandt den von Ainmiller 1856 für die
Stadtkirche in Winterthur geschaffenen Scheiben: Sic zeigen den
Gcschmackswechsel jenerJahre, als man die Glasmalerien des 13. und
14. Jahrhunderts sich zum Vorbilde nahm und die Farbenskala
reduzierte auf einfachere Farbwechsel, etwa Rot und Blau wie im
Stcphanusfenster. Zu Beginn des Jahrhunderts standen ca. 60-80
verschiedene Farbgläser zur Verfügung, und dieser mögliche
Farbenreichtum zeigt sich noch in Eggerts grossen Chorfenstern. Sie sind
überhaupt noch gestaltet in einem früheren Stil: sie wollen zwar in
mittelalterlicher Gesinnung geschaffen sein, zugleich aber die
neuzeitlichen ästhetischen Anforderungen nicht vernachlässigen: in
kunstvollen Drehungen stehen die Figuren unter den Edikulen. Das
Ungelenke und Flächige der Figuren, die Vernachlässigung des
räumlichen Eindruckes, das Naive in Gesichtsausdruck und Geste,
das was uns die mittelalterliche Kunst ausmacht, findet sich auch m
jenen Fenstern nicht, die als mittelalterlich wirken wollen, weil man
die kunsttheoretische Entwicklung der Renaissance nicht vergessen
wollte. Uns haben sie nichts von vergangenen Zeiten an sich, eben
abgeleitet und nicht echt, solange auch wir diese Glasmalereien mit
den mittelalterlichen glauben vergleichen zu müssen. Wem würde es

jedoch einfallen, einen Evangelisten einer mittelalterlichen Handschrift

mit seinem antiken Vorbilde wertend zu vergleichen?

'"Das Zitat in: Basler Nachrichten Jg. 2, Nr. 229 vom 28. September 1857, S.

1280. Georg Germann hat mich aufmerksam gemacht auf Wolfgang Schöne: Über
das Licht in der Malerei. Berlin 1954. S. 39, Anm. 62, der dieses Fenster als
ausgezeichnetes Beispiel dafür nennt, wie die Glasfenster des 19. Jh. ganz im «Dienste
der Transparenz stehen» im Gegensatz zu den mittelalterlichen, die als leuchtende
Mauern gesehen sein wollten. - Dieses Fenster wirkt vielmehr wie eine Latern.i
magica, im 19. Jh. so beliebt wie die anderen zwei Lichtmedien Panorama und
Diorama.



Die Basler Münsterscheiben 201

Es wäre wohl nicht richtig, einfach Gottfried Kellers in der Novelle
«Das verlorene Lachen» ironisch formulierte Beobachtung der
Glasmalerei seiner Zeit zu übernehmen: «Dann wurde für gemalte Fenster

gesammelt und bald waren die lichten Bogen mit schwächlichen
Evangelisten- und Apostelgestaltcn ausgefüllt, welche mit ihren

grossen schwachgefärbten modernen Flächen keine tiefe Glut,
sondern nur einen kränklichen Dunstschein hervorzubringen vermochten.»

Wie immer man die Basler Münsterscheiben beurteilt, alle

zusammen ergeben eine gute Kollektion der Glasmalerei, wie sie um
die Mitte des 19. Jahrhunderts Mode war, sozusagen eine Ökumene
der Stile.

Diefromme Kunstrichtung in Basel

Wie nehmen sich aber die Münsterscheiben im baslerischen
Kunstlcbcn aus? Warum kam Röttinger, der nicht die frommgesinnte
Münchner Schule, sondern die nüchterne Nürnbergische vertrat,
nicht so recht zum Zuge; dafür Deschwanden, die Galionsfigur
katholischer Malerei, gegen den sich Opposition bemerkbar gemacht
hat. Von welchem Kunstsinn waren diese Entscheide bestimmt?

Propaganda für die Münchner Kunstrichtung hatte in Basel schon
Emilie Linder betrieben, als sie zur Eröffnung des Museums 1849
drei Cartons von Peter Cornelius geschenkt hatte. Diese drei Cartons
für Deckcnbildcr der Ludwigskirchc (1829-1833), auch ein Monument

religiösen, romantischen Kunstlebens, hingen vor aller Augen
an bedeutender Stelle im Treppenhause des Museums". Unter den

späteren Schenkungen befand sich ein Schlüsselbild deutscher
religiöser Malerei des 19. Jahrhunderts: Overbccks «Tod des Hl. Joseph».
Es wurde mehrere Male kopiert, auch von Paul Melchior Deschwanden,

und in Glasmalerei umgesetzt"'".
Das Phänomen Emilie Linder, die Basier Malerin, die zum

katholischen Glauben konvertierte, erhellt den pietistischen Kunstgeschmack,

der in Basel herrschte, wie dieser wieder Emilie Linder und
ihren Kunstsinn verständlich macht. Beides wuchs aus jener Fröm-

"Eva Maria Krafft: Zeichnungen deutscher Künstler des 19. Jahrhunderts aus
dem Basler Kupferstichkabinett. Basel 1983. Nr. 7-9.

'""Öffentliche Kunstsammlung Inv. 482. Dazu Howdtt (wie Anm. 44) Bd. 1,

S. 301. - Overbeck malte eine Replik tur den Bischofvon Algier (Mathilde Boisserce:

Sulpiz Boisserce. Stuttgart 1862. Bd. 1, S. 769-770) - Emilie Linder kopierte es

ebenfalls; die Kopie befindet sich in der Kapelle der Barmherzigen Schwestern in
München. - Ebenfalls Deschwanden malte eine Kopie; vgl. Ausst.Kat. (wie Anm.
69) S. 80. Overbccks Bild wurde auch in Glasmalerei umgesetzt. - Zu Overbeck:
Ausst.Kat. Johann Friedrich Overbeck. Lübeck 1989.



202 Nikolaus Meier

migkeit, welche der sinnlichen Erfahrung und dem Symboldenkcn
zu neuem Recht verholfen hat.

Mit Emilie Linder tritt man auch in jenen Kreis, in dem Johann
Michael Sailer hoch verehrt und die von ihm herausgegebenen
«Briefe aus allenJahrhunderten der christlichen Zeitrechnung» gerne
gelesen wurden"". Sailer war Lehrer Ludwigs I., und über seinen
Schüler wirkte er auch indirekt auf den Maler Cornelius, der für ein
Kuppelfrcsko in den Loggien des ersten Stockes der Alten Pinakothek

in München das Thema «Bund der Religion mit den Künsten»
wählte1"2. Und Emilie Linder führt auch wieder zu Ignaz von Wes-
senberg, denn er war es, der Marie Ellenrieder in ihrem Entschluss,
Malerin zu sein, beförderte'"1, und die Ellenrieder wiederum war
nicht ohne Einfluss aufEmilie Linders Entscheid, sich ganz der Kunst
zu widmen. Einer der Vorgänger Antistes Burckhardts, Antistes
Emanuel Merian L, hatte Emilie Linder noch vor dieser als katholisch
apostrophierten sinnlichen Überreizung gewarnt!

Seither hatte sich der fromme Kunstsinn in Basel verbreitet; vor
allem die Elisabethenkirche'"4 ist ein Zeugnis dafür: Hier herrschte
der gleiche nazarenische Kunstgeschmack. In der Jury für die
Beurteilung der Projekte sass Friedrich Hesscmer (1800-1860). Es war
sicher Christoph Riggenbach, der den Stifter Merian dazu brachte,
den Professor der Baukunst des Städelschcn Institutes in Frankfurt
beizuziehen, denn er selbst hatte einst für ihn gearbeitet und an
diesem Institut gelernt, das mit seinen Direktoren Philipp Veit
(1830-1843) und Edward Steinlc (seit 1850) eine Hochburg nazareni-
scher Kunstschulung war'"5. 1829 bestellte die Administration bei

"" Howitt (wie Anm. 44) Bd. 1. S. 280, 301 f.
Zu Sailers Beziehungen zu Ludwig I. vgl. Jörg Traeger: Der Geist der

Marmorgemeinde. Sakrale Verwandlungen in der Walhalla und ein theologischer
Gedanke Johann Michael Sailers. In: Johann Michael Sailer. Theologe, Pädagoge
und Bischof zwischen Aufklärung und Romantik Schriftenreihe der Universität
Regensburg. Regensburg 1983, S. 87-113. - Peter Böttgcr: Die Alte Pinakothek in
München. Architektur, Ausstattung und museales Programm. Studien zur Kunst
des 19. Jahrhunderts Bd. 15. München 1972, S. 184. -Ludwig I. stiftete das Grabmal
für Sailer (J. Maycrhofer: Die Bischofsgrabmäler im Regensburger Dom. Beiträge
zu seiner Geschichte. In: Beiträge zur Geschichte des Bistunis Regensburg Bd. 10,

1976, S. 393 ff.) ausgeführt durch Konrad Eberhard; Zeichnungen dieses Künstlers
sammelte auch Emilie Linder; Krafft (wie Anm. 99) Kat. Nr. 12-14.

1111 Friedrich Wilhelm Fischer: Marie Ellenrieder. Leben und Werk der Konstan-
zer Malerin. Ein Beitrag zur Künstlergeschichte des neunzehnten Jahrhunderts. Mit
einem Werkverzeichnis von Sigrid von Blanckenhagcn. Konstanz und Stuttgart
1963.

'"4 Dorothea Christ: Die St. Elisabethenkirche in Basel. Basel 1964.
"" Hans Joachim Ziemke: Das Städelsche Kunstinstitut. Die Geschichte einer

Stiftung. Frankfurt a.M. 1980. Vor allem S. 7.



Die Basler Münsterscheiben 203

Overbeck ein Bild zum Thema: «Der Triumph der Religion in den
Künsten», das er 1840 vollendete""'. Noch eine zweite Verbindung
bestand zwischen Hessemer und Basel: Er war befreundet mit jenem
Ludwig August Ahlborn, dessen Bild «Blütezeit des Mittelalters»
Emilie Linder gekauft und zur Eröffnung des Museums geschenkt
hatte"'\Vielleicht Riggenbach, vielleicht Hessemer oder beide regten
an, für die Gestaltung der drei Glasfenster im Chor mit den Themen
Geburt, Kreuzigung, Tod die Brüder Burckhardt in München unter
Vertrag zu nehmen. Diese Wahl wurde wenige Jahre später von der
Gemeinde Kilchberg imitiert: auch sie engagierte für die Darstellung
des Abendmahles im Chorfenster Heinrich Burckhardt'"".

Was nun Paul Melchior Deschwandens grosses Renommé in Basel

betrifft, so wurden Werke von ihm in der Turnus-Ausstellung von
1842 in Basel gezeigt und positiv gewürdigt'"'; in den späteren
jedoch sah man dann keine mehr. Offiziell also nicht mehr anerkannt,
wurden indes seine Gemälde in bestimmten Basier Kreisen nach wie
vorbestellt und gekauft, zwischen denJahren 1841 und 1878 von den
Familien Burckhardt-Vischer, Bischoff-Ehingcr, Mcrian-Von der
Mühll, Merian-Lcgrand, Von der Mühll, Ehinger, Burckhardt-Hess,
Linder, Stehlin, Sarasin, Alioth, Ryhiner-Burckhardt, Bachofen-
Burckhardt, Isclin-Passavant, Burckhardt-Forcart, Steffcnsen-
Burckhardt, Bischoff-Respinger. Erstaunlich ist nicht die Anzahl von
etwa vierzig Bildern - in zürcherischem Besitz lassen sich etwa
gleichviel nachweisen - sondern die relativ späten Ankaufsjahre'". In
Zürich wurden die meisten Werke in den vierziger Jahren erworben,
spätere nur noch von den Getreuen. Gottfried Keller formulierte
seine Kritik 1846 so: «Eine gemischte Empfindung erwecken die Bilder

von Paul Deschwanden; er berechtigte einst zu grossen Erwartungen

und nun scheint er immer mehr in das Gebiet der Vielmalerci
und Gedankenlosigkeit zu versinken. Wir wollen durchaus nicht
sagen, dass er aufeinseitige Weise den Pietismus auszubeuten scheine,
indem wir ihm die ehrenhafteste religiöse Überzeugung zutrauen;

""' B. Hinz. Der Triumph der Religion in den Künsten. Overbccks «Werk und
Wort» im Widerspruch seiner Zeit. In: Städel-Jahrbuch Bd. 7, 1979, S. 149-170.

'" Nikolaus Meier: «Blütezeit des Mittelalters». Zu einem Bilde August
WilhelmJ. Ahlborns. In: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde Bd. 77,
1977, S. 179-195.

'"" Für die Brüder Burckhardt vgl. van Treeck (wie Anm. 5); zum Glasfenster in
Kilchberg vgl. Hans Rudolf Heyer: Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Landschaft.

Bd. III. Basel 1986, S. 113.
'"'' Basler Zeitung vom 7. November 1842.
""Nach dem «Verzeichnis der von M.P. Deschwanden gemalten Ölbilder von

1840-1881» in Albert Kuhn: Melchior Paul v. Deschwanden. Ein Leben im Dienste
der Kunst und der Religion. Einsiedeln 1882, S. 261-295.



204 Nikolaus Meier

aber gerade desswcgen ist es leichtsinnig von ihm, dass er nicht den

ganzen Ernst seines Standpunktes fühlt; und er fühlt ihn nicht, sonst
würde er bessere Bilder malen. Seine Heiligen und Engel sind
geschminkte Zierbengel, welche weder in den Himmel noch auf d:e
Erde gehören... Wenn Deschwanden so fortfährt, so wird er bald
gänzlich auf ein oberflächliches, sentimentales Publikum beschränkt
seyn'".»

Das Basler Beispiel lehrt übrigens, dass im 19. Jahrhundert die
religiöse Malerei keine Konfessionen kannte: Das oberste Prinzip ist der
Stil. Man kann wohl um 1850 nicht so sehr zwischen katholischer
und protestantischer religiöser Kunst unterscheiden, als zwischen
religiöser und säkularer"2. In einem 1857 erschienenen Artikel über
«Die moderne Religiöse Kunst» findet man eben nicht viele Namen,
aufdie wir nicht auch gestossen sind: Heinrich Maria von Hess,
Cornelius, die Brüder Schraudolph, Philipp Veit, Eduard Steinle, Joseph
Führich, Friedrich Overbeck, Leopold Kupelwieser. Religiöse Malerei

war damals noch identisch mit Nazarenischer Kunst"1.

Jacob Burckhardts Polemik und Kunstforderung

Bedenkt man diesen verbreiteten baslerischen Kunstgeschmack,
kann man sich die Verwunderung vorstellen, mit welcher die etwa
100 BesucherJacob Burckhardt, dem Sohn des Antistes zuhörten, als

er 1844/45 in seinen öffentlichen kunsthistorischen Vorträgen die
Nazarenische Kunstrichtung verurteilte, und den Arger Einiger, die
denn auch prompt versuchten, weitere Vorträge dieses aufrührerischen

Geistes zu boykottieren"4. «Die Pietisten suchten mich indi-

'" Gottfried Keller: Schweizerische Kunstausstellung. In: Kunstblatt Jg. 27,
1846, Nr. 48, S. 194-196.

112 Die Namen der Liste bei Kuhn (wie Anm. 110) sind zwar unvollständig,
trotzdem lässt sich sagen, dass Bestellungen bei Deschwanden eben nicht eine
konfessionelle Demonstration war. Im Gegenteil: Die christliche Kunstgesinnung war
nicht an eine bestimmte Konfession gebunden, wie das Beispiel der baslerischen
Besteller zeigt; diese sind verbunden mit der Christentumsgesellschaft, worauf
schon Mathilde Tobler (wie Anni. 69) S. 67 aufmerksam gemacht hat; es ist eben
nicht erstaunlich, dass, wie Gloor (wie Anm. 42) S. 28 schreibt, Deschwandens
Gemälde «sogar im protestantischen Basel aufAnerkennung» stiessen. - Die kirchliche

Glasmalerei des 19. Jahrhunderts kann auch Hilfsmittel zur Erforschung des
Sentiment religieux sein; dazu: J.M. Leniand: Le vitrail au XIXe siècle. Sources et
problèmes iconographiques. In: Revue d'Histoire de l'Eglise de France t. LXVI1,
1981, S. 83-89.

111 A. Hagen. Die moderne religiöse Kunst. In: Deutsches Kunstblattjg. 8, 1857,
S. 197-199.



Die Basler Münsterscheiben 205

rckt daran zu verhindern; sie hätten gerne einen Erbaulichem gehabt
als mich Weltkind», so schrieb Burckhardt an Gottfried Kinkel"'. Sie

wollten nicht weiterhin hören müssen, wie er diese Richtung
verwarf, «die Kunst völlig in den Dienst der Religion zu bannen» und
«von diesem Standpunkt aus ganzen Jahrhunderten der Kunstgeschichte

den Prozess» zu machen. Das werden die Zuhörer De Wette,
Hagenbach, Wackernagcl kaum mit grossem Behagen gehört
haben'"'. Den Unterschied der Gesinnung zeigt vielleicht nichts besser

als die verschiedenartige Würdigung Munllos durch Paul
Melchior Deschwanden undjacob Burckhardt. Deschwanden wählte ihn
neben Fra Angelico und Raffael zu seinem Vorbild, nachdem er in
Paris Murillos «Immaculata» gesehen hatte. Just im Anblick dieses

Bildes formulierte der junge Burckhardt sein Bekenntnis zur Kunst
und Kultur der Renaissance und im Blick auf dieses Bild verdammte
er die Kunst Overbccks und der Nazarencr als Kunstpictisterei. Was
den Einen zum frommen Kunstglauben erhob, das öffnete des

Andern Augen für die sinnliche Schönheit; so unterschiedlich wirkten

die verschiedenen Anlagen"7.
Burckhardt äusserte sich nie mehr so direkt gegen das Nazarener-

tum. Aber zahlreich werden seine Hiebe bleiben: sie sind auch oft
versteckt, so etwa, wenn er gegen den süsslichen Raffäel-Kult
trocken und kräftig festhält, dass Raffael eben eine «überaus normale
Persönlichkeit» sei"". Burckhardts Biograph scheute sich nicht, des

114 Werner Kaegi: Jacob Burckhardt. Eine Biographie. Bd. II: Das Erlebnis der

geschichtlichen Welt. Basel 1950, S. 469-524, bringt ausführliche Zitate aus diesen

Vorträgen und das dazu gehörige biographische Material. Freilich hat Werner Kaegi
es nicht als seine Aufgabe angesehen, Jacob Burckhardt in seiner Beziehung zum
baslerischen Kunstleben darzustellen. Dieser Aufsatz ist nicht zuletzt ein Versuch,
für dieses Thema Vorarbeit zu leisten. - Zur Tradition, in der Burckhardt steht:
Frank Büttner: Der Streit um die «Neudeutsche religiös-patriotische Kunst». In:
Aurora Bd. 43, 1983, S. 55-76.

"'Jacob Burckhardt. Briefe. Vollständige und kritisch bearbeitete Ausgabe mit
Benutzung des handschriftlichen Nachlasses hergestellt von Max Burckhardt.
Bd. IL Basel 1952, S. 183.

116 Die Teilnchmerliste befindet sich im Jacob Burckhardt-Archiv: StAB, PA

207, 174, und bei Max Burckhardt (wie Anm. 115) S. 281 f., 306 f. Hagenbach an
Gottheit": Diesen Winter haben wir Vorlesungen über Kunstgeschichte von Dr.
Burckhardt, dem filius Antistis, einem «gescheuten (sie) Kopf» am 20. Nov. 1844. In:
Jeremias Gotthclf und Karl Rudolf Hagenbach. Ihr Briefwechsel aus den Jahren
1841-1853, ed. Ferdinand Vetter, Basel 1910, S. 45.

" Dazu die Bemerkungen von Henning Ritter m Jacob Burckhardt: Die Kunst
der Betrachtung. Aufsätze und Vorträge zur bildenden Kunst. Köln 1984, S. 106 f.,
und zu Deschwanden (wie Anm. 69) S. 80.

""Jacob Burckhardt: Der Cicerone. In: Gesamtausgabe. Bd. IV. Basel 1933,
S. 271.



206 Nikolaus Meier

jungen Kunsthistorikers Polemik gegen Overbccks Kunstpictismus
zu deuten als eine Reaktion aufsein pietistisches Herkommen"'.

Welche Kunstrichtung Burckhardt in Basel fördern wollte, zeigt
sich in seinem bei Franz Kugler eingeholten Rat für Stückelbcrg, zur
malerischen Ausbildung doch zuerst an die Antwerpener Akademie
zu gehen (1850), zur Ausbildung bei Gustav Wappers, wo die realistische

Richtung gepflegt wurde wie in Düsseldorf und Berlin, Gegenpole

zur christlich-idealistischen Münchens. Seit seiner Reise in
Belgien war er wie sein Lehrer Franz Kugler angetan von der Allianz, die
in diesem Lande zwischen Geschichte, Politik und Kunst besteht und
wovon die belgische Historienmalerei der vorbildliche Ausdruck sei,

von diesem öffentlichen Leben, welches die eigene Geschichte
bewusst mache und deren bedeutende Momente die Geschichtsmalerei

veranschauliche. Dort herrsche ein lebendiges Kunstleben,
begeisterte sich Jacob Burckhardt12".

Auf den gleichen künstlerischen Weg wollte Burckhardt auch
Albert Landerer (1816-1893) bringen12'. Nachdem dieser im Kunstverein

1854 Historienbilder ausgestellt hatte, lancierte Jacob Burckhardt

zusammen mit Johann Jakob Vischer und Emanuel Burck-
hardt-Fürstcnberger eine Subskription von 4000 Franken für ein
weiteres Historienbild mit dem Thema: «Der Einritt der eidgenössischen

Gesandten in Basel bei dessen Eintreten in den Schweizerbund
1501», das der Öffentlichen Kunstsammlung geschenkt werden
sollte. Den Subskriptionstext hat Jacob Burckhardt geschrieben; er
begründete die Wahl des Themas eben mit der Darstellung eines
bedeutenden Momentes aus der Geschichte, die ein für die Öffentlichkeit

bestimmtes Werk auszeichnen müsse. Künstlerisch sei das
Thema richtig gestellt, weil der Maler «sehr lebhafte Bewegung»
malen könne, «einen grossen Reichthum der verschiedensten
Charakteren, Altersstufen und Trachten, eine festlich geschmückte
Architektur...», alles Vorzüge jener belgischen Malerei, die Burckhardt
gegen die Mängel der Münchner herausgestrichen, und die zu lernen
er Stückclberg nach Antwerpen geschickt hatte'22. Die Subskription
kam zustande, das Werk kam als Geschenk in das Museum und
bildete zusammen mit Kollers 1855 entstandenem «Botenwagen im

'"Werner Kaegi (wie Anm. 114) S. 276.
,2" Dazu die anregende Publikation von Wilhelm Schhnk: Jacob Burckhardt und

die Kunsterwartungen im Vormärz. Frankfurter Historische Vorträge, Heft 8.
Wiesbaden 1982.

1:1 Zu Landerer Franz Zeiger: Heldenstreit und Heldentod. Zürich 1973,
S. 78-80.

122 Die Subskriptionsliste mit Jacob Burckhardts Text im Archiv der Öffentlichen

Kunstsammlung.



Die Basler Munsterscheiben 207

Hohlweg» und Calâmes «Das Rosenlauital mit dem Wetterhorn» von
1856 die Gruppe moderner realistischer MalereijenesJahres 56 in der
Öffentlichen Kunstsammlung121.

Zwei Kunstparteien

Vergleicht man die Subskriptionslisten der Münsterscheiben'24
und des Landcrer-Bildcs und prüft man den baslerischen Deschwan-
den-Bcsitz, so ergibt sich etwa folgendes: Felix Sarasin, der 600
Franken für die Fenster und 300 Franken für Landercr stiftete, besass

auch einen oder zwei Deschwanden; er gehört zu den Kunstliebhabern

und Kunstförderern, die am ganzen Kunstgeschehen sich beteiligen,

wie auch Wilhelm Burckhardt-Forcart, der Gemälde von
Dcschwandcn besass, 500 Franken an die Fenster und 300 Franken
an Landerer beitrug. Christoph Merian-Burckhardt war weder an
Deschwanden noch an Landerer interessiert; man kann ihn nicht zu
den Kunstliebhabern zählen; sein Mäzenatentum beschränkt sich auf
Wohltätigkeit. Von den 62 Subskribenten des Bildes leisteten ca. die
Hälfte auch Beiträge an die Fenster; meistens sogar das Doppelte,
obwohl für das Bild 4000 Franken, für alle Fenster zusammen jedoch
21 560 Franken erforderlich waren. Aber immerhin: etwa 30
Kunstfreunde in Basel waren bereit, Landerer zu unterstützen, waren aber

an einer Subskription der Münsterscheiben nicht interessiert oder
gaben mehr an das Bild.

Solche Subskriptionslisten darf man nicht zu sehr interpretieren,
doch ist es vielleicht mehr als ein blosser Zufall, dass Emanuel Burck-
hardt-Fürstenberger, Mitunterzeichner des Landercr-Aufrufes, sich
nicht unter den Subskribenten der Glasfenstcr findet, der andere
Mitunterzeichner, Johann Jacob Vischcr-Isclin, das Doppelte für Landerer

ausgab (100 Franken), und die Abdankungsredc für ihn schliesst:
«Der Verstorbene hat stets die Ansicht gehabt, dass die religiöse
Ansicht des einzelnen Menschen etwas Intimes und Individuelles sei,
das sich jeder öffentlichen Kundgebung entziehe125.» Jacob Burck-

121 Catalog der Öffentlichen Kunstsammlung zu Basel. Aufl. 1856. Kollers Bild
(luv. Nr. 398) wurde für 2500 Franken, dasjenige Calâmes (Inv. Nr. 1703) fur 10 000
Franken mit Hilfe des Muscumsvereins erworben.

124 Die Beiträge sind publiziert: Rechnung über die Glasgemälde im Münster
1855-1860, hg. von der Kommission zu den Kirchenfenstern des Münsters. Basel
1860.

I2'Andenken an Herrn J.J. Vischer-Isclin J.U.D. geb. 4tnJuni 1823, gest. 15ten

August 1893.



208 Nikolaus Meier

hardt war zur Zeit der Subskription der Glasfenster bereits Professor
der Kunstgeschichte am Schweizerischen Polytechnikum in Zürich.

Wie stand es mit den Mitgliedern der Kommission für die Glasgc-
mälde? Ludwig August Burckhardt subventionierte mit 250 Franken
die Fenster und mit 100 Franken Landcrcr. Heinrich Mcrian-Von der
Mühll zahlte an die Glasfenster 300 Franken, war an Landerer nicht
interessiert, besass dafür einen Deschwanden. Christoph Riggenbach
findet sich weder auf der einen noch auf der anderen Liste. Amadeus
Merian war Mitglied der «Abendgesellschaft zum Kopf», die an ein
Rundbogenfenster einen Beitrag stiftete, und bezahlte 15 Franken an
Landcrcrs Bild. Der Antistes Burckhardt zahlte 40 Franken und
wurde vielleicht von seinem Sohn Jacob schon gar nicht um einen
Beitrag für Landerer angegangen.

Die Einladung der Kommission für die Glasgemälde an Stückelbcrg

und Landerer war der Versuch, diese modernere Kunstrichtung
auch zu integrieren mit weltlichen, städtischen Themen. Dass
allerdings zwei Parteien das baslcrische Kunstlcbcn bestimmten, wird
deutlich bei der Errichtung des zweiten St. Jakobs-Denkmals'2". Das
erste, 1824 errichtete, war bald baufällig geworden, so dass man sich
überlegen musste, ob nicht am besten ein neues errichtet werden
sollte. 1859 wurde vom Stadtrat eine Kommission eingesetzt. Eines
ihrer Mitglieder war der vor einem Jahr von Zürich nach Basel

zurückgekehrte Jacob Burckhardt. Von den wie bei Preisausschreiben

(in derJury sass auch Jacob Burckhardt) und Wettbewerben üblichen

komplizierten Vorgängen ist hier nur entscheidend, dass der
erste Preis an den Zurzachcr Architekturmaler Franz Baidinger
(1827-1887) ging. Er war eben von Wien, wo er bei der Restauration
des Stephansdomes beteiligt und zur mittelalterlichen Richtung
gestossen war, nach Zurzach zurückgekehrt. Sein Projekt eines
gotischen Turmes, verwandt dem alten Denkmal, charakterisierte Burckhardt

in seinem Jurybericht als «mehr für das Innere einer Kirche...
geeignet»'2". Auf der Suche nach einer befriedigenden figuralen
Lösung bat Burckhardt Stückelberg um Vorschläge, die dann der
Bildhauer Schlöth ausführen sollte125. Schliesslich lagen drei
Entwürfe vor: von Schlöth, Baldingcr und Stückelberg, die vom 22. bis
28. August 1861 im Basler Stadtcasino ausgestellt wurden. Das
Publikum war geteilt. Der Stadtrat entschied sich aber am 9. Dezember

für Baldingcrs Projekt, worauf Burckhardt am 16. seinen Rück-

l2'' Max Burckhardt, wie Anm. 3.

,27EbendortS. 111 f.

''"Vgl. Jacob Burckhardt (wie Anm. 115) Bd. IV. Basel 1961. Die Briefe an

Stückelbcrg Nrn. 347. 348, 358, 365, 370 und 371.



Die Basler Münsterscheiben 209

tritt aus der Kommission nahm. Aber nicht er allein war in der
Opposition gegen die Gotiker, sondern auch die Künstlergesellschaft
unter dem Präsidenten von Johann Jakob Im Hof-Forcart (1815-
1900), der ebenfalls eine zcitgemässe Lösung verlangte12'. Das
patriotische Gefühl liess sich nicht mehr mit einem gotischen Pfeiler
ausdrücken, weil diese Formensprache von den «Ultramontanen»
vereinnahmt war. Gotischer, mittelalterlicher Stil, zu Schinkels Zeiten

Zeichen vaterländischer Gesinnung, etwa für das erste St. Jakobs-
Denkmal, war zur Propaganda ultramontaner Überzeugung geworden.

Es gab in Basel eine Partei der damaligen Moderne und auch
einen Kampf gegen die Konservativen.

Das kunstpietistische Credo, nämlich die Verbindung von Religion

und Kunst, zu bekämpfen, liess Burckhardt nicht ab. In einem
Vortragszyklus über verschiedene Themen während des Winters
1861auf 62 hielt er ein Referat über die Betrachtung von Bildern und
Galerien. Er empfahl den Baslern, sich nicht nur mit dem Freundlichen,

Süssen und Lieblichen zu begnügen und dem Grossen und
Freien geradezu aus dem Wege zu gehen und etwa zu bedauern, dass

Raffael und Murillo nicht nur Madonnen gemalt haben. Freilich gab
er zu: «Allmälig dämmert es, dass die Malerei doch nicht bloss
Ausdruck der schönen Seele zu perpetuieren hat"".» Es gebe nicht nur
Bilder, die eine heilige Welt darstellten, sondern auch die profane
Existenz, die nicht zu beurteilen sei im Namen der Seelenzartheit.

Die seit der französischen Revolution eingeleitete Demokratisierung

der Kunst hat den Pluralismus der Stile und auch die Parteimeinungen

gefordert, und man setzte auch staatliche, politische Hilfsmittel

zur Bestimmung und Gestaltung des Kunstlebens ein. Als
1881 in der Basler Kunsthalle Hans Makarts «Einzug Karls V. in
Antwerpen» ausgestellt war, stiess sich an den «nackten Weibern» eine

Gruppe frommgesinnter Basler und verlangte zum ersten Mal, im
Grossen Rat eine Kunstdebatte zu führen. Dort besänftigte man sie
mit dem Hinweis, dass doch auch in der Öffentlichen Kunstsammlung

Bilder und Darstellungen nackter Menschen zu sehen seien. Just
beantragte dann Burckhardt-Sarasin, das «Bad zu Leuk» von Hans
Bock, das neben Holbeins Orgelflügel aus dem Münster, Bartholomäus

Sarburghs Holbein-Kopien, Hieronymus Hess' Kopien nach
Holbeins Wandgemälden im Rathaus hing, zu entfernen111. Die

l2"J. Probst: Ratsherr J.J. Im Hof, 1815-1900. In: Basler Jahrbuch 1902,
S. 24-44, und Gloor (wie Anm. 42) S. 43 f.

110 StAB PA, 207.
131 Das Geschäft wurde von der Kommission für die Öffentliche Kunstsammlung

behandelt in der Sitzung vom 22. Feb. 1881: Protokoll der Kunstkommission
am Museum, angefangen März 1842 bis Nov. 1881, S. 227.



210 Nikolaus Meier

Kommission der Öffentlichen Kunstsammlung ging auf die Forderung

ein und ersetzte das Bild durch Bocks Gemälde «Kind auf einer
Schlange sitzend»112.

Auf diesen Makart-Streit reagierte Jacob Burckhardt nun ganz
deutlich: Als er drei Jahre später einen Vortrag «Über erzählende
Malerei» hielt, da stellte er als Beispiel guter Historienbilder die
Werke Peter Paul Rubens' vor, fügte aber am Schluss ein zwar gemässigtes,

aber doch ein Lob auf Makarts Kunst an: was man ihm auch
vorwerfen möge, er habe - wie Rubens - «seine eigenen Visionen
gemalt»"1. Burckhardt war bekanntlich kein Kämpfer; er zog ein
stilles Dasein vor. Wenn es aber um die Kunst ging, dann meldete er
sich, das steht jetzt fest, deutlich zu Worte, nahm eine klare Position
ein und versuchte, nicht nur in jugendlichem Eifer, seine Mitbürger
zu überzeugen. Es ist richtig, dass Burckhardt den Impressionismus
etwa ignoriert und die realistische französische Malerei verabscheut
hat. Ihn aber kurz als geschmackskonservativ abstempeln kann nur,
wer eine einseitige, von Julius Mcier-Gracfe bestimmte
Entwicklungsgeschichte und reduzierte Vorstellung von der Kunst des 19.

Jahrhunderts hat. Unser Beispiel zeigt, wie eine weltläufige
Persönlichkeit, vor den engeren Lebensbereich gestellt, an Eigenart
gewinnt: Burckhardt nimmt sich im Makrokosmos der allgemeinen
Kunstgeschichte anders aus als im Mikrokosmos des städtischen
Kunstlcbens. Und es zeigt einmal mehr, dass Burckhardt, wenn er
seine Arbeit grossen Themen widmete, damit sehr oft auch Zustände
und Probleme seiner Vaterstadt im Auge hatte und auch in ästethischen

Überlegungen bestimmte Kritik übte.
Das lange Weiterleben des Kunstpietismus ist nicht nur ein baslen-

sches Phänomen, es gehört zum neunzehnten Jahrhundert. Die naza-
renische Kunsttradition blieb weit über dieJahrhundertwende hinaus
lebendig114. Die wichtigste, noch heute nicht ersetzte Literatur über
ihre Künstler erschien kurz vor und nach 1900, vornehmlich in kon-

112 Das ergibt sich aus dem Vergleich der gedruckten Galeriekataloge von 1879
(S. 8) und 1881 (S. 8).

"Jacob Burckhardt: Über erzählende Malerei. In: Gesamtausgabe. Bd. XIV:
Vorträge. Basel 1933, S. 315.

114 Adolf Snntmans: Die christliche Malerei im Ausgang des 19. Jahrhunderts.
Theorie und Kritik. Sankt Augustin 1980. - Ekkehard Mai: Programmkunst oder
Kunstprogramm? Protestantismus und bildende Kunst am Beispiel religiöser Male -
rei im späten 19. Jahrhundert. In: Ideengeschichte und Kunstwissenschaft. Philosophie

und bildende Kunst im Kaiserreich. Kunst. Kultur und Politik im deutschen
Kaiserreich. Bd. 3. Berlin 1983, S. 431-459. - Friedrich Gross: Wahrheit und
Wirklichkeit. Protestantische Bildkunst und Realismus im weltanschaulichen Widerstreit
des 19. Jahrhunderts. In: Ausst.Kat. Luther und die Folgen. Kunsthalle Hamburg
1983/84, S. 476-481.



Die Basler Münsterscheiben 211

fessioncll geprägten Verlagen. Und zur Erbauung gab 1883 Johannes
Schnell im Basler «Verlag christlicher Schriften» die Selbstbiographie
Christoph Riggenbachs heraus unter dem Titel: «Aus dem Leben
eines Basler Baumeisters.» Darin wurde den Lesern neben Riggenbachs

baukünstlcrischen Unternehmen seine nüchterne Frömmigkeit
vorgestellt und auch erzählt, wie er bis in sein Alter Emilie Linder,

den «frommen Maler Schlotthauer» und andere aus dem nazarc-
nischen Kreis hoch verehrt hat.

Um zu den Münsterscheiben zurückzukehren: Sie sind ausgezeichnete

Beispiele der Glasmalerei aus dem 19. Jahrhundert und ihr
Programm wie ihr Stil sind Ausdruck baslerischen Kunstsinns. Freilich
war dieser nicht so einheitlich, wie die Monumentalität des Auftrages
es einem glauben machen könnte; sie präsentieren nur eine der
künstlerischen Richtungen, welche in Basel gepflegt wurden.

Das baslerischc Kunstleben jener Zeit war inspiriert von der
allgemeinen deutschen religiös-patriotischen Kunstbewegung, welche
Künstler, Kunsthistoriker und Publikum in einem allgemeinverbindlichen

Geschmack und gesellschaftlichen Ziele vereinen wollte und
in dieser Absicht auch die monumentale Glasmalerei zu neuem Leben
gebracht hatte. Dieser Glaube an ein alle umfassendes Kunstlcben
musste nach den Vorkommnissen von 1848 der Erfahrung weichen,
dass es wohl immer nur eine schöne Idee bleiben werde. Aber Burck-
hardts Subskription für ein Historienbild war geprägt von dieser
Idee, wie auch die Münsterscheiben ihre Entstehung diesem
Kunstglauben verdanken.

Nikolaus Meier,
Hagenbachstrasse 34,
4052 Basel


	Die Basler Münsterscheiben : zur Geschmacksgeschichte des 19. Jahrhunderts

