Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 89 (1989)

Artikel: Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit
Autor: Forster, Leonard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118233

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heinrich Glareanus
und die neulateinische Lyrik seiner Zeit

von

Leonard Forster

Heinrich Glareanus war lange Jahre Professor der Poesie an der
Universitat in Freiburg. Auf der Grundlage seiner Lehrtatigkeit
schrieb er 1516 De ratione syllabarum brevis isagoge, eine kurze Anleitung
zum richtigen Gebrauch der Silbenquantitat, die haufig nachge-
druckt wurde. Die meisten neulateinischen Dichter des 16. Jahrhun-
derts in Deutschland werden ihre ersten Kenntnisse des dichterischen
Handwerks aus diesem Buch geschopft haben. So spielt Glarean,
obwohl selber kein hervorragender Dichter, in der Entwicklung der
neulateinischen Dichtung in Deutschland doch eine hervorragende
Rolle. Grund genug um, von ihm ausgehend, einen Blick auf diese
Dichtung zu werfen.

Er war lange Zeit Professor der Poesie. Heute gibt es in der Bun-
desrepublik keinen Lehrstuhl fur Poesie, wohl aber hier und da einen
fur Poetik. Glarean las nicht tiber Poetik, sondern tiber das dichteri-
sche Handwerk schlechthin; nicht etwa uber das Wesen der Dich-
tung, sondern daruber, wie man Gedichte schreibt, und er setzte ganz
unten beim Donat, also beim lateinischen Grammatikunterricht, an.
Er bot die praktische Anleitung zu einer Fertigkeit, deren Brauchbar-
keit ausser Frage stand. Es ging um etwas, wie er in der Widmung
seines Buchleins sagte, das sich fur einen Jungling zu wissen lohnte;
fur einen Erwachsenen, der etwas auf sich hielt, sei es schandlich, es
nicht zu wissen. Wir empfinden heute nicht mehr so; uns bedeutet
Poesie etwas anderes. Um was ging es fur Glarean?

Er tritt uns als Mann der Renaissance entgegen, als Vertreter der
grossen Erweiterung und Intensivierung des geistigen Lebens; ein
Freund des Erasmus. Er gehorte gleichzeitig zu den Sohnen armer
Leute, die sich mit geradezu heldenhaftem Engagement uber alle
sozialen und finanziellen Hindernisse hinweg dem neuen Geist ver-

Vortrag bei der Tagung «Musik aus der Humanistenzeit: zum 500. Geburtsjahr
Heinrich Glareans» am 24. September 1988 an der Katholischen Akademie der
Erzdiozese Freiburg gehalten.



8 Leonard Forster

schrieben - die Bauernsohne Nikolaus von Cues, Conrad Celtis,
Euricius Cordus, Thomas Platter (den Glarean in Basel gut kannte);
Eobanus Hessus, der Sohn eines Klosterkochs; der Bankert Erasmus
von Rotterdam, Sohn eines Geistlichen. Sie alle, unbeschwert von
Althergebrachtem, konnten die Gussform brechen und Neues erzeu-
gen.

Hier brauche ich nicht auseinanderzusetzen, was dieses Neue war.
Man macht sich aber, wie mir scheinen will, keine rechte Vorstellung
davon, wie doppelgleisig die deutsche Literatur im 16. Jahrhundert
i1st, wie sehr das Alte und das Neue nebeneinanderherlaufen, sich
gegenseitig erganzen und durchdringen. Stark vereinfacht konnte
man sagen: Was in deutscher Sprache geschrieben wird, ist - formal
und oft genug auch inhaltlich - mittelalterlich; was auf Latein
geschrieben wird, ist modern. Das gilt auch fur die Lyrik.

Die herkommliche Betrachtungsweise sieht es anders. So positiv
man dem Humanismus als Geistesrichtung gegenuberstand, so
negativ beurteilte man die humanistische Dichtung in lateinischer
Sprache. Dass dies eigentlich eine unsinnige Gegenuberstellung war,
dass Gehalt und Gestalt gerade fur die Humanisten unloslich verbun-
den waren, ubersah man. Die Humanisten als gelehrte Snobs zu
sehen, die durch ihr dunkelhaftes Festhalten an der lateinischen Spra-
che den Fortschritt der deutschen Literatur um ein Jahrhundert
zuruckgehalten hatten, das geht zum Gluck nicht mehr an.

Wie sicht nun die Lyrik des 16. Jahrhunderts bei Licht besehen aus?
«Vom Volkslied bis zum evangelischen Kirchenlied zehren alle For-
men vom abgesunkenen hofischen Lied des Mittelalters, dessen Wei-
terleben bis in die Wortfolgen hinein zu beobachten ist.» Eine hohe
Kunstdichtung gibt es in deutscher Sprache nicht. Eine sehr intensiv
gepflegte Dicht-Kunst war freilich die des Meistersangs, aber gerade
hier weitet sich das Erbuibel des 16. Jahrhunderts, «die Diskrepanz
zwischen Inhalt und formalem Gestaltungswillen bis zum Lacherli-
chen aus». So konnte Josef Schmitt vor zwolf Jahren schreiben. Der
Humanismus brachte nicht nur neue Inhalte, sondern auch neue For-
men. Das Neue trat in lateinischer Sprache und in entsprechenden
Formen auf. Was konnte naturlicher sein, als mit dem Inhalt auch
noch die Sprache und die Stilmittel zu ubernechmen?

Ein Wort zur Form. Form ist nur selten leere Spielerei; Form ist
Ausdrucksmittel. Das gilt von den grossen Gattungen Lyrik, Epik,
Drama wie fur die lyrischen Formen wie Ode oder Sonett, wie fur
die metrischen und strophischen Formen. Richtig angewendet erlau-
ben sie eine weitgefacherte Erweiterung des Erlebnisses und der Aus-
druckskraft. Mit der Ubernahme der neuen lateinischen Dichtung
standen dem deutschen Dichter plotzlich die samtlichen Ausdrucks-



Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit 9

mittel der Antike zu Gebote. Jede Form, jede Gattung ermoglicht die
Prasentation einer anderen Rolle, in die man sich versetzen kann, in
der man sich verwirklichen kann. So boten die lateinischen Formen
nicht etwa eine Einschrankung, wie man haufig gemeint hat, sondern
eine Bereicherung des Geistes und der Imagination, denn fur das
16. Jahrhundert gilt schon das Wort «Dasein heif3t eine Rolle spielen».
Es ging um die Inszenierung seiner selbst. Ein Musterbeispiel bot
Kaiser Maximilian selber mit seinem Theuerdank und Weifkunig,
und das Prinzip der Selbststilisierung galt auch fur gewohnliche
Sterbliche, nicht zuletzt fur den Dichter.

Ja, mag man einwenden, die Meistersinger waren ja schliesslich
auch Formkunstler; wieso hatte man denn die lateinischen Formen
notig gehabt?

Die Meistersinger sahen aut die Zwolt Meister als Ahnen ihrer
Kunst zuruck. Die kanonische Liste der Meister existiert in mehreren
Fassungen, aber allgemein akzeptiert waren: Wolfram von Eschen-
bach, Frauenlob, Klingsor, Heinrich von Ofterdingen, Reinmar von
Zweter, Konrad von Wurzburg und Heinrich von Mugeln, fur unsere
Begriffe eine recht bunte Gesellschaft. Um 1500 wird es niemanden
gegeben haben, der ihre lyrischen Gedichte aus eigener Lekture
kannte. Wolfram war der einzige, von dem Werke gedruckt vorlagen;
Parzival und Titurel kamen beide 1477 in Strassburg heraus, aber
keine Lyrik. Die zwolf Meister waren also bloss chrwurdige Namen,
mit denen keine bestimmten Vorstellungen verbunden waren. Als
Vorbild oder Muster konnten sie unmoglich dienen, denn thre Werke
waren praktisch nicht zuganglich.

Fur den neulateinischen Dichter dahingegen gab es wohl Vorbilder
und Muster: die Dichter der Antike, in mehr als nur einem Sinne klas-
sisch, an denen man sich messen konnte. IThre Werke waren zugang-
lich, ja seit der Erfindung des Buchdruckes erst recht zuganglich, und
sic wurden jetzt mit neuen Augen gelesen. Die Vorbilder des Neu-
lateiners hatten curopaische Geltung; die Vorbilder des Dichters in
der Volkssprache waren sozusagen nicht existent. Fur beide bildete
ein Grundprinzip der Dichtung uberhaupt die Imitatio, fur beide war
also die Frage der Vorbilder eine Kernfrage. Ausserdem blieb der
Neulateiner mit den literarischen Stromungen ganz Europas in
befruchtendem Kontakt; der deutsche Dichter blickte nach innen,
wurde in zunechmendem Masse provinziell und unterlag allzuleicht
einer burokratischen Verknocherung, die nicht einmal das urwiich-
sige Talent eines Hans Sachs durchbrechen konnte. Sonst waren die
Kreise der Humanisten und der Meistersinger einander in mancher
Hinsicht sehr ahnlich: bei beiden lag die Gefahr des Klungelwesens
nahe, aber der Meistersinger schrieb wirklich fur seinen Klungel,



10 Leonard Forster

wahrend der Humanist letzten Endes - theoretisch wenigstens —
doch fur die Humanisten ganz Europas schrieb.

So kam es, dass die deutsche Literatur europaischer Geltung die
lateinische war, nicht die deutschsprachige. Fur letztere fand Wolf-
gang Stammler die Formulierung: «Beharrung in alter Kunstiibung.»
Das will sagen: hie Mittelalter, dort Renaissance.

Die Ubernahme der lateinischen Formen ging, wie wir sahen, mit
der Ubernahme neuer Inhalte zusammen, in denen ein neues Lebens-
gefuhl zum Ausdruck kam, dem ein neuer Stil entsprach.

In der Blutezeit der mittelhochdeutschen Literatur herrscht ein
sehr differenzierter Stilwille, der mit Vorliebe gliedert. Hierin kommt
eine gradualistische Weltanschauung zum Ausdruck, die Vorstellung
eines von Gott geordneten und gegliederten Weltganzen, wie sie in
der grossartig durchgeformten und gegliederten Divina Commedia
Dantes, aber auch im Baustil der Romanik in Erscheinung tritt. Noch
der Aufbau des Ackermann aus Bohmen 1400 verrat eine strenge Glie-
derung. Um 1400 ist jedoch schon langst ein anderes Prinzip am
Werk: das Prinzip der Reihung.

Setzt Gliederung eine durchdachte Struktur voraus, so verrat Rei-
hung das Fehlen einer solchen Struktur; der Stilwille ist anders
bestimmt. Gliedernde Formen sind geschlossen und von vornherein
als solche gedacht; rethende Formen sind offen. In einer gegliederten
Form sind die Elemente nicht austauschbar; jedes hat seinen Platz,
kann weder ausgelassen noch umgestellt werden, hat eben durch
seine Stelle im Ganzen seine Bedeutung; das gilt in besonderem
Masse fur numerologisch bestimmte Werke wie z.B. die Divina Com-
media. Ein gegliedertes Werk ist nur dann offen, wenn es unvollendet
ist; ein rethendes Werk hingegen ist immer offen. Es hat einen
Anfang, aber weder Mitte noch Schluss ist vorgeschrieben; es kann
endlos so weitergehen. Die Elemente sind austauschbar, konnen
umgestellt oder ausgelassen werden, ohne die Struktur des Ganzen
merklich zu verandern, und konnen unter Umstanden fur sich allein
existieren und ganz andere Verbindungen eingehen. Das siecht man an
der Volksballade, aber auch am lyrischen Volks- und Gesellschafts-
lied, das im 16. Jahrhundert seine Blute erlebte, mit seinem losen
Gefuge und seinem ausgiebigen Gebrauch von Wanderstrophen.
Bestimmend ist nicht die Reihenfolge, sondern die Reithung schlecht-
hin. Diese Unterschiede lassen sich nicht nur im Aufbau von Dich-
tungen, sondern auch bis in die Mikrostruktur der Syntax hinein
nachweisen: hier Parataxe, dort Hypotaxe.

Ein Beispiel: Die Wundergeschichte von Ritter Peter von Stauffenberg
kam zuerst in der spitgotischen Mare des Egenolf von Stauffenberg
1310 zur Darstellung. Die Einleitung hat 13 Verse. Im Jahre 1588



Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit 11

greifen Johann Fischart und Bernhard Schmitt den Stoft wieder auf.
Fischarts Einleitung zum Gedicht umfasst sage und schreibe 815
Verse und hatte leicht zweimal so lang geraten konnen. Der mittel-
hochdeutsche Dichter gliedert elegant; Fischart reiht. Das soll keine
Kritik sein, denn Fischart war ein grosser Dichter, der genau wusste,
was er wollte und was man von ithm erwartete. Im spaten 16. Jahrhun-
dert empfanden seine adligen Auftraggeber im burgerlichen Strass-
burg die spathofische, gliedernde Mare nicht mehr als modern, d.h.
sie war dem damaligen Stilgefuhl nicht mehr angemessen.

Die hofische Kultur verfahrt gliedernd; das burgerliche Spatmittel-
alter verfahrt rethend. Renaissance und Barock gliedern wieder. Die
deutschsprachige Literatur des 16. Jahrhunderts reiht; die lateinische
gliedert. Dass bei einer solchen Symbiose Mischformen entstehen, ist
unvermeidlich, denn es gab zweisprachige Dichter genug. Aber im
grossen und ganzen lasst sich mit diesem Gegensatzpaar leidlich gut
arbeiten und wir wollen es auch so halten.

Ein kurzes Beispiel: Fur das Zifferblatt des Zeitglockenturms in
Solothurn soll Glareanus 1545 folgende Verse geschrieben haben:

In Celtis nihil est Salodoro antiquius unis
Exceptis Treveris quarum ego dicta soror.

Das ist keine grosse Dichtung; es gehort einer Art Gebrauchslyrik
an, von der spater die Rede sein wird. Eine gewisse Eleganz und
Geschlossenheit kann man dem Distichon aber nicht absprechen.
Davon gibt es eine zeitgenossische Ubersetzung:

Kein Elter Platz in Gallien ist

Dan Solothurn zu dieser Frist

Usgnomen die Stadt Trier allein

Darumb nembt man sie Schwestern gmein.

Der Autor ist wohl Johannes Aal, ein respektabler Solothurner Dich-
ter, ein Schuler Glareans von Freiburg her. Sein Gedicht ist guter
Durchschnitt, wie Glareans ja auch. Gerade deshalb sind die Unter-
schiede bezeichnend. Glarean gliedert, Aal reiht und weitet auf. Als
Entsprechung zum lateinischen Distichon steht ihm nur der Knittel-
vers zu Gebote; seine Schuld ist es nicht, denn es gibt nichts anderes.
Glarean sagt mit 13 Wortern was er zu sagen hat; Aal braucht zwei
Reimpaare und 22 Worter, um denselben Inhalt wiederzugeben. Gla-
reans Verse sind gekonnt; vom Verfasser eines Traktates uber Silben-
quantitat darf man schliesslich nichts anderes erwarten. Im Vergleich
sind Aals Verse hilflos, auf das Konnen kommt es thm gar nicht an, er
gibt sich mit formelhaften Reimen zufrieden, die nur um des Reimes
willen da sind und inhaltlich entweder keine Berechtigung haben



12 Leonard Forster

oder geradezu Widersinn ergeben. «Kein elter Platz in Gallien ist Dan
Solothurn» ist eine geschickte Wiedergabe von «In Celtis nihil est
Salodoro antiquius»; was hat aber «zu dieser Frist» hier zu schaffen?
Ware zu einem anderen Zeitpunkt Solothurns Anciennitat etwa
anders gewesen? Auch «allein» und «gmein» sind nur des Reimes
wegen da; der Sinn ist auch ohne sie vollstandig. Aal reiht Formel auf
Formel; Glarean gliedert und rundet. Aal, der Schuler, ist im Mittel-
alter steckengeblieben; Glarean, der Lehrer, ist schon Renaissance.
Mitte des 16. Jahrhunderts hatte man der lateinischen Lyrik vorlaufig
nichts besseres entgegenzusetzen. Man konnte auch sagen: Glarean
hat europaisches Niveau, Aal hat gar kein Niveau und schreibt fur ein
Publikum, das selber kein Niveau hat und auch kein Niveau erwartet:
das Buirgertum einer nicht unwichtigen Reichsstadt. So sah die deut-
sche Literatur aus . . . ‘

Es kann meine Sache nicht sein, eine Ubersicht tiber die neulateini-
sche Lyrik Deutschlands im 16. Jahrhundert zu geben. Zweck dieses
Beitrags ist, das Wesen und die Bedeutung dieser Literatur zu ver-
deutlichen, ihre Bedeutung nicht nur an sich, sondern fur die Weiter-
entwicklung der deutschen Literatur uberhaupt.

Neulateinische Lyrik als hohe Kunstlyrik, die in den Barock hin-
uberleitet: das ware ein Aspekt. Aber wir haben gerade einen anderen
Aspckt kennengelernt: neulateinische Lyrik als Gebrauchslyrik. Das
war damals viel wichtiger als heute und bildete den eigentlichen
Grund, warum Glarean behaupten konnte, die lateinische Verskunst
lohne sich fur einen Jungling zu wissen. Sie hatte eine durchaus prak-
tische Anwendung, die in unserer Zeit der Lyrik nicht mehr zu-
kommt.

Man weiss es ja, die Dichter der Renaissance und des Barocks hat-
ten immer eine Leserschaft im Auge, und zwar eine ganz bestimmte.
Die relative soziologische Gleichartigkeit dieser Leserschaft in ganz
Europa brachte es mit sich, dass die neulateinische Lyrik tatsachlich
eine internationale, europaische werden konnte. Die Dichtung hatte
dem Erwartungshorizont der Leserschaft zu entsprechen; das heisst,
sie hatte der jeweils gegebenen sozialen Situation gerechtzuwerden.
Um dies zu erreichen, brauchte sie keine hohe Kunst zu sein, und
trotz des bekannten humanistischen Unsterblichkeitstopos war sie
nicht notwendigerweise auf Dauer berechnet. Sehr viel war fur den
Augenblick geschaffen und von dem hinwiederum ist zum Gluck
sehr viel - mehr als wir heute ermessen konnen - mit dem Augen-
blick dahingegangen. Auch das vorhandene hatte haufig genug nur
deshalb Anspruch auf weitere Tradierung, weil in der Lebensweise
einer bestimmten Schicht die Augenblicke, die sozialen Anlasse
untereinander eine starke Ahnlichkeit aufweisen. So konnte ein



Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit 13

Gedicht, das zum Geburtstag eines Fursten in Italien geschrieben
wurde, auch diesseits der Alpen als Muster fur die dichterische
Behandlung oder besser: die soziale Ausschmuckung eines ahnlichen
Anlasses dienen.

Mit anderen Worten: Sehr viele Werke der Renaissance- und
Barocklyrik waren zweckgebundene Gebrauchsware und verdienen,
als solche betrachtet zu werden. Nicht nur der Unsterblichkeitstopos
verbaut uns Heutigen die Sicht darauf, sondern auch die humanis-
tische Konvention, Dichtung sei Erzeugnis der gelehrten Musse.
Dieses «otium studiosum» — die Neulateiner mogen sagen was sie
wollen - war eine sehr geschaftige Musse, und diese Geschaftigkeit
war nicht die Folge personlicher Neigung, sondern durchaus gezielt.
Im Allgemeinen ging sie darauf hinaus, wie Erich Trunz vor funfzig
Jahren in einer klassischen Untersuchung gezeigt hat, das Gruppen-
bewusstsein der Gelehrtenschicht zu starken und zu festigen, von Ort
zu Ort personliche oder schriftliche Querverbindungen zu erstellen
und aufrechtzuerhalten. Dazu bedurfte es keiner hohen Kunst; eine
gefallige Eleganz genugte durchaus. Unter diesem Aspekt erscheint
das Verseschreiben nicht mehr als leerer Zeitvertreib einerseits oder
als existentielle Aussage andererseits, sondern als funktionale Be-
schaftigung im gegebenen sozialen Rahmen.

Ein Beispiel: Wer die hervorragende Bibliographie Enchiridion rena-
tae poesis latinae in Bohemia et Moravia cultae (Prag 1966 ft.) von Josef
Hejnic und Jan Martinek in die Hand nimmt und die 40 engbedruck-
ten Seiten besieht, worin die Schriften des Johannes Campanus auf-
gezahlt werden, oder die 20 mit den Schriften des Georg Carolides
von Carlsperg, dem geht es auf, wie sehr man am Anfang des
17. Jahrhunderts im mitteleuropaischen Herzland nach solchen
Kriterien verfuhr.

Campanus und Carolides hingen nicht etwa einer gelehrten Musse
nach. Sie waren hoch beschaftigte Leute; als Professoren an der Karls-
universitat in Prag hatten sie ihr volles Pensum; sie standen ausserdem
mitten in den politischen und ideologischen Kampfen dieser sehr
bewegten Jahre in Bohmen und nahmen tatigen Anteil daran. Cam-
panus war Rektor der Karlsuniversitat zur Zeit der Schlacht am Weis-
sen Berge 1620. Sein Kollege Jan Jessenius, der ebenfalls in der
Bibliographie vertreten ist, steckte noch tiefer drin und wurde 1621
am Prager Altstadter Ring von den Kaiserlichen grauenvoll hinge-
richtet. Und doch scheinen diese Manner bei jeder Gelegenheit latei-
nische Verse geschrieben zu haben, die auch gedruckt wurden. Es
handelt sich hier um eindeutig sozial bestimmte, zweckgebundene
Dichtung; die Verse enthalten haufig nichts mehr als einen freund-
schaftlichen Gruss bei einem privaten Anlass. Sie erfullen ungefahr



14 Leonard Forster

die Funktion der Visitenkarten unserer Vater oder unserer heutigen
Sonderdrucke oder Blumenstrausse. Durch sie wurde dem fluchtigen
Augenblick eine gewisse bedingte Dauer verlichen, ihm ein Platz in
der gottlichen Ordnung der Dinge angewiesen; es wurde ein sozialer
Anlass dokumentiert und festgehalten. Heute geschieht das meistens
mit Hilfe der Photographie; es gibt Leute, die nicht mude werden,
den geringsten Anlass auf Film zu verewigen. Damals tat man mit
lateinischen (auch mit deutschen) Versen das gleiche. Nur weil diese
Texte in Verse gefasst sind und gedruckt vorliegen, gelten sie uns als
zur Literatur gehorig; so stark ist fur uns das Prestige des Verses.
Wenn sie in Prosa geschrieben worden waren, so waren sie schon
langst als das erkannt, was sie sind: rein gesellschaftlich bestimmte
rituelle Handlungen, elegante Verbeugungen, die mit Dichtung, wie
wir sie heute verstehen, ungefahr so viel zu tun haben wie Goethes
Waschzettel. Gerade das Rituelle jedoch war fur Campanus und seine
Zeitgenossen in ganz Europa der Zweck der Dichtung - oder wenig-
stens einer der Zwecke und nicht einmal der geringste. Dass auch auf
diesem Gebiet Spitzenleistungen moglich sind, ist ja klar. Aus einer
gefestigten, international nach allen Richtungen hin abgesicherten
und untereinander verbundenen sozialen Schicht gehen Werke her-
vor, die zwar fur den jeweiligen Anlass geschrieben sind, die aber
doch allgemeine Gultigkeit besitzen. Der Englander denkt hier gleich
an John Milton mit seinem Lycidas. Diese lateinische - und volks-
sprachliche - Casualdichtung bildete gleichsam die Muttererde, aus
der dann Werke hoher Kunst entsprangen, deren Verfasser aus der
fleissigen tagtaglichen Ubung ritueller Handlungen und dem Bei-
spiel zahlloser fleissiger Vorganger sowohl die Geistesgestelltheit wie
die handwerkliche Fahigkeit zogen, die sie zu hoherem Schaffen erst
befahigten.

So kommt es, dass die zwei Funktionen - die der Gebrauchslitera-
tur und die der hohen Kunstlyrik - ineinander ubergehen.

Uber die Erweiterung der Ausdrucksmoglichkeiten und das Auf-
kommen neuer Gattungen und Formen sprachen wir schon. Sie im
Einzelnen aufzuzahlen wurde uns zu weit fuhren. Ich mochte mich
deshalb auf zwei Themenbereiche beschranken: das Verhaltnis zur
Natur und die religiose oder auch weltliche Meditation, die sehr hau-
fig damit zusammengeht.

Fur die Naturbetrachtung boten die romischen Dichter Vorbilder
genug, in erster Linie Vergil, aber auch Horaz. «O fons Bandusiae
splendidior vitro» - wo fande man eine solche Verherrlichung einer
Naturerscheinung in deutscher Sprache vor dem Gedicht des Martin
Opitz auf den Wolfsbrunnen bei Heidelberg? Opitz aber konnte nur
deshalb so schreiben, weil er eine Reihe neulateinischer Vorganger



Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit 15

hatte. Fur das Mittelalter, und folglich fur die noch mittelalterliche
deutsche Dichtung des 16. Jahrhunderts, war die Natur bekanntlich
Kulisse; jetzt beginnt sie einen grosseren Platz in der poetischen Welt
einzunehmen. (Natur fur sich in ihrer Eigenart wird freilich erst im
18. Jahrhundert erlebt.) Dies wird in der bildenden Kunst miterlebt
und vorweggenommen; Durers Landschaftsaquarelle und die wirk-
lichen oder erfundenen Landschaften, in die seine Figuren hinein-
gestellt sind, sind dem Naturgefuhl der humanistischen Lyriker ver-

wandt. Mit seltener Kraft kommt dieses Naturempfinden in einem
Gedicht des Conrad Celtis zum Ausdruck:

Miraris campos liquidos Phoebumque calentem
me cupidum expetere?

Hic mihi magna lovis subit omnipotentis imago,
templaque summa dei.

Warum geh lieber ich dorthin, wo Wasser fliesst, Sonnenlicht leuchtet,
dieses auch wundert dich wohl?

Hier zeigt sich mir des Allmachtigen Bild in all seiner Grosse,
Hier ragt sein Tempel fur mich.

Freilich fuhrt Celtis hier einen Gedanken des Seneca weiter. Dieser
hatte behauptet, es komme nicht darauf an, was im Tempel geschieht,
sondern darauf, was im Herzen vor sich geht. Neu bei Celtis ist die
Beziehung zur Natur. Wie in der bildenden Kunst kommen Natur
und Meditation zusammen zur Behandlung: Dichter meditieren in
einem Garten, Heilige in landschaftlicher Einsamkeit. Ein antikes
Beispiel bote «Diffugere nives», worin Horaz uber den Wechsel der
Jahreszeiten und deren Erscheinungen in der Landschaft meditiert
und dabei die fur die Renaissance und erst recht fur den Barock so
bedeutungsvollen «pulvis et umbra» (Staub und Schatten) evoziert.
Uberhaupt beschreibt Horaz die Natur nicht, er meditiert uber sie;
darin folgen ihm die Neulateiner.

Die typisch humanistische Gattung des Hodoeporicon, des Reise-
gedichtes, begunstigte die Beschreibung der Landschaft und die
Meditation tiber die Landschaft in einer Weise, fur die die deutsch-
sprachige Literatur weder Anlass noch Vehikel bot. Aber auch hier
war die Landschaft nicht primar; primar waren die Besuche bei
gelehrten Freunden oder verehrten Meistern, um auch auf diese
Weise das Gruppenbewusstsein der Gelehrtenschicht zu starken. Die
Beschreibung der Reise selbst geschah haufig im Dienst eines gewis-
sen Lokalpatriotismus, eines Gruppenbewusstseins anderer Art, wie
bei Conrad Celtis, der in den geographischen Schriften des Glareanus
einen Ruckhalt fand. Oft sollte auch ein machtiges Bildungserlebnis
dokumentiert werden; hatte Goethe seine Italienische Reise im 16. Jahr-



16 Leonard Forster

hundert geschrieben, so wire ein lateinisches Hodoeporicon daraus
geworden.

So beliebt war diese Gattung, dass sie schon recht frith parodiert
werden konnte, und zwar auf eine besonders raffinierte Art. Das
grosse parodistische Werk des Jahrhunderts, die Dunkelmannerbriefe,
bietet im zweiten Teil den unbeholfenen Versuch eines bloden Reuch-
lingegners, ein Hodoeporicon zu schreiben, das heisst sich in dieser
neuen modischen Schreibart zu versuchen. Magister Philippus
Schlauraff schreibt ein «Carmen Rithmicale» Gber seine Erlebnisse
«quando fuit Cursor in Theologia et ambulavit per totam Almaniam
superiorem». Er zieht von Ort zu Ort und trifft uberall Freunde
Reuchlins an, die ihn zu seinem Erstaunen verprugeln und verjagen,
denn er verdient schliesslich nichts anderes. Hier ist von Naturbe-
trachtung nirgends die Rede, nichts, das die Reise irgendwie interes-
sant hatte machen konnen, nur eine ode Katastrophenfolge. Auch hier
ein Beispiel fur die mittelalterliche langweilige Reihung. Auch die
Form ist dementsprechend; Schlauraff schreibt, als guter Vertreter
des uberwundenen Mittelalters, akzentuierende Verse, aber die sind
so schlecht, dass er schon dadurch lacherlich gemacht wird. Er
schreibt auch ein elendes Latein und kann nicht einmal das konse-
quent durchhalten, denn er schliddert immer wieder ins Deutsche
zuruck. Uberall geht es thm schlecht:

Etivi hinc ad Hagenaw do wurden mir die augen blaw
Per te Wolfgange Angst Got gib das du hangst
Quia me cum baculo percusseras in oculo.

Ich kam dann nach Hagenau da wurden mir die Augen blau
Durch dich, Wolfgang Angst Gott gebe dal3 du hangst,
Weil du mit einem Stecken mir ein Auge tatest ausstechen.

Auf diese Weise lasst sich Ulrich von Hutten — denn er 1st mit ziemli-
cher Sicherheit der Autor — die namhaften Humanisten Deutschlands
Revue passieren, die alle den armen Magister Schlauraff abweisen.
Hier durfte Glarean nicht fehlen, und tatsachlich trifft ihn Magister
Schlauraff in Basel an, nachdem ihn Erasmus mit ironischer Hoflich-
keit abgewiesen hat:

Sed in domo Frobenii  sunt multi pravi heretici,
Necnon Glarianus, qui imposuit mihi manus
Percutiens in dorsum et proiciens in deorsum.

Im Hause des Froben sind schlimme Haretiker oben,
Auch Glareanus war zuhand der hob gegen mich die Hand
Mit FuBtritt in den Hintern warf er mich treppab nach unten.



Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit 17

Von ihm hatte man freilich nichts anderes erwarten konnen, denn
er wird von einem anderen Dunkelmann bezeichnet als «<homo ter-
ribilis, et est iracundiosus, semper volens percutere» (ein schreck-
licher Mensch, auch jahzornig und immer zum Dreinschlagen
geneigt).

Hier haben wir freilich sowohl Naturbetrachtung wie Meditation
weit hinter uns gelassen. Es ist hochste Zeit, dass wir darauf zuruck-
kommen.

Fur Martin Opitz 1624 war «der Furst aller deutschen Poeten»
Petrus Lotichius Secundus, von dem wir keine einzige Zeile in deut-
scher Sprache besitzen, und dessen Name unter Germanisten kaum
als allgemein bekannt gelten kann. Er stammte aus Schliichtern in
Hessen und lebte von 1528 bis 1560; er 1st mit 32 Jahren nach Kriegs-
diensten und Auslandsreisen als Medizinprofessor in Heidelberg
frihzeitig gestorben. Zu seinen beruhmtesten Gedichten gehort die
Elegie uber die Belagerung Magdeburgs 1550, die von Harry Schnur
in seinem Reclambandchen Lateinische Gedichte deutscher Humanisten
aufgenommen und elegant Ubersetzt wurde. Es ist ein Gedicht von
funfundfunfzig Distichen, das in der Folge mehrfach aufgegriffen
und im Jahre 1631 ubersetzt wurde, dreimal sogar. Man hielt es
damals fur eine Voraussagung der totalen Zerstorung der Stadt durch
Tilly 1631, die zu den notorischen Greueltaten des Dreissigjahrigen
Krieges gehorte. 1550 wurde die Stadt tatsachlich nicht zerstort, son-
dern sie ergab sich freiwillig. In der Elegie tritt die personifizierte
Stadt auf und klagt uber das Schicksal, das sie befurchtet. Lotichius’
Verbindung von gedrangter Naturbeschreibung und Meditation
ersiecht man in den Zeilen:

Quagque fuit murus, terras proscindet arator;
Urbsque sub his, dicet, collibus alta fuit.

Wo die Walle einst standen, wird Furchen ziehen der Pfluger.
Unter den Hugeln lag einst, sagt er, hochragende Stadt.

Hier wird ein Bauer der Zukunft gezeigt, der uber die Folgen der
Zerstorung meditiert. 1631 ubersetzte diese Zeilen ein anonymer
mittelmassiger Opitznachfolger so:

Und wird der Bauersmann mit seinem Pflug und Pferden
In dieser Mawren Statt umbreiB3en bloB3 die Erden,

Und so du etwan fragst, was da gewesen bey,

Antwort Er, daB allda ein Stadt gestanden sey.

An die Zeilen des Lotichius dachte wohl Andreas Gryphius, als er
sein berihmtes Sonett I. 8. schrieb:



18 Leonard Forster

Du sihst, wohin du sihst nur eitelkeit auff erden.

Was dieser heute bawt, reist jener morgen ein:

Wo itzund stadte stehn, wird eine wiesen sein

Auf der ein schaffers kind wird spilen mit den heerden.

Er hatte wohl auch dieselbe Ovidstelle im Sinn, wie Lotichius (Her. 1.
54 ff):

Jam seges est ubi Troja fuit, resecandaque falce
Luxuriat Phrygio sanguine pinguis humus:

Semisepulta virGim curvis feriuntur aratris
Ossa: ruinosas occulit herba domos.

Saaten gewartigen nun, wo Troja gestanden, die Sichel,
Und von dem phrygischen Blut wuchert der uppige Grund.
Fluchtig verscharrte Gebeine zermalmt die gebogene Pflugschar,
Unter dem Kraute versteckt liegt von den Hausern der Schutt.

Fur die meisten Menschen des 16. und erst recht des 17. Jahrhunderts
hatten diese Stellen unmittelbare Anschauungskraft. Noch Johann
Peter Hebel hatte sie im Sinn, als er «Die Verganglichkeit» schrieb.
Um die Wende des 19. Jahrhunderts konnte man die Natur viel aus-
fuhrlicher und anschaulicher behandeln:

S’1sch aitue, Chind, es schlacht emol ¢ Stund
goht Basel au ins Grab, un streckt no do

un dort e Glid zuem Boden uus; es wachst
do Holder druf, do Buechli, Tanne dort

un Moos un Farn, un Raiger niste drin -
s'isch schad derfur!

Aber die Zeilen des Lotichius sind nur ein kleiner Auszug aus einem
langeren und kunstvoll aufgebauten Gedicht von uber 100 Versen. Es
beginnt noch ganz mittelalterlich mit einem Traumgesicht, der
ahnungsvollen Vision eines Madchens, der Personifikation von
Magdeburg, der Stadt der Magd, die ihre Lage beklagt. Ehe sie ihre
Klage beendet hat, wacht der Dichter auf und uberlegt sich, was die-
ser Traum wohl zu bedeuten haben kann. Das will er in aller Ruhe tun
und begibt sich deshalb in eine Einode, an einen stillen Ort, wo er
ungestort meditieren kann:

Montis inaccessi radicibus adiacet imis
lucus, ubi varias consociantur aves.

Est sacer arbustis vastisque recessibus horror,
per medium raucae volvitur amnis aquae.
Hic trepidae speciem repetens in valle quietis,

ergo quod (atebam) somnia pondus habent?



Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit 19

Tief am FuB eines Berges, der unzuganglich ist, liegt ein

Hain, dort finden sich ein Vogel von vielerlei Art.
Schauerlich-einsam weitab liegt der Forst, und weit dehnt er aus sich,

Und es fliet mitten hindurch tosend und brausend ein Strom.
Hier im Tale versucht ich nach Bangen Ruhe zu finden.

Was fur Bedeutung hat schon (fragt ich mich selber) ein Traum?

Aber, wie es Dichtern und Gelehrten hiufig zu geschehen pflegt,
wird seine friedliche Meditation durch Streit unterbrochen. Er wohnt
einem Zweikampf bei zwischen einem Adler und einem Hahn - den
Wappentieren des Kaisers und des Konigs von Frankreich - der
unentschieden bleibt. Wihrend des Kampfes war der Himmel
bewolkt; jetzt scheint wieder die Sonne und «paulatim molli pace
fruuntur aves», die Vogel freuen sich der friedlichen Ruhe. Was das
alles zu bedeuten hat, wird nicht erklart, aber trotz des versohnlichen
Schlusses herrscht eine Stimmung des Unheils, das dann, lange nach
dem Tode des Dichters, tatsachlich eintrifft. Lotichius lasst geflissent-
lich die Interpretation offen, denn er schliesst mit dem ritselhaften
Spruch: «Plura quidem vidi, sed quae celanda putavi — Manches noch
habe ich gesehn, doch deck ich es lieber mit Schweigen.» Fur die Zeit-
genossen bedurfte es vermutlich keiner weiteren Erklarung,.

Fassen wir zusammen, was alles in diesem Gedicht zusammen-
kommt: die klassische Form; das mittelalterliche Traumgesicht; die
Meditation in der Einsamkeit; die Variation auf einem Ovidischen
Topos; der unmittelbare aktuelle politische Bezug; und die vorwarts-
weisende symbolische Vision. Das Ganze stellt eine rhetorische und
dichterische Leistung dar, die um 1550 in deutscher Sprache nicht
moglich gewesen ware; man kann sich ja vorstellen, was Johannes Aal
— kein schlechter Dichter - daraus gemacht haben wurde.

An solchen Beispielen wird es klar, dass von den Meistersingern in
den Barock hinein kein Weg fuhrt; der Weg dorthin fuhrt tuber die
Neulateiner. Das hat Karl Otto Conrady in einer klassischen Unter-
suchung vor mehr als 25 Jahren uberzeugend dargetan; man muss
immer wieder darauf hinweisen.

Zum Bereich des Meditativen gehort ein grosser Teil der Liebes-
lyrik. Die Liebeslyrik der Renaissance in ganz Europa steht in der
Nachfolge Petrarcas. Mit der Renaissance kam das ganze raffinierte
Arsenal petrarkistischer Topoi in die volkssprachlichen Literaturen,
zuerst naturlich in Italien, dann in Frankreich und von dort nach
Norden und Osten. Das Charakteristische an Petrarca ist, dass er uber
die Liebe meditiert, und er tut das in der einzigartigen Form des
Sonetts. In der Folge kann es fur unsere Breitengrade - auch wieder
stark vergrobernd - heissen: ohne Petrarca kein Sonett, ohne Sonett
keine Renaissancelyrik. Fur Deutschland hat das zur Folge, dass die



20 Leonard Forster

Renaissance erst dann rezipiert werden konnte, als die romanischen
Vers- und Strophenformen in die Volkssprache tibernommen und
fruchtbar gemacht wurden; das heisst: als man gelernt hatte, zu glie-
dern anstatt zu rethen. Das geschah auf breiter Front erst mit der
Opitzischen Reform, also erst ab 1624. Mittlerweile war man mit der
Vorstellungswelt Petrarcas in lateinischer Sprache vertraut, zuerst
naturlich mit seinen philosophischen Schriften, die ja lateinisch
geschrieben waren, spater mit dem ungeheuren Motivschatz des
Canzoniere und den weitgespannten Variationen, die seine Nachfol-
ger daraus geschopft hatten. Naturlich geschah das zuerst in Italien in
italienischer Sprache. Die italienische Literatur war wie die deutsche
eine zweisprachige, aber anders als in Deutschland gingen Themen
und Motive zwanglos aus einer Sprache in die andere uber; sehr viele
Dichter dichteten in beiden Sprachen, Italienisch und Lateinisch, wie
Petrarca selber. So war die neulateinische Dichtung das gegebene
Vehikel nicht nur fur die Geisteswelt der Antike, sondern auch fur die
neuen Stromungen der Moderne - in diesem Fall den Petrarkismus -
in ganz Europa, also auch in Deutschland. Den Ertrag der neulateini-
schen Lyrik des 16. Jahrhunderts bringen die grossen Anthologien
des Cambridger Studenten und Heidelberger Universitatsbibliothe-
kars, des Niederlanders Janus Gruter, in den ersten Jahren des
17. Jahrhunderts, die eine petrarkistische Schatzkammer darstellen,
die noch gar nicht richtig erschlossen ist. Naturlich kommt Glarean
auch darin vor.

Wir sahen es ja: mit den neuen Formen kamen neue Ausdrucks-
moglichkeiten; mit dem Petrarkismus war es auch so. Erich Trunz
bemerkte vor kurzem, dass das deutsche Lied des 16. Jahrhunderts
«auf die Empfindungsweise eines Handwerksburschen zugeschnit-
ten war, der auf Wanderung geht und von seiner Geliebten singt, zu
der er zuruckkehren und die er heiraten will». (Daraus ergibt sich frei-
lich kein Hodoeporicon!) Es geht um eine enge, einfache Motivik.
Mit dem Petrarkismus kommen komplizierte Seelenlagen zum Aus-
druck, denen das einfache «Scheiden und Meiden tut weh» nicht
mehr genugt.

Wie die Petrarca-Rezeption aussieht, ehe man gelernt hatte, Sonette
zu schreiben, ersieht man am Beispiel Theobald Hocks um 1601. Im
ersten Gedicht seines Schoenen Blumenfelds bearbeitet er das einlei-
tende erste Sonett von Petrarcas Canzoniere. Ihm steht die Sonetten-
form noch nicht zur Verfugung. Was soll er machen? Trotz seiner
modischen Alltren ist sein Formempfinden immer noch mittelalter-
lich, d.h. er reiht, wo Petrarca gliedert. Und so werden aus den
14 Zeilen des straffen Gebildes von Petrarca sage und schreibe zwei-
undvierzig, die in sieben sechszeiligen Liedstrophen nach vorhande-



Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit Z1

ner Melodie heruntergeleiert werden. Lateinische Dichter hatten das
Problem schon lingst gelost: mit 14 Hexametern oder 7 Distichen
liess sich ein Sonett muthelos wiedergeben, was man in ganz Europa
von Italien uber Deutschland bis nach England hin dann auch tat.

Bisher sprachen wir von Meditation in der Dichtung, von Gedich-
ten, in denen der Dichter meditiert und den Leser dadurch zur Medi-
tation veranlasst. Es gibt aber auch eine andere Moglichkeit: das
Gedicht selbst kann ein Meditationsobjekt abgeben: der Leser medi-
tiert dann uber das Gedicht. Das ist bei einer ganz besonderen Gat-
tung der Fall, einer Gattung, die von neulateinischen Dichtern im
16. Jahrhundert de novo erfunden wurde und die dann in den meisten
Volkssprachen - sogar im Russischen - zur Anwendung kam. Es
handelt sich um das Emblem.

Seit dem grossen Sammelwerk von Henkel und Schone darf man
das Emblem als bekannt voraussetzen. Es besteht aus der Verbindung
von drei Elementen: Motto, Bild und Gedicht, die aufeinander abge-
stimmt sind und sich gegenseitig erganzen und erlautern. Das erste
Emblembuch war das Werk des italienischen Juristen Andrea Alciati;
es erschien 1531 in Augsburg und war dem Augsburger Patrizier und
Humanisten Konrad Peutinger gewidmet; man sieht es ja, schon sein
erstes Auftreten war international. Es werden haufig Naturerschei-
nungen darin dargestellt und moralisiert, und zwar auf eine Art, die
zu weiterfuhrenden Gedankengingen Anlass geben sollte. Hier kon-
nen wir diese vielgestaltige Gattung nur streifen; sie durfte aber in
unserer Betrachtung schon deshalb nicht fehlen, weil sie ein Zeugnis
fur die Originalitat und Fruchtbarkeit der neulateinischen Literatur
liefert.

Die grosse Leistung deutschen Geistes im 16. Jahrhundert war die
Reformation. Das daraus entstehende Schrifttum, ob deutsch oder
lateinisch, war grosstenteils fur den Tag bestimmt. Die bleibende lite-
rarische Leistung in deutscher Sprache war das evangelische Kir-
chenlied - zugleicherzeit Gebrauchslyrik und hohe Kunst. Formal
immer noch in alter Kunstubung beharrend, reithend, nicht glie-
dernd, und wohl gerade deshalb dem Volksempfinden nahestehend,
war und bleibt es der hauptsachlichste literarische Exportartikel
Deutschlands nicht nur des 16. Jahrhunderts. Vehikel dieses Erfolges
war die andere internationale Sprache neben dem Latein: die Musik.
Hier knupfen wir wieder in unerwarteter Weise an Glareanus an; wir
haben unseren Kreis abgeschritten.

Prof. Dr. Leonard Forster,
49 Maids Causeway,
Cambridge CB5 8DE, England



	Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit

