
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 89 (1989)

Artikel: Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit

Autor: Forster, Leonard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Glareanus
und die neulateinische Lyrik seiner Zeit

von

Leonard Forster

Heinrich Glareanus war lange Jahre Professor der Poesie an der
Universität in Freiburg. Auf der Grundlage seiner Lehrtätigkeit
schrieb er 1516 De rationesyllabarum brevis isagoge, eine kurze Anleitung
zum richtigen Gebrauch der Silbenquantität, die häufig nachgedruckt

wurde. Die meisten neulateinischen Dichter des 16. Jahrhunderts

in Deutschland werden ihre ersten Kenntnisse des dichterischen
Handwerks aus diesem Buch geschöpft haben. So spielt Glarean,
obwohl selber kein hervorragender Dichter, in der Entwicklung der
neulateinischen Dichtung in Deutschland doch eine hervorragende
Rolle. Grund genug um, von ihm ausgehend, einen Blick auf diese

Dichtung zu werfen.
Er war lange Zeit Professor der Poesie. Heute gibt es in der

Bundesrepublik keinen Lehrstuhl für Poesie, wohl aber hier und da einen
für Poetik. Glarean las nicht über Poetik, sondern über das dichterische

Handwerk schlechthin; nicht etwa über das Wesen der Dichtung,

sondern darüber, wie man Gedichte schreibt, und er setzte ganz
unten beim Donat, also beim lateinischen Grammatikunterricht, an.
Er bot die praktische Anleitung zu einer Fertigkeit, deren Brauchbarkeit

ausser Frage stand. Es ging um etwas, wie er in der Widmung
seines Büchleins sagte, das sich für einen Jüngling zu wissen lohnte;
für einen Erwachsenen, der etwas auf sich hielt, sei es schändlich, es

nicht zu wissen. Wir empfinden heute nicht mehr so; uns bedeutet
Poesie etwas anderes. Um was ging es für Glarean?

Er tritt uns als Mann der Renaissance entgegen, als Vertreter der

grossen Erweiterung und Intensivierung des geistigen Lebens; ein
Freund des Erasmus. Er gehörte gleichzeitig zu den Söhnen armer
Leute, die sich mit geradezu heldenhaftem Engagement über alle
sozialen und finanziellen Hindernisse hinweg dem neuen Geist ver¬

Vortrag bei der Tagung «Musik aus der Humanistenzeit: zum 500. Geburtsjahr
Heinrich Glareans» am 24. September 1988 an der Katholischen Akademie der
Erzdiözese Freiburg gehalten.



8 Leonard Forster

schrieben - die Bauernsöhne Nikolaus von Cues, Conrad Celtis,
Euricius Cordus, Thomas Platter (den Glarean in Basel gut kannte);
Eobanus Hessus, der Sohn eines Klostcrkochs; der Bankert Erasmus
von Rotterdam, Sohn eines Geistlichen. Sie alle, unbeschwert von
Althergebrachtem, konnten die Gussform brechen und Neues erzeugen.

Hier brauche ich nicht auseinanderzusetzen, was dieses Neue war.
Man macht sich aber, wie mir scheinen will, keine rechte Vorstellung
davon, wie doppelgleisig die deutsche Literatur im 16. Jahrhundert
ist, wie sehr das Alte und das Neue nebeneinanderherlaufcn, sich
gegenseitig ergänzen und durchdringen. Stark vereinfacht könnte
man sagen: Was in deutscher Sprache geschrieben wird, ist - formal
und oft genug auch inhaltlich - mittelalterlich; was auf Latein
geschrieben wird, ist modern. Das gilt auch für die Lyrik.

Die herkömmliche Betrachtungsweise sieht es anders. So positiv
man dem Humanismus als Geistesrichtung gegenüberstand, so
negativ beurteilte man die humanistische Dichtung in lateinischer
Sprache. Dass dies eigentlich eine unsinnige Gegenüberstellung war,
dass Gehalt und Gestalt gerade für die Humanisten unlöslich verbunden

waren, übersah man. Die Humanisten als gelehrte Snobs zu
sehen, die durch ihr dünkelhaftes Festhalten an der lateinischen Sprache

den Fortschritt der deutschen Literatur um ein Jahrhundert
zurückgehalten hätten, das geht zum Glück nicht mehr an.

Wie sieht nun die Lyrik des 16. Jahrhunderts bei Licht besehen aus?

«Vom Volkslied bis zum evangelischen Kirchenlied zehren alle
Formen vom abgesunkenen höfischen Lied des Mittelalters, dessen
Weiterleben bis in die Wortfolgen hinein zu beobachten ist.» Eine hohe
Kunstdichtung gibt es in deutscher Sprache nicht. Eine sehr intensiv
gepflegte Dicht-Kunst war freilich die des Meistersangs, aber gerade
hier weitet sich das Erbübel des 16. Jahrhunderts, «die Diskrepanz
zwischen Inhalt und formalem Gestaltungswillen bis zum Lächerlichen

aus». So konnte Josef Schmitt vor zwölfJahren schreiben. Der
Humanismus brachte nicht nur neue Inhalte, sondern auch neue
Formen. Das Neue trat in lateinischer Sprache und in entsprechenden
Formen auf. Was konnte natürlicher sein, als mit dem Inhalt auch
noch die Sprache und die Stilmittcl zu übernehmen?

Ein Wort zur Form. Form ist nur selten leere Spielerei; Form ist
Ausdrucksmittel. Das gilt von den grossen Gattungen Lyrik, Epik,
Drama wie für die lyrischen Formen wie Ode oder Sonett, wie für
die metrischen und strophischen Formen. Richtig angewendet erlauben

sie eine weitgefächerte Erweiterung des Erlebnisses und der
Ausdruckskraft. Mit der Übernahme der neuen lateinischen Dichtung
standen dem deutschen Dichter plötzlich die sämtlichen Ausdrucks-



Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit 9

mittel der Antike zu Gebote. Jede Form, jede Gattung ermöglicht die
Präsentation einer anderen Rolle, in die man sich versetzen kann, in
der man sich verwirklichen kann. So boten die lateinischen Formen
nicht etwa eine Einschränkung, wie man häufig gemeint hat, sondern
eine Bereicherung des Geistes und der Imagination, denn für das
16. Jahrhundert gilt schon das Wort «Dasein heißt eine Rolle spielen».
Es ging um die Inszemerung seiner selbst. Ein Musterbeispiel bot
Kaiser Maximilian selber mit seinem Theuerdank und Weißkunig,
und das Prinzip der Selbststilisicrung galt auch für gewöhnliche
Sterbliche, nicht zuletzt für den Dichter.

Ja, mag man einwenden, die Meistersinger waren ja schliesslich
auch Formkünstler; wieso hätte man denn die lateinischen Formen
nötig gehabt?

Die Meistersinger sahen auf die Zwölf Meister als Ahnen ihrer
Kunst zurück. Die kanonische Liste der Meister existiert in mehreren
Fassungen, aber allgemein akzeptiert waren: Wolfram von Eschenbach,

Frauenlob, Klingsor, Heinrich von Ofterdingen, Reinmar von
Zweter, Konrad von Würzburg und Heinrich von Mügeln, für unsere
Begriffe eine recht bunte Gesellschaft. Um 1500 wird es niemanden
gegeben haben, der ihre lyrischen Gedichte aus eigener Lektüre
kannte. Wolfram war der einzige, von dem Werke gedruckt vorlagen;
Parzival und Titurel kamen beide 1477 in Strassburg heraus, aber
keine Lyrik. Die zwölfMeister waren also bloss ehrwürdige Namen,
mit denen keine bestimmten Vorstellungen verbunden waren. Als
Vorbild oder Muster konnten sie unmöglich dienen, denn ihre Werke
waren praktisch nicht zugänglich.

Für den neulateinischen Dichter dahingegen gab es wohl Vorbilder
und Muster: die Dichter der Antike, in mehr als nur einem Sinne
klassisch, an denen man sich messen konnte. Ihre Werke waren zugänglich,

ja seit der Erfindung des Buchdruckes erst recht zugänglich, und
sie wurden jetzt mit neuen Augen gelesen. Die Vorbilder des
Neulateiners hatten europäische Geltung; die Vorbilder des Dichters in
der Volkssprache waren sozusagen nicht existent. Für beide bildete
ein Grundprinzip der Dichtung überhaupt die Imitatio, für beide war
also die Frage der Vorbilder eine Kernfrage. Ausserdem blieb der
Neulateiner mit den literarischen Strömungen ganz Europas in
befruchtendem Kontakt; der deutsche Dichter blickte nach innen,
wurde in zunehmendem Masse provinziell und unterlag allzulcicht
einer bürokratischen Verknöcherung, die nicht einmal das urwüchsige

Talent eines Hans Sachs durchbrechen konnte. Sonst waren die
Kreise der Humanisten und der Meistersinger einander in mancher
Hinsicht sehr ähnlich: bei beiden lag die Gefahr des Klüngelwesens
nahe, aber der Meistersinger schrieb wirklich für seinen Klüngel,



10 Leonard Forster

während der Humanist letzten Endes - theoretisch wenigstens -
doch für die Humanisten ganz Europas schrieb.

So kam es, dass die deutsche Literatur europäischer Geltung die
lateinische war, nicht die deutschsprachige. Für letztere fand Wolfgang

Stammler die Formulierung: «Beharrung in alter Kunstübung.»
Das will sagen: hie Mittelalter, dort Renaissance.

Die Übernahme der lateinischen Formen ging, wie wir sahen, mit
der Übernahme neuer Inhalte zusammen, in denen ein neues Lebensgefühl

zum Ausdruck kam, dem ein neuer Stil entsprach.
In der Blütezeit der mittelhochdeutschen Literatur herrscht ein

sehr differenzierter Stilwille, der mit Vorliebe gliedert. Hierin kommt
eine gradualistische Weltanschauung zum Ausdruck, die Vorstellung
eines von Gott geordneten und gegliederten Weltganzen, wie sie in
der grossartig durchgeformten und gegliederten Divina Commedia

Dantes, aber auch im Baustil der Romanik in Erscheinung tritt. Noch
der Aufbau des Ackermann aus Böhmen 1400 verrät eine strenge
Gliederung. Um 1400 ist jedoch schon längst ein anderes Prinzip am
Werk: das Prinzip der Reihung.

Setzt Gliederung eine durchdachte Struktur voraus, so verrät
Reihung das Fehlen einer solchen Struktur; der Stilwillc ist anders
bestimmt. Gliedernde Formen sind geschlossen und von vornherein
als solche gedacht; reihende Formen sind offen. In einer gegliederten
Form sind die Elemente nicht austauschbar; jedes hat seinen Platz,
kann weder ausgelassen noch umgestellt werden, hat eben durch
seine Stelle im Ganzen seine Bedeutung; das gilt in besonderem
Masse für numerologisch bestimmte Werke wie z.B. die Divina
Commedia. Ein gegliedertes Werk ist nur dann offen, wenn es unvollendet
ist; ein reihendes Werk hingegen ist immer offen. Es hat einen
Anfang, aber weder Mitte noch Schluss ist vorgeschrieben; es kann
endlos so weitergehen. Die Elemente sind austauschbar, können
umgestellt oder ausgelassen werden, ohne die Struktur des Ganzen
merklich zu verändern, und können unter Umständen für sich allein
existieren und ganz andere Verbindungen eingehen. Das sieht man an
der Volksballade, aber auch am lyrischen Volks- und Gesellschaftslied,

das im 16. Jahrhundert seine Blüte erlebte, mit seinem losen
Gefüge und seinem ausgiebigen Gebrauch von Wanderstrophen.
Bestimmend ist nicht die Reihenfolge, sondern die Reihung schlechthin.

Diese Unterschiede lassen sich nicht nur im Aufbau von
Dichtungen, sondern auch bis in die Mikrostruktur der Syntax hinein
nachweisen: hier Parataxe, dort Hypotaxe.

Ein Beispiel: Die Wundergeschichte von Ritter Peter von Stauffenberg
kam zuerst in der spätgotischen Märe des Egenolf von Stauffenberg
1310 zur Darstellung. Die Einleitung hat 13 Verse. Im Jahre 1588



Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit 11

greifen Johann Fischart und Bernhard Schmitt den Stoffwieder auf.
Fischarts Einleitung zum Gedicht umfasst sage und schreibe 815
Verse und hätte leicht zweimal so lang geraten können. Der
mittelhochdeutsche Dichter gliedert elegant; Fischart reiht. Das soll keine
Kritik sein, denn Fischart war ein grosser Dichter, der genau wusste,
was er wollte und was man von ihm erwartete. Im späten 16. Jahrhundert

empfanden seine adligen Auftraggeber im bürgerlichen Strassburg

die späthöfische, gliedernde Märe nicht mehr als modern, d.h.
sie war dem damaligen Stilgefühl nicht mehr angemessen.

Die höfische Kultur verfährt gliedernd; das bürgerliche Spätmittelalter

verfährt reihend. Renaissance und Barock gliedern wieder. Die
deutschsprachige Literatur des 16. Jahrhunderts reiht; die lateinische
gliedert. Dass bei einer solchen Symbiose Mischformen entstehen, ist
unvermeidlich, denn es gab zweisprachige Dichter genug. Aber im
grossen und ganzen lässt sich mit diesem Gegensatzpaar leidlich gut
arbeiten und wir wollen es auch so halten.

Ein kurzes Beispiel: Für das Zifferblatt des Zeitglockenturms in
Solothurn soll Glareanus 1545 folgende Verse geschrieben haben:

In Celtis nihil est Salodoro antiquius unis
Exceptis Treveris quarum ego dicta soror.

Das ist keine grosse Dichtung; es gehört einer Art Gebrauchslyrik
an, von der später die Rede sein wird. Eine gewisse Eleganz und
Geschlossenheit kann man dem Distichon aber nicht absprechen.
Davon gibt es eine zeitgenössische Übersetzung:

Kein Elter Platz in Gallien ist
Dan Solothurn zu dieser Frist
Usgnomen die Stadt Trier allein
Darumb nembt man sie Schwestern gmein.

Der Autor ist wohlJohannes Aal, ein respektabler Solothurner Dichter,

ein Schüler Glareans von Freiburg her. Sein Gedicht ist guter
Durchschnitt, wie Glareans ja auch. Gerade deshalb sind die
Unterschiede bezeichnend. Glarean gliedert, Aal reiht und weitet auf. Als
Entsprechung zum lateinischen Distichon steht ihm nur der Knittelvers

zu Gebote; seine Schuld ist es nicht, denn es gibt nichts anderes.
Glarean sagt mit 13 Wörtern was er zu sagen hat; Aal braucht zwei
Reimpaare und 22 Wörter, um denselben Inhalt wiederzugeben.
Glareans Verse sind gekonnt; vom Verfasser eines Traktates über
Silbenquantität darf man schliesslich nichts anderes erwarten. Im Vergleich
sind Aals Verse hilflos, aufdas Können kommt es ihm gar nicht an, er
gibt sich mit formelhaften Reimen zufrieden, die nur um des Reimes
willen da sind und inhaltlich entweder keine Berechtigung haben



12 Leonard Forster

oder geradezu Widersinn ergeben. «Kein elter Platz in Gallien ist Dan
Solothurn» ist eine geschickte Wiedergabe von «In Celtis nihil est
Salodoro antiquius»; was hat aber «zu dieser Frist» hier zu schaffen?
Wäre zu einem anderen Zeitpunkt Solothurns Anciennität etwa
anders gewesen? Auch «allein» und «gmein» sind nur des Reimes

wegen da; der Sinn ist auch ohne sie vollständig. Aal reiht Formel auf
Formel; Glarean gliedert und rundet. Aal, der Schüler, ist im Mittelalter

steckengeblieben; Glarean, der Lehrer, ist schon Renaissance.

Mitte des 16. Jahrhunderts hatte man der lateinischen Lyrik vorläufig
nichts besseres entgegenzusetzen. Man könnte auch sagen: Glarean
hat europäisches Niveau, Aal hat gar kein Niveau und schreibt für ein
Publikum, das selber kein Niveau hat und auch kein Niveau erwartet:
das Bürgertum einer nicht unwichtigen Reichsstadt. So sah die deutsche

Literatur aus
Es kann meine Sache nicht sein, eine Übersicht über die neulateinische

Lyrik Deutschlands im 16. Jahrhundert zu geben. Zweck dieses

Beitrags ist, das Wesen und die Bedeutung dieser Literatur zu
verdeutlichen, ihre Bedeutung nicht nur an sich, sondern für die
Weiterentwicklung der deutschen Literatur überhaupt.

Neulateinische Lyrik als hohe Kunstlyrik, die in den Barock
hinüberleitet: das wäre ein Aspekt. Aber wir haben gerade einen anderen

Aspekt kennengelernt: neulateinische Lyrik als Gebrauchslyrik. Das

war damals viel wichtiger als heute und bildete den eigentlichen
Grund, warum Glarean behaupten konnte, die lateinische Verskunst
lohne sich für einenJüngling zu wissen. Sic hatte eine durchaus
praktische Anwendung, die in unserer Zeit der Lyrik nicht mehr
zukommt.

Man weiss es ja, die Dichter der Renaissance und des Barocks hatten

immer eine Leserschaft im Auge, und zwar eine ganz bestimmte.
Die relative soziologische Gleichartigkeit dieser Leserschaft in ganz
Europa brachte es mit sich, dass die neulateinische Lyrik tatsächlich
eine internationale, europäische werden konnte. Die Dichtung hatte
dem Erwartungshorizont der Leserschaft zu entsprechen; das heisst,
sie hatte der jeweils gegebenen sozialen Situation gerechtzuwerden.
Um dies zu erreichen, brauchte sie keine hohe Kunst zu sein, und
trotz des bekannten humanistischen Unsterblichkeitstopos war sie

nicht notwendigerweise auf Dauer berechnet. Sehr viel war für den

Augenblick geschaffen und von dem hinwiederum ist zum Glück
sehr viel - mehr als wir heute ermessen können - mit dem Augenblick

dahingegangen. Auch das vorhandene hatte häufig genug nur
deshalb Anspruch auf weitere Tradicrung, weil in der Lebensweise
einer bestimmten Schicht die Augenblicke, die sozialen Anlässe
untereinander eine starke Ähnlichkeit aufweisen. So konnte ein



Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit 13

Gedicht, das zum Geburtstag eines Fürsten in Italien geschrieben
wurde, auch diesseits der Alpen als Muster für die dichterische
Behandlung oder besser: die soziale Ausschmückung eines ähnlichen
Anlasses dienen.

Mit anderen Worten: Sehr viele Werke der Renaissance- und
Barocklyrik waren zweckgebundene Gebrauchsware und verdienen,
als solche betrachtet zu werden. Nicht nur der Unsterblichkeitstopos
verbaut uns Heutigen die Sicht darauf, sondern auch die humanistische

Konvention, Dichtung sei Erzeugnis der gelehrten Musse.
Dieses «otium studiosum» - die Neulateiner mögen sagen was sie

wollen - war eine sehr geschäftige Musse, und diese Geschäftigkeit
war nicht die Folge persönlicher Neigung, sondern durchaus gezielt.
Im Allgemeinen ging sie darauf hinaus, wie Erich Trunz vor fünfzig
Jahren in einer klassischen Untersuchung gezeigt hat, das Gruppen-
bewusstsein der Gelehrtenschicht zu stärken und zu festigen, von Ort
zu Ort persönliche oder schriftliche Querverbindungen zu erstellen
und aufrechtzuerhalten. Dazu bedurfte es keiner hohen Kunst; eine

gefällige Eleganz genügte durchaus. Unter diesem Aspekt erscheint
das Verseschreiben nicht mehr als leerer Zeitvertreib einerseits oder
als existentielle Aussage andererseits, sondern als funktionale
Beschäftigung im gegebenen sozialen Rahmen.

Ein Beispiel: Wer die hervorragende Bibliographie Enchiridion rena-
tae poesis latinae in Bohemia et Moravia cultae (Prag 1966 îf) von Josef
Hejnic undJan Martinek in die Hand nimmt und die 40 engbedruckten

Seiten besieht, worin die Schriften des Johannes Campanus
aufgezählt werden, oder die 20 mit den Schriften des Georg Carolides
von Carlsperg, dem geht es auf, wie sehr man am Anfang des

17. Jahrhunderts im mitteleuropäischen Herzland nach solchen
Kriterien verfuhr.

Campanus und Carolides hingen nicht etwa einer gelehrten Musse
nach. Sie waren hoch beschäftigte Leute; als Professoren an der
Karlsuniversität in Prag hatten sie ihr volles Pensum; sie standen ausserdem
mitten in den politischen und ideologischen Kämpfen dieser sehr

bewegten Jahre in Böhmen und nahmen tätigen Anteil daran.

Campanus war Rektor der Karlsuniversität zur Zeit der Schlacht am Weissen

Berge 1620. Sein Kollege Jan Jessenius, der ebenfalls in der
Bibliographie vertreten ist, steckte noch tiefer drin und wurde 1621

am Prager Altstädter Ring von den Kaiserlichen grauenvoll
hingerichtet. Und doch scheinen diese Männer bei jeder Gelegenheit
lateinische Verse geschrieben zu haben, die auch gedruckt wurden. Es
handelt sich hier um eindeutig sozial bestimmte, zweckgebundene
Dichtung; die Verse enthalten häufig nichts mehr als einen
freundschaftlichen Gruss bei einem privaten Anlass. Sie erfüllen ungefähr



14 Leonard Forster

die Funktion der Visitenkarten unserer Väter oder unserer heutigen
Sonderdrucke oder Blumensträusse. Durch sie wurde dem flüchtigen
Augenblick eine gewisse bedingte Dauer verliehen, ihm ein Platz in
der göttlichen Ordnung der Dinge angewiesen; es wurde ein sozialer
Anlass dokumentiert und festgehalten. Heute geschieht das meistens
mit Hilfe der Photographie; es gibt Leute, die nicht müde werden,
den geringsten Anlass auf Film zu verewigen. Damals tat man mit
lateinischen (auch mit deutschen) Versen das gleiche. Nur weil diese
Texte in Verse gefasst sind und gedruckt vorliegen, gelten sie uns als

zur Literatur gehörig; so stark ist für uns das Prestige des Verses.
Wenn sie in Prosa geschrieben worden wären, so wären sie schon
längst als das erkannt, was sie sind: rein gesellschaftlich bestimmte
rituelle Handlungen, elegante Verbeugungen, die mit Dichtung, wie
wir sie heute verstehen, ungefähr so viel zu tun haben wie Goethes
Waschzettel. Gerade das Rituellejedoch war für Campanus und seine

Zeitgenossen in ganz Europa der Zweck der Dichtung - oder wenigstens

einer der Zwecke und nicht einmal der geringste. Dass auch auf
diesem Gebiet Spitzenleistungen möglich sind, ist ja klar. Aus einer
gefestigten, international nach allen Richtungen hin abgesicherten
und untereinander verbundenen sozialen Schicht gehen Werke hervor,

die zwar für den jeweiligen Anlass geschrieben sind, die aber
doch allgemeine Gültigkeit besitzen. Der Engländer denkt hier gleich
an John Milton mit seinem Lycidas. Diese lateinische - und
volkssprachliche - Casualdichtung bildete gleichsam die Muttererde, aus
der dann Werke hoher Kunst entsprangen, deren Verfasser aus der
fleissigen tagtäglichen Übung ritueller Handlungen und dem Beispiel

zahlloser fleissiger Vorgänger sowohl die Geistesgestelltheit wie
die handwerkliche Fähigkeit zogen, die sie zu höherem Schaffen erst
befähigten.

So kommt es, dass die zwei Funktionen - die der Gebrauchslitera-
tur und die der hohen Kunstlyrik - ineinander übergehen.

Über die Erweiterung der Ausdrucksmögkchkeiten und das
Aufkommen neuer Gattungen und Formen sprachen wir schon. Sie im
Einzelnen aufzuzählen würde uns zu weit führen. Ich möchte mich
deshalb auf zwei Themenbereiche beschränken: das Verhältnis zur
Natur und die religiöse oder auch weltliche Meditation, die sehr häufig

damit zusammengeht.
Für die Naturbetrachtung boten die römischen Dichter Vorbilder

genug, in erster Linie Vergil, aber auch Horaz. «O fons Bandusiae
splendidior vitro» - wo fände man eine solche Verherrlichung einer
Naturerscheinung in deutscher Sprache vor dem Gedicht des Martin
Opitz auf den Wolfsbrunnen bei Heidelberg? Opitz aber konnte nur
deshalb so schreiben, weil er eine Reihe neulateinischer Vorgänger



Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit 15

hatte. Für das Mittelalter, und folglich für die noch mittelalterliche
deutsche Dichtung des 16. Jahrhunderts, war die Natur bekanntlich
Kulisse; jetzt beginnt sie einen grösseren Platz in der poetischen Welt
einzunehmen. (Natur für sich in ihrer Eigenart wird freilich erst im
18. Jahrhundert erlebt.) Dies wird in der bildenden Kunst miterlebt
und vorweggenommen; Dürers Landschaftsaquarelle und die
wirklichen oder erfundenen Landschaften, in die seine Figuren hineingestellt

sind, sind dem Naturgefühl der humanistischen Lyriker
verwandt. Mit seltener Kraft kommt dieses Naturempfinden in einem
Gedicht des Conrad Celtis zum Ausdruck:

Miraris campos liquidos Phoebumque calentem
me cupidum expetere?

Hie mihi magna Iovis subit omnipotentis imago,
templaque summa dei.

Warum geh lieber ich dorthin, wo Wasser fliesst, Sonnenlicht leuchtet,
dieses auch wundert dich wohl?

Hier zeigt sich mir des Allmächtigen Bild in all seiner Grösse,
Hier ragt sein Tempel fur mich.

Freilich führt Celtis hier einen Gedanken des Seneca weiter. Dieser
hatte behauptet, es komme nicht daraufan, was im Tempel geschieht,
sondern darauf, was im Herzen vor sich geht. Neu bei Celtis ist die
Beziehung zur Natur. Wie in der bildenden Kunst kommen Natur
und Meditation zusammen zur Behandlung: Dichter meditieren in
einem Garten, Heilige in landschaftlicher Einsamkeit. Ein antikes
Beispiel böte «Diffugere nives», worin Horaz über den Wechsel der
Jahreszeiten und deren Erscheinungen in der Landschaft meditiert
und dabei die für die Renaissance und erst recht für den Barock so

bedeutungsvollen «pulvis et umbra» (Staub und Schatten) evoziert.
Überhaupt beschreibt Horaz die Natur nicht, er meditiert über sie;
darin folgen ihm die Neulateiner.

Die typisch humanistische Gattung des Hodoeporicon, des
Reisegedichtes, begünstigte die Beschreibung der Landschaft und die
Meditation über die Landschaft in einer Weise, für die die
deutschsprachige Literatur weder Anlass noch Vehikel bot. Aber auch hier
war die Landschaft nicht primär; primär waren die Besuche bei
gelehrten Freunden oder verehrten Meistern, um auch auf diese
Weise das Gruppenbewusstsein der Gelehrtenschicht zu stärken. Die
Beschreibung der Reise selbst geschah häufig im Dienst eines gewissen

Lokalpatriotismus, eines Gruppenbewusstseins anderer Art, wie
bei Conrad Celtis, der in den geographischen Schriften des Glareanus
einen Rückhalt fand. Oft sollte auch ein mächtiges Bildungserlebnis
dokumentiert werden; hätte Goethe seine Italienische Reise im 16. Jahr-



16 Leonard Forster

hundert geschrieben, so wäre ein lateinisches Hodoeporicon daraus

geworden.
So beliebt war diese Gattung, dass sie schon recht früh parodiert

werden konnte, und zwar auf eine besonders raffinierte Art. Das

grosse parodistische Werk des Jahrhunderts, die Dunkelmännerbriefe,
bietet im zweiten Teil den unbeholfenen Versuch eines blöden Reuch-
lingegners, ein Hodoeporicon zu schreiben, das heisst sich in dieser
neuen modischen Schreibart zu versuchen. Magister Philippus
Schlauraff schreibt ein «Carmen Rithmicale» über seine Erlebnisse
«quando fuit Cursor in Theologia et ambulavit per totam Almaniam
superiorem». Er zieht von Ort zu Ort und trifft überall Freunde
Reuchlins an, die ihn zu seinem Erstaunen verprügeln und verjagen,
denn er verdient schliesslich nichts anderes. Hier ist von
Naturbetrachtung nirgends die Rede, nichts, das die Reise irgendwie interessant

hätte machen können, nur eine öde Katastrophenfolge. Auch hier
ein Beispiel für die mittelalterliche langweilige Reihung. Auch die
Form ist dementsprechend; Schlauraff schreibt, als guter Vertreter
des überwundenen Mittelalters, akzentuierende Verse, aber die sind
so schlecht, dass er schon dadurch lächerlich gemacht wird. Er
schreibt auch ein elendes Latein und kann nicht einmal das konsequent

durchhalten, denn er schliddert immer wieder ins Deutsche
zurück. Überall geht es ihm schlecht:

Et ivi hinc ad Hagenaw do wurden mir die äugen blaw
Per te Wolfgange Angst Got gib das du hängst
Quia me cum baculo percusseras in oculo.

Ich kam dann nach Hagenau da wurden mir die Augen blau
Durch dich, Wolfgang Angst Gott gebe daß du hängst,
Weil du mit einem Stecken mir ein Auge tatest ausstechen.

Aufdiese Weise lässt sich Ulrich von Hütten - denn er ist mit ziemlicher

Sicherheit der Autor - die namhaften Humanisten Deutschlands
Revue passieren, die alle den armen Magister Schlauraff abweisen.
Hier durfte Glarean nicht fehlen, und tatsächlich trifft ihn Magister
Schlauraff in Basel an, nachdem ihn Erasmus mit ironischer Höflichkeit

abgewiesen hat:

Sed in domo Frobenii sunt multi pravi heretici,
Necnon Glarianus, qui imposuit mihi manus
Percutiens in dorsum et proiciens in deorsum.

Im Hause des Froben sind schlimme Häretiker oben,
Auch Glareanus war zuhand der hob gegen mich die Hand
Mit Fußtritt in den Hintern warfer mich treppab nach unten.



Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit 17

Von ihm hätte man freilich nichts anderes erwarten können, denn
er wird von einem anderen Dunkelmann bezeichnet als «homo ter-
ribilis, et est iracundiosus, semper volens percutere» (ein schrecklicher

Mensch, auch jähzornig und immer zum Dreinschlagen
geneigt).

Hier haben wir freilich sowohl Naturbetrachtung wie Meditation
weit hinter uns gelassen. Es ist höchste Zeit, dass wir darauf
zurückkommen.

Für Martin Opitz 1624 war «der Fürst aller deutschen Poeten»
Petrus Lotichius Secundus, von dem wir keine einzige Zeile in deutscher

Sprache besitzen, und dessen Name unter Germanisten kaum
als allgemein bekannt gelten kann. Er stammte aus Schlüchtern in
Hessen und lebte von 1528 bis 1560; er ist mit 32 Jahren nach
Kriegsdiensten und Auslandsreisen als Medizinprofessor in Heidelberg
frühzeitig gestorben. Zu seinen berühmtesten Gedichten gehört die
Elegie über die Belagerung Magdeburgs 1550, die von Harry Schnur
in seinem Reclambändchen Lateinische Gedichte deutscher Humanisten

aufgenommen und elegant übersetzt wurde. Es ist ein Gedicht von
fünfundfünfzig Distichen, das in der Folge mehrfach aufgegriffen
und im Jahre 1631 übersetzt wurde, dreimal sogar. Man hielt es

damals für eine Voraussagung der totalen Zerstörung der Stadt durch
Tilly 1631, die zu den notorischen Greueltaten des Dreissigjährigen
Krieges gehörte. 1550 wurde die Stadt tatsächlich nicht zerstört,
sondern sie ergab sich freiwillig. In der Elegie tritt die personifizierte
Stadt auf und klagt über das Schicksal, das sie befürchtet. Lotichius'
Verbindung von gedrängter Naturbeschreibung und Meditation
ersieht man in den Zeilen:

Quaque fuit murus, terras proscindet arator;
Urbsque sub his, dicet, collibus alta fuit.

Wo die Wälle einst standen, wird Furchen ziehen der Pflüger.
Unter den Hügeln lag einst, sagt er, hochragende Stadt.

Hier wird ein Bauer der Zukunft gezeigt, der über die Folgen der
Zerstörung meditiert. 1631 übersetzte diese Zeilen ein anonymer
mittelmässiger Opitznachfolger so:

Und wird der Bauersmann mit seinem Pflug und Pferden
In dieser Mawren Statt umbreißen bloß die Erden,
Und so du etwan fragst, was da gewesen bey,
Antwort Er, daß allda ein Stadt gestanden sey.

An die Zeilen des Lotichius dachte wohl Andreas Gryphius, als er
sein berühmtes Sonett I. 8. schrieb:



18 Leonard Forster

Du sihst, wohin du sihst nur eitelkeit auff erden.
Was dieser heute bawt, reist jener morgen ein:
Wo itzund städte stehn, wird eine wiesen sein
Auf der ein schäffers kind wird spilen mit den heerden.

Er hatte wohl auch dieselbe Ovidstelle im Sinn, wie Lotichius (Her. 1.

54 ff):

Jam seges est ubi Troja fuit, resecandaque falce
Luxuriat Phrygio sanguine pinguis humus:

Semisepulta virûm curvis feriuntur aratris
Ossa: ruinosas occulit herba domos.

Saaten gewärtigen nun, wo Troja gestanden, die Sichel,
Und von dem phrygischen Blut wuchert der üppige Grund.

Flüchtig verscharrte Gebeine zermalmt die gebogene Pflugschar,
Unter dem Kraute versteckt liegt von den Häusern der Schutt.

Für die meisten Menschen des 16. und erst recht des 17. Jahrhunderts
hatten diese Stellen unmittelbare Anschauungskraft. Noch Johann
Peter Hebel hatte sie im Sinn, als er «Die Vergänglichkeit» schrieb.
Um die Wende des 19. Jahrhunderts konnte man die Natur viel
ausführlicher und anschaulicher behandeln:

S'isch aitue, Chind, es schlacht emol e Stund
goht Basel au ins Grab, un streckt no do
un dort e Glid zuem Boden uus; es wachst
do Holder druf do Büechli, Tanne dort
un Moos un Farn, un Raiger niste drin -
s'isch schad derfur!

Aber die Zeilen des Lotichius sind nur ein kleiner Auszug aus einem
längeren und kunstvoll aufgebauten Gedicht von über 100 Versen. Es

beginnt noch ganz mittelalterlich mit einem Traumgesicht, der
ahnungsvollen Vision eines Mädchens, der Personifikation von
Magdeburg, der Stadt der Magd, die ihre Lage beklagt. Ehe sie ihre
Klage beendet hat, wacht der Dichter aufund überlegt sich, was dieser

Traum wohl zu bedeuten haben kann. Das will er in aller Ruhe tun
und begibt sich deshalb in eine Einöde, an einen stillen Ort, wo er
ungestört meditieren kann:

Montis inaccessi radieibus adiacet inns
lucus, ubi varias consociantur aves.

Est sacer arbustis vastisque recessibus horror,
per medium raucae volvitur amnis aquae.

Hic trepidae speciem repetens in valle quietis,
ergo quod (aiebam) somnia pondus habent?



Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit 19

Tief am Fuß eines Berges, der unzugänglich ist, liegt ein

Hain, dort finden sich ein Vögel von vielerlei Art.
Schauerlich-einsam weitab liegt der Forst, und weit dehnt er aus sich,

Und es fließt mitten hindurch tosend und brausend ein Strom.
Hier im Tale versucht ich nach Bangen Ruhe zu finden.

Was für Bedeutung hat schon (fragt ich mich selber) ein Traum?

Aber, wie es Dichtern und Gelehrten häufig zu geschehen pflegt,
wird seine friedliche Meditation durch Streit unterbrochen. Er wohnt
einem Zweikampf bei zwischen einem Adler und einem Hahn - den

Wappentieren des Kaisers und des Königs von Frankreich - der
unentschieden bleibt. Während des Kampfes war der Himmel
bewölkt; jetzt scheint wieder die Sonne und «paulatim molli pace
fruuntur aves», die Vögel freuen sich der friedlichen Ruhe. Was das

alles zu bedeuten hat, wird nicht erklärt, aber trotz des versöhnlichen
Schlusses herrscht eine Stimmung des Unheils, das dann, lange nach
dem Tode des Dichters, tatsächlich eintrifft. Lotichius lässt geflissentlich

die Interpretation offen, denn er schliesst mit dem rätselhaften
Spruch: «Plura quidem vidi, sed quae celanda putavi - Manches noch
habe ich gesehn, doch deck ich es lieber mit Schweigen.» Für die

Zeitgenossen bedurfte es vermutlich keiner weiteren Erklärung.
Fassen wir zusammen, was alles in diesem Gedicht zusammenkommt:

die klassische Form; das mittelalterliche Traumgesicht; die
Meditation in der Einsamkeit; die Variation auf einem Ovidischen
Topos; der unmittelbare aktuelle politische Bezug; und die vorwärtsweisende

symbolische Vision. Das Ganze stellt eine rhetorische und
dichterische Leistung dar, die um 1550 in deutscher Sprache nicht
möglich gewesen wäre; man kann sichja vorstellen, wasjohannes Aal

- kein schlechter Dichter - daraus gemacht haben würde.
An solchen Beispielen wird es klar, dass von den Meistersingern in

den Barock hinein kein Weg führt; der Weg dorthin führt über die
Neulateiner. Das hat Karl Otto Conrady in einer klassischen
Untersuchung vor mehr als 25 Jahren überzeugend dargetan; man muss
immer wieder daraufhinweisen.

Zum Bereich des Meditativen gehört ein grosser Teil der Liebeslyrik.

Die Liebeslyrik der Renaissance in ganz Europa steht in der
Nachfolge Petrarcas. Mit der Renaissance kam das ganze raffinierte
Arsenal petrarkistischer Topoi in die volkssprachlichen Literaturen,
zuerst natürlich in Italien, dann in Frankreich und von dort nach
Norden und Osten. Das Charakteristische an Petrarca ist, dass er über
die Liebe meditiert, und er tut das in der einzigartigen Form des

Sonetts. In der Folge kann es für unsere Breitengrade - auch wieder
stark vergröbernd - heissen: ohne Petrarca kein Sonett, ohne Sonett
keine Renaissancelyrik. Für Deutschland hat das zur Folge, dass die



20 Leonard Forster

Renaissance erst dann rezipiert werden konnte, als die romanischen
Vers- und Strophenformen in die Volkssprache übernommen und
fruchtbar gemacht wurden; das heisst: als man gelernt hatte, zu
gliedern anstatt zu reihen. Das geschah auf breiter Front erst mit der

Opitzischen Reform, also erst ab 1624. Mittlerweile war man mit der

Vorstellungswelt Petrarcas in lateinischer Sprache vertraut, zuerst
natürlich mit seinen philosophischen Schriften, die ja lateinisch
geschrieben waren, später mit dem ungeheuren Motivschatz des

Canzoniere und den weitgespannten Variationen, die seine Nachfolger

daraus geschöpft hatten. Natürlich geschah das zuerst in Italien in
italienischer Sprache. Die italienische Literatur war wie die deutsche
eine zweisprachige, aber anders als in Deutschland gingen Themen
und Motive zwanglos aus einer Sprache in die andere über; sehr viele
Dichter dichteten in beiden Sprachen, Italienisch und Lateinisch, wie
Petrarca selber. So war die neulateinische Dichtung das gegebene
Vehikel nicht nur für die Geisteswelt der Antike, sondern auch für die
neuen Strömungen der Moderne - in diesem Fall den Petrarkismus -
in ganz Europa, also auch in Deutschland. Den Ertrag der neulateinischen

Lyrik des 16. Jahrhunderts bringen die grossen Anthologien
des Cambridger Studenten und Heidelberger Universitätsbibliothekars,

des Niederländers Janus Gruter, in den ersten Jahren des
17. Jahrhunderts, die eine petrarkistische Schatzkammer darstellen,
die noch gar nicht richtig erschlossen ist. Natürlich kommt Glarean
auch darin vor.

Wir sahen es ja: mit den neuen Formen kamen neue
Ausdrucksmöglichkeiten; mit dem Petrarkismus war es auch so. Erich Trunz
bemerkte vor kurzem, dass das deutsche Lied des 16. Jahrhunderts
«auf die Empfindungsweise eines Handwerksburschen zugeschnitten

war, der auf Wanderung geht und von seiner Geliebten singt, zu
der er zurückkehren und die er heiraten will». (Daraus ergibt sich freilich

kein Hodoeporicon!) Es geht um eine enge, einfache Motivik.
Mit dem Petrarkismus kommen komplizierte Seelenlagen zum
Ausdruck, denen das einfache «Scheiden und Meiden tut weh» nicht
mehr genügt.

Wie die Petrarca-Rezeption aussieht, ehe man gelernt hatte, Sonette
zu schreiben, ersieht man am Beispiel Theobald Hocks um 1601. Im
ersten Gedicht seines Schoenen Blumenfelds bearbeitet er das einleitende

erste Sonett von Petrarcas Canzoniere. Ihm steht die Sonettenform

noch nicht zur Verfügung. Was soll er machen? Trotz seiner
modischen Allüren ist sein Formempfinden immer noch mittelalterlich,

d.h. er reiht, wo Petrarca gliedert. Und so werden aus den
14 Zeilen des straffen Gebildes von Petrarca sage und schreibe
zweiundvierzig, die in sieben sechszeiligen Liedstrophen nach vorhande-



Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit 21

ner Melodie heruntergeleiert werden. Lateinische Dichter hatten das

Problem schon längst gelöst: mit 14 Hexametern oder 7 Distichen
liess sich ein Sonett mühelos wiedergeben, was man in ganz Europa
von Italien über Deutschland bis nach England hin dann auch tat.

Bisher sprachen wir von Meditation in der Dichtung, von Gedichten,

in denen der Dichter meditiert und den Leser dadurch zur Meditation

veranlasst. Es gibt aber auch eine andere Möglichkeit: das

Gedicht selbst kann ein Meditationsobjekt abgeben: der Leser meditiert

dann über das Gedicht. Das ist bei einer ganz besonderen
Gattung der Fall, einer Gattung, die von neulateinischen Dichtern im
16. Jahrhundert de novo erfunden wurde und die dann in den meisten
Volkssprachen - sogar im Russischen - zur Anwendung kam. Es
handelt sich um das Emblem.

Seit dem grossen Sammelwerk von Henkel und Schöne darf man
das Emblem als bekannt voraussetzen. Es besteht aus der Verbindung
von drei Elementen: Motto, Bild und Gedicht, die aufeinander
abgestimmt sind und sich gegenseitig ergänzen und erläutern. Das erste
Emblembuch war das Werk des italienischen Juristen Andrea Alciati;
es erschien 1531 in Augsburg und war dem Augsburger Patrizier und
Humanisten Konrad Peutinger gewidmet; man sieht es ja, schon sein
erstes Auftreten war international. Es werden häufig Naturerscheinungen

darin dargestellt und moralisiert, und zwar auf eine Art, die
zu weiterführenden Gedankengängen Anlass geben sollte. Hier können

wir diese vielgestaltige Gattung nur streifen; sie durfte aber in
unserer Betrachtung schon deshalb nicht fehlen, weil sie ein Zeugnis
für die Originalität und Fruchtbarkeit der neulateinischen Literatur
liefert.

Die grosse Leistung deutschen Geistes im 16. Jahrhundert war die
Reformation. Das daraus entstehende Schrifttum, ob deutsch oder
lateinisch, war grösstenteils für den Tag bestimmt. Die bleibende
literarische Leistung in deutscher Sprache war das evangelische
Kirchenlied - zugleicherzeit Gebrauchslyrik und hohe Kunst. Formal
immer noch in alter Kunstübung beharrend, reihend, nicht
gliedernd, und wohl gerade deshalb dem Volksempfinden nahestehend,
war und bleibt es der hauptsächlichste literarische Exportartikel
Deutschlands nicht nur des 16. Jahrhunderts. Vehikel dieses Erfolges
war die andere internationale Sprache neben dem Latein: die Musik.
Hier knüpfen wir wieder in unerwarteter Weise an Glareanus an; wir
haben unseren Kreis abgeschritten.

Prof. Dr. Leonard Forster,
49 Maids Causeway,
Cambridge CB5 8DE, England


	Heinrich Glareanus und die neulateinische Lyrik seiner Zeit

