Zeitschrift: Basler Zeitschrift fur Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 86 (1986)

Artikel: Basler Vortradge zum 450. Todestag des Erasmus von Rotterdam

Autor: [s.n]

Kapitel: "Haushalten mit der Wahrheit" : Erasmus im Dilemma der
Kompromissbereitschaft

Autor: Bietenholz, Peter G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118175

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Haushalten mit der Wahrheit»

Erasmus im Dilemma der Kompromissbereitschaft

von

Peter G. Bietenholz

Im Gegensatz zur nie unterbrochenen Tradition der Sakularfeiern
aus Anlass von Luthers Reformation sind Erasmusjubilaen eine
moderne Erscheinung. Erst vor funfzig Jahren hat man mit ihnen
begonnen, und die damals entstandene Basler Gedenkschrift zum 400.
Todestage des Erasmus von Rotterdam zahlt heute zu den klassischen Wer-
ken der Erasmusforschung. Nach einer ersten Erasmus-Renaissance
im Jahrhundert der Aufklarung hatte sich die Begeisterung fur den
grossen Sohn Rotterdams allenthalben wieder gelegt, und erst im
Zeitpunkt des ersten Weltkrieges setzte eine zweite Renaissance ein,
die mit den Feiern des Jahres 1936 cinen ersten Hohepunkt erreichte.
Unterdessen nimmt die Beschaftigung mit Erasmus und die Flut
der ithm gewidmeten Publikationen noch immer zu, und ein
Umschwung ist vorlaufig nicht abzusehen. Im Ganzen genommen
aber hat Erasmus vor der Nachwelt keinen leichten Stand gehabt.
Wahrend zu seinen Lebzeiten und unmittelbar nach seinem Tode
gezielte Kritik vom Chor der uberschwanglichen Lobredner uber-
tont wurde, sollten Misstrauen, Missverstehen, und schroffe Ableh-
nung bald einmal das Ubergewicht behalten. Nun lauft inmitten die-
ses Gewebes der Kritik ein roter Faden, der direkt zu unserem Thema
fuhrt. Es ist die Vorstellung vom uberklugen, angstlichen Erasmus,
der sich nur ja nichts vergeben will und sich gerade durch seine stete
Kompromissbereitschaft hoffnungslos kompromittiert. Den Mach-
tigen schmeichelt er, die ubrigen kritisiert er; nur sich selbst steht er
ganz unkritisch gegeniiber. Der Reformation bahnt er den Weg - und
kann dann nicht Schritt halten mit ihr; aber ihr entschlossen entge-
genzutreten wagt er auch nicht, und am allerwenigsten will er seine
eigenen Irrtumer zugeben.

Als Albrecht Durer 1521 glaubt, Luther sei umgebracht worden,
mochte er dem Erasmus zurufen: «O Erasme Roderadame, wo wiltu
bleiben? Sieh, was vermag die ungerecht Tyranney der weltlichen
Gewahlt und Macht der Finsternuss! Hor, du Ritter Christj, reith
hervor neben dem Herrn Christum, beschucz die Warheit, erlang der
Martarer Cron. Du bist doch sonst ein altes Meniken. Ich hab von dir
gehort, dass du dir selbst noch 2 Jahr zu geben hast, die du noch



-~

10 Peter G. Bietenholz

tugest, etwas zu thun. Die selbenleg wohl an . . . O Erasme, halt dich
hie, dass sich Gott dein ruhme, wie von Davidt geschrieben stehet;
dann . . du magst den Goliath fellen'.»

«Wo wiltu bleiben - altes Meniken:» Erasmus konnte Grosses lei-
sten, aber er hat es notig, dass man ihm unter die Arme greift. Auch
von den Gegnern Luthers wurde Erasmus gewogen und oft zu leicht
befunden. Funfzig Jahre nach Durer wussten die Jesuiten von ihrem
Ignatius von Loyola zu berichten, als Student habe er das Enchiridion
des Erasmus gelesen und erfahren, dass die Lekture das gottliche
Feuer in ithm erkalten lasse?. An der Schwelle zur Autklarung warb
1701 Christian Thomasius, Professor in Halle, um neues Verstandnis
fur Erasmus. Er empfahl seine Schriften und forderte eine ausfuihrli-
che Biographie. Furs erste wagte er selbst eine Charakterisierung,
wobei trotz aller Bewunderung fur Erasmus dessen Angstlichkeit

© (timiditas) weiterhin als Schlusselbegrift diente. Auch von der Ten-

denz, mit seiner Meinung hinter dem Berg zu halten (dissimulare) ist
die Rede'. Schon Luther selbst hatte das dann so oft wiederholte
Urteil 1531 in einem Tischgesprach unnachahmlich und, wie mir
scheint, mit einem Anflug frommer Bescheidung ausgedruckt:
«Erasmus est anguilla [er ist ein Aal]; niemand kann ihn ergreifen
denn Christ allein®.»

Wir brauchen wohl nicht weiter zu zitieren, um darzutun, dass die
Vorstellung vom kalten, feigen, aalglatten, stets ausweichenden Ver-
standesmenschen zum Cliché geworden ist. Erst im zwanzigsten
Jahrhundert hat man sie ernsthaft unter die Lupe genommen. Ganz
unberechtigt 1st sie gewiss nicht. Bei der Lekture der Schriften und
Briefe des Erasmus stosst man immer wieder auf kunstvolle Kom-
promisse — ja so weit geht seine Kompromissbereitschaft, dass schon
Thomasius den Eindruck gewann, sie sei nicht einfach eine uble
Gewohnbheit, sondern seine angeborenen Natur. Was ithm die Natur
mitgegeben hatte, war indessen eher eine uiberragende Intelligenz, die
ihn dazu befahigte - so wie ein guter Schachspieler die sich anbieten-

' Durer. Schriftlicher Nachlass, hrsg. v. H. Rupprich, Berlin 1956 ff., Bd. 1,
171-2.

?B. Mansfield, Phoenix of His Age. Interpretations of Erasmus ¢ 1550-1750,
Toronto 1979, 48.

? Observationum selectarum ad rem litterariam spectantium tomus IV, [hrsg. v.
Ch. Thomasius], Halle 1701, 440-62.

* D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe. Weimar 1883 ff., Tischre-
den 1 Nr. 131. Schon 1520 hat Luther in der Responsio zu seiner Verurteilung durch
die Lowener und Kolner Theologen trefflich ausgedriickt, wie die Reformation
Erasmus in ein Dilemma getrieben hatte: er gleiche einem Bock, der mit den Hor-
nern im Dornbusch hingen geblieben sei; ibid. 6, Nr. 184.



«Haushalten mit der Wahrheit» 11

den Gegenzuge immer schon voraussieht -, Einwande gegen seine
Ansichten und seine Handlungsweise schon im voraus zu erkennen.
Es lag dann nahe, diese Einwande auch gleich entkraften zu wollen,
was seine Argumentation oft zum lebendigen Widerspiel von «einer-
seits — andererseits» werden lasst, das nicht mit dem scholastischen
«Entweder — Oder» des mittelalterlichen Dialektikers zu verwechseln
ist. Hinzu kam die Neigung, das einmal Gesagte zwar nie zu wider-
rufen, es aber in zahllosen Wiederholungen je nach Bedarf so oder
anders zu interpretieren. In zwei weiteren Eigentumlichkeiten seiner
Ausdrucksweise darf man das Erbe des Humanismus sehen: einmal
hatte er in zaher Arbeit die Fahigkeit erworben, feinste Nuancen
sprachlich - d.h. naturlich in lateinischer Sprache - festzuhalten und
den Gegensatz zwischen Richtig und Falsch auf solch feinste Nuan-
cen zuzuschleifen; andererseits war er sich als Humanist stets der Ver- |
pflichtung zum Dialog bewusst. Wie andere Humanisten bevorzugte
er die Gesprachs- oder Briefform. Das Wort wird zwischen dem
Briefschreiber und dem Empfanger oder zwischen den Personen des
Dialogs zur Brucke; es muss beiden gerecht werden. Wenn Erasmus
an den Papst schreibt oder an Luther, an einen Stadtburger oder einen
Hofling, so gebietet ihm die Rucksicht auf den Empfanger, den glei-
chen Gedanken unterschiedlich zu formulieren. Gerade die Verbin-
dung von nuancierter Ausdrucksweise und Rucksicht auf die Person
des Angesprochenen ergibt in seinen Briefen oft ein Mass von
Schmeichelei, das uns heute befremden mag. Allerdings ware hier zu
bedenken, dass der Zeitgeschmack damals anders war und dass Eras-
mus offenbar das Verstandnis des lesenden Publikums voraussetzte,
wenn er sich im Ton und in der Klangfarbe seiner Aussagen nach der
Person des Empfangers richtete; nur so ist es zu erklaren, dass er selbst
im gleichen Band Briefe drucken liess, deren Widerspruchlichkeit
nicht zu ubersehen ist.

Verstandlich sind sie also gewiss, diese Vorwirfe der Doppelzun-
gigkeit, der Schonfarberei, des Versteckspielens, und manchmal
waren sie auch berechtigt. Nehmen wir den Fall Edward Lees, des
spateren Erzbischofs von York, der von 1517 bis 1520 in Lowen stu-
dierte und es sich herausnahm, das Neue Testament des Erasmus zu
kritisieren. In aller Heimlichkeit animierte Erasmus seine Freunde
von Leipzig und Erfurt bis Mainz und Basel dazu, den Kritiker unge-
niert aufs Korn zu nehmen? Gleichzeitig aber liess er Lee selbst wie-

* Opus epistolarum Des. Erasmi Roterodami, hrsg. v. P.S. Allen et al, Oxford
1906-58, Bd. 4, Nr. 1074 und 1083, sowie die Einleitungen zu diesen Briefenin Col-
lected Works of Erasmus, Toronto 1974 ff.) Bd. 7. In der Folge werden diese beiden
Werke abgekurzt als Allen und CWE zitiert.



12 Peter G. Bietenholz

derholt wissen, er tue ja sein Moglichstes, um die stiirmischen deut-
schen Humanisten im Zugel zu halten; er habe namlich erfahren, dass
sie alle mit grobem Geschutz, mit Worten und moglicherweise auch
mit den Fausten, gegen Lee losziehen wollten. Falls Lee dann zu
Schaden kame, konne leicht der Eindruck entstehen, er, Erasmus
stecke dahinter, wahrend doch in Wirklichkeit gerade das Gegenteil
der Fall se1. Wortlich schreibt er: «Wenn Dir nun keine Gefahr droht,
war es nett von mir, an die Moglichkeit zu denken; wenn dir aber
doch eine droht, war es erst recht nett, dich zu warnen®.»

Ob Erasmus selbst es fertig brachte, an die hier zur Schau gestellte
Zuvorkommenheit zu glauben, mag dahingestellt bleiben. Fremd
war ithm wohl die Fah1gkelt zur Sclbsttauschung nicht. Gerade des-

halb scheint es mir bedeutsam, dass sich in seinen Ausserungen
immer wieder das ernsthafte Bestreben erkennen lasst, einen Wahr-
haftigkeitsbegriff zu entwickeln, der den Stirken wie den Schwichen
der menschlichen Natur gerecht wird. Anders gesagt, Erasmus ist
sich klar daruber, dass absolute Ehrlichkeit weder menschenmoglich
ist, noch — wenn es sie gabe - menschenfreundlich ware; er sieht sich
infolgedessen nach Richtlinien zu einem verantwortbaren Kompro-
miss um, und da er kein abstrakter Philosoph ist, formuliert er in Bei-
spielen und Bildern.

Ein frither, hochst bezeichnender Ansatz findet sich in den Anmer-
kungen zum Neuen Testament von 1516. Im Galaterbrief 2, 11-14
berichtet Paulus, wie er sich in Antiochien genotigt sah, vor der gan-
zen Gemeinde den Mitapostel Petrus zu tadeln, weil dieser neuer-
dings mit Rucksicht auf die judischen Diatgebote nicht mehr mit den
Heidenchristen essen wollte und somit ein gefahrliches Beispiel
setzte. Paulus betont dabei, dass Petrus und diejenigen, die es ihm
nachtaten, wider besseres Wissen handelten. Im griechischen Urtext
des Briefes verwendet er das Wort «dndkpioig» und ein davon abge-
leitetes Verb, wahrend die lateinische Vulgata dafur zweimal den Aus-
druck «simulatio» setzt.

Begreiflicherweise hat diese Stelle schon den fruhesten Kirchenvia-
tern viel zu denken gegeben. Anschliessend strauchelt hier Petrus, auf
den Christus doch seine Kirche bauen will - ja er strauchelt zum
zweiten Mal, und im Gegensatz zur Verleugnung des Herrn in der
Karfreitagsnacht passiert ihm der neuerliche Unfall nach Pfingsten
und der Ausbreitung des Heiligen Geistes. Ebenso unerspriesslich
war es, sich einen Streit der zwei Apostelfursten vorzustellen, der in
aller Offentlichkeit ausgetragen wurde. Die Stelle muss Erasmus
schon aufgefallen sein, als er fur Frobens grosse Hieronymus-

¢ Allen 4, Nr. 998: 75-76.



«Haushalten mit der Wahrheit» 13

Ausgabe die Korrespondenz des Kirchenvaters bearbeitete, dreht sich
doch der erhaltene Briefwechsel zwischen Hieronymus und Augu-
stin vornehmlich um ihre gegensatzlichen Deutungen dieser Verse
im Galaterbrief’” Mit einer raffinierten Auslegung versuchte Hiero-
nymus, beide Schwierigkeiten, den Wankelmut des Petrus und den
offentlichen Streitfall, gleichzeitig zu beheben. Den Schlussel dazu
gab ihm der Begriff «simulatio». Indem Petrus zum Schein furs erste
einmal zur judischen Sitte zurtickkehrte, handelte er nach bestem
Wissen und Gewissen, wollte er doch den frisch bekehrten Juden-
christen den schweren Ubergang vom Alltag des Gesetzes zum neuen
Tag der Gnade erleichtern. Und nicht minder verantwortungsvoll
handelte Paulus, der das Verhalten seines Mitapostels zwar verstand
und billigte, ihn aber wiederum zum Schein, zur Wahrung des offentli-
chen Gesichtes (katdowmnov) tadelte, damit die Heidenchristen nicht
verunsichert wirden.

In seinen Anmerkungen zeigt Erasmus zunachst eine logische
Schwache in der Auslegung des Hieronymus auf. Paulus schreibe ja
an die Galater, um sie vor der judischen Gesetzesglaubigkeit zu war-
nen; da konne er ihnen doch nicht sagen wollen, er habe den gesetzes-
horigen Petrus nur dem Anschein nach korrigiert. Kata npdécwmnov
bedeute hier «offentlich» oder allenfalls «von Angesicht zu Ange-
sicht». Damit wird die Erklarung des Hieronymus ihrer textlichen
Grundlage beraubt. Trotzdem wiederholt sie Erasmus mit Nach-
druck; offensichtlich hat sie thm gefallen, wiewohl er sich hutet zu
sagen, Hieronymus habe recht. Gleichzeitig findet er an den Ausfuh-
rungen Augustins soviel zu tadeln, dass Luther®)und viele andere
Leser falschlich schlossen, er stelle sich ganz hinter die Deutung des
Hieronymus.

Nun war es gerade diese Deutung, gegen die Augustin vehement
protestiert hatte. Augustin konnte nicht hinnehmen, dass sich die
Apostel zu Tauschungsmanovern verstehen, dass ihre Handlungs-
weise threr Uberzeugung w1dersprechen sollte. Klarsmhtlg gab er zu
bedenken, dass man auf diese Weise die Missachtung eines jeden
unbequemen Schriftgebotes entschuldigen konne; man brauche ja
nur zu sagen, das sei im Ernst gar nicht so gemeint, wie es geschrie-
ben stehe. Fur Augustin war Peters Lapsus nicht aus der Welt zu
schaffen und die Ruge des Paulus voll berechtigt. Petrus konnte man

7F. Overbeck, Uber die Auffassung des Streits des Paulus mit Petrus in Antio-
chien (Gal. 2, 11 ff)) bei den Kirchenvatern. Programm zur Rektoratsfeier der Uni-
versitat Basel, Basel 1877.

® Luthers Kommentare zum Galaterbrief in: Werke (Weimar) 2, 484 und 40, 1,
195.



14 Peter G. Bietenholz

allenfalls zugute halten, dass er sie ohne Widerspruch hinnahm und
damit ein Beispiel frommer Demut setzte.

Es ist kaum verwunderlich, dass alle grossen Theologen von Tho-
mas von Aquin bis zu Lutger, Zwingli und Calvin sich dem Verstand-
nis Augustins anschlossen. Soviel ich sehe, steht Erasmus mit seiner
Sympathie fur Hieronymus und dessen Kronzeugen, Origenes und
Chrysostomus, ganz allein. Fur einen Gegner wie Alberto Pio
machte er sich deswegen selbst der Ketzerei verdachtig®.

Dem Problem der Wahrhaftigkeitspflicht hatten schon verschie-
dene Kirchenviater und scholastische Theologen ihre Aufmerksam-
keit geschenkt, indem sie Grenzsituationen zu erfassen suchten mit
. Begriffen wie prudentia, dispensatio, simulatio, Notluge und Aussage-
verweigerung. Dennoch scheint mir, dass Erasmus seinen Zugang zu
diesem Problemkreis weitgehend eigenstandig aus seinem Verstand-
nis des Neuen Testamentes und der aktuellen Lage in den ersten
Reformationsjahren gefunden hat. Als guter Humanist nennt er
gewohnlich seine Quellen, zumal die klassischen und die patristi-
schen, wenn er sich bewusst mit autoritativen Zeugnissen der Ver-
gangenheit auseinandersetzt. Im Bereich der hier untersuchten Aus-
sagen zitiert er aber die einschlagige Literatur einzig im Falle der
Galaterbriefstelle. Was ihm an Texten zu diesem Thema sonst noch
unter die Augen gekommen ist, hat offenbar keinen nachhaltigen
Eindruck hinterlassen®.

Aus dem Zwischenfall in Antiochien hat Erasmus keine grundsatz-
lichen Schlusse gezogen. Ihm ging es hier nicht um theologische
Prinzipien, sondern, wie seinen Gewahrsleuten Chrysostomus und
Hieronymus, um gelebtes Christentum. Es stand thm ausser Frage,

° A. Biondi, La giustificazione della simulazione nel Cinquecento, in : Eresia e
riforma nell’Italia del Cinquecento. Miscellanea I (Corpus Reformatorum Italico-
rum), Florenz - Chicago 1974, 5-68, bes. 33.

" Nur vereinzelte Hinweise auf Hieronymus sind mir bekannt, z.B. Desiderii
Erasmi Roterodami opera omnia, hrsg. v. J. Leclerc, Leiden 1703-6, Bd. 5, 376 C-D,
6, 501E; in der Folge zitiert als LB. Nicht erwahnt gefunden habe ich Augustins
grundlegende Untersuchungen uber die Luge (De mendacio und Contra menda-
cium ad Consentium) und die Definitionen des Thomas Aquinas (Summa theolo-
giae [1-2, q, 109-10). Die bei Augustin (De mendacio 16.31-32, Patrologia Latina
40, 508-9) auftauchende und auch von Thomas aufgenommene Unterscheidung
eines horbaren, dusseren und eines unhorbaren inneren Wortes (verbum oris und
verbum cordis oder mentis) habe ich bei Erasmus vorlaufig nicht gefunden; wohl
aber taucht sie dann bei Spiritualisten wie Hans Denck und Sebastian Franck wieder
auf. Zum ganzen Problemkreis: Gregor Miller, Die Wahrhaftigkeitspflicht und die
Problematik der Lige, Freiburg 1962. Aufs Ganze gesehen, findet Miller, sei die
katholische Theologie weniger geneigt als die protestantische, die Pflicht zur Wahr-
haftigkeit, z.B. im Fall der Notlige, einzuschranken. Wenn dem so ist, reiht sich



«Haushalten mit der Wahrheit» 15

dass Paulus sowohl als Petrus, ja Christus selbst pragmatisch handel-

ten, so oft ein pragmatisches Vorgehen ihrem heiligen Zweck besser |

diente als die Versteifung auf grundsatzliche Wahrheiten. Wenig
andere Bibelverse hat er so oft herangezogen wie Paulus’ Worte im 1.

Korintherbrief 9, 20-22: «Den Juden bin ich ein Jude geworden,

damitich die Juden gewinne . . . Denen, die ohne Gesetz sind, bin ich
wie einer ohne Gesetz geworden ... Den Schwachen bin ich ein
Schwacher geworden, damit ich die Schwachen gewinne. Ich bin
allen alles geworden, damit ich auf jeden Fall einige rette . . .»

Vor allem in der im Fruhling 1519 publizierten zweiten Ausgabe
seines Neuen Testamentes hat Erasmus der Stelle im Galaterbrief
besondere Beachtung geschenkt; hier findet sich sein Kommentar auf
das Siebenfache der Erstausgabe erweitert") Vom Sommer 1520 bis
zum Sommer 1521, wahrend die Reformationswirren ihrem ersten
Hohepunkt auf dem Wormser Reichstag zutreiben, fallt in seinen
Briefen eine Hiufung von Ausserungen auf, die alle an die Problema-
tik der Galaterstelle erinnern, jetzt aber den Charakter von Merksat-
zen tragen. Die wichtigsten von ithnen mogen hier zitiert werden.

Am 6. Juli 1520 schreibt Erasmus an den Freund und Beschiitzer
Luthers, den kursachsischen Sekretar Georg Spalatin: «Ich sahe gern,
dass Luther sich in solch strittigen Fragen etwas mehr zurtick-
hielte . . . Die Wahrheit braucht man nicht immer vorzubringen, und
sehr viel hingt davon ab, wie man sie vorbringt'2» Am 6. Dezember
schreibt er, diesmal an den Kurienkardinal Lorenzo Campeggi: «Nie
ist es statthaft, sich der Wahrheit zu widersetzen; aber sie ein bisschen
zu verheimlichen, mag gelegenthch von Nutzen sein, und stets hangt
sehr viel davon ab, ob du sie im geeigneten Zeitpunkt und in passen-

Erasmus in die katholische Tradition ein, auch wenn ihm das vom evangelischen
Theologen Hans Thielicke vertretene Prinzip der Gegenseitigkeit («Anspruch auf
Wahrheit besteht nimlich nur dann, wenn mein Gegenuber sich selber dem
Anspruch der Wahrheit unterstellt, wenn ich auf gleicher Ebene mit ihm rede») nicht
ganz fremd ist; vgl. Miillers Artikel «Wahrheitsethos» und «Luge» im Lexikon fur
Theologie und Kirche, 2. Ausg. v. J. Hofer und K. Rahner, Freiburg 1957 ff. Auch
den philosophischen, vorab den stoischen, Quellen zum Wahrhaftigkeitsproblem
hat Erasmus wohl kaum Beachtung geschenk; nur im Vorbeigehen, und ohne zu
einer klaren Stellungnahme zu gelangen, hat er auf einschlagige Erorterungen bei
Plato hingewiesen.

'""Von der zweiten Ausgabe an wurde der Text praktisch nicht mehr geandert
(LB 6, 807-10). In seiner Paraphrase zum Galaterbrief (1519) folgt Erasmus der tuibli-
chen, auf Augustin gegriindeten Interpretation - Petrus ist schuldig - (LB 7, 949);
dagegen gibt er 1527 den Galaterkommentar des Chrysostomus in eigener lateini-
scher Ubersetzung heraus, und dort wird wiederum von beiden Aposteln mit ver-
elnte Kriften ein frommes Tatischungsmanover in Szene gcsetzt (LB, 288-90).

llen 4, Nr. 1118: 40-41.

—



16 Peter G. Bietenholz

der Weise vorbringst*» Ganz ahnlich am 25. Mirz 1521 an den kai-
serlichen Leibarzt, den Bischof Luigi Marliano: «Dieses weiss ich, es
kann billig und fromm sein, die Wahrheit ein bisschen zu verschwei-
gen und nicht gleichimmer und tiberall und vor jedermann . . . damit
herauszuplatzen.» Dem Leibarzt gibt er zu bedenken, ein kluger
Christ miusse sich huten, allzu drastische Medizin zu verschreiben,
die dann das Leiden, falls es nicht weichen wolle, nur noch schlimmer
mache. Dabei beruft er sich auf das Beispiel Christi und der Apostel,
hingegen scheint thm fraglich, ob man sich mit Plato auf den Stand-
. punkt stellen durfe, dass Staatsmanner das gemeine Volk nur mit Lug
" und Trug bei der Stange halten konnten"? Weiter schreibt er anfangs
Juli 1521 an Lord Mountjoy, einen Vertrauten Heinrichs VIIL.: «Ich
meine, es sei statthaft, die Wahrheit zu verschweigen, wenn sie doch
nichts helfen wiirde. So hat Christus vor Pilatus geschwiegen's)» Die
schonste Formulierung seines Gedankens ist Erasmus in einem Brief
an den jungen Justus Jonas gelungen, den er ins Herz geschlossen
hatte und dessen Annaherung an Luther ihm Kummer machte. An
thn schreibt er am 10. Mai 1521: «Ein klgger Haushalter weiss die
Wahrheit einzuteilen (cum prudentis oeconomi sit dispensare veritatem),
d.h. sie so vorzubringen, wie es die Umstinde erheischen, und so,
dass es gerade geniigt und zur Person des Angeredeten passt'*» Der-
gestalt hatten sich Paulus und Christus selbst der frommen Tiicke
. (sancta vafricies) bedient; Luther aber schutte in seinen ubereilten Flug-
schriften das Kind mit dem Bade aus.

Im 18. Jahrhundert stellte man den Anfingen einer historisch-
kritischen Betrachtung der Begebenheiten, von denen das Neue
Testament berichtet, gerne eine Akkommodationstheorie in den
Weg; ihr zufolge hatten Jesus und seine Apostel ihre Aussagen mitun-
ter bewusst dem Verstandnis ihrer Zeitgenossen angepasst und also
stets aus zeitloser Uberlegenheit, nicht aus der Begrenzung eines pri-
mitiven Zeitalters heraus gehandelt’! Es wire zu untersuchen, ob
von Erasmus ein Weg der Ideengeschichte zu jenem spateren Akko-
modationsstreit fuhrt. Indessen ist festzuhalten, dass er zwar die
romische Kirche und ihre Lehre von den jeweiligen Zeitvorstellungen
abhingig und infolgedessen einem Wechsel unterworfen weiss, an
Jesus und seine Apostel aber den Massstab historischer Kritik noch

3 Allen 4, Nr. 1167: 164-66.

4 Allen 4, Nr. 1195: 106-19.

15 Allen 4, Nr. 1219: 100-101.

' Allen 4, Nr. 1202: 56-7. Noch 1530 hat Erasmus diesen Problemkreis in seiner
Auslegung des 33. Psalmes ausfuhrlich behandelt: LB 5, 374-82.

' Vergl. Ch. Hartlich u. W. Sachs, Der Ursprung des Mythenbegriffes in der
modernen Bibelwissenschaft, Tubingen 1952, 23-4.



«Haushalten mit der Wahrheit» 17

nicht anlegt. Auch beim Zwischenfall in Antiochien beschaftigt ihn
nicht die historische Situation einer fruhen Christengemeinschaft -
darin folgt er wiederum Hieronymus und den Griechen und lasst die
neuen Ansatze Augustins unbeachtet —, sondern einzig der Konflikt
zwischen schwacher Menschennatur und der Erleuchtung durch den
Heiligen Geist.

Die verantwortungsbewusst verschwiegene Wahrheit ist nicht tot.
An den alten Johann Reuchlin, Vorkampfer des deutschen Humanis-
mus, schreibt Erasmus am 8. November 1520: «Die Wahrheit ist nicht
unterzukriegen, und was rechtschaffene Leute in der Stille ihres Her-
zens urteilen, (tacita iudicia), das wird auch fur kunft1g_ e Generationen
sein Gewicht haben™) Von den tacita iudicia ist im folgenden Monat
auch in einem Widmungsbrief an den Walliser Kardinal Matthaus
Schiner wieder die Rede. Dort heisst es, dass die konservativen Geg-
ner das in der Stille gefallte Urteil gebildeter Leute furchten und des-
halb auch keine Bucher schreiben, sondern ihr dreistes Geschwatz
von der Kanze] herab unter das gemeine Volk tragen'?

Wihrend also die Verniinftigen ihr berechtigtes Urteil zundchst
einmal in der Stille fallen, glauben andere, sie mussten die Wahrheit an
die grosse Glocke hangen. Der Kontext der obigen Zitate wie auch
weiterer nicht zitierter Ausserungen machtklar, dass Erasmus bei den
letzteren zuerst an Luther und seine deutschen Freunde dachte. Auch
den Basler Humanistenkreis unter Beatus Rhenanus und Capito
zahlte er dazu, und schon 1519 setzte er Froben unter Druck, in
Zukunft keine Lutherschriften mehr zu drucken®) Unvorsichtig,
draufgangerisch mochten sie sein, diese Deutschen, aber — und das
wird durch zahlreiche Ausserungen des Erasmus aus Jener Zeit besta-
tigt — die Wahrheit hatten sie auf ihrer Seite. Ein volles, ja ein Uber-
mass von Wahrheit trieb Luther und seine Freunde voran; gerade des-
halb hing alles davon ab, wie vorsichtig oder wie riicksichtslos sie
damit umspringen wurden. Das soll nicht heissen, dass sich die Trag-
weite der zitierten Mahnungen zum Masshalten auf die Seite Luthers
beschrankt. Sie richteten sich auch an Kardinaile - gerade im Umkreis
des Papstes tat massvolles Reagieren bitter not — und an weltliche
Staatsmanner. Letzten Endes war die Mahnung zum Haushalten mit ¢
der Wahrheit wohl so generell gemeint, wie sie formuliert war, und
da liegt die Vermutung nahe, dass sie auch zur Rechtfertigung des

”’Allen4 Nr. 1155: 15-17.

19Allen 4, Nr. 1171: 81-82. Kaum etwas lernen konnen hitte Erasmus vom
Richter Albertano degli Albertani, dessen 1245 verfasster Moraltraktat De arte
tacendi et loquendi im 15. und frithen 16. Jahrhundert fters gedruckt wurde.

2% Allen 3, Nr. 904; vgl. die Anm. zu diesem Brief in CWE 6.



18 Peter G. Bietenholz

Erasmus selbst dienen sollte, dass sie die Handlungsweise bezeich-
nete, der er sich selbst befleissigte oder wenigstens zu befleissigen
wunschte.

Wir stehen hier am Punkt, wo wir uns vom festen Grund des uber-
lieferten Wortlautes auf das weniger sichere Terrain der Interpretation
hinauswagen. Vielleicht sollten wir uns die Warnung eines franzosi-
schen Kollegen zu Herzen nehmen, der kurzlich in Genf gemeint hat,
man solle sich doch nicht stets aufs neue verbeissen «dans I'insonda-
ble probleme de la sincérite d’Erasme»”") Nun will Erasmus selbst, so
meine ich, kemeswegs unergrundlich und noch viel weniger eine rat-
selhafte Sphinx sein. Gerade die zitierten Ausserungen uber Wahr-
haftigkeit konnen als Bexsplel dafur dienen, wie er sich in den ihm
wichtigen Fragen mitimmer neuen Anlaufen darum bemiiht hat, sei-
nen allerdings differenzierten Standpunkt so klar als moglich auszu-
drucken. Damit stellt er dem Historiker die Aufgabe, die Tragweite
seiner Ausserungen, die Realisierbarkeit seiner Postulate sowohl all-
gemein als auch auf Erasmus selbst bezogen, so prazm als moglich
abzuwagen. Der Historiker tut sich selbst und seiner Zeit keinen
Dienst, wenn er die Probleme, die Erasmus ithm stellt, als unlosbar
' von sich weist. Wahrhaftigkeit auf der einen Seite — Toleranz, Ver-
standniswille, vernunftiges Give and Take auf der anderen: die Horner
. des Dilemmas sind heute gewiss nicht stumpfer, als sie es zu Zeiten
des Erasmus waren. Enigmatisch musste Erasmus jenen Generatio-
nen erscheinen, die zumal im Ruckblick auf die Reformationszeit
einen klaren Widerstreit zwischen Wahr und Falsch, Gut und Bose zu
erkennen meinten. Anders steht es um Leser, die ihre eigene Zeit als
widerspruchlich und zwiespaltig empfinden; vielleicht kann das
erkliren, weshalb Erasmus in unserer Zeit so viel gedruckt und so
fleissig gefeiert wird.

Es gibt fur Erasmus individuelle Standpunkte, aber er gibt auch
jenseits aller Subjektivitat eine Wahrheit, die unteilbar, fur alle die
gleiche ist; deshalb sind alle verpflichtet, sorgsam mit thr umzuge-
hen. Mit besonderem Nachdruck stellt sich diese Aufgabe auch den
Universitaten. Wahrend der Monate, aus denen die vorher zitierten
Satze stammen, ist Erasmus oft auf den Fortschritt der humanisti-
schen Studien an verschiedenen Hohen Schulen zu sprechen gekom-
men. Was er sah, stimmte ihn freudig und zuversichtlich. In Lowen,
wo er wohnte und anfanglich sogar von der theologischen Fakultat
geehrt wurde, war das humanistische Collegium trilingue trotz
schwerer Widerstande in stetem Ausbau begriffen. In Oxford und

2I' A. Godin in: Histoire de 'exégése au XVle siécle, hrsg. von O. Fatio und
P. Fraenkel, Genf 1978, 42.



«Haushalten mit der Wahrheit» 19

Cambridge hatte sich der vom Konigshof geforderte Humanismus
eingeburgert, auch der franzosische Konig war dabei, in Paris ein
humanistisches College Royal ins Leben zu rufen. Ebenso betrieben
die fur die sachsischen Universitaten von Leipzig, Wittenberg und
Erfurt zustandigen Landesfursten eine Kulturpolitik nach seinem
Herzen?». Wahrend er in fritheren Jahren den Kontrast zwischen
klassischer Bildung und verknocherter Scholastik stets scharf ins
Licht geruckt hatte, verpasste er nun keine Gelegenbheit, die friedliche
Koexistenz der zwei Bildungswege in den Horsalen zu befurworten.
Gewiss fehlte es auch jetzt nicht an Theologen, vor allem aus den Rei-
hen der Predigermonche und Karmeliter, die gegen den Humanis-
mus und Erasmus personlich zu Felde zogen. Wenn er auf die zu spre-
chen kam, flossen ihm Ausdricke wie Lumpendespotismus und
Obskurantentum freigebiger denn je aus der Feder. Neu hingegen
sind seine Hinweise auf eine ernstzunehmende scholastische Wissen-
schaft, die wie alle echte Wissenschaft der Wahrheit diente und die er
von seinen Humanistenfreunden respektiert sehen wollte. An einen
von ihnen, Nicolas Bérault, schrieb er im August 1519: «Nicht dahin
zielt mein Streben, den Thomas Aquinas und den Scotus aus den
offentlichen Schulen zu verjagen und ihres angestammten Erbes zu
berauben. Das kann ich doch gar nicht leisten, und selbst wenn ich es
konnte, zweifle ich an der Wunschbarkeit, da ja [auf diesem Gebiet]
eine bessere Lehrmethode noch nicht zur Verfugung steht>)
Bérault war nicht der einzige Freund, der Erasmus davon abhalten
wollte, die Gegenpartei zu verunglimpfen, und diesmal trieb er nicht
wie im Falle Lees ein Doppelspiel. Gelehrtengezank und andere For-
men personlicher Polemik waren ihm umso mehr zuwider, als er klar
erkannte, welch fatale Wirkung der Buchdruck in seiner Jugendbliite
hier ausuben musste. Ein Schimpfwort, das einem in der Hitze des
Gefechtes entschlupfte, konnte tausendfach fortwirken, sobald es den
Weg in eine Flugschrift fand, und gerade im Deutschland Reuchlins
und Luthers feierte die gedruckte Flugschrift sensationelle Triumphe.
Fruher als seine Zeitgenossen erkannte Erasmus, dass hier die Frage
nach Fug und Unfug der Sprache in ein neues Licht ruckte. Da eine
Selbstdisziplinierung der Autoren, eine Art Ehrenkodex, nicht in
Frage zu kommen schien, schlug Erasmus vor, dass die Behorden,
vorab die papstliche Kurie, dem Libellenunwesen auf gesetzgeberi-
schem Weg Einhalt tun sollten. Er selbst ‘nahm das Corpus iuris, das
sonst nicht zu seiner tiblichen Lektiire gehorte, zur Hand, um sich
uiber die rechtliche Tradition in Sachen Ehrverletzung und Verleum-

P -

22 Allen 4, Nr. 1062: 54-65, 1124, 1125.
= Allen 4, Nr. 1102: 8-13.



20 Peter G. Bietenholz

dung Klarheit zu verschaffen? Mit derlei Machenschaften durfte
der zuruckhaltende Gebrauch der Wahrheit, den er empfahl, nicht
verwechselt werden. Noch weniger hatte er mit der Lugnerei gemei-
ner Gauner zu tun. 1523 publizierte Erasmus eines seiner Colloquia,
jener Dialoge, die sowohl das Ausdrucksvermogen der Lateinschuler
als_auch ihren gesunden _Menschenverstand fordern sollten. Darin
unterhalt sich der Lugenfritz Pseudocheus mit dem Wahrheitsfreund
Philetymus. Zwar sagt auch Pseudocheus, es sei nicht immer zweck-
dienlich, die Wahrheit zu sagen («non semper expedit vera dicere») und
erklart dabei die Kniffe, mit denen er sich Geld erschwindelt; aber die
Reaktion des Philetymus ist unmissverstandlich. «Verwunscht seist
du mitsamt deinen Tricks und Schwindeleien», sagt er zum Schluss,
«nicht einmal Lebwohl mag ich dir wunschen~52»

Man darf wohl sagen, dass Erasmus den Unterschied zwischen
straflicher Diffamierung und Geldschwindeleien einerseits und
andererseits dem ethisch durchaus vertretbaren Haushalten mit der
Wahrheit zur Genuge erklart hat, doch mussen wir fragen, ob nicht
diese Unterscheidung durch sein personliches Verhalten sogleich
wieder entwertet wird. Tatsachlich war es Erasmus, der in der Kon-
troverse mit Edward Lee als erster ehrverletzende Angriffe drucken
liess; und im Falle eines anderen Gegners, des papstlichen Nuntius
Girolamo Aleandro, ist er allem Anschein nach auch vor schandlicher
Verunglimpfung in Form ciner anonymen lfrgschrlft nicht
zurtickgeschreckt*.? Angesichts der faustdicken Schmeicheleien an
die Adresse reicher Firsten und Prilaten mochte man Erasmus
manchmal fragen, ob er sich fur derlei nicht zu gut sei. Nun muss
man wohl in Rechnung stellen, dass es sich beim Angriff auf Alean-
dro um eine einmalige Entgleisung gehandelt hat und dass im Falle
von Lobhudeleien wie von Schimpftiraden fur uns grotesk geworden
ist, was damals als normal galt. Im Bereich des sprachlichen Aus-
drucks fallt es uns schwerer als in der Musik oder der Architektur,
von den nuchternen Richtlinien unseres eigenen Geschmackes
Abstand zu nehmen. Und so mussen wir uns wohl damit abfinden,
dass Erasmus hier richtig gesehen, aber mitunter falsch gehandelt hat.

Nun konnen wir nicht urteilen, inwieweit Erasmus sich durch
seine Schmeichelkunste den Machthabern gegenuber kompromit-

24 Allen 4, Nr. 1007, 1053; vgl. CWE 7, Nr. 1053 Anm. 62.

* Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami, Amsterdam 1969 ff., 1,3
S. 320-24, vgl. ].-C. Margolin, Erasme et la vérité, in seinen Recherches érasmien-
nes, Genf 1969, 49-51.

% «Acta Academiae Lovaniensis contra Lutherump, hrsg. von W.K. Ferguson in:
Erasmi opuscula, Den Haag 1933, 304-28. Zur Verfasserfrage vgl. auch CWE 8, Nr.
1166 Anm. 24.



«Haushalten mit der Wahrheit» 21

tiert hat, ohne vorerst nach seiner politischen Uberzeugung zu fragen
und auch nach seiner Bereitschaft, sie ungeschminkt auszusprechen.
Ein politisches Manifest hat er nie geschrieben, doch lohnt sich die
Mihe, einige Ausserungen aus der Zeit seiner Ausspruche uber das
Verschweigen der Wahrheit zusammenzustellen. Sie alle stammen aus
Texten, die Erasmus selbst zum Druck befordert hat. Da ist das gross-
artige Charakterportrait seines besten Freundes, Thomas More, das
Erasmus in Form eines langen, vom 23. Juli 1519 datierten Briefes an
Ulrich von Hutten veroffentlicht hat. Dort sagt er uber More: «Dem
Hofleben und der Freundschaft von Fiirsten war er frither ginzlich
abgeneigt, denn Alleinherrschaft ist ihm allezeit sonderlich zuwider
gewesen und die Gleichstellung aller entsprechend ebenso teuer (sem-
per peculiariter invisa fuerit tyrannis quemdamodum aequalitas gratissima)? .»
More trage die (uns von Holbeins Portrait wohlbekannte) goldene
Halskette einzig dann, wenn er es sich nicht erlauben durfe, aus der
Reihe zu tanzen. (Gewiss hat Erasmus hier an Mores Utopia gedacht,
wo goldene Ketten zur Blossstellung von Ubeltitern und zu Sklaven-
fesseln verwendet werden.) Trotzdem hat Erasmus nach einigem
Zogern Mores Entschluss gebilligt, sich von Heinrich VIII. in den
Hofdienst ziehen zu lassen. Zwar wirde ihm dort zur humanisti-
schen Schriftstellerei wohl kaum mehr Zeit bleiben, aber dagegen
war der offentliche Nutzen abzuwagen, den ein Mann von Mores
Talent und Gesinnung in der Nahe des Herrschers erwirken konnte.
Gerade in jenem Monat wurde Karl V. zum deutschen Kaiser
gewahlt, und Erasmus selbst bereitete sich auf die Ruckkehr seines
Monarchen aus Spanien und auf seine eigene Riickkehr an dessen
Hof vor. '

Ubrigens hat er Mores grundsatzliches Misstrauen gegen Allein-
herrschaft in vollem Umfang geteilt. Ein paar Tage nach dem Brief
uber More erinnerte er sich der zwei Jahre fruher vorgefallenen
Scheusslichkeiten, als entlassenes Kriegsvolk die Stadtchen Alkmaar
und Asperen uberfallen und geplundert hatte. Damals hatte er bitter
bemerkt, die Regierung habe den bedrohten Burgern keinen militari-
schen Schutz gewahrt und obendrein streng verboten, dass sie selbst
zu den Waften griffen; die Herzoge von Nassau, Julich und Kleve hat-
ten der Bande sogar Vorschub geleistet®. Zwei Jahre spater war das
Ubel noch immer nicht behoben. «Manche Leute», schrieb Erasmus,
«hegen den Verdacht, dass die Bande auf Rat der hiesigen Fursten
verprov1ant1ert wird, damit sie jederzeit zur Unterdruckung des
gemeinen Mannes eingesetzt werden kann, falls er einmal zogern

27 Allen 4, Nr. 999: 87-89.
28 Allen 3, Nr. 628, 643, 829.



22 Peter G. Bietenholz

sollte, das von thm Geforderte zu leisten, und was alles von ithm
gefordert wird, geht fast ins Unertragliche . . . Mir personlich tun die
kleinen Leute leid, auch widert mich die mehr als turkische Tyrannei
an, die gew1sse Herren ausuben. Hinter alledem sche ich letzten
Endes, wie die Macht in den Hinden weniger konzentriert wird und
die Uberreste unserer traditionellen Demokratie allmihlich
versch\y_ipden”)»

So schrieb Erasmus an Spalatin, den Sekretar Friedrichs des Wei-
sen. Offenbar setzte er am kursachsischen Hof Verstandnis fur derlei
Betrachtungen voraus. Uber Friedrich den Weisen selbst berichtete er
kurz darauf, wobei er erhaltene Informationen nach eigenem Ge-
schmack ausgelegt haben wird, die anderen Kurfursten hatten bei der
. Kaiserwahl Friedrich einstimmig die Krone angeboten; der aber habe
edlen Sinnes abgelehnt und selbst die Wahl des Habsburgers Karl in
die Wege geleitet. Abgelehnt habe Friedrich auch die 30 000 Gulden,
mit denen man thm von habsburgischer Seite seine Unterstutzung
habe entgelten wollen, und seinen Hoflingen habe er mit sofortiger
Entlassung gedroht, wenn jemand sich von den habsburgischen Pen-
sionen verlocken liesse*

Auf den Parallelfall der in Ziirich und anderswo in der Schweiz
damals anhebenden Diskussionen um das Pensionswesen kam Eras-
mus meines Wissens nicht zu sprechen, dagegen hat er in anderem
Zusammenhang indirekt, und dadurch erst recht spontan und glaub-
wurdig, der schweizerischen Demokratie ein Kranzchen gewunden.
Am 1. November 1519 ist vom Mangel an Sicherheit auf den Land-
strassen des Reichs die Rede, und da schreibt Erasmus: «Wahrhaftig,
es scheint mir geradezu schandlich, dass die deutschen Stadte und
Fursten da nicht durchgreifen, so wie es in der Schweiz geschieht, wo
der Volkswille den Ausschlag glbt‘y» Gewiss darf man es nicht in
erster Linie als Bekenntnis zur schweizerischen Demokratie auffas-
sen, wenn sich Erasmus zwei Jahre spater in Basel niederlasst, aber
mitgespielt haben wird dieser Faktor schon, zumal er sich keineswegs
tauschte, wenn er seine eigene Heimat, die habsburgischen Nieder-
lande, im Banne einer zentralistischen, den Volkswillen missachten-
- den Entwicklung sah. o

Das Zitat uber die Schweiz ist einem Brief an den tschechischen
Edelmann Jan Slechta entnommen. Ebendort kommt Erasmus auch
auf die Bohmischen Bruder zu sprechen, die Slechta zufolge alle
Marien- und Heiligenfesttage abgeschafft hatten. Darin will Eras-

29 Allen 4, Nr. 1001: 73-79.
30 Allen 4, Nr. 1030: 54-64.
> Allen 4, Nr. 1039: 36-38; Hutten urteilte ahnlich: ibid. 1161: 96-102.



«Haushalten mit der Wahrheit» 23

mus keine schlimme Ketzerei sehen, Hieronymus und seine Zeitge-
nossen hatten es ahnlich gehalten. «Heutzutage», meint er, «st die
Menge der Feste ins Uferlose angeschwollen... und das Un-
menschlichste daran ist, dass Leute den lieben langen Tag mussig
gehen miissen, die doch ihren Taglohn brauchten, um Weib und Kind
zu erhalten’?» Es passt zu diesen Uberlegungen, wenn Erasmus im
glelchen Brief schreibt: «Der weltweiten Verstandigung werden wir
ein gutes Stiick naher kommen, wenn die weltlichen Herrscher und
vor allem auch der Papst in Rom sich jeglicher Tyrannei und Habgier
enthalten. Das Volk wird leicht widerspenstig, wenn es merkt, dass es
zum Frondienst bestimmt ist.» Hingegen ist es fur uns Heutige
schwer_verstandlich, dass Erasmus im gleichen Zusammenhang
schreiben kann, dem religiosen Chaos in Bohmen musste eigentlich
abzuhelfen sein, besonders jetzt, «wo wir einen Kaiser haben, der von
ganzem Herzen dem Wohl des Christentums verpflichtet ist, und
einen Papst, so gnidig und zuginglich wie Leo®4 Ich glaube, man
tut Erasmus unrecht, wenn man das hier und vielfach in seinen
Schriften zum Ausdruck gebrachte Vertrauenin Karl V., inLeo X, in
Heinrich VIII. und so weiter einfach als Schmeichelei im Stile der Zeit
abtun wollte. Viel eher scheint mit, dass seine Haltung, gerade den
Fiirsten gegeniiber und gerade wenn er sie personlich kannte, ehrlich
gemeint war. Wo das Individuum aus der anonymen Masse heraus-
tritt, wird es zum Mitmenschen, wird menschlich, manchmal allzu
menschlich, wie wir alle sind. In diesem Sinn entrinnt der einzelne
Furst der Verantwortung fur die verhangnisvolle Politik, die in sei-
nem Namen betrieben wird und die Erasmus gerne einem undurch-
sichtigen Komplott anonymer Hoflinge und Drahtzieher zuschrieb.
[st das naiv? Oder einfach human? Oder sogar psychologisch einsich-
tig, indem Erasmus den einzelnen von finsteren Machten umgeben
sicht, die er als Rate und Kurtisanen bezeichnet, weil er nicht mehr
¢ «Teufel» sagen mag und die abstrakten Namen der modernen Psycho-
logie noch nicht kennt?

Zwei andere Stellen im Brief iber Bohmen fuhren unsere Betrach-
tung uber Volksrechte und Furstenregiment in den Umkereis zuruck,
der fiir Erasmus zeit seines Lebens zentral bleibt, den Umkreis der
Kirche. Wiederum stehen die Bdhmischen Briider auf dem soliden
Grund der Tradition, wenn sie ihre Priester und Bischofe durch die
Gemeinde wihlen lassen, denn so wurde der heilige Nikolaus zum
Papst, so wurde der heilige Ambrosius zum Bischof von Mailand
bestimmt, ganz wie in alter Zeit auch die Konige vom Volk gewahlt

2 Allen 4, Nr. 1039: 181-4.
» Allen 4, Nr. 1039: 199-202, 262-65.



24 Peter G. Bietenholz

wurden™) Weiterhin bestatigt Erasmus den bohmischen Utraqui-
sten, dass sie laut den Evangelien Christus selbst auf ihrer Seite haben,
wenn sie darauf bestehen, das Abendmahl unter beiderlei Gestalt zu
feiern. «Einen viel schlimmeren Fehler begehen . . . [sie] jedenfalls,
indem sie die Autoritat und Traditionen der romischen Kirche ver-
achtlich ablehnen . . . Wenn die Bohmen mich um Rat gefragt hatten,
so recht sie mit ihrer Auffassung der [Abendmahls]frage auch haben
mogen, ich wurde ihnen zureden, sich trotzdem lieber zu fugen als
sich aufzulehnen, da doch der grosste Teil der Christenheit der
[neuen)] Sitte folgt*sh

Wir mussen diese Satze in ihrer vollen Tragweite sehen. Nicht dem
Rechtsspruch des Papstes sollen sich die Bohmen beugen, sondern
dem Consensus der katholischen Christen, und das wiewohl Chri-
stus selbst auf ihrer Seite steht. Sicher ist Christus die Wahrheit, und
doch sollen die Bohmen darauf verzichten, sie durchzusetzen. Hier
begreift man, dass Erasmus weder Protestant werden - das Zeugnis
Christi ist ihm nicht stets das oberste Gebot der Kirche - , noch vom
gegenreformatorischen Katholizismus adoptlert werden konnte der
zwar die Tradition hochhalt, sie aber weit eher aus Kanonischem
Recht, aus Papst- und Konzilsdekreten herleitet, als aus dem schwer
definierbaren Consensus des Christenvolkes. Schon 1518 hat Eras-
mus seine_Vorstellung von der Kirche zweimal im Bilde dreier kon-
zentrischer Kreise festgehalten, deren jeder seinen Mittelpunkt in
dem einen Christus hat*.) Damit will er erneut die Gleichberechti-
gung betonen zwischen den privilegierten Standen der Geistlichkeit
und des Adels einerseits und andererseits dem dritten Kreis, dem
gemeinen Volk, den rechtschaffenen Leuten, die - wie die Geschwo-
renen 1m angelsachsischen Rechtssystem - ithr Urteil in der Stille fal-
len, denn zur Formulierung fehlt ihnen das Rustzeug. Die Gemeinde
musse threm Hirten helfen, seine Amtsburde zu tragen, so schrieb
Erasmus gegen Ende 1519 an den Bischof von Utrecht, von dem er
genau wusste, dass er an seiner Amtsburde nicht sonderlich schwer
trug®.

Mit diesem mystisch-demokratischen Konzept ruckt Erasmus
- nochmals ganz in die Nahe seines Freundes Thomas More - More,
dessen sorgfaltig verschwiegenes Urteil dem tyrannischen Konig so
in den Ohren lautete, dass er thn kopfen liess. Auch fur More war das
Ausschlaggebende letztlich wohl nicht, dass sich ein weltlicher Herr-

3 Allen 4, Nr. 1039: 147-50.

3 Allen 4, Nr. 1039: 118-27.

%% Allen 3, Nr. 858: 232-329; Ratio verae theologiae, LB 5, 88.
37 Allen 4, Nr. 1043: 6-7.



«Haushalten mit der Wahrheit» 25

scher am Primat des Papstes vergriff, sondern dass er sich als Einzel-
ner dem Consensus des Christenvolkes auf Erden wie im Himmel
widersetzen wollte — einem gewaltigen Consensus, dem gegentuiber
ein englisches Gesetz, auch wenn es von einem verschuchterten Lan-
desparlament gebilligt war, keine Gultigkeit haben konnte.

Man setzt das Martyrium Mores gerne in Gegensatz zur Haltung
des Erasmus, der ofters, so auch am 6. Dezember 1520 und am 5. Juli
1521, eingestand, zum Martyrer fur die Wahrheit habe er das Zeug
nicht**}Dabei sollte man allerding beachten, dass er in diesen Briefen
seine Zuruckhaltung von der Kompromisslosigkeit derjenigen abhe-
ben wollte, die ihr Leben aufs Spiel setzten, um Irrlehren in Umlauf
zu setzen und Aufruhr zu stiften. Am 13. August 1521 schrieb der
gleiche Erasmus: «Im Dienste des Glaubens soll man das Leben
gering schatzen, und wenn sich mir die Gelegenheit bietet, so soll es
am Willen nicht fehlen*» Und vielleicht noch deutlicher schrieb er
am 23. September: «Zur Bekraftigung der Evangelienwahrheit will
ich gerne mein Leben aufs Spiel setzen®*.» Ob das nun uibertrieben
war oder nicht, jedenfalls gab es eine Wahrheit, in deren Dienst er sich
jederzeit stellen wollte, eben die Evangelienwahrheit. Und so ist es
denn wohl auch kein Wlderspruch sondern wiederum, wenn auch
im Ansatz ganz anders, eine Bekraftigung dieser Wahrheit, wenn er
vier Monate zuvor im schon erwahnten Brief an den Lutherhorigen
Justus Jonas auf Peter, Paul und Christus verwiesen und erklart hatte:
«Mit einer Art frommer Tucke sollen wir unseren Mantel nach dem
Wind hangen, damit der Schatz der Evangelienwahrheit nicht
gefihrdet wird* .»

Diese veritas evangelica — fur Erasmus die letztmogliche Wahrheit -
ist, wir haben es schon gesagt, fur alle die gleiche, fur alle massge-
bend. Sie ist auch allen, nicht nur den Christen, erreichbar. Schon zu
Lebzeiten des Erasmus beginnt mit Sebastian Franck eine Entwick-
lung, in deren Verlauf die eine, unteilbare Wahrheit unerreichbar wird
und endlich in ein Kaleldoskgp_wb_]ektlver Texlwahrhelten auseinan-
derbricht. Es stellen sich die Nikodemiten ein, die nur dem Anschein
nach einer Staatskirche verpflichtet, ihre elgenthche religiose Uber-
zeugung in der Stille ihres Herzens verbergen, und es stellen sich die
politiques ein, die schon in der Frage nach rehgloser Wahrheit eine
Gefahrdung des Staatswohls sehen. Beide mogen sich bei Erasmus
inspiriert haben; trotzdem, er selbst hat es ganz anders gemeint. Fiir

38 Allen 4, Nr. 1167 und 1218.
3 Allen 4, Nr. 1225: 250-51.

0 Allen 4, Nr. 1236: 119.

1 Allen 4, Nr. 1202: 285-87.



26 Peter G. Bietenholz

ihn ist die Wahrheit noch ganz und unumstosslich; seine Kompro-
missbereitschaft richtet sich, wie bei Paulus, nicht auf die Wahrheit,
sondern auf die Menschen. Man muss den absoluten Charakter die-
ser Wahrheit verstehen, um zu begreifen, dass ihr die Menschen nicht
immer genugen konnen - die andern nicht, und man selbst ebenso-
wenig. Wo Menschen miteinander zu tun haben, braucht es deshalb
_Kompromisse. Vielleicht wire uns allen geholfen, wenn man im
“Weissen Haus und im Kreml den Erasmus etwas fleissiger lesen
wirde.

Prof. Peter G. Bietenholz,
Dept. of History,

University of Saskatchewan,
Saskatoon, Sask., Canada



	"Haushalten mit der Wahrheit" : Erasmus im Dilemma der Kompromissbereitschaft

