Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 86 (1986)

Artikel: Basler Vortradge zum 450. Todestag des Erasmus von Rotterdam
Autor: [s.n]
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118175

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Basler Vortrage
zum 450. Todestag des Erasmus von Rotterdam

Vorbemerkung

Bei den im folgenden abgedruckten Aufsatzen handelt es sich um
die revidierten und mit dem notwendigen dokumentarischen Appa-
rat versehenen Fassungen von vier Vortrigen, die im Frithjahr 1986
im Gedenken an den 450. Todestag des Erasmus von Rotterdam in
Basel gehalten wurden. Sie gehorten zu einer Serie von Begleitveran-
staltungen zur Erasmus-Ausstellung in der Barfusserkirche.

Als verantwortlicher Organisator der Vortragsreihe dankt der
Unterzeichnete den Autoren dafur, dass sie ihre Texte uberarbeitet
und fur die Veroffentlichung zur Verfugung gestellt haben. Er dankt
aber auch dem Redaktor der Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Alter-
tumskunde fur die Bereitschaft, die Vortrage zu publizieren.

Basel, im November 1986 Hans R. Guggisberg



«Haushalten mit der Wahrheit»

Erasmus im Dilemma der Kompromissbereitschaft

von

Peter G. Bietenholz

Im Gegensatz zur nie unterbrochenen Tradition der Sakularfeiern
aus Anlass von Luthers Reformation sind Erasmusjubilaen eine
moderne Erscheinung. Erst vor funfzig Jahren hat man mit ihnen
begonnen, und die damals entstandene Basler Gedenkschrift zum 400.
Todestage des Erasmus von Rotterdam zahlt heute zu den klassischen Wer-
ken der Erasmusforschung. Nach einer ersten Erasmus-Renaissance
im Jahrhundert der Aufklarung hatte sich die Begeisterung fur den
grossen Sohn Rotterdams allenthalben wieder gelegt, und erst im
Zeitpunkt des ersten Weltkrieges setzte eine zweite Renaissance ein,
die mit den Feiern des Jahres 1936 cinen ersten Hohepunkt erreichte.
Unterdessen nimmt die Beschaftigung mit Erasmus und die Flut
der ithm gewidmeten Publikationen noch immer zu, und ein
Umschwung ist vorlaufig nicht abzusehen. Im Ganzen genommen
aber hat Erasmus vor der Nachwelt keinen leichten Stand gehabt.
Wahrend zu seinen Lebzeiten und unmittelbar nach seinem Tode
gezielte Kritik vom Chor der uberschwanglichen Lobredner uber-
tont wurde, sollten Misstrauen, Missverstehen, und schroffe Ableh-
nung bald einmal das Ubergewicht behalten. Nun lauft inmitten die-
ses Gewebes der Kritik ein roter Faden, der direkt zu unserem Thema
fuhrt. Es ist die Vorstellung vom uberklugen, angstlichen Erasmus,
der sich nur ja nichts vergeben will und sich gerade durch seine stete
Kompromissbereitschaft hoffnungslos kompromittiert. Den Mach-
tigen schmeichelt er, die ubrigen kritisiert er; nur sich selbst steht er
ganz unkritisch gegeniiber. Der Reformation bahnt er den Weg - und
kann dann nicht Schritt halten mit ihr; aber ihr entschlossen entge-
genzutreten wagt er auch nicht, und am allerwenigsten will er seine
eigenen Irrtumer zugeben.

Als Albrecht Durer 1521 glaubt, Luther sei umgebracht worden,
mochte er dem Erasmus zurufen: «O Erasme Roderadame, wo wiltu
bleiben? Sieh, was vermag die ungerecht Tyranney der weltlichen
Gewahlt und Macht der Finsternuss! Hor, du Ritter Christj, reith
hervor neben dem Herrn Christum, beschucz die Warheit, erlang der
Martarer Cron. Du bist doch sonst ein altes Meniken. Ich hab von dir
gehort, dass du dir selbst noch 2 Jahr zu geben hast, die du noch



-~

10 Peter G. Bietenholz

tugest, etwas zu thun. Die selbenleg wohl an . . . O Erasme, halt dich
hie, dass sich Gott dein ruhme, wie von Davidt geschrieben stehet;
dann . . du magst den Goliath fellen'.»

«Wo wiltu bleiben - altes Meniken:» Erasmus konnte Grosses lei-
sten, aber er hat es notig, dass man ihm unter die Arme greift. Auch
von den Gegnern Luthers wurde Erasmus gewogen und oft zu leicht
befunden. Funfzig Jahre nach Durer wussten die Jesuiten von ihrem
Ignatius von Loyola zu berichten, als Student habe er das Enchiridion
des Erasmus gelesen und erfahren, dass die Lekture das gottliche
Feuer in ithm erkalten lasse?. An der Schwelle zur Autklarung warb
1701 Christian Thomasius, Professor in Halle, um neues Verstandnis
fur Erasmus. Er empfahl seine Schriften und forderte eine ausfuihrli-
che Biographie. Furs erste wagte er selbst eine Charakterisierung,
wobei trotz aller Bewunderung fur Erasmus dessen Angstlichkeit

© (timiditas) weiterhin als Schlusselbegrift diente. Auch von der Ten-

denz, mit seiner Meinung hinter dem Berg zu halten (dissimulare) ist
die Rede'. Schon Luther selbst hatte das dann so oft wiederholte
Urteil 1531 in einem Tischgesprach unnachahmlich und, wie mir
scheint, mit einem Anflug frommer Bescheidung ausgedruckt:
«Erasmus est anguilla [er ist ein Aal]; niemand kann ihn ergreifen
denn Christ allein®.»

Wir brauchen wohl nicht weiter zu zitieren, um darzutun, dass die
Vorstellung vom kalten, feigen, aalglatten, stets ausweichenden Ver-
standesmenschen zum Cliché geworden ist. Erst im zwanzigsten
Jahrhundert hat man sie ernsthaft unter die Lupe genommen. Ganz
unberechtigt 1st sie gewiss nicht. Bei der Lekture der Schriften und
Briefe des Erasmus stosst man immer wieder auf kunstvolle Kom-
promisse — ja so weit geht seine Kompromissbereitschaft, dass schon
Thomasius den Eindruck gewann, sie sei nicht einfach eine uble
Gewohnbheit, sondern seine angeborenen Natur. Was ithm die Natur
mitgegeben hatte, war indessen eher eine uiberragende Intelligenz, die
ihn dazu befahigte - so wie ein guter Schachspieler die sich anbieten-

' Durer. Schriftlicher Nachlass, hrsg. v. H. Rupprich, Berlin 1956 ff., Bd. 1,
171-2.

?B. Mansfield, Phoenix of His Age. Interpretations of Erasmus ¢ 1550-1750,
Toronto 1979, 48.

? Observationum selectarum ad rem litterariam spectantium tomus IV, [hrsg. v.
Ch. Thomasius], Halle 1701, 440-62.

* D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe. Weimar 1883 ff., Tischre-
den 1 Nr. 131. Schon 1520 hat Luther in der Responsio zu seiner Verurteilung durch
die Lowener und Kolner Theologen trefflich ausgedriickt, wie die Reformation
Erasmus in ein Dilemma getrieben hatte: er gleiche einem Bock, der mit den Hor-
nern im Dornbusch hingen geblieben sei; ibid. 6, Nr. 184.



«Haushalten mit der Wahrheit» 11

den Gegenzuge immer schon voraussieht -, Einwande gegen seine
Ansichten und seine Handlungsweise schon im voraus zu erkennen.
Es lag dann nahe, diese Einwande auch gleich entkraften zu wollen,
was seine Argumentation oft zum lebendigen Widerspiel von «einer-
seits — andererseits» werden lasst, das nicht mit dem scholastischen
«Entweder — Oder» des mittelalterlichen Dialektikers zu verwechseln
ist. Hinzu kam die Neigung, das einmal Gesagte zwar nie zu wider-
rufen, es aber in zahllosen Wiederholungen je nach Bedarf so oder
anders zu interpretieren. In zwei weiteren Eigentumlichkeiten seiner
Ausdrucksweise darf man das Erbe des Humanismus sehen: einmal
hatte er in zaher Arbeit die Fahigkeit erworben, feinste Nuancen
sprachlich - d.h. naturlich in lateinischer Sprache - festzuhalten und
den Gegensatz zwischen Richtig und Falsch auf solch feinste Nuan-
cen zuzuschleifen; andererseits war er sich als Humanist stets der Ver- |
pflichtung zum Dialog bewusst. Wie andere Humanisten bevorzugte
er die Gesprachs- oder Briefform. Das Wort wird zwischen dem
Briefschreiber und dem Empfanger oder zwischen den Personen des
Dialogs zur Brucke; es muss beiden gerecht werden. Wenn Erasmus
an den Papst schreibt oder an Luther, an einen Stadtburger oder einen
Hofling, so gebietet ihm die Rucksicht auf den Empfanger, den glei-
chen Gedanken unterschiedlich zu formulieren. Gerade die Verbin-
dung von nuancierter Ausdrucksweise und Rucksicht auf die Person
des Angesprochenen ergibt in seinen Briefen oft ein Mass von
Schmeichelei, das uns heute befremden mag. Allerdings ware hier zu
bedenken, dass der Zeitgeschmack damals anders war und dass Eras-
mus offenbar das Verstandnis des lesenden Publikums voraussetzte,
wenn er sich im Ton und in der Klangfarbe seiner Aussagen nach der
Person des Empfangers richtete; nur so ist es zu erklaren, dass er selbst
im gleichen Band Briefe drucken liess, deren Widerspruchlichkeit
nicht zu ubersehen ist.

Verstandlich sind sie also gewiss, diese Vorwirfe der Doppelzun-
gigkeit, der Schonfarberei, des Versteckspielens, und manchmal
waren sie auch berechtigt. Nehmen wir den Fall Edward Lees, des
spateren Erzbischofs von York, der von 1517 bis 1520 in Lowen stu-
dierte und es sich herausnahm, das Neue Testament des Erasmus zu
kritisieren. In aller Heimlichkeit animierte Erasmus seine Freunde
von Leipzig und Erfurt bis Mainz und Basel dazu, den Kritiker unge-
niert aufs Korn zu nehmen? Gleichzeitig aber liess er Lee selbst wie-

* Opus epistolarum Des. Erasmi Roterodami, hrsg. v. P.S. Allen et al, Oxford
1906-58, Bd. 4, Nr. 1074 und 1083, sowie die Einleitungen zu diesen Briefenin Col-
lected Works of Erasmus, Toronto 1974 ff.) Bd. 7. In der Folge werden diese beiden
Werke abgekurzt als Allen und CWE zitiert.



12 Peter G. Bietenholz

derholt wissen, er tue ja sein Moglichstes, um die stiirmischen deut-
schen Humanisten im Zugel zu halten; er habe namlich erfahren, dass
sie alle mit grobem Geschutz, mit Worten und moglicherweise auch
mit den Fausten, gegen Lee losziehen wollten. Falls Lee dann zu
Schaden kame, konne leicht der Eindruck entstehen, er, Erasmus
stecke dahinter, wahrend doch in Wirklichkeit gerade das Gegenteil
der Fall se1. Wortlich schreibt er: «Wenn Dir nun keine Gefahr droht,
war es nett von mir, an die Moglichkeit zu denken; wenn dir aber
doch eine droht, war es erst recht nett, dich zu warnen®.»

Ob Erasmus selbst es fertig brachte, an die hier zur Schau gestellte
Zuvorkommenheit zu glauben, mag dahingestellt bleiben. Fremd
war ithm wohl die Fah1gkelt zur Sclbsttauschung nicht. Gerade des-

halb scheint es mir bedeutsam, dass sich in seinen Ausserungen
immer wieder das ernsthafte Bestreben erkennen lasst, einen Wahr-
haftigkeitsbegriff zu entwickeln, der den Stirken wie den Schwichen
der menschlichen Natur gerecht wird. Anders gesagt, Erasmus ist
sich klar daruber, dass absolute Ehrlichkeit weder menschenmoglich
ist, noch — wenn es sie gabe - menschenfreundlich ware; er sieht sich
infolgedessen nach Richtlinien zu einem verantwortbaren Kompro-
miss um, und da er kein abstrakter Philosoph ist, formuliert er in Bei-
spielen und Bildern.

Ein frither, hochst bezeichnender Ansatz findet sich in den Anmer-
kungen zum Neuen Testament von 1516. Im Galaterbrief 2, 11-14
berichtet Paulus, wie er sich in Antiochien genotigt sah, vor der gan-
zen Gemeinde den Mitapostel Petrus zu tadeln, weil dieser neuer-
dings mit Rucksicht auf die judischen Diatgebote nicht mehr mit den
Heidenchristen essen wollte und somit ein gefahrliches Beispiel
setzte. Paulus betont dabei, dass Petrus und diejenigen, die es ihm
nachtaten, wider besseres Wissen handelten. Im griechischen Urtext
des Briefes verwendet er das Wort «dndkpioig» und ein davon abge-
leitetes Verb, wahrend die lateinische Vulgata dafur zweimal den Aus-
druck «simulatio» setzt.

Begreiflicherweise hat diese Stelle schon den fruhesten Kirchenvia-
tern viel zu denken gegeben. Anschliessend strauchelt hier Petrus, auf
den Christus doch seine Kirche bauen will - ja er strauchelt zum
zweiten Mal, und im Gegensatz zur Verleugnung des Herrn in der
Karfreitagsnacht passiert ihm der neuerliche Unfall nach Pfingsten
und der Ausbreitung des Heiligen Geistes. Ebenso unerspriesslich
war es, sich einen Streit der zwei Apostelfursten vorzustellen, der in
aller Offentlichkeit ausgetragen wurde. Die Stelle muss Erasmus
schon aufgefallen sein, als er fur Frobens grosse Hieronymus-

¢ Allen 4, Nr. 998: 75-76.



«Haushalten mit der Wahrheit» 13

Ausgabe die Korrespondenz des Kirchenvaters bearbeitete, dreht sich
doch der erhaltene Briefwechsel zwischen Hieronymus und Augu-
stin vornehmlich um ihre gegensatzlichen Deutungen dieser Verse
im Galaterbrief’” Mit einer raffinierten Auslegung versuchte Hiero-
nymus, beide Schwierigkeiten, den Wankelmut des Petrus und den
offentlichen Streitfall, gleichzeitig zu beheben. Den Schlussel dazu
gab ihm der Begriff «simulatio». Indem Petrus zum Schein furs erste
einmal zur judischen Sitte zurtickkehrte, handelte er nach bestem
Wissen und Gewissen, wollte er doch den frisch bekehrten Juden-
christen den schweren Ubergang vom Alltag des Gesetzes zum neuen
Tag der Gnade erleichtern. Und nicht minder verantwortungsvoll
handelte Paulus, der das Verhalten seines Mitapostels zwar verstand
und billigte, ihn aber wiederum zum Schein, zur Wahrung des offentli-
chen Gesichtes (katdowmnov) tadelte, damit die Heidenchristen nicht
verunsichert wirden.

In seinen Anmerkungen zeigt Erasmus zunachst eine logische
Schwache in der Auslegung des Hieronymus auf. Paulus schreibe ja
an die Galater, um sie vor der judischen Gesetzesglaubigkeit zu war-
nen; da konne er ihnen doch nicht sagen wollen, er habe den gesetzes-
horigen Petrus nur dem Anschein nach korrigiert. Kata npdécwmnov
bedeute hier «offentlich» oder allenfalls «von Angesicht zu Ange-
sicht». Damit wird die Erklarung des Hieronymus ihrer textlichen
Grundlage beraubt. Trotzdem wiederholt sie Erasmus mit Nach-
druck; offensichtlich hat sie thm gefallen, wiewohl er sich hutet zu
sagen, Hieronymus habe recht. Gleichzeitig findet er an den Ausfuh-
rungen Augustins soviel zu tadeln, dass Luther®)und viele andere
Leser falschlich schlossen, er stelle sich ganz hinter die Deutung des
Hieronymus.

Nun war es gerade diese Deutung, gegen die Augustin vehement
protestiert hatte. Augustin konnte nicht hinnehmen, dass sich die
Apostel zu Tauschungsmanovern verstehen, dass ihre Handlungs-
weise threr Uberzeugung w1dersprechen sollte. Klarsmhtlg gab er zu
bedenken, dass man auf diese Weise die Missachtung eines jeden
unbequemen Schriftgebotes entschuldigen konne; man brauche ja
nur zu sagen, das sei im Ernst gar nicht so gemeint, wie es geschrie-
ben stehe. Fur Augustin war Peters Lapsus nicht aus der Welt zu
schaffen und die Ruge des Paulus voll berechtigt. Petrus konnte man

7F. Overbeck, Uber die Auffassung des Streits des Paulus mit Petrus in Antio-
chien (Gal. 2, 11 ff)) bei den Kirchenvatern. Programm zur Rektoratsfeier der Uni-
versitat Basel, Basel 1877.

® Luthers Kommentare zum Galaterbrief in: Werke (Weimar) 2, 484 und 40, 1,
195.



14 Peter G. Bietenholz

allenfalls zugute halten, dass er sie ohne Widerspruch hinnahm und
damit ein Beispiel frommer Demut setzte.

Es ist kaum verwunderlich, dass alle grossen Theologen von Tho-
mas von Aquin bis zu Lutger, Zwingli und Calvin sich dem Verstand-
nis Augustins anschlossen. Soviel ich sehe, steht Erasmus mit seiner
Sympathie fur Hieronymus und dessen Kronzeugen, Origenes und
Chrysostomus, ganz allein. Fur einen Gegner wie Alberto Pio
machte er sich deswegen selbst der Ketzerei verdachtig®.

Dem Problem der Wahrhaftigkeitspflicht hatten schon verschie-
dene Kirchenviater und scholastische Theologen ihre Aufmerksam-
keit geschenkt, indem sie Grenzsituationen zu erfassen suchten mit
. Begriffen wie prudentia, dispensatio, simulatio, Notluge und Aussage-
verweigerung. Dennoch scheint mir, dass Erasmus seinen Zugang zu
diesem Problemkreis weitgehend eigenstandig aus seinem Verstand-
nis des Neuen Testamentes und der aktuellen Lage in den ersten
Reformationsjahren gefunden hat. Als guter Humanist nennt er
gewohnlich seine Quellen, zumal die klassischen und die patristi-
schen, wenn er sich bewusst mit autoritativen Zeugnissen der Ver-
gangenheit auseinandersetzt. Im Bereich der hier untersuchten Aus-
sagen zitiert er aber die einschlagige Literatur einzig im Falle der
Galaterbriefstelle. Was ihm an Texten zu diesem Thema sonst noch
unter die Augen gekommen ist, hat offenbar keinen nachhaltigen
Eindruck hinterlassen®.

Aus dem Zwischenfall in Antiochien hat Erasmus keine grundsatz-
lichen Schlusse gezogen. Ihm ging es hier nicht um theologische
Prinzipien, sondern, wie seinen Gewahrsleuten Chrysostomus und
Hieronymus, um gelebtes Christentum. Es stand thm ausser Frage,

° A. Biondi, La giustificazione della simulazione nel Cinquecento, in : Eresia e
riforma nell’Italia del Cinquecento. Miscellanea I (Corpus Reformatorum Italico-
rum), Florenz - Chicago 1974, 5-68, bes. 33.

" Nur vereinzelte Hinweise auf Hieronymus sind mir bekannt, z.B. Desiderii
Erasmi Roterodami opera omnia, hrsg. v. J. Leclerc, Leiden 1703-6, Bd. 5, 376 C-D,
6, 501E; in der Folge zitiert als LB. Nicht erwahnt gefunden habe ich Augustins
grundlegende Untersuchungen uber die Luge (De mendacio und Contra menda-
cium ad Consentium) und die Definitionen des Thomas Aquinas (Summa theolo-
giae [1-2, q, 109-10). Die bei Augustin (De mendacio 16.31-32, Patrologia Latina
40, 508-9) auftauchende und auch von Thomas aufgenommene Unterscheidung
eines horbaren, dusseren und eines unhorbaren inneren Wortes (verbum oris und
verbum cordis oder mentis) habe ich bei Erasmus vorlaufig nicht gefunden; wohl
aber taucht sie dann bei Spiritualisten wie Hans Denck und Sebastian Franck wieder
auf. Zum ganzen Problemkreis: Gregor Miller, Die Wahrhaftigkeitspflicht und die
Problematik der Lige, Freiburg 1962. Aufs Ganze gesehen, findet Miller, sei die
katholische Theologie weniger geneigt als die protestantische, die Pflicht zur Wahr-
haftigkeit, z.B. im Fall der Notlige, einzuschranken. Wenn dem so ist, reiht sich



«Haushalten mit der Wahrheit» 15

dass Paulus sowohl als Petrus, ja Christus selbst pragmatisch handel-

ten, so oft ein pragmatisches Vorgehen ihrem heiligen Zweck besser |

diente als die Versteifung auf grundsatzliche Wahrheiten. Wenig
andere Bibelverse hat er so oft herangezogen wie Paulus’ Worte im 1.

Korintherbrief 9, 20-22: «Den Juden bin ich ein Jude geworden,

damitich die Juden gewinne . . . Denen, die ohne Gesetz sind, bin ich
wie einer ohne Gesetz geworden ... Den Schwachen bin ich ein
Schwacher geworden, damit ich die Schwachen gewinne. Ich bin
allen alles geworden, damit ich auf jeden Fall einige rette . . .»

Vor allem in der im Fruhling 1519 publizierten zweiten Ausgabe
seines Neuen Testamentes hat Erasmus der Stelle im Galaterbrief
besondere Beachtung geschenkt; hier findet sich sein Kommentar auf
das Siebenfache der Erstausgabe erweitert") Vom Sommer 1520 bis
zum Sommer 1521, wahrend die Reformationswirren ihrem ersten
Hohepunkt auf dem Wormser Reichstag zutreiben, fallt in seinen
Briefen eine Hiufung von Ausserungen auf, die alle an die Problema-
tik der Galaterstelle erinnern, jetzt aber den Charakter von Merksat-
zen tragen. Die wichtigsten von ithnen mogen hier zitiert werden.

Am 6. Juli 1520 schreibt Erasmus an den Freund und Beschiitzer
Luthers, den kursachsischen Sekretar Georg Spalatin: «Ich sahe gern,
dass Luther sich in solch strittigen Fragen etwas mehr zurtick-
hielte . . . Die Wahrheit braucht man nicht immer vorzubringen, und
sehr viel hingt davon ab, wie man sie vorbringt'2» Am 6. Dezember
schreibt er, diesmal an den Kurienkardinal Lorenzo Campeggi: «Nie
ist es statthaft, sich der Wahrheit zu widersetzen; aber sie ein bisschen
zu verheimlichen, mag gelegenthch von Nutzen sein, und stets hangt
sehr viel davon ab, ob du sie im geeigneten Zeitpunkt und in passen-

Erasmus in die katholische Tradition ein, auch wenn ihm das vom evangelischen
Theologen Hans Thielicke vertretene Prinzip der Gegenseitigkeit («Anspruch auf
Wahrheit besteht nimlich nur dann, wenn mein Gegenuber sich selber dem
Anspruch der Wahrheit unterstellt, wenn ich auf gleicher Ebene mit ihm rede») nicht
ganz fremd ist; vgl. Miillers Artikel «Wahrheitsethos» und «Luge» im Lexikon fur
Theologie und Kirche, 2. Ausg. v. J. Hofer und K. Rahner, Freiburg 1957 ff. Auch
den philosophischen, vorab den stoischen, Quellen zum Wahrhaftigkeitsproblem
hat Erasmus wohl kaum Beachtung geschenk; nur im Vorbeigehen, und ohne zu
einer klaren Stellungnahme zu gelangen, hat er auf einschlagige Erorterungen bei
Plato hingewiesen.

'""Von der zweiten Ausgabe an wurde der Text praktisch nicht mehr geandert
(LB 6, 807-10). In seiner Paraphrase zum Galaterbrief (1519) folgt Erasmus der tuibli-
chen, auf Augustin gegriindeten Interpretation - Petrus ist schuldig - (LB 7, 949);
dagegen gibt er 1527 den Galaterkommentar des Chrysostomus in eigener lateini-
scher Ubersetzung heraus, und dort wird wiederum von beiden Aposteln mit ver-
elnte Kriften ein frommes Tatischungsmanover in Szene gcsetzt (LB, 288-90).

llen 4, Nr. 1118: 40-41.

—



16 Peter G. Bietenholz

der Weise vorbringst*» Ganz ahnlich am 25. Mirz 1521 an den kai-
serlichen Leibarzt, den Bischof Luigi Marliano: «Dieses weiss ich, es
kann billig und fromm sein, die Wahrheit ein bisschen zu verschwei-
gen und nicht gleichimmer und tiberall und vor jedermann . . . damit
herauszuplatzen.» Dem Leibarzt gibt er zu bedenken, ein kluger
Christ miusse sich huten, allzu drastische Medizin zu verschreiben,
die dann das Leiden, falls es nicht weichen wolle, nur noch schlimmer
mache. Dabei beruft er sich auf das Beispiel Christi und der Apostel,
hingegen scheint thm fraglich, ob man sich mit Plato auf den Stand-
. punkt stellen durfe, dass Staatsmanner das gemeine Volk nur mit Lug
" und Trug bei der Stange halten konnten"? Weiter schreibt er anfangs
Juli 1521 an Lord Mountjoy, einen Vertrauten Heinrichs VIIL.: «Ich
meine, es sei statthaft, die Wahrheit zu verschweigen, wenn sie doch
nichts helfen wiirde. So hat Christus vor Pilatus geschwiegen's)» Die
schonste Formulierung seines Gedankens ist Erasmus in einem Brief
an den jungen Justus Jonas gelungen, den er ins Herz geschlossen
hatte und dessen Annaherung an Luther ihm Kummer machte. An
thn schreibt er am 10. Mai 1521: «Ein klgger Haushalter weiss die
Wahrheit einzuteilen (cum prudentis oeconomi sit dispensare veritatem),
d.h. sie so vorzubringen, wie es die Umstinde erheischen, und so,
dass es gerade geniigt und zur Person des Angeredeten passt'*» Der-
gestalt hatten sich Paulus und Christus selbst der frommen Tiicke
. (sancta vafricies) bedient; Luther aber schutte in seinen ubereilten Flug-
schriften das Kind mit dem Bade aus.

Im 18. Jahrhundert stellte man den Anfingen einer historisch-
kritischen Betrachtung der Begebenheiten, von denen das Neue
Testament berichtet, gerne eine Akkommodationstheorie in den
Weg; ihr zufolge hatten Jesus und seine Apostel ihre Aussagen mitun-
ter bewusst dem Verstandnis ihrer Zeitgenossen angepasst und also
stets aus zeitloser Uberlegenheit, nicht aus der Begrenzung eines pri-
mitiven Zeitalters heraus gehandelt’! Es wire zu untersuchen, ob
von Erasmus ein Weg der Ideengeschichte zu jenem spateren Akko-
modationsstreit fuhrt. Indessen ist festzuhalten, dass er zwar die
romische Kirche und ihre Lehre von den jeweiligen Zeitvorstellungen
abhingig und infolgedessen einem Wechsel unterworfen weiss, an
Jesus und seine Apostel aber den Massstab historischer Kritik noch

3 Allen 4, Nr. 1167: 164-66.

4 Allen 4, Nr. 1195: 106-19.

15 Allen 4, Nr. 1219: 100-101.

' Allen 4, Nr. 1202: 56-7. Noch 1530 hat Erasmus diesen Problemkreis in seiner
Auslegung des 33. Psalmes ausfuhrlich behandelt: LB 5, 374-82.

' Vergl. Ch. Hartlich u. W. Sachs, Der Ursprung des Mythenbegriffes in der
modernen Bibelwissenschaft, Tubingen 1952, 23-4.



«Haushalten mit der Wahrheit» 17

nicht anlegt. Auch beim Zwischenfall in Antiochien beschaftigt ihn
nicht die historische Situation einer fruhen Christengemeinschaft -
darin folgt er wiederum Hieronymus und den Griechen und lasst die
neuen Ansatze Augustins unbeachtet —, sondern einzig der Konflikt
zwischen schwacher Menschennatur und der Erleuchtung durch den
Heiligen Geist.

Die verantwortungsbewusst verschwiegene Wahrheit ist nicht tot.
An den alten Johann Reuchlin, Vorkampfer des deutschen Humanis-
mus, schreibt Erasmus am 8. November 1520: «Die Wahrheit ist nicht
unterzukriegen, und was rechtschaffene Leute in der Stille ihres Her-
zens urteilen, (tacita iudicia), das wird auch fur kunft1g_ e Generationen
sein Gewicht haben™) Von den tacita iudicia ist im folgenden Monat
auch in einem Widmungsbrief an den Walliser Kardinal Matthaus
Schiner wieder die Rede. Dort heisst es, dass die konservativen Geg-
ner das in der Stille gefallte Urteil gebildeter Leute furchten und des-
halb auch keine Bucher schreiben, sondern ihr dreistes Geschwatz
von der Kanze] herab unter das gemeine Volk tragen'?

Wihrend also die Verniinftigen ihr berechtigtes Urteil zundchst
einmal in der Stille fallen, glauben andere, sie mussten die Wahrheit an
die grosse Glocke hangen. Der Kontext der obigen Zitate wie auch
weiterer nicht zitierter Ausserungen machtklar, dass Erasmus bei den
letzteren zuerst an Luther und seine deutschen Freunde dachte. Auch
den Basler Humanistenkreis unter Beatus Rhenanus und Capito
zahlte er dazu, und schon 1519 setzte er Froben unter Druck, in
Zukunft keine Lutherschriften mehr zu drucken®) Unvorsichtig,
draufgangerisch mochten sie sein, diese Deutschen, aber — und das
wird durch zahlreiche Ausserungen des Erasmus aus Jener Zeit besta-
tigt — die Wahrheit hatten sie auf ihrer Seite. Ein volles, ja ein Uber-
mass von Wahrheit trieb Luther und seine Freunde voran; gerade des-
halb hing alles davon ab, wie vorsichtig oder wie riicksichtslos sie
damit umspringen wurden. Das soll nicht heissen, dass sich die Trag-
weite der zitierten Mahnungen zum Masshalten auf die Seite Luthers
beschrankt. Sie richteten sich auch an Kardinaile - gerade im Umkreis
des Papstes tat massvolles Reagieren bitter not — und an weltliche
Staatsmanner. Letzten Endes war die Mahnung zum Haushalten mit ¢
der Wahrheit wohl so generell gemeint, wie sie formuliert war, und
da liegt die Vermutung nahe, dass sie auch zur Rechtfertigung des

”’Allen4 Nr. 1155: 15-17.

19Allen 4, Nr. 1171: 81-82. Kaum etwas lernen konnen hitte Erasmus vom
Richter Albertano degli Albertani, dessen 1245 verfasster Moraltraktat De arte
tacendi et loquendi im 15. und frithen 16. Jahrhundert fters gedruckt wurde.

2% Allen 3, Nr. 904; vgl. die Anm. zu diesem Brief in CWE 6.



18 Peter G. Bietenholz

Erasmus selbst dienen sollte, dass sie die Handlungsweise bezeich-
nete, der er sich selbst befleissigte oder wenigstens zu befleissigen
wunschte.

Wir stehen hier am Punkt, wo wir uns vom festen Grund des uber-
lieferten Wortlautes auf das weniger sichere Terrain der Interpretation
hinauswagen. Vielleicht sollten wir uns die Warnung eines franzosi-
schen Kollegen zu Herzen nehmen, der kurzlich in Genf gemeint hat,
man solle sich doch nicht stets aufs neue verbeissen «dans I'insonda-
ble probleme de la sincérite d’Erasme»”") Nun will Erasmus selbst, so
meine ich, kemeswegs unergrundlich und noch viel weniger eine rat-
selhafte Sphinx sein. Gerade die zitierten Ausserungen uber Wahr-
haftigkeit konnen als Bexsplel dafur dienen, wie er sich in den ihm
wichtigen Fragen mitimmer neuen Anlaufen darum bemiiht hat, sei-
nen allerdings differenzierten Standpunkt so klar als moglich auszu-
drucken. Damit stellt er dem Historiker die Aufgabe, die Tragweite
seiner Ausserungen, die Realisierbarkeit seiner Postulate sowohl all-
gemein als auch auf Erasmus selbst bezogen, so prazm als moglich
abzuwagen. Der Historiker tut sich selbst und seiner Zeit keinen
Dienst, wenn er die Probleme, die Erasmus ithm stellt, als unlosbar
' von sich weist. Wahrhaftigkeit auf der einen Seite — Toleranz, Ver-
standniswille, vernunftiges Give and Take auf der anderen: die Horner
. des Dilemmas sind heute gewiss nicht stumpfer, als sie es zu Zeiten
des Erasmus waren. Enigmatisch musste Erasmus jenen Generatio-
nen erscheinen, die zumal im Ruckblick auf die Reformationszeit
einen klaren Widerstreit zwischen Wahr und Falsch, Gut und Bose zu
erkennen meinten. Anders steht es um Leser, die ihre eigene Zeit als
widerspruchlich und zwiespaltig empfinden; vielleicht kann das
erkliren, weshalb Erasmus in unserer Zeit so viel gedruckt und so
fleissig gefeiert wird.

Es gibt fur Erasmus individuelle Standpunkte, aber er gibt auch
jenseits aller Subjektivitat eine Wahrheit, die unteilbar, fur alle die
gleiche ist; deshalb sind alle verpflichtet, sorgsam mit thr umzuge-
hen. Mit besonderem Nachdruck stellt sich diese Aufgabe auch den
Universitaten. Wahrend der Monate, aus denen die vorher zitierten
Satze stammen, ist Erasmus oft auf den Fortschritt der humanisti-
schen Studien an verschiedenen Hohen Schulen zu sprechen gekom-
men. Was er sah, stimmte ihn freudig und zuversichtlich. In Lowen,
wo er wohnte und anfanglich sogar von der theologischen Fakultat
geehrt wurde, war das humanistische Collegium trilingue trotz
schwerer Widerstande in stetem Ausbau begriffen. In Oxford und

2I' A. Godin in: Histoire de 'exégése au XVle siécle, hrsg. von O. Fatio und
P. Fraenkel, Genf 1978, 42.



«Haushalten mit der Wahrheit» 19

Cambridge hatte sich der vom Konigshof geforderte Humanismus
eingeburgert, auch der franzosische Konig war dabei, in Paris ein
humanistisches College Royal ins Leben zu rufen. Ebenso betrieben
die fur die sachsischen Universitaten von Leipzig, Wittenberg und
Erfurt zustandigen Landesfursten eine Kulturpolitik nach seinem
Herzen?». Wahrend er in fritheren Jahren den Kontrast zwischen
klassischer Bildung und verknocherter Scholastik stets scharf ins
Licht geruckt hatte, verpasste er nun keine Gelegenbheit, die friedliche
Koexistenz der zwei Bildungswege in den Horsalen zu befurworten.
Gewiss fehlte es auch jetzt nicht an Theologen, vor allem aus den Rei-
hen der Predigermonche und Karmeliter, die gegen den Humanis-
mus und Erasmus personlich zu Felde zogen. Wenn er auf die zu spre-
chen kam, flossen ihm Ausdricke wie Lumpendespotismus und
Obskurantentum freigebiger denn je aus der Feder. Neu hingegen
sind seine Hinweise auf eine ernstzunehmende scholastische Wissen-
schaft, die wie alle echte Wissenschaft der Wahrheit diente und die er
von seinen Humanistenfreunden respektiert sehen wollte. An einen
von ihnen, Nicolas Bérault, schrieb er im August 1519: «Nicht dahin
zielt mein Streben, den Thomas Aquinas und den Scotus aus den
offentlichen Schulen zu verjagen und ihres angestammten Erbes zu
berauben. Das kann ich doch gar nicht leisten, und selbst wenn ich es
konnte, zweifle ich an der Wunschbarkeit, da ja [auf diesem Gebiet]
eine bessere Lehrmethode noch nicht zur Verfugung steht>)
Bérault war nicht der einzige Freund, der Erasmus davon abhalten
wollte, die Gegenpartei zu verunglimpfen, und diesmal trieb er nicht
wie im Falle Lees ein Doppelspiel. Gelehrtengezank und andere For-
men personlicher Polemik waren ihm umso mehr zuwider, als er klar
erkannte, welch fatale Wirkung der Buchdruck in seiner Jugendbliite
hier ausuben musste. Ein Schimpfwort, das einem in der Hitze des
Gefechtes entschlupfte, konnte tausendfach fortwirken, sobald es den
Weg in eine Flugschrift fand, und gerade im Deutschland Reuchlins
und Luthers feierte die gedruckte Flugschrift sensationelle Triumphe.
Fruher als seine Zeitgenossen erkannte Erasmus, dass hier die Frage
nach Fug und Unfug der Sprache in ein neues Licht ruckte. Da eine
Selbstdisziplinierung der Autoren, eine Art Ehrenkodex, nicht in
Frage zu kommen schien, schlug Erasmus vor, dass die Behorden,
vorab die papstliche Kurie, dem Libellenunwesen auf gesetzgeberi-
schem Weg Einhalt tun sollten. Er selbst ‘nahm das Corpus iuris, das
sonst nicht zu seiner tiblichen Lektiire gehorte, zur Hand, um sich
uiber die rechtliche Tradition in Sachen Ehrverletzung und Verleum-

P -

22 Allen 4, Nr. 1062: 54-65, 1124, 1125.
= Allen 4, Nr. 1102: 8-13.



20 Peter G. Bietenholz

dung Klarheit zu verschaffen? Mit derlei Machenschaften durfte
der zuruckhaltende Gebrauch der Wahrheit, den er empfahl, nicht
verwechselt werden. Noch weniger hatte er mit der Lugnerei gemei-
ner Gauner zu tun. 1523 publizierte Erasmus eines seiner Colloquia,
jener Dialoge, die sowohl das Ausdrucksvermogen der Lateinschuler
als_auch ihren gesunden _Menschenverstand fordern sollten. Darin
unterhalt sich der Lugenfritz Pseudocheus mit dem Wahrheitsfreund
Philetymus. Zwar sagt auch Pseudocheus, es sei nicht immer zweck-
dienlich, die Wahrheit zu sagen («non semper expedit vera dicere») und
erklart dabei die Kniffe, mit denen er sich Geld erschwindelt; aber die
Reaktion des Philetymus ist unmissverstandlich. «Verwunscht seist
du mitsamt deinen Tricks und Schwindeleien», sagt er zum Schluss,
«nicht einmal Lebwohl mag ich dir wunschen~52»

Man darf wohl sagen, dass Erasmus den Unterschied zwischen
straflicher Diffamierung und Geldschwindeleien einerseits und
andererseits dem ethisch durchaus vertretbaren Haushalten mit der
Wahrheit zur Genuge erklart hat, doch mussen wir fragen, ob nicht
diese Unterscheidung durch sein personliches Verhalten sogleich
wieder entwertet wird. Tatsachlich war es Erasmus, der in der Kon-
troverse mit Edward Lee als erster ehrverletzende Angriffe drucken
liess; und im Falle eines anderen Gegners, des papstlichen Nuntius
Girolamo Aleandro, ist er allem Anschein nach auch vor schandlicher
Verunglimpfung in Form ciner anonymen lfrgschrlft nicht
zurtickgeschreckt*.? Angesichts der faustdicken Schmeicheleien an
die Adresse reicher Firsten und Prilaten mochte man Erasmus
manchmal fragen, ob er sich fur derlei nicht zu gut sei. Nun muss
man wohl in Rechnung stellen, dass es sich beim Angriff auf Alean-
dro um eine einmalige Entgleisung gehandelt hat und dass im Falle
von Lobhudeleien wie von Schimpftiraden fur uns grotesk geworden
ist, was damals als normal galt. Im Bereich des sprachlichen Aus-
drucks fallt es uns schwerer als in der Musik oder der Architektur,
von den nuchternen Richtlinien unseres eigenen Geschmackes
Abstand zu nehmen. Und so mussen wir uns wohl damit abfinden,
dass Erasmus hier richtig gesehen, aber mitunter falsch gehandelt hat.

Nun konnen wir nicht urteilen, inwieweit Erasmus sich durch
seine Schmeichelkunste den Machthabern gegenuber kompromit-

24 Allen 4, Nr. 1007, 1053; vgl. CWE 7, Nr. 1053 Anm. 62.

* Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami, Amsterdam 1969 ff., 1,3
S. 320-24, vgl. ].-C. Margolin, Erasme et la vérité, in seinen Recherches érasmien-
nes, Genf 1969, 49-51.

% «Acta Academiae Lovaniensis contra Lutherump, hrsg. von W.K. Ferguson in:
Erasmi opuscula, Den Haag 1933, 304-28. Zur Verfasserfrage vgl. auch CWE 8, Nr.
1166 Anm. 24.



«Haushalten mit der Wahrheit» 21

tiert hat, ohne vorerst nach seiner politischen Uberzeugung zu fragen
und auch nach seiner Bereitschaft, sie ungeschminkt auszusprechen.
Ein politisches Manifest hat er nie geschrieben, doch lohnt sich die
Mihe, einige Ausserungen aus der Zeit seiner Ausspruche uber das
Verschweigen der Wahrheit zusammenzustellen. Sie alle stammen aus
Texten, die Erasmus selbst zum Druck befordert hat. Da ist das gross-
artige Charakterportrait seines besten Freundes, Thomas More, das
Erasmus in Form eines langen, vom 23. Juli 1519 datierten Briefes an
Ulrich von Hutten veroffentlicht hat. Dort sagt er uber More: «Dem
Hofleben und der Freundschaft von Fiirsten war er frither ginzlich
abgeneigt, denn Alleinherrschaft ist ihm allezeit sonderlich zuwider
gewesen und die Gleichstellung aller entsprechend ebenso teuer (sem-
per peculiariter invisa fuerit tyrannis quemdamodum aequalitas gratissima)? .»
More trage die (uns von Holbeins Portrait wohlbekannte) goldene
Halskette einzig dann, wenn er es sich nicht erlauben durfe, aus der
Reihe zu tanzen. (Gewiss hat Erasmus hier an Mores Utopia gedacht,
wo goldene Ketten zur Blossstellung von Ubeltitern und zu Sklaven-
fesseln verwendet werden.) Trotzdem hat Erasmus nach einigem
Zogern Mores Entschluss gebilligt, sich von Heinrich VIII. in den
Hofdienst ziehen zu lassen. Zwar wirde ihm dort zur humanisti-
schen Schriftstellerei wohl kaum mehr Zeit bleiben, aber dagegen
war der offentliche Nutzen abzuwagen, den ein Mann von Mores
Talent und Gesinnung in der Nahe des Herrschers erwirken konnte.
Gerade in jenem Monat wurde Karl V. zum deutschen Kaiser
gewahlt, und Erasmus selbst bereitete sich auf die Ruckkehr seines
Monarchen aus Spanien und auf seine eigene Riickkehr an dessen
Hof vor. '

Ubrigens hat er Mores grundsatzliches Misstrauen gegen Allein-
herrschaft in vollem Umfang geteilt. Ein paar Tage nach dem Brief
uber More erinnerte er sich der zwei Jahre fruher vorgefallenen
Scheusslichkeiten, als entlassenes Kriegsvolk die Stadtchen Alkmaar
und Asperen uberfallen und geplundert hatte. Damals hatte er bitter
bemerkt, die Regierung habe den bedrohten Burgern keinen militari-
schen Schutz gewahrt und obendrein streng verboten, dass sie selbst
zu den Waften griffen; die Herzoge von Nassau, Julich und Kleve hat-
ten der Bande sogar Vorschub geleistet®. Zwei Jahre spater war das
Ubel noch immer nicht behoben. «Manche Leute», schrieb Erasmus,
«hegen den Verdacht, dass die Bande auf Rat der hiesigen Fursten
verprov1ant1ert wird, damit sie jederzeit zur Unterdruckung des
gemeinen Mannes eingesetzt werden kann, falls er einmal zogern

27 Allen 4, Nr. 999: 87-89.
28 Allen 3, Nr. 628, 643, 829.



22 Peter G. Bietenholz

sollte, das von thm Geforderte zu leisten, und was alles von ithm
gefordert wird, geht fast ins Unertragliche . . . Mir personlich tun die
kleinen Leute leid, auch widert mich die mehr als turkische Tyrannei
an, die gew1sse Herren ausuben. Hinter alledem sche ich letzten
Endes, wie die Macht in den Hinden weniger konzentriert wird und
die Uberreste unserer traditionellen Demokratie allmihlich
versch\y_ipden”)»

So schrieb Erasmus an Spalatin, den Sekretar Friedrichs des Wei-
sen. Offenbar setzte er am kursachsischen Hof Verstandnis fur derlei
Betrachtungen voraus. Uber Friedrich den Weisen selbst berichtete er
kurz darauf, wobei er erhaltene Informationen nach eigenem Ge-
schmack ausgelegt haben wird, die anderen Kurfursten hatten bei der
. Kaiserwahl Friedrich einstimmig die Krone angeboten; der aber habe
edlen Sinnes abgelehnt und selbst die Wahl des Habsburgers Karl in
die Wege geleitet. Abgelehnt habe Friedrich auch die 30 000 Gulden,
mit denen man thm von habsburgischer Seite seine Unterstutzung
habe entgelten wollen, und seinen Hoflingen habe er mit sofortiger
Entlassung gedroht, wenn jemand sich von den habsburgischen Pen-
sionen verlocken liesse*

Auf den Parallelfall der in Ziirich und anderswo in der Schweiz
damals anhebenden Diskussionen um das Pensionswesen kam Eras-
mus meines Wissens nicht zu sprechen, dagegen hat er in anderem
Zusammenhang indirekt, und dadurch erst recht spontan und glaub-
wurdig, der schweizerischen Demokratie ein Kranzchen gewunden.
Am 1. November 1519 ist vom Mangel an Sicherheit auf den Land-
strassen des Reichs die Rede, und da schreibt Erasmus: «Wahrhaftig,
es scheint mir geradezu schandlich, dass die deutschen Stadte und
Fursten da nicht durchgreifen, so wie es in der Schweiz geschieht, wo
der Volkswille den Ausschlag glbt‘y» Gewiss darf man es nicht in
erster Linie als Bekenntnis zur schweizerischen Demokratie auffas-
sen, wenn sich Erasmus zwei Jahre spater in Basel niederlasst, aber
mitgespielt haben wird dieser Faktor schon, zumal er sich keineswegs
tauschte, wenn er seine eigene Heimat, die habsburgischen Nieder-
lande, im Banne einer zentralistischen, den Volkswillen missachten-
- den Entwicklung sah. o

Das Zitat uber die Schweiz ist einem Brief an den tschechischen
Edelmann Jan Slechta entnommen. Ebendort kommt Erasmus auch
auf die Bohmischen Bruder zu sprechen, die Slechta zufolge alle
Marien- und Heiligenfesttage abgeschafft hatten. Darin will Eras-

29 Allen 4, Nr. 1001: 73-79.
30 Allen 4, Nr. 1030: 54-64.
> Allen 4, Nr. 1039: 36-38; Hutten urteilte ahnlich: ibid. 1161: 96-102.



«Haushalten mit der Wahrheit» 23

mus keine schlimme Ketzerei sehen, Hieronymus und seine Zeitge-
nossen hatten es ahnlich gehalten. «Heutzutage», meint er, «st die
Menge der Feste ins Uferlose angeschwollen... und das Un-
menschlichste daran ist, dass Leute den lieben langen Tag mussig
gehen miissen, die doch ihren Taglohn brauchten, um Weib und Kind
zu erhalten’?» Es passt zu diesen Uberlegungen, wenn Erasmus im
glelchen Brief schreibt: «Der weltweiten Verstandigung werden wir
ein gutes Stiick naher kommen, wenn die weltlichen Herrscher und
vor allem auch der Papst in Rom sich jeglicher Tyrannei und Habgier
enthalten. Das Volk wird leicht widerspenstig, wenn es merkt, dass es
zum Frondienst bestimmt ist.» Hingegen ist es fur uns Heutige
schwer_verstandlich, dass Erasmus im gleichen Zusammenhang
schreiben kann, dem religiosen Chaos in Bohmen musste eigentlich
abzuhelfen sein, besonders jetzt, «wo wir einen Kaiser haben, der von
ganzem Herzen dem Wohl des Christentums verpflichtet ist, und
einen Papst, so gnidig und zuginglich wie Leo®4 Ich glaube, man
tut Erasmus unrecht, wenn man das hier und vielfach in seinen
Schriften zum Ausdruck gebrachte Vertrauenin Karl V., inLeo X, in
Heinrich VIII. und so weiter einfach als Schmeichelei im Stile der Zeit
abtun wollte. Viel eher scheint mit, dass seine Haltung, gerade den
Fiirsten gegeniiber und gerade wenn er sie personlich kannte, ehrlich
gemeint war. Wo das Individuum aus der anonymen Masse heraus-
tritt, wird es zum Mitmenschen, wird menschlich, manchmal allzu
menschlich, wie wir alle sind. In diesem Sinn entrinnt der einzelne
Furst der Verantwortung fur die verhangnisvolle Politik, die in sei-
nem Namen betrieben wird und die Erasmus gerne einem undurch-
sichtigen Komplott anonymer Hoflinge und Drahtzieher zuschrieb.
[st das naiv? Oder einfach human? Oder sogar psychologisch einsich-
tig, indem Erasmus den einzelnen von finsteren Machten umgeben
sicht, die er als Rate und Kurtisanen bezeichnet, weil er nicht mehr
¢ «Teufel» sagen mag und die abstrakten Namen der modernen Psycho-
logie noch nicht kennt?

Zwei andere Stellen im Brief iber Bohmen fuhren unsere Betrach-
tung uber Volksrechte und Furstenregiment in den Umkereis zuruck,
der fiir Erasmus zeit seines Lebens zentral bleibt, den Umkreis der
Kirche. Wiederum stehen die Bdhmischen Briider auf dem soliden
Grund der Tradition, wenn sie ihre Priester und Bischofe durch die
Gemeinde wihlen lassen, denn so wurde der heilige Nikolaus zum
Papst, so wurde der heilige Ambrosius zum Bischof von Mailand
bestimmt, ganz wie in alter Zeit auch die Konige vom Volk gewahlt

2 Allen 4, Nr. 1039: 181-4.
» Allen 4, Nr. 1039: 199-202, 262-65.



24 Peter G. Bietenholz

wurden™) Weiterhin bestatigt Erasmus den bohmischen Utraqui-
sten, dass sie laut den Evangelien Christus selbst auf ihrer Seite haben,
wenn sie darauf bestehen, das Abendmahl unter beiderlei Gestalt zu
feiern. «Einen viel schlimmeren Fehler begehen . . . [sie] jedenfalls,
indem sie die Autoritat und Traditionen der romischen Kirche ver-
achtlich ablehnen . . . Wenn die Bohmen mich um Rat gefragt hatten,
so recht sie mit ihrer Auffassung der [Abendmahls]frage auch haben
mogen, ich wurde ihnen zureden, sich trotzdem lieber zu fugen als
sich aufzulehnen, da doch der grosste Teil der Christenheit der
[neuen)] Sitte folgt*sh

Wir mussen diese Satze in ihrer vollen Tragweite sehen. Nicht dem
Rechtsspruch des Papstes sollen sich die Bohmen beugen, sondern
dem Consensus der katholischen Christen, und das wiewohl Chri-
stus selbst auf ihrer Seite steht. Sicher ist Christus die Wahrheit, und
doch sollen die Bohmen darauf verzichten, sie durchzusetzen. Hier
begreift man, dass Erasmus weder Protestant werden - das Zeugnis
Christi ist ihm nicht stets das oberste Gebot der Kirche - , noch vom
gegenreformatorischen Katholizismus adoptlert werden konnte der
zwar die Tradition hochhalt, sie aber weit eher aus Kanonischem
Recht, aus Papst- und Konzilsdekreten herleitet, als aus dem schwer
definierbaren Consensus des Christenvolkes. Schon 1518 hat Eras-
mus seine_Vorstellung von der Kirche zweimal im Bilde dreier kon-
zentrischer Kreise festgehalten, deren jeder seinen Mittelpunkt in
dem einen Christus hat*.) Damit will er erneut die Gleichberechti-
gung betonen zwischen den privilegierten Standen der Geistlichkeit
und des Adels einerseits und andererseits dem dritten Kreis, dem
gemeinen Volk, den rechtschaffenen Leuten, die - wie die Geschwo-
renen 1m angelsachsischen Rechtssystem - ithr Urteil in der Stille fal-
len, denn zur Formulierung fehlt ihnen das Rustzeug. Die Gemeinde
musse threm Hirten helfen, seine Amtsburde zu tragen, so schrieb
Erasmus gegen Ende 1519 an den Bischof von Utrecht, von dem er
genau wusste, dass er an seiner Amtsburde nicht sonderlich schwer
trug®.

Mit diesem mystisch-demokratischen Konzept ruckt Erasmus
- nochmals ganz in die Nahe seines Freundes Thomas More - More,
dessen sorgfaltig verschwiegenes Urteil dem tyrannischen Konig so
in den Ohren lautete, dass er thn kopfen liess. Auch fur More war das
Ausschlaggebende letztlich wohl nicht, dass sich ein weltlicher Herr-

3 Allen 4, Nr. 1039: 147-50.

3 Allen 4, Nr. 1039: 118-27.

%% Allen 3, Nr. 858: 232-329; Ratio verae theologiae, LB 5, 88.
37 Allen 4, Nr. 1043: 6-7.



«Haushalten mit der Wahrheit» 25

scher am Primat des Papstes vergriff, sondern dass er sich als Einzel-
ner dem Consensus des Christenvolkes auf Erden wie im Himmel
widersetzen wollte — einem gewaltigen Consensus, dem gegentuiber
ein englisches Gesetz, auch wenn es von einem verschuchterten Lan-
desparlament gebilligt war, keine Gultigkeit haben konnte.

Man setzt das Martyrium Mores gerne in Gegensatz zur Haltung
des Erasmus, der ofters, so auch am 6. Dezember 1520 und am 5. Juli
1521, eingestand, zum Martyrer fur die Wahrheit habe er das Zeug
nicht**}Dabei sollte man allerding beachten, dass er in diesen Briefen
seine Zuruckhaltung von der Kompromisslosigkeit derjenigen abhe-
ben wollte, die ihr Leben aufs Spiel setzten, um Irrlehren in Umlauf
zu setzen und Aufruhr zu stiften. Am 13. August 1521 schrieb der
gleiche Erasmus: «Im Dienste des Glaubens soll man das Leben
gering schatzen, und wenn sich mir die Gelegenheit bietet, so soll es
am Willen nicht fehlen*» Und vielleicht noch deutlicher schrieb er
am 23. September: «Zur Bekraftigung der Evangelienwahrheit will
ich gerne mein Leben aufs Spiel setzen®*.» Ob das nun uibertrieben
war oder nicht, jedenfalls gab es eine Wahrheit, in deren Dienst er sich
jederzeit stellen wollte, eben die Evangelienwahrheit. Und so ist es
denn wohl auch kein Wlderspruch sondern wiederum, wenn auch
im Ansatz ganz anders, eine Bekraftigung dieser Wahrheit, wenn er
vier Monate zuvor im schon erwahnten Brief an den Lutherhorigen
Justus Jonas auf Peter, Paul und Christus verwiesen und erklart hatte:
«Mit einer Art frommer Tucke sollen wir unseren Mantel nach dem
Wind hangen, damit der Schatz der Evangelienwahrheit nicht
gefihrdet wird* .»

Diese veritas evangelica — fur Erasmus die letztmogliche Wahrheit -
ist, wir haben es schon gesagt, fur alle die gleiche, fur alle massge-
bend. Sie ist auch allen, nicht nur den Christen, erreichbar. Schon zu
Lebzeiten des Erasmus beginnt mit Sebastian Franck eine Entwick-
lung, in deren Verlauf die eine, unteilbare Wahrheit unerreichbar wird
und endlich in ein Kaleldoskgp_wb_]ektlver Texlwahrhelten auseinan-
derbricht. Es stellen sich die Nikodemiten ein, die nur dem Anschein
nach einer Staatskirche verpflichtet, ihre elgenthche religiose Uber-
zeugung in der Stille ihres Herzens verbergen, und es stellen sich die
politiques ein, die schon in der Frage nach rehgloser Wahrheit eine
Gefahrdung des Staatswohls sehen. Beide mogen sich bei Erasmus
inspiriert haben; trotzdem, er selbst hat es ganz anders gemeint. Fiir

38 Allen 4, Nr. 1167 und 1218.
3 Allen 4, Nr. 1225: 250-51.

0 Allen 4, Nr. 1236: 119.

1 Allen 4, Nr. 1202: 285-87.



26 Peter G. Bietenholz

ihn ist die Wahrheit noch ganz und unumstosslich; seine Kompro-
missbereitschaft richtet sich, wie bei Paulus, nicht auf die Wahrheit,
sondern auf die Menschen. Man muss den absoluten Charakter die-
ser Wahrheit verstehen, um zu begreifen, dass ihr die Menschen nicht
immer genugen konnen - die andern nicht, und man selbst ebenso-
wenig. Wo Menschen miteinander zu tun haben, braucht es deshalb
_Kompromisse. Vielleicht wire uns allen geholfen, wenn man im
“Weissen Haus und im Kreml den Erasmus etwas fleissiger lesen
wirde.

Prof. Peter G. Bietenholz,
Dept. of History,

University of Saskatchewan,
Saskatoon, Sask., Canada



Erasmus und die Reformation in der Schweiz

von

Cornelis Augustijn

Es gibt mehrere Moglichkeiten, das Thema «Erasmus und die
Reformation in der Schweiz» zu behandeln. Eine ist die chronologi-
sche, aber auch eine thematische Bearbeitung des Stoffes ware ange-
messen. Ich wahle einen dritten Weg, eine Kombination der chrono-
logischen und der thematischen Behandlung, indem ich die Entfrem-
dung, die zwischen Erasmus und der Reformationsbewegung in der
Schweiz im Laufe eines Jahrzehntes, in den zwanziger Jahren, stattge-
funden hat, zum Mittelpunkt meiner Untersuchung mache'. Damit
habe ich an einem entscheidenden Punkt schon Stellung genommen.
Ich habe damit ja ausgesprochen, dass ursprunglich von einer Ver-
wandtschaft zwischen den fuhrenden Gestalten der Reformation in
der Schweiz und Erasmus die Rede war, einer Verwandtschaft, wel-
che tiefer wurzelt als gegenseitiges Wohlwollen und oberflachliche
Freundschaft, wie es im Verhaltnis Erasmus-Luther der Fall war.

Ich kann die prinzipielle Anderung, die sich in diesen Jahren voll-
zieht, anschaulich anhand von zwei Ereignissen vorfuhren. Zuerst
rufe ich den begeisterten Bericht von Erasmus selbst in Erinnerung,
als er 1514 zum ersten Mal in Basel ankam?. In wenigen Tagen hatte
er Beatus Rhenanus getroffen, Bruno Amerbach, Johannes Froben,
Wolfgang Lachner. Die Universitat heisst ihn offiziell mit einem
Festmahl willkommen, der Rektor, der Theologe Ludwig Bar, lobt
ihn in hohen Tonen, in kurzester Zeit i1st Erasmus Zentrum eines
Kreises von Bewunderern, er kann sich als Mittelpunkt dieses kleinen
Universums fuhlen. Demgegeniiber stelle ich seinen Abgang aus
Basel. Im April 1529 verlasst er die Stadt, die thm zur zweiten Heimat
geworden war, nach einer letzten kuhlen Unterredung mit Oekolam-
pad, in der Meinung: «Ich glaube bestimmt, niemand kann dort mit
Grund uber mich klagen», und mit einem Seufzer uber die Leute, die
ihn «gegen seinen Willen parteiisch zu machen versuchten»’.

"Ich versuche, die Thematik aus dieser Perspektive zu betrachten. Im allgemei-
nen gebe ich in den Anmerkungen nur die notigen Belegstellen, und erwihne die
Literatur nur da, wo das fur meine Fragestellung wichtig ist.

2 A 11305, 181-210.

3 A VIII 2196, 37-38.45-46.



28 Cornelis Augustijn

Meine Fragestellung geht also von der Entfremdung aus, die sich
in den Jahren zwischen 1521 und 1529, Jahren die Erasmus in Basel
verbracht hat, vollzogen hat. Ich gehe aber zuerst auf die Frage ein,
wie tief die Verwandtschaft zwischen Erasmus und seinen schweize-
rischen Freunden ursprunglich war. Damit wird eine Grundlage
geschaffen fur die Behandlung des Prozesses der Entzweiung, der
sich in den zwanziger Jahren vollzieht. Am Ende stelle ich die Frage,
ob von irgendwelchem bleibenden Einfluss des Erasmus auf die
schweizerische Reformation die Rede sein kann. Damit habe ich auch
die drei Teile dieses Aufsatzes bereits angekundigt.

L. Erasmus als Mittelpunkt des Basler Kreises

Der schon geschilderte Empfang im Basler Humanistenkreis
machte auf Erasmus einen tiefen Eindruck. «Ich kann kaum sagen,
wie sehr mir diese Basler Atmosphare gefallt, wie schr der Men-
schcnschlag - es gibt nichts Freundschaftlicheres, nichts Aufrich-
tigeres: » Zu diesem Kreis gehorten, ausser den bereits genannten,
auch Heinrich Loriti Glareanus, poeta laureatus, Musikologe und
Historiker, und die Theologen Wolfgang Fabritius Capito, Wolfgang
Hedio und Johannes Oekolampad®. Durch Glareanus kam auch
Huldrych Zwingli, der Pfarrer von Glarus, hmzu;’j Der fromme und
gebildete Bischof Christoph von Utenheim gehorte zu den Gonnern
des Kreises. Man kann sich ihn vorstellen als eine lose Gruppe, in der
verschiedene Sphiaren der Basler intellektuellen Welt, wie die
Drucker, die Professoren, die Kunstler usw. ihren Platz fanden. Dies
alles zusammen bildete die «sodalitas Basiliensis», in der studiert
wurde, aber auch Spass getrieben und geklatscht. Erasmus lebte zwei
Jahre, von 1514 bis 1516, in dieser Welt, fuhlte sich sofort zu Hause
und galt, umgekehrt, in kurzester Zeit als der verehrte Mittelpunkt.
Ein gutes Beispiel ist Zwingli. Ursprunglich hatte er keine Verbin-
dungen zu Erasmus. Dann wird er von Glareanus introduziert und
im Friihjahr 1516 besucht er Erasmus in Basel’. Der Besuch besiegelt
seine Aufnahme in den Basler Humanistenkreis. Der Brief, den
Zwingli nach seinem Besuch an Erasmus richtet, lasst den tiefen,

YA II412, 17-19.

>Vgl. fur den Basler Humanistenkreis R. Wackernagel, Humanismus und
Reformation in Basel, Basel 1924, 126-252; H.R. Guggisberg, Basel in the Six-
teenth Century. Aspects of the City Republic before, during, and after the Reforma-
tion, St. Louis, Missoun 1982, 3-17.

* A1l 401, 6-9.

7A 11401, 3-6.



Erasmus und die Reformation in der Schweiz 29

fast religiosen Eindruck sptiren, den der Niederlander auf ihn
gemacht hatte. So wie einst die Franzosen und Spanier nach Rom
zogen um Livius zu sehen - er zitiert Erasmus’ Lieblingsautor Hiero-
nymus - so habe er die Reis¢ nach Basel gemacht mit dem einzigen
Ziel, Erasmus zu besuchen. Sogar die aussere Gestalt - zart, aber har-
monisch - stehe thm jetzt beim Lesen seiner Schriften lebendig vor
Augen. Ja, er wirft sich Erasmus zu Fussen, sogar eine Abweisung
wire noch eine Gunst®/

Die Masslosigkeit dieser Verehrung wird klar in der Entrustung,
die Beatus Rhenanus Zwingli gegenuber zeigte, als er vernahm, Leo
Jud habe den Wunsch geaussert, Erasmus solle Theobald von
Geroldseck, den Pfleger des Stifts Einsiedeln, irgendwie in seinen
Werken ehrenvoll erwahnen. «Ich habe den Eindruck, Leo versteht
nicht genugend, wie gross Erasmus ist. Er meint vielleicht, dieser sei
unser einer. Erasmus ist aber nicht nach normalen Massstaben zu
messen. Er hat das menschliche Niveau in gewissem Mass
uberstlegenq"» Von Ockolampad gewinnt man den Eindruck, dass
von Anfang an das Verhaltnis etwas sachlicher war'y Er arbeitete im
Winter 1515/16 mit Erasmus zusammen an der Edition des Neuen
Testaments. Er sollte das Hebraische in den Anmerkungen bearbei-
ten, Aussagen auf dogmatischem Gebiet auf ihre Orthodoxie prufen
und Korrekturen lesen'), Spater fertigte er noch das Register zur
grossen I—Ileronymusedltlon an, eine riesige Arbeit. Das alles brachte
thm viel Miuhe und wenig Dank. Dennoch schreibt auch er ein Jahr
spater an Erasmus uber den heiligsten Beweis ihrer Freundschaft, die
thm von Erasmus geschenkte Abschrift des Prologs des Johannes-
evangeliums, die er an sein Kruzifix gehangt hat, so dass er immer
Erasmus in seinen Gebeten eingedenk ist. Leider sei das Stuck Papier
ihm entwendet worden, und jetzt habe er nur noch ein Erasmusbrief-
chen, das er heimlich liest und kusst", 'Der Ton auch dieses Briefes ist
so iiberschwenglich, dass er die unter Humanisten {ibliche Schmei-
chelei weit ubersteigt.

Diese exzessive Erasmusverehrung darf uns nicht daruber hinweg-
tauschen, dass es letzten Endes nicht nur die Person, sondern an erster
Stelle eine Ideecenwelt war, die Menschen anzog und begeisterte. Es

A 11401,

?Z VI 114, S. 254, 18-21.

'""Vgl. dazu E. Stachelin, Erasmus und Ockolampad in ihrem Ringen um die
Kirche Jesu Christi, in: Gedenkschrift zum 400. Todestage des Erasmus von Rotter-
dam. Herausgegeben von der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu
Basel, Basel 1936, 166-182.

"'Vgl. E. Staehelin, a.a.0., 166.

2 A 11563, 20-32.



30 Cornelis Augustijn

ist naturlich nicht tunlich, jetzt die Gedankenwelt des Erasmus inte-
gral zu behandeln. Es ist aber durchaus moghch einige Kernmo-
mente zu erortern’? Vergegenwirtigen wir uns zunichst, dass die
Jahre 1514 bis 1516 gerade die Jahre waren, in denen die Ideale des
Erasmus deutlich an den Tag kamen, in der Edition des Neuen Testa-
ments 1516, in der Neuauflage der Adagia 1515, im Klag des Friedens
1517, in der Edition des Enchiridion von 1518 mit ihrer wichtigen
Vorrede, und in der neunbindigen Hieronymusedition 1516.

Diese Ideale richteten sich zuallererst auf die theologische Me-
thode. Der Humanist Erasmus war daran interessiert, die humanisti-
sche Methode auch in der Theologie anzuwenden. Das hatte eine
Verlagerung der Schwerpunkte zur Folge, wodurch das Philologi-
sche an die erste Stelle ruckte. Der «Bibelhumanismus» - dieser Ter-
minus gibt am besten die Eigenart dieses Studiums im Zusammen-
hang mit dem Humanismus im allgemeinen wieder" - betrachtete
die Bibel primar als literarisches Dokument, studierte sie, wo mog-
lich im Urtext, kommentierte sie mit Hilfe der iltesten und somit
besten Autoren. Dieselbe Methode wurde auch auf die Kirchenviter
angewandt, mit Vorliebe fur das exegetische Schriftum, so dass das
Studium der Vater die Bibelforschung unterstutzte. Auf diese Weise
strebte Erasmus eine Vereinigung von bonae litterae und sacrae litte-
rae an, das heisst: das Studium der antiken Kultur sollte auch dem
Studium der christlichen Autoren und besonders dem Bibelstudium
dienen. Er wollte Christentum und Kultur wieder zusammenfuhren,
damit auch ein Kulturmensch ehrlichen Gewissens Christ sein konne
und nicht in zwei getrennten Welten leben miuisse. Konkret bedeutete
das, dass Erasmus die im Humanismus entwickelten philologischen
__Methodenin den Dienst der Bibelwissenschaft und der Theologie im
" allgemeinen stellen wollte.

Es wundert nicht, dass in Basel im Kreis der Humanisten die
Begeisterung fur ein solches Lebensprogramm gross war. Erasmus
war sicherlich nicht der erste, der dieses Interesse hatte, auch wenn er
in diesen goldenen Jahren® das anerkannte Haupt der Neuerer war.
Gerade in Basel gab es auf diesem Gebiet schon eine Tradition"‘."‘}

“Ich kann das hier gegebene Erasmus-Bild jetzt nicht im einzelnen belegen.
Das habe ich in einer jingst erschienenen Erasmus-Biographie getan, auf die ich
hier im allgemeinen verweise. Vgl. C. Augustijn, Erasmus von Rotterdam. Leben-
Werk-Wirkung, Munchen 1986.

'* Vgl. fur diesen Terminus C. Augustijn, 2.a.0., 100, 171.

'> Erasmus spricht in diesen Jahren tiber das goldene Zeitalter, das er erhofft; vgl.
A 11 566, 34. Es waren auch fur ihn personlich die besten Jahre seines Lebens.

'*Vgl. dafuir H. Junghans, Der junge Luther und die Humanisten, Weimar 1984,
109-115.



Erasmus und die Reformation in der Schweiz 31

Recht deutlich ist das beispielsweise bei den Amerbach. Der Vater
hatte seit den siebziger Jahren neben vielen anderen Werken auch die
Kirchenviter in guten Editionen und schon gestalteten Folianten her-
ausgebracht Die Ausgabe von Ambrosius, die 1492 aus der Presse
kam, hatte ein Vorwort, das das ¢ gleiche Ideal klar in den Vordergrund
riickte. Amerbach gab seinen Sohnen eine solide Ausbildung in den
drei Sprachen. Zwei von ihnen, Bruno und Basilius, zeichneten fur
einen grossen Teil der von Erasmus erarbeiteten Hieronymusausgabe
verantwortlich, und in dem von ihnen verfassten Vorwort zum funf-
ten Band geben sie das Ideal schlicht, aber beredt wieder: «Unser
Vater hoffte, dass bei einer Wiederbelebung “dieser alten Theologie
jener spitzfindige Schlag von Sophisten und diese banale Sorte von
Theologen weniger zu sagen haben sollten und wir vielmehr echte
und wahre Christen bekommen wiirden. Denn das Studium veran-_
dert den Menschen, und wir entwickeln uns nach dem Bilde der
Schriftsteller, welche wir taglich lesen"/.» Kein Wunder, dass sich
Erasmus in diesem Kreis sofort zu Hause fuhlte!

Bisher habe ich uber die Methode der Theologie gesprochen,
obwohl schon klar wurde, dass das Formale und das Inhaltliche
untrennbar miteinander verbunden waren. Der Basler Humanisten-
kreis hat im Verkehr mit Erasmus gespurt, welche Folgen das neue
Bibelstudium auch fur den Glauben und fur die Frommigkeit hatte.
Es ist bemerkenswert, dass die Urteile der beiden spateren fuhrenden
Kopfe der Reformation in der Schweiz in in dieser Hinsicht volhg iden-
tisch sind. Oekolampad sagt es kurz und bundig in seinem eben
schon erwahnten Brief an Erasmus. Dessen Ausspruiche tonen immer
noch in seinen Ohren, besonders «dieses hochgepriesene, dieses gol-
dene Wort, dass man nichts in der Heiligen Schrift suchen soll ausser
Christus»®. Viel spiter beschreibt Zwmgh wie er dazu kam, zu
glauben «das zwiischend got und uns nieman mitlen mag denn der
einig Christus». Er habe es um 1514/15 in einem Gedicht des Erasmus
gelesen. «Hie hab ich gedacht: Nun ist es ie also. Warumb sfichend
wir denn hilff by der creatur?» So habe ihn Erasmus auf den Weg

"7 Vgl. Hieronymus, Opera V, Basileae 1516, f* A 1v°: «Porro pater cum in hoc
nos ante velut instruxisset trium linguarum qualicunque peritia, Latinae, Graecae et
Hebraicae, quod sine horum praesidio nihil agi poterat in hoc negocio, tam egregio
operi tandem immoriens hanc provinciam velut haereditariam nobis delegavit,
futurum sperans ut, si vetus illa theologia revivisceret, minus valeret spinosum istud
sophistarum et frigidum theologorum genus et christianos haberemus magis inge-
nuos et germanos. Abeunt enim studia in vitam et tales evadimus quales quotidie
legimus.» Mit «hoc negocio» ist die schon vom Vater geplante Hieronymus-Edition

gemeint.
" AT 563, 16-18.

s



32 Cornelis Augustijn

gebracht. Zwar habe er auch andere Lieder bei Erasmus gefunden,
gerichtet an die Heiligen, aber das habe ihn nicht mehr der Uberzeu-
gung berauben konnen, «das Christus unser armen seelen ein eyniger
schatz sye»"”. Man beachte die Worte: Warumb sfichend wir denn
hilff by der creatur? Das Einzigartige des Werkes Christi hat eine
polemische Spitze, es richtet sich gegen die damalige Kirche, die das
Kreaturliche und Menschliche verehre. In seinem Archeteles von 1522
wird Zwingli nicht miide, die Termini zu haufen: driickende Verord-
nungen und Regeln, menschliche Verordnungen, kleinliche Zeremo-
nien usw. 20’Dts:m“‘gggenuber stellt er «die evangelische Freiheit»?) Es
klingt wié ein Widerhall der Worte des Erasmus tiber die menschli-
chen Gebote und Uberlieferungen, die den Christen in die Enge
treiben®!

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass Erasmus im Basler
Kreis, in dem schon Auffassungen herrschten, die mit den seinigen in
Einklang waren, einen ungeheuren Einfluss ausgetibt hat, einen Ein-

l fluss, der um so grosser war, weil er schon vorherrschenden Gedan-
! ken nicht widersprach, sondern diese cher artikulierte. Auch in Klei-
nigkeiten ist das erkennbar. So wunscht Beatus Rhenanus, der jetzt in
Zurich wohnende Zwingli solle den Schulmeister Oswald Myconius
— den spateren Basler Antistes - bitten, eine der Einleitungsschriften
zum Neuen Testament des Erasmus in der Fastenzeit oder an Festta-
gen seinen Horern zu erkliren? In Antwort darauf bestellt Zwingli
mehrere Exemplare dieser Schrift, und zugleich auch der zweiten
Einleitungsschnft. Er fugt hinzu: «Luther gefallt Gbrigens allen
Gebildeten in Ziirich*%»

Es ist dann, im Februar 1519, das erste Mal, dass Zwingli den
Namen Luthers erwahnt: Luther und Erasmus’ Einleitungen zum
Neuen Testament in einem Atemzug. Offensichtlich war im Basler
Humanistenkreis Luther bekannt und er wurde geschatzt. Heisst das,
dass die Basler in dieser Zeit, in der Erasmus nicht mehr in Basel, son-
dern in den Niederlanden lebte (1516-1521), sich seinem Einfluss
entzogen und Luther zugewandt hatten? Wer so urteilt, kennt die gei-
stige Welt der Zeit nicht. Eher war es umgekehrt In Basel lernte man
schon 1518 Luther kennen und man interpretierte ihn im Rahmen der

®Z 11217, 7-19.

2072 1271,1.12.29.

MZ1272,16.

2 Am bekanntesten ist die Auseinandersetzung in der Annotatio zu Matthaus
11, 30, LB VI 63-65.

»ZVIIS59, 8. 137, 7-12.

#ZVII60, S. 139, 15-16.



Erasmus und die Reformation in der Schweiz 33

Vorstellungen, die im eigenen Kreis vorherrschten. Auf eine Kurzfor-
mel gebracht: Man verstand Luther humanistisch. Ich gebe ein Bei- |
spiel. Im Dezember 1518 holen sich die Berner aus Basel Luther-
drucke, und das ruft bei Beatus Rhenanus, dem engsten Freund des
Erasmus im Basler Kreis, den Kommentar hervor: «Ich freue mich, so
oft ich sehe, dass die Welt zur Besinnung kommt, die Traume der
Schwitzer fahren lisst und die tiichtige Lehre verfolgt?¥» So wird
Luther zum Bibelhumanisten gemacht, nicht nur von Zwingli und
Beatus Rhenanus: Der ganze Basler Kreis ist einstimmig auf seiner
Seite. Auch Ockolampad aussert sich in einem Brief an Beatus Rhe-
nanus sehr positiv uber Luther. Er sieht dessen Auftreten im Rahmen
des Unterschiedes «zw1schenjuden und Christen, zwischen Christus
und Antichrist»*. Das ist vollig klar: Luther als Bekimpfer des
Judaismus in der Kirche, das heisst als Bekimpfer einer bloss ausserli-
chen Form von Religion, die zur Werkgerechtigkeit fuhre. Luther als
Verteidiger der evangelischen Freiheit also! Befremdend ist das nicht.
Man kannte Luther in erster Linie aus dem dicken Sammelband, den
Froben November 1518 ediert hatte und der einen schlagenden Ver-
kauferfolg hatte?”. In den hier edierten Schriften stand die Kritik am
kirchlichen Brauchtum und kirchlichen Missstinden im Vorder-
grund. Luther als Bibelhumanist: Eine andere Verstindnismoglich-
keit gab es ausser beim engsten Freundenkreis in Wittenberg nicht,
und schon gar nicht in Basel, wo ja der Verstindnishorizont der
erasmianisch-humanistische war. Das heisst nicht, dass ich dem alten
Urteil beipflichte, dass der Basler Humanistenkreis in den Jahren
1520/21 zu einem Verschworerklub gegen die Ketzerbannung
Luthers geworden sei®®. Es gab keine planmassige politische Aktion.
Was es gab, war eine fur die Erneuerung von Kirche und Theologie
begeisterte Gruppe, die Luther als einen der Ihrigen begrusste. In die-
ser Beurteilung stimmten Erasmus und die Basler Freunde uberein.
Auch Erasmus hat Luther auf diese Weise begrusst. Es gab dennoch
einen gewissen Unterschied. Eramus beurteilte Luther um einige
Nuancen_anders: Mehr al die Basler fiirchtete er das Ungestum _
Luthers, er hatte Angst vor heftigen Auseinandersetzungen und ver-

\

BZVII53,S.123, 3-5.

*E. Stachelin, Briefe und Akten zum Leben Oekolampads, Bd. 1 (Quellen und
Forschungen zur Reformationsgeschichte 10), Leipzig 1927, 125, S. 178.

7 Vgl. fur diese Ausgabe WA 60, 431-442.

*¥Vgl. W. Kohler, Huldrych Zwinglis Bibliothek (Neujahrsblatt auf das Jahr
1921, zum Besten des Waisenhauses in Zurich, St. 84), 19-23. Kohler benutzt den
Terminus «Verschworerkreis», und stutzt sich fur seine Sicht auf P. Kalkoff. Spater
gibt Kohler dieses Bild des Basler Humanistenkreises nicht mehr.



34 Cornelis Augustijn

suchte, durch Capito Luther zur Vorsicht zu mahnen? 1und zugleich
Froben von Lutherdrucken abzuhalten®”. Er war distanzierter als die
Basler, und das kann wohl damit zusammenhangen, dass er in den
Niederlanden selber den Sturm der Entriistung kennenlernte, den
Luthers Benehmen hervorrief.

I1. Die Entzweiung der zwanziger Jahre

 ———

Mit dieser Nuancierung sind wir an die Grenze zum zweiten Teil
gekommen, den ich wie folgt thematisieren kann: wie vollzog sich im
Laufe der zwanziger Jahre der Prozess der Entzweiung, die Erasmus
und die Reformation in der Schweiz schliesslich endgultig voneinan-
der entfremdet hat? Deutlichkeitshalber spitze ich meine Erorterun-
gen auf vier Vorfalle zu.

Der erste spielte sich 1522 ab, ein halbes Jahr nachdem Erasmus
wieder in Basel angelangt war und mit einem Seufzer der Erleichte-
rung festgestellt hatte, dass in der Stadt im Gegensatz zu den sudli-
chen Niederlanden Ruhe und Ordnung herrschten’. In der Fasten-
zeit 1522 jedoch wurden wiederholt die Fastengebote ostentativ
iibertreten®?, was glelchzemg auch in Zirich geschah. Das war als
Demonstration gedacht, es ging den Beteiligten um die «evangelische
Freiheit». Der Bischof reagierte sehr vorsichtig, der Rat war noch
zuruckhaltender und das fuhrte dazu, dass der Rat nur jede Diskus-
sion uber die strittigen Fragen verbot und der Bischof darauf verzich-
tete, die Ubertreter zu bestrafen. Erasmus wurde sogleich in die
Affare verwickelt, da einige Radelsfuhrer sich auf sein Beispiel berie-
fen. Erasmus besass eine labile Gesundheit und hasste das Essen von
Fisch, darum hatte er hin und wieder Hithnerfleisch gegessen. Das
mag fur ihn der Anlass gewesen sein, zur Feder zu greifen Im August
erschien sein De esu carnium*, Das Fleischessen, ein an den Bischof
von Basel gerichteter ausfiihrlicher Brief. Der Titel ist etwas irrefiih-
rend, es geht Erasmus um die Frage des Wertes kirchlicher Vorschrif-

*Vgl. ASDIX, 1,392, 402-404; WA Br 1, 91, 1-54. Capito hat also im Sommer
1518 nach einem Gesprach mit Erasmus sich an Luther gewandt und diesen vor
einem ungestuhmen Benehmen gewarnt.

% ATV 1167, 273-274. Vgl. C. Augustijn, Erasmus en de Reformatie. Een onder-
zoek naar de houding die Erasmus ten opzichte van de Reformatie heeft aangeno-
men, Amsterdam 1962, 27 Anm. 33.

Vgl ASD IX, 1, 19, 4-5.

2 Vgl. die Einleitung zur Ausgabe der Schrift De esu carnium, ASD IX, 1, 3-12.

¥ Vgl. ASD IX, 1, 22, 115-116.

*ASD IX, 1, 19-50.



Erasmus und die Reformation in der Schweiz 35

ten, zugespitzt auf die drei brennenden Tagesfragen: Fastengebote,
obligatorisches Priesterzolibat und obligatorische kirchliche Feier-
tage. Schon im April war Zwmglls Von Erkiesen und Freiheit der Speisen
erschienen, Ende August kam sein Apologeticus Archeteles, erstes und
letztes Wort*?. Die erste Schrift wurde unmittelbar vom Wurstessen
in Zurich veranlasst, und die zweite nahm Bezug auf die Forderung
von Zwingli und seinen Freunden im Sommer, das Priesterzolibat
aufzuheben und die evangelische Predigt freizugeben. Erasmus’ und
Zwinglis Stellungnahmen sind dadurch gut vergleichbar. In ungefahr
derselben Lage der Dinge wird der gleiche Fragenkomplex erortert,
die beiden Autoren beschranken sich jedoch nicht auf die Tagesfra-
gen, sondern sie bemuhen sich, die an deren Basis liegenden prinzi-
piellen Fragen auszuarbeiten. Das heisst also, dass beide ekklesiologi-
sche Fragen behandeln, Fragen hinsichtlich der Kirche, und zwar
nicht auf abstrakte Weise, sondern im Licht der konkreten Situation.
Der Ablauf der Ereignisse zeigt, dass sich hier zum ersten Mal eine
Kluft zwischen den beiden Mannern auftut, eine Kluft, welche den
“Basler Humanistenkreis in kurzem spalten sollte und den Anfang der _
Entzweiung zwischen Erasmus und der Reformation in der Schweiz
markiert. Am Anfang des Jahres 1522 hatte Zwingli Erasmus noch 1
Basel besuchtﬂ im Marz gab es noch wechselseitige 1 Emladungen@
nach dem Erscheinen des Archeteles war es aber aus. Sofort nach der
Lekture grift Erasmus, seiner Gewohnheit vollig zuwider - er war
kein Nachtarbeiter - spatin der Nacht zur Feder: «Ich beschwore dich
bei der Ehre des Evangeliums . . ., wenn du kunftighin etwas heraus-
gibst, so nimm eine ernste Sache ernst . . . Frage gelehrte Freunde um
Rat, ehe du etwas veroffentlichst®.» Das war klar, und diese deutli-
chen Worte fuhrten zu deutlichen Verhiltnissen. Die Fiaden reissen.
ab: der letzte bekannte Brief Zwinglis an Beatus Rhenanus datiert
vom Juli 1522*] der erste an Zwingli gerichtete Oekolampadbrief,
vom 10. Dezember 1522, ist im besten Humanistenstil verfasst, aber
in schoner Anspielung auf den Bibeltext macht der Autor klar, Zwin-
gli sei fur thn David, dem er zur Seite stehen wolle, sei es auch eher bei
dem Tross als mit gegiirtetem Schwert*”/ Das Bild hat fast propheti-
sche Zuge: Zwingli war in den folgenden Jahren mehr als Oekolam-
pad der Mann der Tat, Oekolampad war der Theologe, der zur Besin-

»*Vgl. fur die Bedeutung dieser Schriften U. Gabler, Huldrych Zwingli. Eine
Einfuhrung in sein Leben und sein Werk, Miinchen 1983, 51-53, 56-57.

% Vgl. Z VII 198 Anm. 5.

Z VII 198, S. 494, 12-13; 199, S. 497, 20-21.

# AV 1315, 2-6.

¥ Z VII 222, S. 548-550.

0 Z VII 258, S. 635, 19-21; vgl. I Sam. 25, 13; 30, 24.



36 Cornelis Augustijn

nung aufrief. Das Verhaltnis verschlimmerte sich noch, als Zwingli
1523 Ulrich von Hutten Schutz verlieh®'.

Aber von den Tatsachen zu den zugrunde liegenden Differenzen.
Waren die beiden wirklich in ihrer Auffassung von Kirche grundver-
schieden? Auf den ersten Blick sicher nicht. Weder Erasmus noch
Zwingli wunschen eine Fortsetzung der jeweils gegebenen kirchli-
- chen Verhaltnisse. Auch Erasmus pladlert entschieden fur Abschaf-
fung des obhgatorlschen Zolibats, fur eine Verminderung der Zahl
,der Feiertage und gegen die Fastenvorschriften, die die Reichen scho-
nen und die Armen belasten. Beide wiinschen evangelische Freiheit
allen menschlichen Geboten gegenuber. Dennoch ist der Unter-
schied unubersehbar. Erasmus richtet sich an den Ortsbischof, er
zeichnet das Bild einer Kirche, die ihrem Wesen nach durch die Liebe
bestimmt wird. Dasist ein Leitbild, dem die Wirklichkeit der damali-
gen Kirche nicht entsprach. Dennoch bleibt seine Schrift ein Appell,
er ruft die Bischofe auf, als Vater zu herrschen uber das Volk, jeden
tyrannischen Zwang zu vermeiden, und die sich nun ruhrende Pro-
testbewegung weise und behutsam in kirchliche Bahnen zu lenken.
Dann wird ihre Autoritat keinen Schaden nehmen. Das Ideal einer
gereinigten Kirche ist seines Erachtens noch verwirklichbar. Zwingli
hingegen schreibt eine Absage an die Hierarchie, der Bischof steht gk
der Seite der unchristlichen Menschensatzungen. Es ist klar, dass die
beiden die Situation unterschiedlich emnschatzen. Dennoch liegen die
Differenzen tiefer. Die kirchliche Struktur als solche ist fur Erasmus
unangreifbar, das Bischofsamt ist heilig, wenn nur der Bischot ein
wahrer, echt evangelischer Bischof ist, Hirt seines Volkes. Spater
schreibt Erasmus, De esu carnium habe als erstes die Wut der Luthera-
ner gegen ihn entfacht2. Ohne Zweifel dachte er dabei an Zwingli
und dessen Gesinnungsgenossen in Basel.

Ein zweiter Vorfall* spielte sich im Sommer 1524 ab, kurz vor der
Publikation von De servo arbitrio. Der junge Heisssporn Guillaume
Farel war in der Stadt, und er hatte eine offentliche Disputation
gehalten, in der er Thesen zugunsten der Reformation verteidigt
hatte. Kurz nachher stiess Erasmus zufallig auf thn und beschwerte
sich Uber seine Worte. Hatte ihn doch Farel einen Bileam gescholten,
der aus Geldgier sich selbst verdingt habe, das Volk Gottes zu verflu-
chen. Grund dieser Anschuldigung war, dass Erasmus dem Papst

*1'Vgl. A V 1384, 73-75.

2 A V11620, 48; 1679, 46-49.

3 Vgl. fur das folgende C. Augustijn, Erasmus und Farel in Konflikt, in: Actes du
Collogue Guillaume Farel, Neuchatel 29 septembre-1er octobre 1980, publiés par P.
Barthel u.a., t. 1 (Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie 9/1), 1983, 1-9.



Erasmus und die Reformation in der Schweiz 37

angeboten hatte, seinen Rat zu einer friedlichen Losung der religiosen
Konlflikte zur Verfigung zu stellen. Das Gesprach nahm eine theolo-
gische Wendung, es mundete in einen heftigen Wortwechsel aus, und
auf Erasmus’ Anregung hin verwies der Basler Rat Farel der Stadt.
Dieser war witend und hat Erasmus die Jahre hindurch beschimpft.
Noch 33 Jahre spater fuhrten solche Schmahungen im Gasthof Zum
Wilden Mann in Basel dazu, dass Erasmus’ Testamentsvollstrecker
Protest einlegten. Erasmus nannte_Farel seit 1524 in Briefen und
Schriften immer nur «Phallicus»: Farel war ihm der Inbegrift aller
Verkehrtheit geworden, die die Evangelischen kennzeichnete.

Alles zusammen petite_histoire, die ich kaum der Vergessenheit
entreissen mochte, wenn sich nicht im Gesprach auch eine theologi-
sche Differenz gezeigt hatte, die Signalfunktion hat, in der die wach-
sende Entzweiung ihren Ausdruck fand. Das Gesprach begann mit
einer Auseinandersetzung uber die kirchlichen Brauche. Erasmus
hatte kurz zuvor verteidigt, auch wenn die Beichte nicht von Christus
eingesetzt worden sei, sei eine Handhabung als kirchliche Verord-
nung doch nicht unmoglich. Farel behauptete in der Unterredung,
nur die Heilige Schrift sei entscheidend. Wenn Erasmus mit ihm der
Meinung sei, die Beichte sei nicht biblischer Herkunft, so ware eine
Verteidigung der Beichte als Menschensatzung Quatsch. Das war
eine brisante ekklesiologische Frage: Wie oft hatte Erasmus seine
Krittk an kirchlichen Institutionen ausgeubt, ausgerechnet auf
Grund der Gegentiberstellung vom reinen Evangelium, Brunn und
Quelle des Christentums einerseits, und der jetzigen besudelten Pra-
xis andererseits. Das Gesprach ging aber weiter. War die Schrift
immer klar? fragte Erasmus. Nirgends in der Bibel sei beispielsweise
die Rede von einem an den Heiligen Geist gerichteten Gebet, und
doch war es keine Fehlentwicklung, wenn das jetzt geschah. Farel
zeigte sich besturzt: Verneinte Erasmus die heilige Trinitat? Machte er
auf diese Weise die Schrift unsicher? In ihr sprach ja der Heilige Geist,
und eben derselbe Heilige Geist wirkte in den Glaubigen, erklarte
thnen im Herzen die Schrift und versicherte sie der gottlichen Wahr-
heit. Solche Ausserungen riefen das Argernis des Erasmus hervor.
Man konnte wohl unaufhorlich vom Geist sprechen, aber damit ware
in nuchternen exegetischen Fragen sachlich nichts gewonnen. Noch
zwei Jahre spater schimpfte er auf «einen» (Farel), der sinnlos schrie:
spiritus, spiritus, Geist, Geist*.

Man kann sich im Riickblick fragen: Waren die Ausserungen Farels
nur personlicher Art oder hatte Erasmus recht, steckte in der schwei-
zerischen Reformation eine Art Spiritualismus, die Erasmus, trotz

* Erasmus, Hyperaspistes I, in: LB X 1299C.



38 Cornelis Augustijn

seines eigenen spiritualistischen Einschlags, fremd war, und die dem
. Populismus nahekommt? Vielsagend ist ein Ausspruch Zwinglis,
1523, dass gerade «die Ungebildetsten, wenn sie nur fromm sind, die
Schrift nach der Meinung Gottes moglichst unbefangen verste-
hen»*. weil der Geist Gottes eher diejenigen lehrt, die das Gottliche
lieben. Es geht hier nicht nur um eine hermeneutische Frage, sondern
daruber hinaus um die Frage: wo ist wahre Kirche? Dieser zweite
Vorfall weist uns somit auf die Konsequenzen der Absage an die
Hierarchie hin: offensichtlich ist die Reformation der Kirche durch-
zufuhren nach den Anweisungen des Geistes, der auch in den Einfal-
tigsten spricht, gegebenenfalls wider alle kirchliche Autoritat.

Ich erwahne den dritten Vorfall, 1525/26. Die grossen Schwierig-
keiten dieser Jahre hangen alle mit der Abendmahlsfrage zusammen.
Fur Erasmus’ Verhaltnis zur Reformation in der Schweiz war das ent-
scheidende Ereignis die Veroffenthchung der ausfuhrhchen und
1525%, VorsmhtshaTber wurde das Buch i in Strassburg gedruckt. Der
Basler Rat musste die lie Frage klaren, ob es in Basel verboten werden
sollte. Er holte Gutachten von vier Sachverstandigen ein, unter denen
sich auch Erasmus befand. Dieser antwortete: «Es 1st meiner Mei-
nung nach gelehrt, klar und sorgfaltig ausgearbeitet. Ich wiirde hin-
zusetzen: Es ist auch fromm, wenn etwas zu der Meinung und dem
einhelligen Zeugnis der Kirche in Widerspruch Stehendes fromm
sein konnte. Von der Kirche abzuweichen, halte ich fir gefahrlich’)»
Er hatte insofern Erfolg, als der Rat den Verkauf des Buches sowie
den Druck anderer Werke von Oekolampad verbot. Aber das in Basel
umlaufende Geriicht, Erasmus sei wenig begluckt von der Aufforde-
rung gewesen, ein Gutachten abzugeben®, war sicher nicht aus der
Luft gegriffen. Es war das erste Mal, dass sich Erasmus ausdrucklich
und direkt uber die Reformation in Basel ausliess. Die Frage, die
Oekolampad erortert hatte, lag Erasmus aber am Herzen und mit
Recht hatte er als seine Meinung gegeben, Oekolampad behandle sie
- auf die rechte Art und Weise. Zwingli und Ocekolampad waren beide
in thren Abendmahlslehren Erasmusschuler, die bestimmte Gedan-
ken des Meisters selbstandxg weiterentwickelt hatten. Der Hauptak-
~ zent auf dem geistigen Essen und Trinken von Brot und Wein, im
Glauben, wobei das Leibliche in den Hintergrund trat, war erasmi-

©Z1321,35-322, 3.

¢ Vgl. fur sie E. Stachelin, Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolam-
pads (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 21), Leipzig 1939,
276-284.

7 A VI 1636, 2-5.

¥ Vgl. Z VIII 396, S. 396, 6-7.



Erasmus und die Reformation in der Schweiz 39

sches Gedankengut, das Zwingli und Oekolampad ithm verdankten.
Im Unterschied zu ihnen hatte Erasmus die leibliche Anwesenheit
Christi im Abendmahlssakrament niemals geleugnet. Er hatte diese
Lehre aber unterhohlt, indem er sie fiir ziemlich unwichtig hielt. Wer
dartiber redete, verharre noch im Fleisch, und nur der Geist sei wich-
tig. Aus diesem Grund konnte er sich mit Oekolampads Konklusio-
nen einverstanden erklaren.

Was hielt ihn zuruck, sich vollig einverstanden zu zeigen? Das ein-
hellige Zeugnis der Kirche, der «consensus ecclesiae»*, wie er selbst
sagt. Darauf kommt er in dieser Zeit immer wieder zuruck. Bedeutet
dies, dass er sich auf die Tradition der Kirche zuruckzieht, das heisst
auf die Vergangenheit oder auf die Masse der Glaubigen in der
Gegenwart? Dann konnte die Mehrheit uiber die Zeiten hin oder in
der Welt das entscheidende Wort sprechen! Die Dinge lagen aber tie-
fer. Der consensus ecclesiae hat zu tun mit der durch den Heiligen
Geist geschaffenen Gemeinschaft, in die der einzelne Glaubige aufge-
nommen ist. Er teilt diesen Platz mit anderen, und das entlasst ithn
nicht aus der Pflicht, mit eigenen Ohren zu horen auf das, was die
Heilige Schrift zu thm sagt, aber es befreit ihn von der Einsamkeit.
Die Bibel ist der Niederschlag des fortdauernden Gesprachs Gottes
mit seinem Volk, das mit den Aposteln und den Evangelisten begann
und sich fortgesetzt hat bis in unsere Zeit. Dadurch ist der Glaube
verankert in der Geschichte, in der Tradition, ohne sich jedoch darin
zu erschopfen. Er entwickelt sich in der Zeit; an diesem Gesprach
nimmt der einzelne Glaubige Teil und vernimmt, was der Geist fru-
her und jetzt enthullt hat.

Ich ubergehe mit Stillschweigen die vielen Unannehmlichkeiten,
welche die reformatorische Partei Erasmus in diesen Jahren bereitete.
Gegen seinen Willen wollte man ihn in der Abendmahlsfrage zum
Parteiganger machen, und es waren immer die fruheren Geistesver-
wandten, Schuler und bisweilen Freunde, die ihn zur Stellungnahme
zu dringen versuchten, z.B. Leo Jud, der mehrere seiner Werke
deutsch iibersetzt hatte, und Konrad Pellikan®/ Allmihlich fuhlte _
sich Erasmus in Basel wie in einer belagerten Stadt, «zwischen Ziirich
und ¢ Strassburg»“ wie er selbst sagt, zwischen den beiden Stadten,
die ihm die grossten Sorgen bereiteten.

¥ Vgl. A VI 1717, 52-56; 1729, 25-27, und fur die Bedeutung des Ausdruckes
J.K. McConica, Erasmus and the Grammar of Consent, in: Scrinium Erasmianum
ed. J. Coppens, II, Leiden 1969, 77-99.

0Vgl. die Einleitung zur Ausgabe der Detectio praestigiarum, ASD IX, 1,
213-230.

ST A VI 1582, 97.



~—

40 Cornelis Augustijn

Das entscheidende Jahr war 1529, und damit erreiche ich das vierte
Ereignis, das ich erwahnen will. Im Winter 1528/29 ergnffcn die
Zunfte die Initiative, um den Rat zu den letzten, entscheidenden
Schritten zu zwingen: Die Entfernung der Bilder aus den Kirchen
und die Ersetzung der Eucharistiefeier durch die Abendmabhlsfeier.
Nach einem Bildersturm wurde Basel eine reformierte Stadt. In den
letzten Jahren war die Stadt schon bis an die Schwelle gekommen,
Erasmus wusste ziemlich genau, was in anderen reformatorischen
Stadten geschehen war, er hatte die vielen Ausserlichkeiten, Pracht
und Prunk der spatmittelalterlichen Messe ofter gertigt, er hatte fur
Vereinfachung und Einfalt pladiert. Trotzdem - in den zwei Monaten,
die er noch im reformatorischen Basel verbrachte, spurte er erst recht,
wie sehr er am Alten hing. In evangelischen Gottesdiensten, so wuss-
te er zu berichten, wird nur gepredigt, Frauen und Kinder singen auf
Deutsch einen Psalm, man teilt Brot als Zeichen des Leibes des Herrn
aus, Menschen gahnen, aber beweinen ihre Stunden keineswegs, die
Predigten sind grob antikatholisch und rufen zu Gewalt auf, usw.
ust.”>. In der Flugschrift Epistola in pseudevangelicos, Brief gegen die

" sogenannten Evangelischen, rechnete Erasmus mit der siiddeutsch-

schweizerischen Reformation ab. «Wenn Paulus heute lebte, wiirde er,
wie ich glaube, nicht die heutige Situation der Kirche verwerfen, er
wurde gegen die Sunden der Menschen wettern®» Bedeutsamer
noch ist ein Brief, verfasst in den letzten Wochen in Basel, in dem er
schildert, wie er sich selbst zur Treue mahnt: «Erhebe doch nicht, um
dich fur die Falschheit der Menschen zu rachen, gewissenlos die
Hand gegen deine Mutter, die Kirche, die dich durch das Heilige Bad
als Kind Christi geboren hat, die dich genahrt hat durch das Wort
Gottes, die dich durch so viele Sakramente hegt und pﬂcgt“
Moglichst kurz fasse ich diesen Teil zusammen: Die hauptsachh—

' chen Differenzen zwischen Erasmus und der Reformation in der
~ Schweiz liegen auf dem Gebiet der Ekklesiologie, der Lehre von der

Kirche. Sie entfalten sich allmahlich im Lauf der zwanziger Jahre, und
sind aus dem Grund so virulent, weil die reformatorische Partei in der
Schweiz sich aus dem Humanistenkreis herausblldetc dessen Zen-

' trum Erasmus gewesen war. Es gab also eine tiefe Einheit zwischen

thm und den schweizerischen Reformatoren. Die einschneidenden

‘Unterschiede galten der Kontinuitat des Glaubens und der Glaubi-

gen: Liegt die Kontinuitat im Wirken des Heiligen Geistes mittels des

2 A VIII 2133, 65-68; ASD IX, 1, 292, 256-265.

> Vgl. die Einleitung zur Ausgabe, ASD IX, 1, 265-278.
**ASD IX, 1, 308, 696-698.

*> A VIII 2136, 156-159.



Erasmus und die Reformation in der Schweiz 41

Wortes Gottes - so die Schweizer. Ober aber im Wirken des Heiligen
Geistes mittels und in der Gemeinschaft der Glaubigen - so Erasmus.

III. Erasmische Einfliisse auf die schweizerische Reformation

Im Vorhergehenden habe ich die Unterschiede moglichst scharf
auf einen Nenner gebracht. Die Frage lasst sich aber nicht umgehen:
Waren die Gemeinsamkeiten dennoch stark genug, um einen blei-
benden Einfluss des Erasmus zu sichern? Eine eingehende Beantwor-
tung dieser Frage ist in diesem Zusammenhang unmoglich, ich
beschranke mich auf einige wenige Beobachtungen in Kurzform.
[nteressant ist zuallererst, dass Zwingli auch nach dem endgiltigen
Bruch mit Erasmus ihn stets als seinen Lehrer sieht. Am schonsten
hat er das in einem Brief 1525 charakterisiert. Er erzahlt, er habe von
einem Hausgenossen des Erasmus, aus zuverlassiger Quelle also,
Erasmus’ erste Reaktion erfahren, als dieser den Commentarius de vera
ac falsa religione, Zwinglis Hauptwerk also, gelesen hatte. Erasmus
hatte gesagt: «O guter Zwingli, was schreibst du, das ich nicht schon |
friher geschrieben habe.» Zwingli bemerkt dazu, wortlich: «Das |
schreibe ich deswegen, damit du sichst, wie sehr Eigenliebe uns vom
richtigen Weg abbringt. Hatte Erasmus doch unseren Stoff mit seiner
Feder behandelt!*h Die Frage, ob der Bericht zuverlissig ist, ist
kaum interessant. Bezeichnend ist, dass Zwingli ihn fur wahr
annimmt, und es tief bedauert, Erasmus habe die gute Sache im Stich
gelassen. Nun kann ein Selbstbild einer optischen Tauschung nahe-
liegen. Man hat es aber ernst zu nehmen; Zwingli ist nach eigener
Uberzeugung sich selbst, der eigenen Vergangenheit und somit dem
Bibelhumanismus in erasmischer Farbung treu geblieben.

Das zeigt sich meines Erachtens am deutlichsten im Menschenbild.
Der grosse Unterschied zwischen Luther und Erasmus liegt genau an |
diesem Punkt. Fiir Luther ist und bleibt der Mensch Siinder, bei ihm
stehen Gott und Mensch einander immer gegeniiber, versohnt Gott
in Christus die Welt mit sich. Bei Erasmus ist der Mensch auf Gott
hin angelegt, bei ihm reicht der Mensch in seinen hochsten Augen-
blicken an Gott heran, gibt es auch eine naturliche Gute des Men-
schen. Obwohl die schweizerischen Reformatoren den Gedanken
eines freien Willens des Menschen hinsichtlich der Erlangung des
Heils entschieden ablehnten, ist ihr Menschenbild doch nicht das lu-
therische, sondern eher dem erasmischen verwandt. Auch fiir sie ist

¢ Z VI 371, S. 333, 26-334, 3.



42 Cornelis Augustijn

. Mensch-Sein nicht gleich Sunder-Sein, so wie es bei Luther war.
Ebenso wie Erasmus kennen sie eine Brucke zwischen dem Mensch-
lichen und dem Gottlichen. Das wird besonders deutlich in Zwinglis

Lehre vom Gesetz Gottes. Wahrend Luther lehrt, dass das Gesetz nur
" das Unvermogen des Menschen an den Tag bringt, dieses Gesetz zu
erfullen, sagt Zwingli ausdrucklich, dass das Gesetz fur den begnade-
ten Menschen eine Norm 1ist, an die er sich halten muss und die er
durch alle Hohen und Tiefen hindurch auch einhalten kann. Das
Gesetz ist «ein guter, heiliger, gerechter will Gottes»*. Fiir Erasmus
war das eine ausgemachte Sache, die er leidenschaftlich gegen Luther
verfochten hat.

Es ist sehr gut moglich, dieses Menschenbild als Zentrum der
Theologie der schweizerischen Reformatoren zu betrachten und von
da aus zu zeigen, wie sehr der reformierte Protestantismus eine eigene
Sicht auf Gott und Menschen und das Verhaltnis zwischen Gott und
Menschen entwickelt hat. Diese Sicht ist der erasmischen in mancher
Hinsicht gleich - und bleibt der lutherischen fremd. Das wird z.B.
vollig klar im beruhmten Epilog des Commentarius Zwinglis: «Gott
wollte den Menschen nicht in Unwissenheit seiner fahren lassen, und
hat thn immer wieder so unterrichtet, dass er ihn, jedesmal wenn er
Gott zu vergessen schien, sofort zuruckrief, damit er nicht lieber mit
den Tieren degeneriert zugrundegehen wollte als mit ihm ewig leben.
Daher das so besorgte Suchen Gottes nach dem gefallenen Men-
schen: Adam, wo bist du?*®» Das ist alles zusammen: der Gott, des-
sen Wesen Gute 1st. Der Mensch, ein Tier, das immer wieder zu sei-
nem Ursprung, zur Erde, hingezogen wird, aber dennoch, wie Zwin-
gh anderswo sagt, ein himmlisches Tier”, das letzten Endes die
Wahrheit liebt, Gott. In solchen Aussagen ist das erasmische Erbe
unverkennbar.

~ Prof. Dr. Cornelis Augustijn,
Sophialaan 47,
NL 1075 BM Amsterdam

>7 Auslegen und Griinde der Schlussreden, in: Z 11 232, 28-29.
8 Z 111907, 24-29.
** De providentia, in: Z VI III 116, 3.



Erasmus und die Niederlande

von

Alois Gerlo

Das Thema ist nicht neu. So hat unter andern Johan Huizinga es ein
erstes Mal kurz angeschnitten in seinem uber alles Lob erhabenen
Werk «Easmus»' und spater auch in seinem ausfuhrlicheren Artikel
«Erasmus uber Vaterland und Nationen», erschienen in «Gedenk-
schrift zum 400. Todestage des Erasmus von Rotterdam»?. Huizinga
stellt hauptsachlich fest, dass Erasmus sich allmahlich und ziemlich
schnell von Holland entfremdet hat, dass er sich vom Hollander zum
Niederlander entwickelt hat oder vielmehr, dass er das hollandische
durch das burgundisch-niederlandische Nationalgefuhl ersetzt hat,
dass er sich in sehr harten Worten uber Holland und die Hollander
und sogar uber die Niederlander geaussert hat, aber dass manchmal
auch ein milderes Gefuhl fur die Heimat, fur den heimatlichen Boden
sichtbar wird.

Dieses Bild hat sich als richtig herausgestellt. Dennoch bleibt man-
che Prazisierung und Erginzung moglich, und Huizinga kannte auch
nicht alle wichtigen Texte. Deshalb meine Forschung. Es war vor
allem meine Absicht, so exakt wie moglich, das Wichtigste aus den
Werken des Erasmus tiber das von mir gewahlte Thema mitzuteilen,
und zugleich ohne jede Voreingenommenheit Erasmus selber das
Wort zu lassen, jedenfalls soviel wie moglich.

Bevor ich Thnen die Resultate meiner bescheidenen Untersuchung
mitteile, mochte ich zuerst dem Thema «Erasmus als Weltburger und
Europaer» einige Worte widmen und auf diese Weise vermeiden, dass
die Perspektive gefilscht wird. Erasmus bekennt sich nachdrucklich
zum Weltbiirgertum. Die zwei deutlichsten Texte findet man in sei-
nem Briefwechsel aus den Jahren nach der Abreise aus Lowen. Im
September 1522 schreibt er von Basel aus an Ulrich Zwingli*: «ein
Weltburger winsche ich zu sein, gleich fur jeden, oder vielmehr, ein
Fremder fur alle». Und am 1. Februar 1523 an seinen Brugger Gast-

! Johan Huizinga, Erasmus, 5. Aufl., Haarlem, 1958 (= Huizinga 1).
?Basel, 1936, 36-49 (= Huizinga 2).
*Allen 5, Ep. 1314, 2.



44 Alois Gerlo

herrn, den Dekan von Sankt-Donaas, Marc Laurin*: «Ich will ein
Biirger der ganzen Welt, nicht einer einzigen Stadt sein.»

Dieser philosophische - nicht politische — Kosmopolitismus und
Internationalismus ist dem Humanismus der Renaissance an sich
eigen. Aber er war iiberhaupt nicht neu. Er beruhte auf dem christli-
chen Glauben, auf der Universalitat der Verkundigung Christi, die
keinen Unterschied machte zwischen Griechen und Barbaren, Frei-
geborenen und Sklaven, aber auch auf der Antike. Neben dem Kos-
mopolitismus der Kyniker und der Hedoniker, die nur einen Staat
anerkennen, den der Menschheit, nur ein Vaterland, namlich die
Welt, gab es auch den Kosmopolitismus der Stoa, die von ihrer Stif-
tung von Zeno an (350-364) unerschutterlich dem Gedanken des
einen Menschheitsstaates huldigte. In seinem Adagium «Quaevis
terra patria»® beruft Erasmus sich auf Sokrates, Aristophanes und
Cicero.

Mit seinen Vorlaufern aus dem klassischen Altertum hat Erasmus
ubrigens den militanten Pazifismus gemeinsam: wenn die Begriffe
Nation und Vaterland einmal ausgeschaltet sind, hat der Krieg keinen
Sinn mehr. Ausserdem war Erasmus von Natur ein Wanderer, ein
Wanderer mit einem europaischen Curriculum, das genuigend
bekannt ist, und in dem nach seiner hollandischen Jugend Paris, Lon-
don, Oxford, Cambridge, Lowen, Venedig, Freiburg und Basel die
wichtigsten Stationen sind. Eine wichtige Rolle in diesem Weltbiir-
gertum oder Nicht-Burgertum spielt auch das Latein: die internatio-
nale Sprache der Gelehrten, deren er sich so meisterhaft bediente und
die fur ihn gleichsam eine lebendige Sprache geworden war.

Dieser «civis totius mundi» wird konfrontiert mit der Realitat der
europaischen Volker, die kein Lateinisch, sondern Niederlandisch,
Deutsch, Franzosisch, Englisch oder Italienisch sprechen, um uns
nur auf die Volker zu beschranken, unter denen er gelebt hat.

Wie steht er den Nationalitaten gegenuber? Wie ist seine Einstel-
lung zum Nationalen uberhaupt? Auch daruber hat Huizinga auf
vorzugliche Weise gehandelt in seinem schon erwahnten Aufsatz
«Erasmus uber Vaterland und Nationen». Einige Gegebenheiten dur-
fen hier also genugen als Kontext oder Rahmen fur unser eigentliches
Thema.

Als Kosmopolit hat Erasmus offenbar keine ausgesprochene Vor-
liebe. Obschon sowohl die Franzosen als auch die Deutschen
Anspruch auf ihn erheben, weigert er sich zu wahlen. Im Marz 1519
schreibt er aus Mecheln an Louis Ruzéé: «Dass ich Gallier bin, kann

* Allen 5, Ep. 1342, 538-540. Cf. auch Allen 2, Ep. 480, 250-255.
> Opera omnia (ed. Clericus), 2, 481 B.



Erasmus und die Niederlande 45

ich weder bestatigen noch verneinen. Ich bin ja so geboren, dass man
daran zweifeln kann, ob ich Gallier oder Germane bin. Obwohl es
gerecht ist, dass diejenigen, die sich dem Studium widmen, den
Unterschied zwischen den Gegenden als ganz unwichtig betrach-
ten». Ob ich Gallier bin oder Germane, ist keine ausgemachte Sache!
Wenn wir Sudniederlander aus dem zwanzigsten Jahrhundert so
etwas lesen, geschrieben von einem Rotterdamer, nicht von einem
Brusseler, reiben wir uns die Augen, aber so steht es da. Und Erasmus
wiederholt es, zwar etwas weniger deutlich, im Jahre 1520 in einem
Brief an Peter Manius, auf den ich spater zurickkommen werde’:
Dennoch will Erasmus sich nicht in Frankreich niederlassen, wenn
Francois I thn bittet, die Leitung einer Schule fur den Unterricht alter
Sprachen zu ubernehmen. In der «Spongia adversus aspergines Hut-
teni», dem Schwamm gegen die Spritzer des Ulrich von Hutten,
spricht Erasmus wahrlich von seiner «Gallo-Germania»®: relegat me in
meam Gallo-Germaniam.

Gelegentlich, vor allem in seiner Jugend und spater in Basel zwi-
schen 1514-1515, hat Erasmus sich als Deutscher, als chomo Germa-
nus» bezeichnet. James D. Tracy hat in einem Artikel mit dem Titel
«Erasmus becomes a German»® auf den Einfluss hingewiesen, den
die Basler erasmianischen Humanisten in den Jahren 1514-1515 auf
Erasmus selbst ausgeubt haben: er wurde starker deutsch gepragt
und das bedeutete damals: scharfer in seiner Kritik an der Kirche,
weniger vorsichtig. Spater, als die deutsche Gewaltsamkeit und der
ubertriebene Nationalismus thm Sorge machten, distanzierte er sich
von Deutschland. Die Lutheraner distanzierten sich uibrigens auch
von thm, so dass Hutten ihn nicht einmal mehr als Deutschen gelten
lassen wollte™.

Erasmus nennt England sein adoptives Vaterland". Er hat den
Eindruck, «dass er diesem Land, das ihm so viele ausgezeichnete
Freunde gegeben hat, mehr verdankt als seiner Heimat» ",

Er hatte mehrmals Streit mit den Italienern. Er bedauerte namlich,
dass sie ganz unertraglich prahlten mit ihrer absoluten Uberlegenheit
— manche bezeichneten ihn sogar als germanischen Barbar -, obwohl

¢ Allen 3, Ep. 928, 40-43: Gallum esse me nec assevero nec inficior; sic natus, ut Gal-
lusne an Germanus sim, anceps haberi possit. Quanquam apud studiorum cultores minimum
habere momenti par est regionum discrimina.

7 Allen 4, Ep. 1147, 43-48.

# Opera omnia, 10, 1662 B-C.

? Renaissance Quarterly, 21, 3 (1968), 281-288.

' Cf. oben Anm. 8.

" Allen 1, Ep. 281, 12-14 et passim.

12 Allen 10, Ep. 2798, 67-69.



46 Alois Gerlo

thm nichts daran gelegen war, ihren Ruhm auf irgendeine Weise her-
abzusetzen. Sehr wichtig im Zusammenhang mit seinem Verhaltnis
zu den Italienern ist sein Brief an den Schweizer Johannes Choler im
August 1535%. Daraus geht hervor, dass er ohne weiteres zuzugeben
bereit war, bis vor kurzem habe in Deutschland auf intellektuellem
Gebiet eine «horrida barbaries» vorgeherrscht, aber andererseits wies
er darauf hin, dass nordlich der Alpen schon eine Besserung einge-
setzt hatte. Die Lobhudelei uber seine eigenen Verdienste um diesen
Fortschritt uberlies er den begeisterten Verehrern. Kurzum, Erasmus
reagiert meistens auf beherrschte Weise auf dieses ethnographische
Barbarenurteil der Italiener, mit der ithm eigenen feinen Ironie'.
Vorausgesetzt, dass der Dialog «Julius exclusus» ihm zuzuschreiben
1st — und das ist noch immer keine ausgemachte Sache -, finden wir
diese Ironie dort in den scharfsten Worten'. )

Schon ist in diesem Zusammenhang, was er uber Schweizer Arzte
und ganz allgemein uber die Schweizer mit einem prachtigen Wort-
spiel in einem Brief aus Basel an William Cop vom 27. August 1526
zu sagen weiss: «Voll Angst habe ich die hiesigen Arzte konsultiert,
sie sind dieses Volkes wurdig, das nicht sehr «medizinisch) - medice -
lebt und nicht tmassvoll, — modice — trinkt'é.»

Das Obige ist eine uralte, noch immer aktuelle Problematik, der
Menschheit eigen. Erasmus ist auf jedem Fall ein Vorlaufer Heinrich
Manns, der, uns zeitlich naher stehend, sich veranlasst sah, in seinem
Aufsatz «Das Bekenntnis zum Ubernationalen», gegen den nationa-
len Hass und die nationale Hybris zu kimpfen. Solche Bekenntnisse
zum Ubernationalen kommen bei Erasmus hiufig vor. Das ist eben
der Fall im ersten Text, den ich als Ausgangspunkt meiner Darlegung
uber Erasmus und die Niederlande zitieren mochte.

Am 1. Oktober 1520 schrieb Erasmus an einen gewissen, wahr-
scheinlich fiktiven Dominikanermonch Peter Manius, anlasslich des
Erscheinens von Gerard Geldenhauers Werk «De Batavorum insula»
in Antwerpen am 19. September 1520. Geldenhauer bekampfte die-
jenigen, die das alte Batavia als zu Gallien'” gehorend betrachteten,
und er nannte Erasmus in seinem Vorwort «Batavorum Germano-
rumque immortale decus». Manius hat Erasmus gebeten, nicht zuzu-

"> Allen 11, Ep. 3032, p. 177-178.

'* Cf. u.a. Allen 4, Ep. 1110, 64-67.

'* Itali cum sint ex omni barbarissimarum nationum colluvie conflati confusique, non aliter
quam sentina quaedam, tamen e gentilium litteris hanc imbiberunt insaniam ut extra Italiam
natos barbaros appellent. Ed. Ferguson (1933), 743-746.

' Territus consului medicos quos hic habemus: dignos hoc populo, qui non admodum vivit
medice, nec bibit modice. Nihil adferebant spei. Allen 6, Ep. 1735, 9 sqq.

'7Cf. Allen 1, intr. Ep. 78, p. 205-206 zu dieser Polemik.



Erasmus und die Niederlande 47

lassen, dass thn Frankreich als einen der Seinen sich aneigne, aber
auch einzuraumen, dass Batavia ein Teil Germaniens sei, damit Ger-
manien, also Deutschland, nicht einen solch beruthmten Sohn ver-
liere. Dennoch lasst Erasmus sich lieber nicht als Batavus, d.h. nach
Angaben Geldenhauers als Germane, einordnen. So wie ofters ist er
auch hier der Mann der Mitte, der immer Kompromisse sucht. Jetzt
mochte ich Thnen die wichtigste Stelle aus diesem Brief vorlesen.':

«. .. um lhnen in einigen Worten darauf zu antworten und zwar in umge-
kehrter Reihenfolge: erstens scheint es mir nicht wichtig zu sein, wo man
geboren ist und ich betrachte es als einen eitlen Stolz, wenn eine Stadt oder
ein Land sich ruhmt, jemanden hervorgebracht zu haben, der mittels seiner
Studien und nicht mit der Unterstutzung seines Vaterlandes gross und
beruhmt geworden ist. Mit mehr Recht ruhmt sich ein Land, einen gross-
gemachtals einen hervorgebracht zu haben. Aber jetzt redeich, als ob etwas
in mir ware, worauf das Vaterland stolz sein konnte. Mir gentigt es, dass es
sich nicht um mich zu schamen braucht, obwohl der Peripatiker (Aristote-
les) einen solchen Stolz nicht ganz ablehnt, weil er dem Wettkampf ehrli-
cher Beschaftigungen einen Reiz zufugen kann. Falls ich ein derartiges
Gefuhl besitzen wirde, wunschte ich mir, dass nicht nur Gallien und Ger-
manien mich gegenseitig fur sich beanspruchten, sondern auch, dass alle
Lander, ja sogar alle Stadte sich in wechselseitigem Wettkampf Erasmus
zueignen wurden.»

Dies ist eindeutig «das Bekenntnis zum Ubernationalen» Heinrich
Manns, die Verweigerung, Heimat und Vaterland hochzuschatzen.
Der Schluss der selben Stelle ist etwas weniger deutlich. Erasmus
fahrt namlich weiter: «Ob ich Bataver bin, steht fur mich ungenu-
gend fest. Dass ich Hollander bin, kann ich nicht verneinen, ich, der
geboren bin in einer Gegend, die, wenn wir den Karten der Kosmo-
graphen glauben durfen, mehr auf Gallien als auf Germanien gerich-
tet ist, obwohl die ganze Gegend klar und deutlich an Gallien und
Germanien grenzt.»

Meiner Meinung nach bedeuten Erasmus’ Worte An Batavus sim,
mihi non satis constat, dass er sich dessen nicht sicher ist, ob das heutige
Holland auch das alte Batavia ist, also dass er nicht sicher weiss, ob er
Germane ist, wodurch er Deutschland naher kime". Dass er Hol-
lander ist, kann er dennoch nicht leugnen, aber die Gegend ist mehr
auf Frankreich gerichtet — magis vergat ad Galliam - als auf Deutsch-
land. Ein Hollander ist deshalb viel mehr Gallier als Germane!

Hier spuren wir wieder das Vermittelnde, einerseits die Distanzie-
rung von Deutschland, aber andererseits auch, sogar sehr ausdruck-

'8 Allen 4, Ep. 1147, 31-48.
" In der Romerzeit waren die Batavi ein Volksstamm germanischer Herkunft,
wohnhaft am Rheindelta.



48 Alois Gerlo

lich, die Anerkennung des hollandischen Vaterlandes. Das Vaterland
lehnt sich geographisch jedoch stark an Frankreich an, mit andern
Worten, Erasmus aussert hier das burgundisch-niederlandische
Gefuhl, von dem Huizinga in seinem Werk «Erasmus» gesprochen
hat.

Die Frage nach seinem Batavus-Sein und die ausweichende
Antwort - meiner Meinung nach ausweichend aus opportunisti-
schen Griinden: er wollte die guten Beziehungen mit seinen franzosi-
schen Freunden und Verehrern nicht verlieren — muss nicht allzu
ernst genommen werden, den anderswo nennt Erasmus sich ohne
Zobgern einen «homo Batavus», namlich in den «Adagia», wo er han-
delt von der Herzlichkeit vieler italienischer Gelehrten ihm gegen-
uber, und wo er schreibt®*: Cum apud Italos ederem Proverbiorum opus
homo Batavus . . .: als ich bei den Italienern als <homo Batavus» mein
Werk «Proverbia» herausgab ... «Homo Batavus» bedeutet hier
offenbar: Hollinder, Niederlander, im Gegensatz zu den «ltali» oder
Italienern.

Dieser Weltburger leugnet seine niederlandische Herkunft also
nicht. Aber eine niederlandische Vaterlandsliebe, ein hollandisches
Nationalgfuhl hat er nicht. In diesem Sinne unterscheidet er sich klar
und deutlich von vielen anderen Humanisten, die, trotz eines philo-
sophischen und praktischen Internationalismus, ein starkes Natio-
nalgefuhl zeigen. Zum Zeitgeist gehort ubrigens auch der aufkom-
mende Nationalismus (siche Macchiavelli in der Zeit des Erasmus
und etwas spater noch Jean Bodin).

Erasmus’ Entfremdung von den Niederlanden hat neben dem auf
Christentum und Antike basierten philosophischen Kosmopolitis-
mus auch noch andere Grunde. Sie hatte vor allem psychologische
Motive. Seine Jugend in Holland war ziemlich unglucklich. Er
wohnte bis 1493 in chronologischer Reihenfolge in Rotterdam,
Gouda, Deventer, Utrecht, ’s-Hertogenbosch und Steyn, aber
schone Jahre, ab 1484 ohne Vater und Mutter, waren es nicht. Zudem
war es eine Zeit, in der politische Verwirrung und Burgerkrieg her-
rschten. Er hatte vor allem schlechte Erinnerungen an Gouda, wo er
mit einem tyrannischen Vormund, Pieter Winckel, zusammenlebte,
und an die funf bis sechs Jahre, die er als Monch in einem Kloster in
Steyn verbrachte. Noch 1532 erklarte er: «Viele hollandische Kloster
sind echten Bordellen ahnlich»?. Nach 1493 machte er noch ein paar
hastige Reisen nach Holland, unter anderem nach Bergen op Zoom

2" Opera omnia (ed. Clericus) 2, 405.
2 Cf. Allen 7, Ep. 2037, 205-211.



Erasmus und die Niederlande 49

und Halsteren, aber nach 1501 hat er den hollandischen Boden nicht
mehr betreten. «Holland schatzt mich gering», schrieb er im Novem-
ber 1503 aus Lowen an Willem Hermansz*.

Lange finden die siidlichen Niederlande Gnaden vor den Augen des
Erasmus?®, aber auch das wird sich andern. Sein letzter vierjahriger
Aufenthalt dort, von 1517 bis 1521, meistens in Lowen, mag mit
Begeisterung angefangen haben, wurde aber schliesslich nicht so,
dass Erasmus fur das niederlindische Vaterland hitte schwirmen
konnen, im Gegenteil. 1521 wurde die Hetze, die Grobheit und die
Spiessbiirgerlichkeit mancher Theologen ihm zu viel: er fuhr ab nach
Basel und kehrte niemals in die Niederlande zurtick, obwohl der kai-
serliche Hof und viele Freunde ihn instandigst darum gebeten haben.
Im Jahre 1529 schrieb er aus Freiburg an den Antwerpener Bankier
Erasmus Schets einen verbitterten Brief, in dem er sich unter anderem
uber die schlechte Behandlung in Lowen beklagte, mit den Worten
ubi bene, ibi patria est.

Aber reden wir zuerst uber Holland! Bei Erasmus kommen
negative und sogar tadelnde Aussagen uiber Holland und die hollan-
dische Art haufig vor; wiederholt beschimpft er dieses Land und
seine Bewohner, wobei er allzu oft verallgemeinert. Sein Kosmopoli-
tismus kann in sicher nicht dazu veranlasst haben. Huizinga hat die
wichtigsten dieser Aussagen kurz erwahnt*. Ich bringe einige in
Erinnerung.

An Johanne Sixtinus schrieb Erasmus am 28. Oktober 1499%: «In
meiner Jugend schrieb ich nicht fur konsentinische, sondern fur hol-
landische, d.h. allerstumpfsinnigste Ohrenn.

In einem Brief vom 18. Juli 1501 an Jaak Voecht lesen wir?: «Das
Klima in Holland gefallt mir schon, aber ich argere mich uiber ihre
epikureischen Schlemmereien; fug dazu die ordinaren Menschen,
unkultiviert, mit grosser Verachtung fur die Studien, kein Interesse
fur die Gelehrtheit und der giftigste Neid».

In den «Adagia»? halt er es fur hochst unbillig, «von einem Hol-
lander, d.h. noch schlimmer als von einem Bootier, Beredsamkeit zu
verlangen — ab homine Hollando, h.e. plus quam Boeoto». Vor allem uber
die Trunksucht und die Trinkgelage beklagt er sich ofters?.

22 Allen 1, Ep. 178, 17-25.

» Cf. ibid.; auch G. Degroote, Erasmus en de Bourgondische Nederlanden, De Bra-
bantse Folklore, 1950, 9.

?* Huizinga 1, 55-56; Huizinga 2, 39.

> Allen 1, Ep. 113, 54.

% Allen 1, Ep. 159, 59-62.

2" Operaomnia 2, 713 F.

28 Cf. Huizinga 2, p. 39, n. 37; auch Allen 4, Ep. 1238, 43-48.



50 Alois Gerlo

Es kommt noch eine Aussage dazu, die sich befindet im «Ecclesia-
stes» oder «De ratione concionandi»”. Dort erwahnt Erasmus die
nativa simplicitas, die angeborene Naivitat der Hollander, zusammen
mit der nativa facilitas (angeborenem Leichtsinn) der Franzosen und
der nativa astutia (angeborener Schlauheit) der Gelderlander.

Dies alles bezieht sich eindeutig auf Holland und die Hollander,
aber sehr schnell breitet sich diese Abkehr auf die Niederlande aus
und sogar die Brabanter und Flamen kommen dabei nicht besser
weg. Sie teilen den Ruf des Stumpfsinnes, den er vorher nur den Hol-
landern zuschrieb®. Deshalb schrieb er 1535, somit seinen soeben
erwahnten Text an Sixtinus erganzend: «In meiner Jugend schrieb ich
nie fur Italiener, sondern fur Hollander, Brabanter und Flamen®'.»
«Nirgends», so klagt er wiederholt, «<werden die Studien so gering-
geschatzt wie in den Niederlanden und nirgendwo gibt es mehr
Krittler und Verleumder»*.

Gewisse Aspekte des flamischen Volkes gefallen Erasmus uiber-
haupt nicht. Franciscus Cranevelt schreibt ihm im September 1520
aus Brugge®: «Ich erinnere mich, was Sie zu den Gewohnheiten in
Flandern gesagt haben, aber seien Sie bitte uberzeugt, dass ich Threr
Meinung bin und nicht von diesen Sitten angegriffen bin.» Auch in
Flandern gebe es viel zu viel Trinkgelage*, und sogar die Madchen
lernen und singen obszone Lieder. Zum letzeren schrieb er in der Ein-
fuhrung zum «Institutio Christiani matrimonii» aus dem Jahre
1525%: «Heutzutage gibt es in einigen Landern sogar die Gewohn-
heit, jedes Jahr neue Lieder herauszugeben, die die Madchen auswen-
dig lernen. Deren Inhalt ist ungefahr folgendes: ein Gatte wird betro-
gen von seiner Gattin, ein Madchen wird vergebens von ihren Eltern
geschutzt oder zwei Geliebte verbringen heimlich zusammen die
Nacht. Dies alles wird so erzahlt, als ob es gute Handlungen waren
und man lobt eine gut ablaufende Gemeinheit. Fur diese verderbli-
chen Themen wird eine so obszone Sprache verwendet, mittels
Metaphern und Allegorien, dass die Schande in hochsteigener Person
nicht schandlicher hatte reden konnen. Und dieser Broterwerb
unterhalt viele Menschen, besonders in Flandern . . . Man findet dort
Eltern, die meinen, es sei ein Teil der Entwicklung, dass ihre Tochter

% Opera omnia, 5, p. 845.

** Huizinga 1, p. 56.

*! Huizinga 1, p. 58.

*2 Huizinga 1, p. 58, und Huizinga 2, p. 40 und n. 39.
3 Cf. Allen 4, Ep. 1145, 14-15; 2, Ep. 412, 56-57.

** Allen 3, Ep. 643, 35; 4, Ep. 1033, 21.

%> Opera omnia 5, 717¢~718a.



Erasmus und die Niederlande 51

solche Lieder kennt». Kurz, Erasmus liebte die sprudelnde Lebenslust
der Flamen nicht, die auch heute noch obszone Lieder singen.

Huizinga erwahnte als erstes psychologisches Moment, das Eras-
mus von Holland und den Niederlanden sich entfremden liess, die
Entfremdung von seiner Muttersprache, die schon anfing, so meint
er’®, «in den Tagen als er lesen und schreiben lernte». «Diese Ent-
fremdung von der niederlandischen Sprache wurde nicht wenig
gefordert - so fahrt Huizinga weiter — von der erstaunlichen Leich-
tigkeit, wie Erasmus mit dem Latein umging, so dass er sich ebenso
gut oder besser auf Lateinisch ausdrucken konnte als in seiner Mut-
tersprache.» Ich wurde nicht so weit gehen wie Huizinga. Erasmus
war meines Erachtens kein «Latinisierter», gewiss nicht im Sinne, wie
wir heute einen franzosischsprachigen Flamen einen «franzosierten»
nennen, auch wenn er die lateinische Sprache vollkommen be-
herrschte. Latein war eine Schriftsprache, eine internationale Sprache
fur die «res publica docentium et discentium», aber im tagtaglichen
Umgang sprachen auch die Humanisten ihre eigene Sprache oder
lebende Sprachen im allgemeinen.

Manche Kntiker gingen noch weiter als Huizinga und liessen
Erasmus erklaren, dass er nicht mehr viel Niederlandisch konnte. In
dieser Hinsicht muss ich einen Passus aus dem Briefwechsel des Eras-
mus behandeln, der mir einen der interessantesten Augenblicke in
meiner 50jahrigen Aktivitat als Philologe geboten hat. Mit Erstaunen
las ich eines Tages in einer unserer flimischen Zeitungen: «Als Eras-
mus 1502 in Lowen ein Lehrstuhl angeboten wurde, lehnte er ihn
hoflich ab mit der Begrundung, dass seine Kenntnisse des Niederlan-
dischen ungenugend seien.» Diese Behauptung basierte auf einem
Brief, den Erasmus im September des Jahres 1502 aus Lowen an
Nicolaas Werner, den Prior des Klosters in Steyn, richtete?.

Ich sah mir den diesbezuglichen Brief im «Opus epistolarum D.
Erasmi» von Allen an und fand den folgenden Satz: Quam conditionem
ego certis de causis refutavi, quarum haec una est, quod tam prope absum ab
Hollandicis linguis, quae plurimum nocere norunt, nulli autem prodesse
didicerunt’®. Ich betone die Worte ab Hollandicis linguis. Sie wurden
offenbar so interpretiert: «Ich habe das Angebot abgelehnt, weil ich
der hollandischen Sprache entfremdet bin.» Aber Erasmus sagt nichts
derartiges. Der Satz bedeutet: «Ich habe dieses Angebot aus gewissen
Grunden abgelehnt; einer davon ist, dass ich mich hier (d.h. in den

¢ Huizinga 1, p. 55; G. Degroote, op cit., 16. Cf. auch W.H. Woodward, Deside-
rius Erasmus concerning the aim and method of education, New York 1964, 61.

3 Cf. «De Standaard», 26. Febr. 1968.

% Allen 1, Ep. 171, 13-15.



52 Alois Gerlo

Niederlanden) noch immer in der Nahe der hollandischen Zungen,
d.h. Schmaher befinde, die mir sehr viel Schaden zufigen konnen
und nicht gelernt haben, jemandem behilflich zu sein.»

Erasmus schreibt tibrigens an Werner, der seit 1496 der siebte Prior
von Steyn war. Sein Verhiltnis zu Steyn, wohin er niemals zuruck-
kehren wollte, war ziemlich gespannt. In demselben Brief lesen wir
Jja: «Derjenige, der solche Worte gegen mich . . . ausgespien hat, was
fur einen Arger meinerseits hat der wohl nicht verdient? Ich werde in
Threr Gegend getadelt von erzdummen und unwissenden Mannern,
die sich einbilden, dass die Frommigkeit nur in der Monchskappe
oder Askese zu finden ist.» Mit «Hollandicae linguae» sind also hol-
landische Verunglimpfer, Verlasterer von Erasmus, nicht hollandi-
sche Idiome oder Dialekte und noch weniger die «niederlandische
Sprache» gemeint. Kurz, es handelt sich hier um seine Feinde aus
Steyn.

Dieser Irrtum, vernichtend fur die niederlandische Sprache, musste
sofort berichtigt werden und - ich gebe es gerne zu — in Belgien nicht
nur aus philologischen Erwagungen. Einige Zeitungen hatten schon
den Schatten von Erasmus heraufbeschworen, um die damalige For-
derung «Leuven Vlaams» (Lowen flamisch) zu entkraften. Man liess
Erasmus von Rotterdam erklaren, dass die hollandischen Mundarten
nur schaden konnten und noch nie nutzlich gewesen waren fur wen
auchimmer! Das war wahrhaftig zu viel in unserer Brusseler und bel-
gischen Lage. Ich habe also diese Falschmeldung sofort — und hof-
fentlich fur alle Zeit - aus der Welt geschaftt.

Erasmus hat die niederlandische Sprache nicht verlernt, nicht im
Jahre 1502 und auch spater nicht. Beweise fur diese Stellung sind in
seinem Werk genugend vorhanden, z.B. wenn er Etymologien von
niederlandischen Wortern gibt oder wenn er seine phonetische Theo-
rie uber Griechisch und Lateinisch mit mederlandischen Redensarten
llustriert. Dass er auf seinem Todesbett auf Niederlandisch «Lieve
God» (Lieber Gott)* gesagt haben soll, betrachte ich als ungentugend
bewiesen. Aber wir durfen vor allem nicht vergessen, dass er sich bis
1493 ununterbrochen in Holland aufhielt und bis 1521, also bis zum
52. oder 54. Lebensalter, sehr viel in den sudlichen Niederlanden, vor
allem in Antwerpen und Lowen war oder wohnte. Es ist schon mog-

ich, dass er auf die Dauer fliessender Lateinisch schrieb als Nieder-
landisch, wie er selber in einem Brief vom Dezember 1498 mitgeteiit

Cf. Allen 1 p. 52 sqq. (Brief des Beatus Rhenanus an Herman von Wied,
34-35); Huizinga 1, p. 230.



Erasmus und die Niederlande 53

hat*, hinzufugend: «nicht aus Missbilligung fur die Sprache unserer
Provinzen».

Die lateinische Sprache hat fur Erasmus auf jeden Fall den Vorzug
vor allen Volkssprachen. Er betrachtet das Lateinische mehr oder
weniger als eine lebendige und internationale Sprache und will es als
solche unterrichten lassen. Folglich konnte er nicht einmal Englisch
oder Italienisch lesen, geschweige dass er es gesprochen hatte*'. Uber
das Deutsche schrieb er 1524*: «Ubrigens verstehe ich nichts von
dieser Sprache, wasich bedaure . . .» Sogar als er schon lange in Basel
wohnte, hatter er im Deutschen noch keine Fortschritte gemacht, wie
sich in einem Brief vom 1. Oktober 1526 an Jean Carondelet heraus-
stellt. Hic prorsus elinguis sum, schrieb er: hier kenne ich die Sprache
ganz und gar nicht . . .®

Franzosisch kannte er wahrscheinlich etwas besser* - von W.H.
Woodward wurden seine Kenntnisse als «working facility in French»
umschrieben —, aber Erasmus hat selber erklart, dass er die franzosi-
sche Sprache schlecht schrieb*. Diejenigen, die aus Erasmus einen
richtigen Polyglotten, einen Sprachkenner im hochsten Grade
machen, irren sich also vollig*. Dieser Europaer «avant la lettre» war
und blieb in bezug auf seine Sprache ein «<homo Batavus».

Zusammen mit Huizinga stellen wir fest, dass seine Gemutsverfas-
sung in Hinsicht auf die Niederlande schwankte zwischen Abkehr
und Anhanglichkeit. Ich darf hinzufugen, dass dieses Anhanglich-
keitsgefuhl sich mit den Jahren gesteigert hat und am Ende seines
Lebens sehr stark wurde. Tatsachlich hat Erasmus sich mehrmals
positiv uber seine zwei Vaterlander ausgesprochen, namlich sein klei-
neres Vaterland, Holland, und sein grosseres Vaterland, die Burgun-
dischen Niederlande, die seit 1477 eine politische Einheit bildeten.
Ich erwahne die wichtigsten Aussagen.

In den «Adagia» (Nr. 3535) wurde die Erklarung einer Redensart
von Martial, «Auris Batava», d.h. «ein hollandisches Ohr», im Sinne
eines bauerlichen oder stumpfsinnigen Ohres, das keinen Scherz ver-
steht, also auch im Sinne der griechischen Redensart «Boiootikou

“Allen 1, Ep. 82, 39-41.

*! Huizinga 2, p. 48-49.

2 Allen 5, Ep. 1499, 10-12.

* Allen 7, Ep. 2055, 12-19. Cf. u.a. Allen 5, Ep. 1499, 10-12.

“Cf. Allen 1, Ep. 119, 149-150; 7, Ep. 2079, 13-20. Cf. auch Woodward, op. cit.,
p. 61-62.

*> Allen 1, Ep. 124, 48-50. Zu Unrecht schrieb also Allen zu Ep. 119, 149-150:
«This passage and Ep. 124, 50 are sufficient evidence for Erasmus’ knowledge of
modern languages, which has somewhat absurdly been doubted.»

*Vgl. WJ. Caron, in Taal en Tongval 7 nr. 3-4, p. 104.



54 Alois Gerlo

oes», der Anlass zu einer richtigen Lobrede auf die hollandischen Sit-
ten, auf alles, was Erasmus am teuersten war in Holland. Die Stelle,
die zum ersten Mal in der Auflage von 1508 erschien, lautet wie
folgt*:

«Wenn man sich die Sitten der Hollander ansieht, gibt es kein anderes Volk,
das humaner, gutmutiger, weniger grausam und wust ist. Thre schlichte
Gesinnung kennt keine Gemeinheiten und kein Gift, keine einzige alberne
Untugend ausser einer Hingabe an Tischfreuden. Die Erklarung muss in
ihrem Uberfluss gesucht werden, wodurch ihre Wollust angefacht wird.

Zum Teil erklirt sich dieser Uberfluss aus dem einfachen Import, weil sie
uber die Mundungen der zwei bekanntesten Flusse, Maas und Rhein verfu-
gen, und weil sie vom Ozean bespuilt werden, zum Teil aber auch aus dem
Reichtum der Gegend, die einen Uberfluss an fahrbaren und fischreichen
Gewissern und an fetten Weiden hat. Dazu kommt noch ein Uberfluss an
Federwild. Daruber hinaus findet man keine Gegend, die auf einer gleichen
Flache so viele Stadte zahlt, zwar von mittelmassigem Umfang, aber auf
eine unglaublich gute Weise verwaltet. In bezug auf den Glanz des Hausrats
geben die Kaufleute, die die ganze Welt durchreist haben, einstimmig Hol-
land die Palme.

Nirgendwo ist die Zahl mittelmassiger Gelehrter grosser. Dass nur eine
geringe Zahl die hochste Form der Erudition, vor allem der Antike,
erreicht, ist durch ihre wollustige Lebensweise zu erklaren oder auch
dadurch, dass sie sich mehr interessieren fur unversehrte Sitten als fur her-
vorragende Kenntnisse. Urigens, dass ihnen die Begabung nicht abgespro-
chen wurde, lasst sich in mancher Hinsicht beweisen, obwohl sie mir selbst
nur massig, um nicht zu sagen, beschrankt zuteil geworden ist, wie die mei-
sten anderen Sachen.»

Die Hollander haben also die Qualitaten, die der burgerlichen Kul-
tur des Goldenen Jahrhunderts, des XVII., zugrunde liegen.

In einem Brief vom 26. Juni 1521 an Pierre Barbier verteidigt Eras-
mus nochmals Holland und den Batavus, der er 1st*:

«. .. als ob es eine grobe Beleidigung ware, nennt Stunica mich
einen Batavus. Als ob mir dies als ein Verbrechen angerechnet werden
musste, und als ob Holland vor irgendeiner anderen Gegend zu miss-
billigen ware, was man dabei auch in Betracht ziehen mag, sei es den
Ackerbau oder die stark besuchten Stadte, sei es den Uberfluss aller
Dinge oder den Ruhm der Gelehrten! Letztere kommen dort uberall
so wohlgedeihend vor, dass ich im Vergleich mit ihnen tatsachlich
solcher Art scheinen konnte wie Stunica behauptet.»

*7 Venedig, Ausg. Aldus Manutius.

*8 Opera omnia 2, c. 1083-1084.

9 Allen 4, 1216, 45-51. Cf. auch den Brief an Nic. Everard (Anderlecht 1521),
Allen 4, Ep. 1238, 12-15.



Erasmus und die Niederlande 55

In den «Colloquia Familiaria»®*, im Dialog «Der Schiffbruch»,
spricht Erasmus uber die Menschlichkeit des hollandischen Volkes.
Einer der Schiffbruchigen erzahlt: «Damals haben wir die unglaubli-
che Menschlichkeit eines Volkes empfunden. Sie haben uns alles mit
einer aussergewohnlichen Freundlichkeit verschafft: Unterkommen,
Feuer, Kleidung, Reisegeld. - Welches Volk war das? — Das hollandi-
sche. — Kein einziges ist freundlicher als jenes, obwohl es von wusten
Landern umgeben ist.»

Wenn Erasmus anderswo in den «Adagia» von faulen Frauen
spricht®’, lobt er die hollandischen Frauen. «In Frankreich», so
schreibt er, kkommen faule Frauen haufenweise vor, aber in Holland
gibt es unzahlige, die durch ihren Fleiss ihre miissigen und Spass
machenden Ehemanner unterhalten.»

Wenn der Brabander Christophe de Longueil (Longolius), den
Erasmus als «einen der Unsrigen» betrachtet, sich allzu sehr als Fran-
zose benimmt, argert er sich sehr?. Auch sein Freund Thomas
Morus schrieb ein scharfes Gedicht «In Anglum Galliae linguae
affectatoremv, d.h. «An einen Englander, der am liebsten Franzosisch
redet»®.

1521 schreibt Erasmus einen Brief an Nicolaas Everard, den Vor-
sitzenden des Rates von Holland und Seeland*, in dem es spricht von
«patriae pietas», seiner Liebe zu Holland, das er «mea Hollandia»
nennt, aber dessen Klima er leider nicht ertragen kann. «Jenes Hol-
land, so fruchtbar an anderen Sachen, wird nun auch reich an grossen
Geistern». Im Mai 1532, in einem Brief an Jodocus Sasbout, schreibt
er”: «Dass mein hollandisches Vaterland - Hollandiam patriam — mit
so vielen Kriegen gequalt wird, von so vielen Erhebungen gepliin-
dert wird, von so vielen Einfallen verheert und sowohl von Freunden
als Feinden verwustet wird, ist mir, wie es sich geziemt, sehr pein-
lich . . .» Es ist also klar, dass sogar Erasmus einem gewissen Patrio-
tismus nicht entrinnen kann. In einem Brief vom 29. Mai 1527 an
Nicolaas Cannius gesteht er ubrigens®: omnes in admiratione rerum
patriarum philautoi sumus. «Alle sind wir, beim Bewundern der Dinge
des Vaterlandes, selbstgefallig.»

Vor allem zur Zeit seiner letzten Lebensjahre hat Erasmus immer
mehr an sein niederlandisches Vaterland und sogar an eine Ruckkehr

3 Opera omnia (ed. Clericus) 1, 715 E-F.

>! Nr. 2550, Opera omnia 2, c. 859.

>2 Allen 4, Ep. 1026 (Léwen 16 Okt. 1519), 5-6.

> In seinen Epigrammata, Basel, 1518.

>* Allen 4, Ep. 1238, 1 und 12.

*> Allen 10, Ep. 2645, 16-24.

°¢ Allen 7, Ep. 1832, 60-61. Cf. Allen 2, Ep. 480, 250-252.



56 Alois Gerlo

gedacht, aber mehr in bezug auf Brabant als auf Holland. Das geht
uiberdeutlich aus seinen Briefen der letzten Jahre hervor, und diese hat
Huizinga ungenugend benutzt®’.

In einem Brief vom 12. Marz 1528 an seinen Famulus Quirinus
Talesius® lesen wir folgendes, ruhrendes Bekenntnis, zugleich eine
schone Metapher: «Holland meide ich inzwischen nicht anders als die
Kuste der Sirenen. Es ist schwer die Lotusfrucht, die man einmal
gekostet hat, zur Seite liegen zu lassen».

Am 1. Oktober 1528 schreibt Erasmus aus Basel im schon erwahn-
ten Brief an Jean Carondelet®: «Konig Ferdinand hat mich mit gros-
sen Versprechungen nach Wien eingeladen, aber nirgendwo mochte
ich mich lieber erholen als in Brabant, wenn es mir wenigstens ver-
gonnt wird von gewissen Bosartigen, die weder den Konig noch
Gott noch die Menschen ehren, so oft es ihnen beliebt.» Es mangelt
ihm tbrigens nicht an Einladungen, nach Flandern oder Brabant
zuruckzukehren. Aber Erasmus ist unentschlossen, wie sehr die
Sehnsucht auch zunimmt. Sein Briefwechsel ist auch in dieser Hin-
sicht bedeutungsvoll.

Ausserst wichtig ist die Erklarung des Erasmus in einem Brief vom
16. April 1531 an den Staatsrat von Flandern Audomarus Edingus,
Omaer van Edingen®:

«Ich bin Deutschland seit langem satt, bis zum Erbrechen. Wen ich flichen
muss, sehe ich; wem ich folgen muss, sehe ich nicht. Ich denke oft an Flan-
dern, aber ich bezweifle, dass es sicher ist, wegen der «Bettelherren» (d.h.
der Franziskaner). Die gnadige Frau Maria, vormals Konigin von Ungarn,
die, wie ich erfahren haben, an Stelle der gnadigen Frau Margaretha getre-
tenist, ist mir wohlgesinnt. Aber wenn sie etwas anderes tun wurde als - ich
werde nicht sagen die Katholiken, aber die Fanatiker - sich sehnlich wun-
schen, dann wurden sie behaupten, dass ich ihr etwas ins Ohr geflustert
habe, auch wenn ich es ihr abgeraten hatte. Und sie wurde mich nicht in
Schutz nehmen konnen gegen diejenigen, die zugleich mit papstlicher und
kaiserlicher Macht bekleidet sind.»

Mit letzteren Worten ist wohl Aleander gemeint, der papstliche

Abgesandte, der von Erasmus sagte, dass er ganz Flandern verdorben
habe*'.

%’ Die letzten Teile von Allens Opus epistolarum und die Indices waren noch nicht
publiziert.

*% Allen 7, Ep. 1966, 21-22.

** Allen 7, Ep. 2055, 14-19.

5 Allen 9, Ep. 2485, 9-17.

1 Cf. Allen 4, p. 603.



Erasmus und die Niederlande 57

«Revocor in Brabantiam», schreibt er am 7. Marz 1532 an Erasmus
Schets. Die neue Statthalterin Maria von Ungarn liess tatsachlich
nicht ab, ithn zur Ruckkehr nach den Niederlanden aufzufordern. Die
vollstandige Stelle lautet wie folgt®: «Ich werde nach Brabant
zuruckgerufen, aber drei Dinge befurchte ich, namlich dass dieser
Korper das kalte und windige Klima nicht mehr ertragen kann, wei-
ter dass die Gunst der Konigin Maria nicht machtig genug sein wird
gegen die Wut der Monche, und schliesslich, dass der Hof mich
zugrunde richten konnte, da ich hier, verborgen in meinem Schlaf-
zimmer, nur mein Leben sicherstellen kann.» Dass Erasmus
schwankte zwischen Besangon und Brabant, geht aus vielen anderen
Briefen hervor, in denen ein moglicher Umzug nach Besangon
erwahnt wird®. Nicolaas Olah, ein ungarischer Diplomat, der dies
erfahren hatte, schrieb ihm am 31. Januar 1533 aus Brussel*: «Wenn
das so ist, was denn sonst bringen Sie damit zustande, als dass Sie Thr
Vaterland und Ihre Freude, die hier sind, niemals wiedersehen wer-
den? Woher diese plotzliche Wendung? Hat die Begierde nach bur-
gundischem Wein Sie uns entzogen?»

Dass der Burgunder tatsachlich eine grosse und sogar uberwie-
gende Rolle gespielt hat in seinem Plan, sich in Besangon niederzulas-
sen, geht aus mehreren Briefen hervor. Aber Erasmus beruhigt Olah
sofort in einem Brief aus Freiburg vom 7. Februar 1533¢%: Ad patriam
aspirat animus. «Mein Herz sehnt sich nach dem Vaterland. Ich bitte
Sie, nicht allgemein bekannt werden zu lassen, dass ich meine Ruck-
kehr vorbereite, um eine desto sicherere Reise zu haben. Die Hinter-
halte der Menschen sind verschieden.» Etwas spater schreibt Erasmus
nochmals an Olah*: «In Besancon gibt es schwere Streitigkeiten
zwischen dem Klerus und dem Senat. Der Senat ladt mich ein, abesr
dem Klerus graust es vor meinem Kommen. Bei Ihnen sind die Gei-
ster milder.» Nec usquam senex honestius agat quam in patria, «Und nir-
gends fuhlt ein Greis sich besser als in seinem Vaterland».

Im Juni 1533 empfing Erasmus wieder eine Aufforderung von
Maria von Ungarn, nach Brabant zuruckzukehren®: «nach Threm
Vaterland», schreibt sie, «und zu uns, damit wir [hren Geist und Thre

52 Allen 9, Ep. 2620, 24-28.

 Cf. Allen 10, Ep. 2759, n. 20.

¢ Allen 10, Ep. 2759, 21-24. 1d si ita est, quid aliud agis, nisi ut nunquam patriam tuam
amicosque qui hic sunt revisas? Unde haec tam subita mutacio? Vini fortasse Burgundiaci cupi-
ditas te nobis abripuit?

% Allen 10, Ep. 2672, 29-32.

* Allen 10, Ep. 2792, 30-33.

¢7 Allen 10, Ep. 2820, 9-11.



58 Alois Gerlo

Dienste aus nachster Nahe benutzen konnen». Die Antwort von
Erasmus ist nicht erhalten.

Schliesslich gibt es noch den letzten Brief*, den er am 28. Juni
1535, also wenige Tage vor seinem Tod, aus Basel an Conrad Wackers
oder Goclenius, einen Professor am Collegium Trilingue in Lowen,
schickte. Die Sehnsucht nach dem Vaterland ist in diesem Brief uber-
deutlich: «Als Thr Brief mir in die Hande kam, war ich so schwer
krank, wie noch nie zuvor in meinem Leben. Folglich habe ich einige
Tage nicht lesen konnen (...). Wenn Sie grosse Schwierigkeiten
haben, wissen Sie dann, dass mein Geld das Ihrige ist. Meine
Gesundheit, die immer schlimmer wird, zwingt mich, den Winter
hier (in Basel) zu verbringen. Obwohl ich hier mit sehr guten Freun-
den zusammenlebe, die ich in Freiburg nicht hatte, mochte ich lieber,
wegen der religiosen Streitigkeiten, mein Leben anderswo beenden.
Ach, ware Brabant doch naher! .. .» Der Brief ist unterschrieben:
Erasmus Rot. aegra manu, «Erasmus von Rotterdam, mit unsicherer
Hand.» Die Sehnsucht nach dem Vaterland ist hier allzu deutlich:
... malim alibi finire vitam. Utinam Brabantia esset vicinior!

Aber Brabant war weit weg und der Tod ganz nahe. Erasmus starb
vierzehn Tage spater, am 12. Juli 1536. Dem grossen Erasmus blieb
also das starke Gefuhl nicht erspart, das jeden Menschen, vor allem
wenn er in Not ist, nach der Heimat, nach zu Hause, nach den Mit-
menschen, die seine Sprache reden, sich sehnen lasst. Sicher ist, dass
er sich nie so sehr als Niederlander fuhlte wie in den dreissiger Jahren
in Freiburg und in Basel. Den Beweis, dass er tatsachlich geplant
hatte, nach Brabant zuruckzukehren, finden wir schliesslich in einem
Brief vom 1. Februar 1537 von Bonifacius Amerbach an Johan Paun-
gartner, dem selben Brief, der das Vorwort zu den «Catalogi duo
operum Erasmi»® bildet. Amerbach schreibt:

«Wenn er so oft von der sehr durchlauchten Heldin Konigin Maria, Schwe-
ster des Kaisers Karl, und vom Hof von Brabant zuruckgerufen wurde,
begann er an die Niederlande zu denken, meiner Meinung nach nicht so
sehr wegen der ehrvollen Einladung als wegen seiner Liebe zum Vaterland;
es steht ja fest, dass auch jener homerische Landstreicher sein Ithaca, hin-
gend von den Felsen wie ein Nestlein — wie Cicero sagt -, jedem anderen
Reich vorgezogen hat. In dieser Absicht sorgte er dafur, dass sein Besitz von
Freiburg aus hierher befordert wurde, damit er bei der ersten Gelegenheit,
d.h. nach Vollendung der Bucher seines «Ecclesiastes), wofur er speziell
nach Basel zuruckgekehrt war, stromabwirts auf dem Rhein nach Brabant

¢ Allen 11, Ep. 3130.
¢ Allen 11, Ep. 3141, 78-89.



Erasmus und die Niederlande 59

gebracht wirde. Aber die Gicht verhinderte seinen Plan, abzufahren: gegen
Herbst hatte diese Krankheit ihn so angegriffen, dass er seitdem selten oder
nie das Bett verliess.»

Es unterliegt keinem Zweifel, dass Amerbach, der intime Freund
und Testamentvollstrecker der Erasmus, die Wahrheit schreibt: Eras-
mus hatte sich vorgenommen, nach Brabant zurtuickzukehren und es
war vor allem der «amor patriae», der ihn dazu antrieb. Ich bin folg-
lich nicht einverstanden mit Cornelis Reedijk, der nebenbei in seinem
tbrigens glanzenden Werk Das Lebensende des Erasmus schreibt™:
«Irotzdem richten sich seine Gedanken mehr auf Burgund. Von Bra-
bant spricht er allmahlich seltener.» Es kommt mir vor, dass Erasmus
mehr an Brabant dachte, auch wenn es daruber weniger Zeugnisse
gibt in Briefen nach 1533. Aber die von uns zitierten Aussagen und
vor allem die Amerbach-Stelle vom 1. Februar 1537 lassen meines
Erachtens keinen Zweifel daruber bestehen.

Im grossen ganzen bilden die Aussagen von Erasmus uber sein
Vaterland «ein feines, verwirrendes Netzwerk von Widerspru-
chen»”, aus dem man nicht leicht die Wahrheit entwirren kann. Viel
hangt ab von Ort und Zeit, und, in Briefen, von der Person, an die
Erasmus sich wendet. Das bedeutet, dass vieles nicht allzu ernst
genommen werden darf. Erasmus spricht von - ich fasse kurz zusam-
men — mea Hollandia und unser Holland, unser Brabant, aber auch von
Germania nostra und Gallia nostra. Aber doch ist eine Entwicklung
bemerkbar, namlich dass mit den Jahren die Bindung an die Nieder-
lande starker wird, trotz der Entfernung; seine Gefuihle dem Vater-
land gegenuber werden milder, humaner, menschlicher.

Wir Niederlander sollen nicht versuchen, Erasmus wiederzuer-
obern. Der Rotterdamer war auch ein grosser Basler! Aber - ich hoffe
es bewiesen zu haben — wir haben ithn doch nicht ganz verloren. Ich
war ubrigens bei weitem nicht vollstandig. So mochte ich Sie noch
kurz verweisen auf eine Studie - obwohl wir uns hier auf weniger
festem Boden befinden -, die 1959 von Cornelis Reedijk unter dem
Titel «What 1s typically Dutch in Erasmus»™ veroffentlicht wurde. In
dieser Studie, ausgehend von der Psychologie der Volker, weist Ree-
dijk hin auf gewisse Zuge und Ideale des Rotterdamers, die seine nie-
derlandische Herkunft verraten.

Ich meine mit folgenden Worten schliessen zu konnen: Der Anti-
nationalismus von Erasmus darf nicht Gibertrieben werden. Trotz sei-

0 BZGA 57, 1958, (pp. 23-66), p. 43.
"' G. Degroote, op cit., 16.
72 Delta, 2, 4 (Winter 1959-60), 35-44.



60 Alois Gerlo

nes typisch humanistischen Strebens nach Weltburgertum, trotz sei-
ner aufrechten Abkehr vom nationalen Hochmut hat er sich nicht
ganz von der Bindung an das Vaterland, von dem Zusammengeho-
rigkeitsgefuhl mit den Niederlandern von Nord und Sud losen kon-
nen.

Prof. Dr. Alois Gerlo,
I'rije Universiteit,
Pleinlaan 2, B-1050 Briissel



Tod, Begrabnis und
Grabmal des Erasmus von Rotterdam

von

Beat Rudolf Jenny

Nun bhut dich Gott flirgliebte Statt/
Die mich so lang bherbergen that:

Jch wunsch dir Heil/vnd das kein Gast/
Dir mehr bring dann Erasmus Last.

(Erasmus am 13. April 1529 anlasslich
seines Weggangs aus Basel;
ubersetzt von Christian Wurstisen)

Erasmus starb in der tiefen Stille der Nacht vom 11. auf den 12.
Juli'. Kurz nachdem er verschieden war, schlug es in Basel eins. Wer
jedoch in die Sommernacht hinaushorchte, konnte vielleicht aus der
Ferne elf weitere Schlage vernehmen. Rund um Basel war es erst
Mitternacht®. Erasmus hatte sein Leben somit zwischen den Zeiten
beendet und ging mit zwei verschiedenen Todesdaten in die
Geschichte ein’, so wie er gleichsam aus zwei verschiedenen Stadten
geburtig war: Gouda und Rotterdam®, und einst als Priesterkind ins
Niemandsland zwischen Legitimitat und Illegitimitat hineingeboren
worden und lebenslanglich ein heimatloser Bewohner der Zwi-
schenbereiche geblieben war. Leben hiess fur ihn balancieren.

Dass seine Riickkehr nach Basel und sein Verbleiben daselbst ein
letzter Balanceakt sein wurden, das war Erasmus zweifellos genauso
klar, wie seinen Freunden. Doch das Risiko trugen die letzteren
zusammen mit dem Basler Rat. Denn man war offenbar tibereinge-
kommen, den greisen Gast unbehelligt im Bereich zwischen dem
alten und dem neuen Glauben verweilen zu lassen, wenn er
wunschte, in Basel zu bleiben oder dazu durch seinen Gesundheits-
zustand gezwungen sein sollte’. Da Erasmus sein Gemach selten und
das Haus nie verliess®, bot dies ausserlich keine Schwierigkeiten.
Doch was ging im Haus «Zum Lufft», was ging im Gaste selbst vor?
Das wollte die europaische Gelehrtenwelt, das wollten Freunde und

Alle Anmerkungen stehen am Schluss des Aufsatzes, S. 85 ff.



62 Beat Rudolf Jenny

Feinde wissen. Zu erfahren war nur wenig und dazu Widerspruchli-
ches, so z.B. uber Erasmus nichste Reiseziele. Endguiltige Klarheit
uber das Wichtigste jedoch, namlich Erasmus’ Glaubenshaltung, die
durch den Ortswechsel ins Zwielicht geraten war’, konnte vielleicht
sein Tod, ja musste spatestens seine Bestattung bringen. Denn hatte er
nicht selber vor drei Jahren in seinem Buichlein «Uber die Vorberei-
tung auf den Tod» geschrieben: «Dann die wort der sterbenden
pflegtt man vast (= sehr) begirlich z{ horen, sie pleiben auch gantz
tieff im gemutt der zuhorer. Eynsteyls darumb, das man nit darfir
hatt (=halt), das yemans in seim sterben mit list oder betrig
vmbgang», andernteils deshalb, weil das Gemut, wenn es beginnt,
sich von der Last des Leibes zu trennen, oft Zeugnis von der neuen
Freiheit und Erkenntnis gibt, die thm unmittelbar bevorstehen®?
Erasmus Basler Freunde wussten also sehr wohl, dass die Ohren
des gelehrten Europa am Sterbelager dereinst mitlauschen wiirden,
dass man nach Erasmus letzten Worten begierig haschen und sie
allenfalls verfalschen oder gar erfinden wurde. Sie mogen sich des-
halb einen jahen, wortlosen Tod gewunscht haben, der sie entspre-
chender Verantwortung entbunden hatte. Aber es sollte anders kom-
men. Denn Erasmus - zwar bei seiner Ruckkehr zum Schreck der
Basler durch Alter und chronische Krankheiten (Gicht, Steinleiden,
Magen-Darmleiden) schwer gezeichnet’® und, wie er selber
bemerkte, nur noch Haut und Knochen' - hatte offensichtlich nebst
guten Augen auch ein gutes Herz. So konnte er seine wissenschaftli-
che Arbeit und seine Korrespondenzen nach Massgabe seiner ver-
bleibenden Krafte weiterfuhren', obwohl er seine Tage fast nur noch
in sitzender oder liegender Stellung zubrachte, wobei ein Furunkel in
der Gesassgegend ihm zusatzlich beides zeitweilig zur Qual
machte?. Nachdem sich Erasmus von mehreren, zT. beinahe todli-
chen Krankheitsattacken” immer wieder erholt hatte", begannen
seine Krafte im Fruhling-Fruhsommer 1536 endgultig zu schwin-
den. Am 6. Juni hatte er zwar noch einen ausfuhrlichen, vertraulichen
Brief an Philipp Melanchthon in Wittenberg geschrieben, mit diesem
seit kurzem wieder versohnt und erneut im Briefwechsel®. Doch
einen jungen Verehrer konnte er hernach nur noch mit wenigen Zei-
len abfertigen. Er tat dies mit der Bitte, ihm die Kiirze zu verzeihen, da
er als Sterbender schreibe, dem nun leider jede wissenschaftliche
Arbeit versagt sei. Und ohne solche sei fur thn das Leben, selbst wenn
er gesund ware, trost- und wertlos*. Am 27. Juni besuchte ihn ein
chemaliger Basler Freund, mti dem er sich vor Jahren entzweit hatte:
Conrad Pellican, einst Lesemeister und Guardian des Basler Barfuis-
serklosters und anschliessend Mitarbeiter Zwinglis in Zuirich”. Pelli-
can gab ithm nun in einem dreistundigen freundschaftlichen



Tod, Begribnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 63

Gesprach, bei dem man den alten Streit auf sich beruhen liess, Gele-
genheit zur Versohnung, nachdem sein diesbezugliches briefliches
Angebot vom 18. November 1535 unbeantwortet geblieben war™.
Ein entsprechender Passus in Erasmus’ Buchlein mag ihn zu diesem
Schritt ermutigt haben®.

War es fur Erasmus vielleicht das entscheidende, erlosende
Gesprach, von ihm gleichsam im Sinn einer Beichte gefuhrt mit
einem gewesenen Priester, seinem ehemaligen Beichtiger®, zu dem
er nun zuruckgefunden hatte als einem, der nur einen graduellen, kei-
nen prinzipiellen Unterschied zwischen Monchstum und evangeli-
schem Theologenstand sehen und nur das Kleid, nicht aber die
Gesinnung, den Glauben (mentem) gewechselt haben wollte?’? Von
Pellican gefuhrt im Sinn intensiver Krankenseelsorge, wie sie nun in
der Neuen Kirche als viaticum anstatt der Sakramente von
Beichte/Absolution, Abendmahl am Sterbelager und letzter Olung
ublich war? Subtilste Balance auf der Via media oder gar erste Schritte
jenseits von ihr? Denn was erfuhr Pellican damals am Krankenbett,
wohl zu seinem wie zu unserem Erstaunen? Dass ein anderer Zurcher
bei Erasmus zu Gast war, nicht personlich, sondern als Autor: Hein-
rich Bullinger, der Nachfolger Zwinglis®*! — Pellican war, soweit wir
wissen, der letzte auswartige Besucher des Erasmus.

Damals litt dieser indessen bereits seit mindestens vier Tagen®
erneut an einem «perpetuum profluuium ventris»*, also an einer sich
in Durchfall und Unfahigkeit zur Nahrungsaufnahme aussernden
Erkrankung, die, von den Zeitgenossen einhellig als Dysenterie =
Ruhr® bezeichnet, in Kurze zu seinem Tode fuhren sollte. Am
28. Juni griff er zum letztenmal zur Feder, um seinem Freund C. Goc-
lenius «aegra manu», mit schmerzender Hand, u.a. mitzuteilen, er sei
in seinem Leben noch nie so krank gewesen wie in den Tagen zuvor,
selbst lesen habe er nicht mehr konnen?. Schliesslich ertrug er es
nicht einmal mehr, wenn man ithm etwas vorlas?. Rhenan erzahlt uns
von einem Besuch, denihm Amerbach, Froben und Episcopius, seine
nachsten Freunde, wenige Tage vor dem Tod machten, und schildert,
wie er sie mit unverlierbarer erasmischer Ironie unter Anspielung auf
die drei Freunde des Hiob mit der Frage empfing, wo sie die zerrisse-
nen Kleider und die Asche fur ihre Haupter hatten®! Trost verbat er
sich offenbar. Wozu auch? Hatte er sich doch schon lange nach dem
Tode gesehnt und Monate zuvor das Jahr 1536 als das seines Todes
bezeichnet und das Ende am dritten und zweiten Tag, bevor er starb,
vorausgesagt®.

Am Abend des 11. Juli verschlimmerte sich sein Zustand schnell, so
dass Froben, wie abgemacht, Amerbach rufen liess und nach dem
Arzt Sebastian Sinckeler sandte, damit dieser, vom Kranken unbe-



64 Beat Rudolf Jenny

merkt, vernehmen konne, was auch er, Froben, gehort hatte*. Ob es
hiebei um die Diagnose des bevorstehenden Todes oder das Mitanho-
ren der letzten Worte ging, ist schwer auszumachen®. Bis zuletzt bei
Bewusstsein® versuchte der Sterbende, obwohl die Zunge am Gau-
men klebte*, noch und noch* Worte, Satze zu artikulieren, und nur
dank der Wiederholung wurden sie offenbar teilweise verstandlich:
«Jesus, erbarme Dich mein, Erbarmen, Barmherzigkeit, Herr erlose
mich, mach eine Ende, lieve God» war wiederholt zu vernehmen®,
gelegentlich sogar ein ganzes Bibelzitat wie etwa des blinden Barti-
maus Anrufung Christi** oder vielleicht die Anfangsworte eines
Busspsalmes”. «Nichts als der susse Name Jesu kam uiber seine Lip-
pen. Thn rief er aus der Tiefe seines Herzens an, ihn bald um Erbar-
men, bald um ein baldiges Ende anflehend», schreibt Amerbach am 1.
Februar 1537 zusammenfassend*.

So fromm also, so demutig, «sanctissime, christianissime»®, starb
der grosse Erasmus, er, den Luther als gottlosen Epikuraer
denunzierte* und den wir gerne als Vorlaufer der Aufklirung sehen.
Erinnert uns sein Tod jedoch nicht viel eher an die Devotio moderna
oder an den Pietismus? Konnte es sich deshalb vielleicht um eine
fromme Legende handeln, von den freunden dem Toten «angedich-
tet», wie wiederum Luther vermutete*, damit ihn keine der Parteien
aufgrund seines Todes mit Beschlag belegen oder verdammen konne?
Also ein letzter Balanceakt der Freunde zugunsten des Erasmus? Die
Frage ist zweifellos berechtigt. Doch was halten wir Luthers Unter-
stellung und unseren eigenen Zweifeln entgegen?

Zunachst wieder Erasmus’ eigenes Buchlein «Uber die Vorberei-
tung auf den Tod». Da heisst es z.B.: «Aber doch so ist der allerkrefti-
gest trost (im Sterben), die augen des glaubens von Christo Jesu
nymer mehr verwenden (=abwenden), der sich gentzlich fur vns
dargestreckt hat, der vnser aduocat ist bei Gott, der fur und fur
schreiet: «Kummen zi mir alle, die do arbeiten (= miihselig sind)
vnd beladen sint, (. . .) ich will uch erquicken (. . )». (.. .); dann aber
auch «die erzalung der ort (= Stellen) auss Gottlicher gschriftt, die
vnss die onergruntlich barmhertzikeyt ( = misericordia) Gottis prei-
sen . . .%»

Zweitens muss dem Skeptiker die Frage nach den im Sterbezimmer
anwesenden Personen und nach den Wegen beantwortet werden, auf
denen das, was sie horten, auf uns gekommen ist. Quellenkritik also!

Von zweilen wissen wir ausdrucklich, dass sie am Sterbebett anwe-
send waren. Der eine ist Amerbach®. Hieronymus Froben, der
Hausherr, ging zweifellos im Hintergrund aus und ein, wie er dies
schon am Abend getan hatte*. Von Sinckeler wissen wir nur, dass er
gerufen wurde, um unbemerkt zu lauschen. Ob er kam und blieb,



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 65

wissen wir nicht®. Anwesend muss ferner Erasmus’ flamischer Die-
ner, der junge Lambert Coomans gewesen sein. Die 200 Gulden
namlich, die thm Erasmus vermacht hatte unter der Bedingung, «dass
er mir im Sterben beisteht» (si mihi morienti adfuerit), erhielt er
ausbezahlt*. Dann war da moglicherweise noch jener bisher nur von
Ludwig Sieber beachtete Andreas Giesser, «so doctor Erasmo jnn der
kranckheit gwartet», also ein Krankenpfleger. Er wurde fur seine
Dienste aus dem Nachlass mit 3 Stuck Silber honoriert””. Der zweite
aber, der nachweislich bis um Mitternacht ausharrte und Erasmus
«beistand» (adfuit), ist Simon Grynaeus, Professor der griechischen
Sprache und damals seit gut drei Monaten zugleich Lehrer der neu-
testamentlichen Theologie. Nach Basel berufen, als Erasmus die Stadt
verliess, war er nun mit Amerbach zusammen die Hauptstutze der
wiedereroffneten Universitat, jedoch im Gegensatz zu diesem von
grosser wissenschaftlicher Ausstrahlung und ein entschiedener
Anhanger des reformierten Kirchenwesens und fuhrender religions-
politischer Diplomat Basels®. Seine Anwesenheit im Sterbezimmer
war bisher unzureichend belegt und durch die Forschung nicht
gesichert®.

Doch nun stellt sich heraus, dass dieses Faktum auf einem drei-
fachen, zuverlassigen zeitgenossischen Quellenfundament beruht.
Auf Grynaeus eigener, von zweiter Hand uberlieferter Aussage den
Strassburgern gegenuber®, auf einem Briefzeugnis Oporins vom
1. August® und auf Heinrich Pantaleons Bericht von 1566, also
eines jener Lateinschuler und Studenten, die Eramus die letzte Ehre
erwiesen hatten®! Grynaeus, der Erasmus im Sterben und vielleicht
schon zuvor in der Krankheit seine «Liebesdienste» erwies, das hat
Konsequenzen, nicht zuletzt hinsichtlich der Gesamtbeurteilung die-
ses letzten Balanceaktes™. Fur uns ist hier jedoch vor allem ein Teil-
aspekt von Belang: Dank Grynaeus verfugen wir fur Erasmus’ letzte
Worte nebst der gedruckten und brieflichen Basler Uberlieferung
uber einen zweiten, ebenso authentischen Quellenkomplex, namlich
die auf seinem mundlichen Bericht beruhenden brieflichen Mittei-
lungen der Strassburger vom Juli 1536%. Da sich beide Uberliefe-
rungen inhaltlich decken, bleibt somit fur den Verdacht, Erasmus
letzte Worte seien, wenn nicht gefalscht, so doch frisiert worden,
kaum mehr Platz. Zumal man sich nur schwer vorstellen kann, dass
Amerbach, dieser ausserst skrupulose Jurist und ubervorsichtige
Verwalter von Erasmus’ Nachlass, das Risiko einer entsprechenden
Absprache mit Gryneaus hatte wagen konnen.

«Sanctissime vixit, sanctissime mortuus est» (er lebte als sehr from-
mer Christ und starb als solcher), das ist die Formel, mit der Amer-
bach Leben und Sterben seines Freundes spater umschrieb*. Doch



66 Beat Rudolf Jenny

mussen wir dazu aus der Sicht der damaligen alten Kirche und der
neuen Kirchen abschwachend hinzufugen: Ohne dass er die sakra-
mentalen Heilsmittel der alten Kirche, der er formell noch angehorte,
beanspruchte, und ohne dass er den Zuspruch der neuen Kirche, die
thm Asyl geboten hatte, offen in Anspruch nahm und sich somit
demonstrativ als Glied einer Kirche auswies, die umfassender war als
die sichtbaren Kirchen. In diesem weiten, aber «allerchristlichsten»
Rahmen war es der Basler Kirche moglich gewesen, ihm in exempla-
rischer Weise Toleranz ad personam zu gewahren und ihn seinen -
man mochte fast sagen «okumenisch uberhohten» — Mittelweg bis
ans Ende beschreiten zu lassen®’.

In die Mitte war er zum Schluss auch in anderer Hinsicht geraten,
namlich ins Spannungsfeld zwischen der Muttersprache und dem
Neulatein, das er mitgeschaffen und dessen er sich ausschliesslich
bedient hatte. «Lieve God» hat er namlich wiederholt geseufzt, und es
ist nicht belegt, dass dies sein absolut letztes Wort war, wie oft
behaupt wird®*.

Die Manner im oberen Saal des Hauses «Zum Luftt» konnten auf-
atmen: Threm Freund war ein Todeskampf erspart geblieben, und er
hatte sein Leben und Denken im Tode nicht Lugen gestraft, von «list
oder betrtig» keine Spur! An ihnen war es nun, im Einvernehmen
mit dem Rat den letzten Balanceakt, die Bestattung, in die Wege zu
leiten. Der Verstorbene hatte auch hier vorgesorgt, indem er in sei-
nem letzten Testament — im Gegensatz zu fruheren Verfugungen® -
uber die Beisetzung nichts bestimmt und somit den Baslern freie
Hand gelassen hatte, wohl wissend, dass von diesem Akt die Offent-
lichkeit nicht ausgeschlossen werden konnte. Erstaunen konnte die-
ser Verzicht nur den, der sein Buichlein nicht kannte und nicht wusste,
dass das kirchliche Funeralritual fur den Vertasser zur Erlangung des
Seelenheils letztlich so wenig notwendig war wie der Priester und die
Sakramente am Sterbelager. Im Gegenteil! Oft nur Anlass zu falscher
Sicherheit®!

Der Weg fur ein Begrabnis nach «evangelischem Ritus» war somit
frei. Doch was hiess das? Das hiess, um es mit den damaligen Verach-
tern der Zwinglianer krass zu formulieren: «Den Leichnam verschar-
ren wie den Kadaver eines Esels», und, so fuge ich hinzu, «Friedhof =
Schindanger»®. Und tatsachlich ist nur schon das Wort «Ritus»
(= gottesdienstlicher Brauch) in diesem Zusammenhang fehl am
Platz®2. Denn die Exequien (deutsch: libvolg, volg)*, das herkomm-
liche kirchliche Begrabnis, waren abgeschaftt, die Grablegung war
zur weltlichen Angelegenheit geworden (freilich im Rahmen des
exklusiv reformiert-christlichen Gemeinwesens) und z.B. in Zurich
den Zunften uberbunden. Das bedeutete nicht zuletzt auch Verzicht



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 67

auf ein Grabmonument oder einen Grabstein und somit fur jeder-
mann Verzicht auf dauernde Markierung des Grabes uberhaupt.
«Hier gibt es keinen Unterschied zwischen Arm und Reich. ..
Inskunftig werden keine Grabschriften mehr auf Stein- oder Erzplat-
ten angebracht. Die Graber werden nicht mehr mit behauenen Stei-
nen bedeckt, damit nicht jener Grabmalluxus sich wieder breit
mache . . . (Die Knochen der Toten bleiben in der Erde), damit sie,
gemass dem Wort des Herrn, zu Staub werden.» So in Ziirich 1559%.
Und ein zwinglischer Reformator und grosser Verehrer Oekolam-
pads begrundet: «(Wegen des ewigen Lebens) ist es ein unntutzes Ding
und eine hoffartige Pracht, kostliche Begrabnisse (= Grabmaler) auf-
zurichten, wie denn die Reichen kostliche Graber machen, die viele
tausend Gulden kosten, wie vor Zeiten die Agypter ihre Pyramiden
aufgerichtet haben; es kommt der Seele nicht zum Trost. So bedarf
der Leib der Pracht nicht; er empfindet nichts, und es gilt ihm gleich
(viel), wo er liegt. Wo ihn Gott anweist, da muss er bleiben, es regne
oder schneie darauf, wie der Poet sagt: (Wer kein Grab hat, den deckt
der HimmeD*. Vor allem muss die Seele selig werden®.» Klingen
diese letzten Satze nicht wie eine Paraphrase zu Erasmus’ Buchlein?

Wie schone Theorie klingt uns das in den Ohren, und wir denken,
Basels Minsterkreuzgange vor Augen: Mindestens fur Basel ohne
Folge! Ja und nein! Indessen: Konnen Sie mir das Grab Vadians® zei-
gen, oder das Berthold Hallers®, Johannes Comanders®” oder
Bullingers™? Die genaue Stelle von Calvins Bestattung war schon
wenige Wochen nach seinem Tod nicht mehr auszumachen’! Lauter
Zufalle? Keineswegs! Ein weiteres, noch krasseres Beispiel: Zwingli,
den wir gar nicht erwahnen mussten, da sein Leib als der eines Ket-
zers verbrannt wurde. Doch Thomas Platter hatte Knochenreste aus
der Asche gerettet und nach Basel mitgebracht. Antistes Myconius
jedoch, als er davon erfuhr, setzte sie nicht bei, sondern warf siein den
Rhein! Das ist konsequent, geradezu pietitlos-konsequente refor-
mierte Praxis. Aber bei Oekolampad, wollen Sie einwenden, da
machten wir Basler doch eine Ausnahme! Nein! Nach seiner Beiset-
zung wurde gemass Kirchenordnung im Rahmen des Werktagsgot-
tesdienstes im Munster sein «Gedachtnis» gehalten. Ein Epitaph gab
es damals auch fur ihn nicht, noch nicht™!

Die Bestimmungen der Basler Kirchenordnung von 1529 nun
waren auch fur die Freunde und den Rat massgebend im Hinblick auf
die Bestattung des Erasmus. Aber gerade die vollig marginale Art,
wie dort daruber gehandelt wurde, bot einen Rahmen, der flexibel
genug war, um dem toten Humanistenfursten die gebuhrende Ehre
auch im Tod zu erweisen, zumal Erasmus ja ohne sakramentales Via-
tikum und offensichtlich ganz in der Glaubenshaltung gestorben



68 Beat Rudolf Jenny

war, die man seit 1529 von jedem Basler erwartete. Die einschlagigen
Bestimmungen lauten (leicht gekurzt): Auf Wunsch sollen die Pfarrer
«anstatt der volge» (also der Exequien) im Rahmen der taglichen Pre-
digt (werktags im Munster, sonntags in allen vier Pfarrkirchen) «die
gedechtnus» (memoria, das Gedenken) begehen «mit einer gottli-
chen, trostlichen vermanung»™.

Dies der institutionelle Rahmen. Was nun jedoch den tatsachlichen
Vorgang der Bestattung des Erasmus anbelangt, so verfugen wir
uber keine Basisinformationen, wie sie Rats- und Regenzprotokolle
bieten konnten. Denn solche hielt man damals in Basel fur uberflus-
sig, im Gegensatz zu den peinlich genau gefuhrten Rechnungsbu-
chern. So mussen wir uns an die zufallig uberlieferten Fakten halten
und zunachst fragen, was die drei offiziosen gedruckten Quellen von
15367, 15377 und 154077, fur die Amerbach allein oder zusammen
mit Beatus Rhenanus verantwortlich zeichnete, aussagen oder ver-
schweigen. Auf Einzelheiten muss ich verzichten. Zusammenfassend
lasst sich jedoch folgendes festhalten: Uber das Rituelle, also eine all-
fallige Mitwirkung der Basler Kirche, wird gar nichts gesagt. Mit
grossem Nachdruck wird jedoch herausgestrichen, wie sehr es dem
Rat, der Burgerschaft und vor allem der Universitat (sie erschien in
corpore) ein Anliegen war, den Verstorbenen gebuhrend zu ehren.
Hiebei werden 1536 vor allem das Leichenbegangnis und der Ort der
Bestattung ausfuhrlicher geschildert, wahrend 1540 nebst dem allge-
meinen Hinweis auf das Grab «in aede sacra cathedrali» (im Kathe-
dralheiligtum!) besonders das inzwischen errichtete Grabmal gewur-
digt wird. 1537 ist ausser einem Hinweis auf die Studenten, die den
Sarg trugen, auf alles Detail verzichtet. - Klug ausbalanciert war, das
zeigen diese Berichte, vor allem die Wahl des Munsters als Begrab-
nisplatz. Man machte sich damit das sehr wirkungsvolle, damals vom
Kultischen her jedoch nur noch historische Faktum «Kathedrale» zu
nutzen, um alt- und neuglaubige Freunde des Doktors und Profes-
sors der Theologie zufriedenszustellen und seinen Verachtern nicht
Vorschub zu leisten. Zugleich schonte man aber die Gefuhle der Bur-
gerschaft, indem man einen der [hren dort beisetzte, wo bisher die
hohe Geistlichkeit und der Adel begraben worden waren.

Glucklicherweise sind wir uber das, was Amerbach und Rhenanus
geflissentlich verschweigen, durch einen Geschaftsbrief aus dem
Froben-Kreis™ und cin Erasmuspamphlet™ hinreichend informiert,
und zwar dahin, dass die Kirche bei der Bestattung tatsachlich mit-
wirkte, indem Antistes Oswald Myconius® anlasslich der Beiset-
zung im Munster am 12. Juli - den Zeitpunkt kennen wir nicht® -
eine kurze Predigt hielt (conciuncula)®, worin er «einen grossen Teil
der Verdienste des Toten kurz erwahnte». «Und», so fahrt der Brief-



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 69

schreiber fort, «am kommenden Dienstag (18. Juli)® - der Rat hat
dieses Datum festgesetzt — wird nach unserem Brauch (more nostro)
sein Gedachtnis gehalten» (memoria peragetur, nicht celebrabitur
= gefeiert). Das ausdruckliche «more nostro» beim «Gedachtnis»
nahrt den Verdacht, dass die Leichenpredigt - dieser Ausdruck
drangt sich nun auf - im Munster nicht dem Basler Brauch entsprach,
sondern eine Sonderregelung ad personam Erasmi darstellt, die mit
Rucksicht auf den guten Ruf der Stadt getroften wurde. War das viel-
leicht die Geburtsstunde von besonderen Abdankungsgottesdien-
sten in Basel und somit des Basler Leichenpredigtbrauchs uberhaupt?
Das bleibt zu untersuchen®.

Dass das Anbringen von Epitaph und Grabplatte nicht «more
nostro» erfolgte, bedurfte nach dem bereits Gesagten eigentlich kei-
ner Begrundung mehr. Doch wissen wir in diesem Fall sogar aus-
drucklich, dass es sich um eine vom Rat gebilligte Ausnahmeregelung
handelte®*, wiederum um einen heiklen Balanceakt. So wurde der
Bildhauer im Werkvertrag verpflichtet, den Stein unter Ausschluss
der Offentlichkeit in seinem Atelier zu bearbeiten, um jeden Anstoss
zu vermeiden®*. Und weshalb hatte sonst Hieronymus Froben
befurchten mussen, die namentliche Erwahnung des Erben und der
beiden Testamentarien auf dem Epitaph konnte den Genannten Neid
und Argwohn zuziehen*? Kein Wunder schliesslich, dass auch die
Inschrift selbst — Amerbach verfasste sie schon im Fruhherbst 1536%
- ganz von dieser Ausnahmesituation gepragt ist und deshalb spater
oft als klagliches Machwerk getadelt wurde®.

Welches ist 1thr Inhalt*? Unter Hinweis darauf, dass ein Gelehrter,
der sich durch seine Werke unsterblich gemacht habe, keines Grab-
denkmals bediirfe, gibt sie als ithren einzigen Zweck an: Anzuzeigen,
wo die sterblichen Uberreste dieses «vir omnibus modis maximusy,
dieses ausserordentlichen Mannes, beigesetzt seien®. Kurz: Markie-
rung des Grabes! Fir spatergeborene Besucher desselben, die iiber
das Basler Funeralbrauchtum von 1536 nicht unterrichtet waren, tat-
sachlich eine Banalitat, fur den Zeitgenossen jedoch wohl das Maxi-
mum dessen, was er im Rahmen der behordlichen Toleranz ad perso-
nam billigen konnte oder dulden musste.

Diese Duldsamkeit wurde den Baslern jedoch in homoopathi-
schen Dosen beigebracht, indem das Grab in der ehemaligen
Marienkapelle zunichst offenbar nur durch das Anbringen des
Namens auf der Bodenplatte kenntlich gemacht wurde. Offenbar
sage ich, weil wir in diesem Fall nur uber den vor 50 Jahren wieder
aufgefundenen Stein und keine aktenmassige Uberlieferung ver-
fugen®. Genau umgekehrt verhalt es sich bei der definitiven Boden-
platte, die 1537 verlegt wurde: Sie ist verschollen, doch kennen wir



70 Beat Rudolf Jenny

ihr Aussehen - konventionelle Inschrift und daruber das Wappen des
Erasmus, der Terminus — und ihre Entstehungsgeschichte genau”.
Noch besser und bis in alle Einzelheiten sind wir uber die Errichtung
des bis heute erhaltenen Epitaphs unterrichtet. Dieses wurde erst im
Spatherbst 1538 aufgerichtet, monumental in seinen Ausmassen, her-
vorragend durch Material und Bearbeitung und, bis 1853, uniibersehbar
schrag gegenuber von der Kanzel angebracht. Zwar wider Basler
Brauch, jedoch in jeder Beziehung sinnvoll, so sinnvoll, dass man
hinter dem entsprechenden Ratsbeschluss Amerbachs Regie vermu-
ten muss. Fur den namlich, der die seit 7 Jahren beseitigte alte Aus-
stattung des Munsters noch vor Augen hatte und im Herzen hoch-
hielt, war es der Ehrenplatz zur Rechten des Triumphkreuzes, also des
Gekreuzigten. Dieser war auch jetzt - allerdings nur noch symbo-
lisch - an hohen Festtagen auf dem in nachster Nahe stehenden hol-
zernen Abendmabhlstisch gegenwartig. Stets aber mahnte das Epitaph
die Munsterprediger daran, dass hier einer der [hren begraben lag, ein
Theologe, dessen umfinglichste selbstandige Abhandlung der
Ekklesiastes war, ein Werk also, das dem Predigen und den Predigern
galt, und zu dessen Fertigstellung der Autor ja einst nach Basel
zuruckgekehrt sein wollte™*. Und dass gerade die Zwiesprache mit
den nachgeborenen Lesern seiner Werke echtes Uberleben cher
gewahrleiste als ein prunkvolles Grabmal, das war hier bekanntlich
zu lesen, zwar nur in einem Nebensatz der «verworrenen», «alber-
nen» Inschrift™, aber dafur - in schoner erasmischer Widerspruch-
lichkeit - in vergoldeten Buchstaben, wie sie der Rat vier Jahre spater
fur die Reformatorentafel unpassend fand.

Der im Hauptsatz der Inschrift angegebene Zweck, namlich die
genaue Markierung des Grabes, wurde, sie Sie wissen, auf die Dauer
nicht erreicht. Im Gegenteil, er wurde geradezu verhindert, nachdem
die Bodenplatte zu einem unbekannten Zeitpunkt beseitigt und das
Epitaph 1853 versetzt worden waren, indem man nun von der selbst-
verstandlichen Annahme ausging, das Grab befinde sich unmittelbar
vor dem Epitaphpfeiler. Die verheerenden Folgen, die dieser Irrtum
wahrend der vergangenen 50 Jahre fur Erasmus’ Andenken hatte®,
sind hinlanglich bekannt.

Doch wie leicht ist diese Fehlleistung, die schon im Epitaph selber
vorgegeben war, nun ruckblickend zu verschmerzen, wenn man
bedenkt, dass dieses zunachst Anlass zur Errichtung der Reforma-
torentafel gab und hernach mittelbar unserer Stadt die reiche Fulle
der nachreformatorischen Epitaphik bescherte”, kunst- und geistes-
geschichtlich ebenso beachtlich, wie sozial- und personengeschicht-
lich bedeutsam. Vergessen wir jedoch nicht: Nur dank Erasmus kam
auch Oekolampad nachtraglich zu einem Grabmal!



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 71

Doch hiermit haben wir weit vorgegriffen. Kehren wir ein letztes
Mal in die nachtliche Stille des Sterbezimmers zuruck. Langsam
ergreift der Alltag wieder Besitz von den Anwesenden oder Hinzu-
gekommenen. Fur Froben heisst das u.a.: Fertigstellung der
Origenes-Ausgabe, deren Vollendung Erasmus nun versagt blieb, bis
zur bevorstehenden Frankfurter Herbstmesse®. Amerbach, den der
Abschied vom vaterlichen Freunde wohl am tiefsten bewegte”, liess
einen Maler rufen, damit er die Gesichtsziige des Toten nochmals
festhalte'™. Dann galt es fur thn - neben den laufenden Amtsge-
schaften - die amtlichen Verfahren einzuleiten, insbesondere das der
Inventarisation des umfanglichen Nachlasses und der Testaments-
eroffnung. Diese war in Zusammenarbeit mit dem Rat vorzubereiten
und bedeutete fur die stadtische Kanzlei ein Pensum von mehreren
Tagen, bedingt durch die grosse Schreib- und Ubersetzungsarbeit,
die dabei zu leisten war, um ganz zu schweigen von den juristischen
Problemen, die es dabei zu bedenken gab™'. So kann es nicht wun-
dern, dass die offizielle Testamentseroffnung erst auf die Morgen-
frihe des 18. Juli angesetzt werden konnte und somit - sicherlich
nicht zufillig - unmittelbar vor dem «Gedachtnis» stattfand'2. Kaum
auszudenken, was nur schon an Korrespondenzen anfiel, bis die
Legate ausgerichtet und die Finanzen geordnet waren. Doch nun galt
es fur Amerbach zu halten, was sich Erasmus von thm als Erben ver-
sprochen hatte: Freundschaft uber den Tod hinaus, hochstes Verant-
wortungsgefuhl, absolute Integritat und Uneigennutzigkeit. Nur
einmal konnte Amerbach ein zusatzliches und heikles Agendum als
bereits erledigt sogleich ad acta legen. «Du solltest unbedingt», so
schrieb Rhenan am 20. August 1536, «durch einen Goldschmied eine
kleine Beiplatte mit einer Inschrift versehen lassen, die einen Uber-
blick uber die Verdienste und das Leben des Erasmus bietet. Dies im
Hinblick darauf, dass Du diese Platte dereinst , wenn der Grabstein
aufs Grab gelegt werden soll, in einem Tongefass in der Erde vergra-
ben kannst. Das wirst Du vollig unbemerkt tun konnen, wenn Du die
Tafel im Erdreich vergrabst, wahrend die Arbeiter zum Essen wegge-
gangen sind. Uberleg Dir das gut'®!» Weshalb es da fiir Amerbach
nichts mehr zu uberlegen, geschweige denn zu tun gab, wird Thnen
anschliessend Dr. Kaufmann berichten'*.

Ausserst unsanft wurde Grynaeus in den Strudel der religionspoli-
tischen Hektik jener Monate und Tage zuruckgerissen. Franzosische
Glaubensfluchtlinge gehorten zum damaligen Strassenbild Basels,
und eben war eine Gruppe solcher von Strassburg uber Basel und
Zurich nach Bern unterwegs, um eine diplomatische Demarche die-
ser Stadte zugunsten der verfolgten Evangelischen bei Konig Franz I.
zu erwirken'®. Calvin war ein solcher Exulant. Er hatte sich in Basel



72 Beat Rudolf Jenny

aufgehalten, und die Drucklegung seiner Institutio und die Auf-
nahme seiner Tatigkeit in Genf umrahmen das Ende des Erasmus in
eigenartiger Koinzidenz'®. Hier nahmen Entwicklungen ihren
Anfang, die fur Erasmus’ Heimat und sein Nachleben daselbst unab-
sehbare Folgen haben sollten. Doch nicht dem neuen Freund Calvin
und dessen Landsleuten galt nun Grynaeus’ erste Sorge. Denn was
Basel damals in Atem hielt und Grynaeus zwang, sich gleichsam von
Erasmus’ Grab weg reisefertig zu machen, um am 14. Juli das Schiff
nach Strassburg zu besteigen, war ein historischer Entscheid, der
Basel unmittelbar betraf: Die Frage, ob die Schweizer der Wittenber-
ger Konkordie beitreten und so Hand zur Einigung im Abendmahls-
streit mit den Lutheranern bieten sollten'”’. Butzer und Luther, dieser
sogar mit einem personlichen Schreiben an Burgermeister Jacob
Meyer, setzten Basel damals unter schweren Druck'®. Kein Wunder,
dass Erasmus’ Tod so zum marginalen Ereignis fur die fuhrenden
Manner wurde und seine Erwahnung in Briefen unterblieb oder nur
ganz nebenbei erfolgte'. Ein Gluck, dass Grynaeus die Strassburger
mundlich ins Bild setzen konnte"!

Wer von den Verantwortlichen hatte da schon Zeit, das Leichenbe-
gangnis vorzubereiten? Vermutlich war die Universitat dafur zustan-
dig, da Erasmus, wenn schon nicht Glied der Universitat, so doch
promovierter Akademiker war. Das von vielen begehrte Amt eines
Funeralzeremonienmeisters des Erasmus wurde einem 31jahrigen
Zurcher Studenten ubertragen, einem Neuling in Basel, der zuvor
lange als Begleiter des noch minderjahrigen Conrad Gesner in
Frankreich studiert und 1535 in Paris zum Magister promoviert
hatte. Was ihn, abgesehen von Charakter und Bildung, empfahl: Er
war Amerbach als Jusstudent bekannt, lebte im Pensionat des Gry-
nacus und war der Schwager Conrad Pellicans. Es war Johannes
Fries, der spater — gerade auch wegen seines Humors - hochge-
schatzte Zurcher Lateinschulmeister und Verfasser des Fries-
Lexikons, das wahrend Jahrhunderten fur Lateiner unentbehrlich war
und heute fur die Kenntnis der deutschen Sprache des 16. Jh. erneut
grundlegend ist. Kurz: Ein Mann von bestem humanistischem
Zuschnitt"'. Und wir konnen nur daruber staunen, wie harmonisch
auch er sich jenem Kreis einfugt, von dem Erasmus bis zuletzt umge-
ben war. Eines jedoch triibte die Harmonie: Antistes Myconius blieb
immer auf Distanz. Zwar hielt er die Leichenpredigt, von Amtes
wegen wohl dazu verpflichtet, aber er war Erasmus nicht
wohlgesinnt'?, und dies mag nebst dem Konkordienstreit der Grund
dafur sein, dass er in seinen aufgeregt-aufgebrachten Briefen an Bul-
linger vom 15., 19. und 31. Juli"* Erasmus’ Tod und Begrabnis mit
keinem Wort erwihnt. Einen anderen mussen wir jedoch in diesen



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 73

Kreis einschliessen, obwohl er sich stets im Hintergrund hielt und
zudem ein geheimer Verehrer Luthers war': Sigismundus Gelenius,
Frobens und damit Erasmus’ unentbehrlicher Korrektor, ein geburti-
ger Bohme und vorzuglicher Philologe. Die verdiente offentliche
Anerkennung hatte ihm Erasmus schon 1535 an versteckter Stelle im
Ekklesiastes gezollt"* und diese Worte hernach durch die Tat bekraf-
tigt, indem er ihm testamentarisch 150 Gulden (etwa 100 000 Fran-
ken) vermachte".

Gelenius ist es, der uns in einem Brief an Melanchthon vom Marz
1536 die denkwurdige Szene des letzten Besuches von Butzer und
Capito bei Erasmus uiberliefert hat. Sie waren Ende Januar als unge-
betene Gaste auf der Basler Synode, die das erste Helvetische
Bekenntnis beriet, erschienen und hatten sich Zutritt zu Erasmus ver-
schafft. Nach langerer, unverbindlicher Plauderei kann es Butzer
nicht lassen, das Gesprach auf den Konkordienstreit zu lenken. Er
fordert Erasmus auf, seine fundierte Meinung in dieser Sache zu aus-
sern und so jener Partei, der er beipflichte, dank seiner Autoritat das
Ubergewicht zu geben und somit den Streit zu beenden. Worauf
Erasmus ebenso kurz und bundig wie ausweichend-sibyllinisch
antwortet: «Ubi vos fueritis concordes, nec ego ero discors» (Wenn
ithr einig seid, werde auch ich mit euch nicht mehr uneins sein)'.
Erasmus nochmals einsam in der Mitte, in der Balance, diesmal
jedoch nur noch zwischen den Fronten der Neuglaubigen? Konnte
Melanchthon Erasmus’ Antwort anders deuten? Konnen wir es? Und
haben nicht schon die Zeitgenossen huben und druben Erasmus’
Ubersiedlung nach Basel sogleich oder nachtriglich genau so inter-
pretiert, als uneingestandenes, faktisches Bekenntnis zum Neuen
Glauben, als «Offenbarung der Gesmnung, die er insgeheim in sei-
nem Herzen trug», wahrend er in seinen Briefen die Offentlichkeit
genau das Gegenteil glauben machen wollte"®? Weist nicht auch der
Wortlaut seines Testamentes implizite in der gleichen Richtung? Hat
dieser Brief vielleicht zusammen mit dem Wissen um Grynaeus’
Anwesenheit im Sterbezimmer Melanchthon 20 Jahre spater zur
vorbehaltlosen Feststellung veranlasst, Erasmus habe zuletzt «ge-
wunscht, Burger, Glied der Basler Kirche zu sein» (Et civis esse eccle-
siae Basiliensis voluit)™? Sicher ist, dass fur den Basler Rat dieser
Wunsch, dieses potentielle Bekenntnis hinreichend war fur einen Akt
fruiher okumenischer Toleranz ad personam magni Erasmi.
Melanchthon indessen mag dies unbewusst dazu veranlasst haben,
am dritten Tag vor seinem Tode'” in schwerer Krankheitsnot in den
Seufzer «fac finem» (mach ein Ende) auszubrechen und dabei wie ent-
schuldigend auf das Vorbild des Erasmus hinzuweisen und hernach
bis zum Ende ausser zwei Psalmworten immer wieder, gleich Eras-



74 Beat Rudolf Jenny

mus, die flehentliche Bitte zu wiederholen: «Deus, miserere mei»
(Gott, erbarm dich mein)™'. Da hatte eine jener «pietatis scintillae»
gezundet, von denen Erasmus in seinem letzten Brief an Melanch-
thon festgestellt hatte, dass, solche «Glaubensfunken» in die Herzen
anderer gelegt zu haben, ihm nun zu grosserem Trost gereiche als sein
ganzer Einsatz fur die bonae literae'2. War er sich wohl bewusst, dass
dies in letzter Konsequenz auch als Bekenntnis zum Glaubensbrand
der zwinglischen Reformation gedeutet werden konnte, den er mit
entfacht hatte, vor dem er geflohen war, ohne voraussehen zu kon-
nen, dass die reinigenden und heilsamen Wirkungen dieses verhee-
renden Feuers das politische, soziale und religiose « Gehause» schaften
wurden, in dem er dereinst wohlgeborgen in grossem Gleichmut
dem «Ierminus» seinen Tribut zollen wurde'?*?

Anhang |

Zum nachreformatorischen Funeralwesen
in den reformierten Orten der Eidgenossenschaft unter besonderer
Beriicksichtigung von Basel

Wie schwierig es ist, sich ein klares Bild vom Bestattungsbrauch-
tum in Basel und den ubrigen reformierten Orten der Eidgenossen-
schaft zur Zeit, da Erasmus starb und begraben werden musste, zu
machen, zeigt mit aller Deutlichkeit F. Merkels Artikel «Begrabnis»
in der Theologischen Realenzyklopadie (=TRE) 5, 1980, S. 746 ft.
Denn an Konkretem uber den Schweizer Bereich wird daselbst nur
gesagt, die Bestattung werde hier noch heute als Abdankung
bezeichnet, was daher ruhre, dass hier die Toten nach der Reformation
«ohne Mitwirkung der Prediger durch die Leichentrager bestattet
wurden» (S. 748; unter einzigem Verweis auf die Genfer Kirchenord-
nung von 1561, Art. 136 ff.). Damit wird jedoch vorausgesetzt, dass
Genf fur die ganze reformierte Schweiz massgebend gewesen sei,
was, wie anzunehmen ist und gleich zu beweisen sein wird, naturlich
nicht zutnifft. Ferner wird ganz allgemein festgestellt, dass es selbst
im lutherischen Bereich im Gegensatz zu Taufe und Trauung keine
«allgemeingultige Begrabnisordnung» gegeben habe, was zur Folge-
rung veranlasst, dass dies im Schweizer Raum noch viel weniger der
Fall gewesen sein konne. Anderseits scheint sich im deutschen Sud-
westen insofern ein schweizerischer Einfluss bemerkbar zu machen,
als es hier - im Gegensatz zum Nordosten — beim Begrabnis keine
sozialen Unterschiede gab.



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 75

Es gilt somit hinsichtlich der Schweiz folgendes festzuhalten:

1. Auch hier mussen wir mit starken ortlichen Unterschieden rech-
nen, selbst zwischen Stadt und Land desselben Ortes — und trotz
offensichtlicher Sakularisierung der Bestattung mit bloss noch restli-
cher, allenfalls allmihlich wieder einsetzender marginaler Beteili-
gung der Kirche.

2. Die Liturgiegeschichte kann uns beim Erfassen dieser margina-
len Mitwirkung nicht helfen. Denn ein fliichtiger Blick in einzelne
Liturgien belehrt uns, dass entsprechende Formulare erst im 18. Jh.
Aufnahme in die hergebrachten Agenden finden. Basel: Erst als
Anhang zum alten Agendbiichlein in der Ausgabe von 1701; Sankt
Gallen: 1738; Miulhausen: 1769. Wir haben es also im besten Fall
mit einer sehr schwer erfassbaren paraliturgischen Erscheinung
zZu tun.

3. Auch fur den Staat handelt es sich jedoch um eine marginale, weil
sich zwangslaufig ohne sein Mittun erledigende Angelegenheit, aus-
genommen in Pestzeiten. Entsprechend dunn gesat ist das spezifische
Quellenmaterial (gedrucktes und Akten) wie auch die Fachliteratur.

4. Es ist deshalb ein grosser Glucksfall, dass wir in den entspre-
chenden Abschnitten von Ludwig Lavaters «De ritibus et institutis
ecclesiae Tigurinae opusculumn, s. 1. et a., Widmungsepistel L. Lava-
ters an den Leser vom Jan. 1559, uiber eine hervorragende quellen-
massige Ausgangsbasis verfugen, indem hier im Gegensatz zu einer
Kirchenordnung oder einem Ratserlass, wo abstrakt und punktuell
postuliert wird, eine deskriptive Quelle vorliegt, die das, was Brauch
ist, fur den uneingeweihten Leser anschaulich darstellt. In unserem
Fall sind die Kapitel XXXII: Funera et Exequiae (fol. 26ro/vo) sowie
XXXIII: Coemeteria (fol. 26vo) von Belang. In ersterem wird, aus-
gehend von dem in Anm. 61 zitierten Satz der genaue Verlauf eines
Begrabnisses in Zurich geschildert: Der Verstorbene wird in ein Lei-
chentuch gehullt und auf eine Bahre gelegt. Es werden die Zunftge-
nossen informiert. Diese kommen zur abgemachten Zeit zum
Trauerhaus und drucken den Kindern und Verwandten ihr Beileid
aus, auch die Nachbarn und sonstige Burger finden sich ein. Der Lei-
chenzug begibt sich zum Friedhof, zuvorderst die Kinder, die Ver-
wandten, die Freunde und die ubrigen Minner, hernach die Frauen in
grosser Bescheidenheit. Auf dem Friedhof keine Leichenpredigten
und Lobreden, sondern nur ein durch den Zunftmeister im Namen
der Angehorigen ausgerichteter kurzer Dank fur das ehrenvolle Lei-
chengeleit mit dem Versprechen, dass man in Freude und Leid
Gegenrecht halten werde. Vom Friedhof in die Kirche, wo stille
Gebete verrichtet werden von allen, die am Begribnis teilgenommen
haben, jedoch nicht fur den Verstorbenen, sondern fur dessen Familie



76 Beat Rudolf Jenny

und dafur, dass jedermann angesichts des diesseitigen Elends nach
dem ewigen Leben trachte. Am folgenden Sonntag wird in der Kir-
che vor versammelter Gemeinde des Verstorbenen unter Namens-
nennung chrenvoll gedacht und dabei jedermann an den Tod als
Schicksal aller gemahnt. - Auf dem Dorfe wird mit den Glocken
gelautet, nicht dass dem Toten daraus irgendwelcher Nutzen
erwuchse, sondern damit die Leute entweder zahlreich zur Beerdi-
gung erscheinen oder, an den eigenen Tod erinnert, sich zeitig auf
denselben vorbereiten. — Der zweite Text ist oben auf S. 67 bis auf die
ersten Satze ubersetzt, welche lauten: In der Stadt gibt es vier Fried-
hofe. Diese werden sauber gehalten, und es wird von Gesetzes wegen
daruber gewacht, dass aufihnen nichts Unziemliches getrieben wird.
— Von diesem status quo von 1559 lasst sich nun anhand des von
U. Rohner (S. 11 £; vgl. unten) beigebrachten Quellenmaterials nach-
weisen, dass er auf Zwinglis Postulate oder unter ihm veranlasste
Massnahmen zuruickgeht. Allerdings muss anhand des nur auf dem
Land erlaubten Grabgelautes erwahnt werden, dass um 1550 z.B. die
Schlossherren von Elgg bereits wieder Epitaphe errichteten (Die
Kunstdenkmaler der Schweiz, Bd. 76, 1986, S. 335 f.) und um 1560
sogar der Kappeler Amtmann Steinbriichel ein bescheidenes Epitaph
in der ehemaligen Klosterkirche erhielt (Autopsie).

Wenn nun Rohner (S. 12; vgl. S. 101 £)) feststellt, Lavaters und Bul-
lingers «Schriften» (De ritibus . . . und «Bericht der krancken») hatten
auf die Genfer Reformation keinen Einfluss mehr haben konnen, da
sie nach deren Durchbruch verfasst worden seien, verkennt sie die
Zusammenhange vollig, ist doch Bullingers Werk nicht erst 1564,
sondern schon 1535 erschienen (vgl. oben Anm. 22; 66), und Lavater
halt nur fest, was in Zurich seit Zwingli galt und selbstverstandlich
andernorts bekannt war und als Faktum nachvollzogen werden
konnte.

Viel besser als uber Zurich sind wir jedoch nun uber Genf orien-
tiert durch die volkskundliche Dissertation von Ursula Rohner-
Baumberger, Das Begrabniswesen im calvinistischen Genf, Basel
1975. Es handelt sich um eine gute Quellensammlung zur Geschichte
des Genfer Funeralwesens, die auch einschlagige Aussagen aus Cal-
vins Werken und Briefen enthalt. Leider lasst die Verarbeitung der
Quellen vom historischen Standpunkt aus manchen Wunsch offen
und das zusammenfassende Schlusskapitel unter dem Titel: «Paralle-
len zu Beerdigungen verschiedener Orte und Zeiten» bietet nicht die
erwartete Synthese bzw. Herausstellung der Genfer Eigenheiten etwa
im Vergleich mit Basel anhand der Arbeit von P. Kolner (vgl. unten).
Wertvoll sind die zusatzlichen Quellenangaben aus den Zurcher
Reformationsakten.



Tod, Begribnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 77

Besonders bemerkenswert ist, dass man sogar in Genf im neuan-
gelegten Hauptfriedhof Plainpalais die vollkommene «Gleichheit im
Tod» nicht kannte und anlisslich von Bezas Tod sogar begann, les
«personnes de qualité, tant de la Seigneurie que des Ministres et pro-
fesseurs» im Kreuzgang von St-Pierre zu begraben (S. 28; 37 f.; vgl.
Basler Munsterkreuzgang; Schaffhauser Junkernfriedhof im Kreuz-
gang zu Allerheiligen seit ca. 1580; Zurcher Grossmunsterkreuz-
gang) und dass der grosse Ausnahmefall in Genf, der mutatis mutan-
dis mit der Bestattung des Erasmus in Basel zu vergleichen ist, die
Beisetzung des Herzogs Heinrich von Rohan in einer Kapelle von
St-Pierre war (S. 38 f.). Wie sehr jedoch die Bestattungsbrauche von
Genfund Basel im Lauf der Zeit auseinanderklafften, zeigt am besten
eine geradezu verachtliche Ausserung des Baslers Jakob Bernoulli
von 1676 uber den Friedhof von Plainpalais: «Er ist in vier Mauren
viereckig eingefasst, da Jungs und Alts ohne Unterscheid, wie die
Hund, unter den Grund geworfen wird, ohne Gesang und Klang . . .
Da weisst man nichts von Leichenpredigten in den Kirchen, von
Leichsermonen bey dem Grab (in Basel Standreden genannt), vom
Leidklagen, Abdankungen, von Grabsteinen und Epitaphiis» (Roh-
ner S. 48).

Die Umstrukturierung des Berner Begrabniswesens nach 1528
lasst sich in ihren wesentlichen Ziigen gut uberblicken anhand einer
Quellensammlung, die Anton Frick, eidg. diplomierter Gartnermei-
ster bei der Friedhofverwaltung in Bern, zusammengestellt hat,
indem er die einschlagigen Stucke aus den Fontes rerum Bernensium,
den Rechtsquellen des Kantons Bern, den Ratsmanualen (aufgrund
der Zusammenstellung von B. Haller), und den Polizei- und Missi-
venbuchern chronologisch zusammenstellte: Obrigkeitliche Erlasse
uber das Begrabniswesen und die Friedhofe der Stadt Bern aus den
Jahren 1233 bis 1800. Zusammengestellt von Anton Frick, Bern,
1947 (vervielfaltigte Maschinenschrift). Die hervorstechendsten
Massnahmen sind: Den Edlen wird ihr Bestattungsrecht in den
Kapellen im Munster entzogen, nachdem man schon 1470 Fremden
und schlechten Leuten das Begrabnis im Munster verweigert hatte.
Der Munsterfriedhof wird aufgelassen und die Stadt in vier Bezirke
eingeteilt, denen je ein zT. neuangelegter Friedhof zugewiesen wird;
die Ausfuhrung dieser Verordnungen zieht sich bis in den Beginn der
Vierzigerjahre hin, unter anderem wird erganzend verfugt, dass die
Griber mit Stickeln markiert werden sollen. Die Beinhauser zu Stadt
und Land werden abgebrochen. 1564 zwingt die Pest dazu, ahnlich
wie in Basel 1541, einen besonderen Totenacker fur die armen Dien-
sten und Handwerksgesellen bereitzustellen. Einige wertvolle
Erganzungen zu Frick bietet Rohner S. 103 £, in teilweiser Wieder-



78 Beat Rudolf Jenny

holung des auf S. 13 f. Mitgeteilten. - Im Hinblick auf die schlecht
dokumentierten Vorgange in Basel ist das Berner Beispiel besonders
deshalb wichtig, weil es zeigt, dass lange Jahre, wenn nicht gar mehr
als ein Jahrzehnt notig waren, bis die Umstellung nicht nur beschlos-
sen, sondern vollzogen war, und dass dabei zweifellos Raum fur man-
cherlei Unregelmissigkeiten im Sinne des Beharrens oder Vorprel-
lens blieb.

Die Geschichte des Basler Funeralwesens hat schon 1927 Paul Kol-
ner in seiner grindlichen, reich dokumentierten und mit Anekdoten
gewlrzten Arbeit «Basler Friedhofe» geschrieben, doch hat er leider
den Titel zu eng gefasst. Noch bedauerlicher ist jedoch, dass genaue
Quellenangaben fehlen, indem nur am Ende ein summarisches Quel-
lenverzeichnis angefuigt ist und im Einzelfall nicht einmal feststeht, ob
die Angabe aus den Akten oder einer gedruckten Quelle stammt. Die
Zisur, welche die Reformation zur Folge hatte, wird - offensichtlich
mangels Quellen — kaum fassbar. Das gleiche gilt fur die grundle-
gende Arbeit von Peter Buxtorf, Die lateinischen Grabinschriften in
der Stadt Basel, Basel 1940 = Basler Beitrage zur Geschichtswissen-
schaft 6, indem dieselbe bewusst nur epigraphisch-philologisch-
denkmalkundlich ausgerichtet ist und nur die erhaltenen lateinischen
Epitaphe berucksichtigt. Dies fuhrt zu einer Verzerrung des histori-
schen Sachverhaltes, der nur unter Beizug auch der nur noch
abschriftlich erhaltenen lateinischen und der deutschen Epitaphe
erfasst und analysiert werden kann, also unter Beizug der Inschriften-
sammlungen von Grunaeus, Gross und Tonjola. Deren Auswertung
kann in subsidiarer Weise den Mangel an Akten wettmachen und zei-
gen, dass die Epitaphik seit etwa 1520 allmahlich zuruckgeht und
schliesslich 1529 ganz aussetzt, um dann erst nach 1552 wieder kraf-
tig einzusetzen. Dabel sind jedoch das Erasmusepitaph und die
Reformatorentafel als offentlich zugangliche Sonderfalle auszuklam-
mern wie auch die Grabstatten der Amerbach und Adelberg Meyers
als der Oftentlichkeit nicht zugangliche Familiengraber.

Auch Rolf Hartmann, Das Autobiographische in der Basler Lei-
chenrede, Diss. Basel 1963 = Basler Beitrage zur Geschichtswissen-
schaft 90, hat das Umfeld der von ihm behandelten Leichenreden aus
seiner Untersuchung ausgeklammert und kann so zur Genese der
Leichenpredigt nur ungefihre Angaben machen, wobei jedoch
dadurch eine vollig verzerrte Sicht entsteht, dass er schon den Nach-
folger Oekolampads, Oswald Myconius, zu einem Lutheraner macht
(S. 16; der Irrtum wird von Rohner S. 14 ibernommen) und somit zu
Unrecht voraussetzt, dass der zwinglische Einfluss schon von 1531
an rapid abnahm zugunsten lutheranisierender Tendenzen. Die
Anfange des Leichenpredigtbrauchs werden auf ca. 1570 datiert,



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 79

der erste indirekte Beleg stammt von 1590 (S. 16) und der erste
direkte, amtliche ist in der Kirchenordnung von 1637 nachgewiesen
(S. 17). Ein solcher findet sich jedoch samt weiteren wichtigen Anga-
ben zum Begrabniswesen schon in der Pestverordnung vom 22. Sept.
1610 (StA Mandate, Bibl. Bf. 2, sub dato). Obwohl diese Quelle mit
Vorsicht zu interpretieren ist, weil nicht klar wird, was als feste Regel
und was als Sondermassnahme zu betrachten ist, belegt sie die Lei-
chenpredigt als feste Institution. Der einschlagige Artikel lautet:
«. ..weil die Leichtpredigen jetzt allein in den vier Pfarrkirchen
gehalten vnd in deren jeder tags mehr nit als ein eintzige angestellt
werden solle: Darumb mogen jenige, so zu St. Alban, St. Martin oder
St. Elsbethen jemand begraben, sich ins Munster zur Predig ver-
figen; vnd dann alle, so etwar zubestatten, es dem herren Predican-
ten noch am vorgehenden abend oder doch morgens frithe ohnfehl-
barlich anzeigen, auft das er sich verfasst zumachen vnnd alle selbigen
tags begrabnussen auff ein stundt anzurichten wisse.» Offenbleiben
muss hierbei vor allem die Frage, was die Verordnung unter dem
«Anrichten einer Begrabnis» versteht.

Somit gilt fur Basels Funeralwesen des 16. Jh. das gleiche wie fur
die ubrigen evangelischen Orte der Eidgenossenschaft ausser Zurich:
Die Quellen versagen weitgehend und wir sind nebst den sproden
Aussagen der Kirchenordnungen auf Einzelbeschlusse der Behorden
und entsprechende Ruckschlusse sowie vor allem auf Berichte uber
einzelne Bestattungen angewiesen. Vgl. dazu Rohner S. 12 f; 29-31:
«Aus der Zeit Zwinglis konnte uiberhaupt keine Angabe uber die
Bestattung gefunden werden.» «Von der Beerdigung selbst (sc. in
Bern) wissen wir kaum etwas.» «Leider ist das ein Schluss (sc. Verbot
der Grabsteine in Genf), den wir ohne positives Zeugnis ziechen mus-
sen.» «Was wir weder . . . aus der Kirchenordnung oder aus den
Akten vernehmen, ist die Art, wie eine Bestattung in dieser Zeit in
Genf wirklich vor sich gegangen ist.»

Wie Oekolampad bestattet wurde und dass man sich dabei an die
Kirchenordnung hielt, haben wir oben (S. 67 und Anm. 73) gezeigt.
Aus amtlichen Schriftsatzen, die den Ratsbuchern einverleibt und
somit als offiziose Verordnungen gekennzeichnet sind («und dises
umb kunfftiger gedechtnis inzuschryben bevolchen») kennen wir das
Zeremoniell anlasslich der Bestattung der Burgermeister Jacob
Meyer 1541 und Adelberg Meyer 1548 (Basler Chroniken 4, Chroni-
kalien der Ratsbucher 1356-1548, S. 103; 104 f.). Demnach wurde
der erstere am 5. Oktober 1541 mit grossem Trauergeleite (u.a. Rat
und Universitat in corpore) im Munsterkreuzgang bestatet und
anschliessend (gemass Reformationsordnung) im Wochengottes-
dienst im Munster das Gedachtnis gehalten («da hat doctor . . . Wys-



80 Beat Rudolf Jenny

senburg das heylig gotlich wort verkundeth, dess fromen, turen
mans eerlich leben und christenlich abscheiden zum kurzisten ange-
zeigt, und nach volendung des gebets ist yederman zu hus wider
abgescheiden»). Somit wie bei Oekolampad: Eine Wochenpredigt
verbunden mit dem Gedachtnis. Anders verhalt es sich im zweiten
Fall: Adelberg Meyer wurde am Samstag, den 9. Juni 1548, um 2 Uhr
nachmittags ebenfalls mit grossem Geleit (u.a. Rat und Universitat in
corpore) zum chemaligen Steinenkloster geleitet und im dort befind-
lichen Familiengrab beigesetzt, «und darnach sin gedechtnisz mit
dem gotzwort zu sanct Elszbethen gehalten. Und ist alle ding wie mit
herr Jacoben Meyger gehalten». Letzteres kann sich jedoch hochstens
auf das Leichengeleite beziehen, das fur den Schreiber im Vorder-
grund stand. Denn im ubrigen handelt es sich a) um eine Bestattung
in einer sakularisierten Kirche, b) um den Ruckgriff auf ein vorrefor-
matorisches Familiengrab (wie beim Amerbach-Familiengrab in der
sakularisierten Kartause) und c) offensichtlich um einen ad hoc veran-
stalteten Abdankungsgottesdienst in der benachbarten Elisabethen-
kirche. Aus Basler Chroniken 8, S. 328 f. (Gast) sowie 6, 393 (Meyer-
sche Familienchronik) wissen wir zusatzlich, dass Myconius uber
Jesaja 3 predigte, wobei er, zweifellos in Anspielung auf den verstor-
benen Burgermeister, Basel in warnender Weise mit Jerusalem ver-
glich, dem Stab und Stutze, Richter und Rite weggenommen werden
sollten. Wir haben es hier somit erneut und ahnlich wie bei Erasmus
mit einem besonderen Abdankungsgottesdienst zu tun und somit
mit einer spezifischen Leichenpredigt, obwohl der Chronist den gan-
gigen Ausdruck «gedechtnus halten» braucht. Beachten wir ferner,
dass Meyer in der Folge ebenfalls ein Epitaph erhielt (Gross S. 232),
so wird deutlich, dass die Ausnahmen allmahlich zur Regel zu werden
begannen und dass Basel schon damals, ausgehend vom Sonderfall
Erasmus und unter dem Druck traditioneller, vorreformatorischer
Gegebenheiten im Begriff war, zur Epitaphik zuruckzukehren und
spezielle Bestattungsgottesdienste einzufuhren. Dass solche spate-
stens 1556/1564, also schon im ersten Jahrzehnt nach Myconius’ Tod,
zum festen Brauchtum gehorten, ergibt sich aus dem unten als
Anhang II erstmals publizierten Dokument.

Bedenkt man nun, dass es in Basel vor der Reformation mindestens
18 Friedhofe gab (Kolner S. 28) und dass auch hernach noch an die
zehn Kirchen fur den Kult benutzt wurden, so wird ohne weiteres
verstandlich, dass es hier schwieriger war als anderswo, die alten
Strukturen radikal zu beseitigen. Wen wundert es da, dass die in der
Reformationsordnung versprochene neue Friedhofordnung (vgl.
Anm. 74) offensichtlich erst 1541 unter dem Druck einer Pestepide-
mie erlassen wurde (StA Mandate, Bibl. Bf. 1, sub dato = hs. in De-



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 81

creta et Mandata I, Ratsbucher B 6, fol. 162ro/vo: 1. Aug. 1541; vgl.
Kolner S. 30 f;; S. 57). Letzteres hat jedoch zur Folge, dass diese
Quelle nur mit Vorbehalt zur Feststellung des normalen status quo
herangezogen werden kann, zumal sie bei der Festsetzung der Lohne
der Totengraber auf die altere Ordnung von 1489 zuruckgreift (so
Kolner; nicht uberpruft) und hier uber die Grabsteine Angaben bie-
tet, die dem Stand der Dinge von 1541 nicht mehr entsprechen kon-
nen, wahrend anderseits letzte vorreformatorische Relikte (Bruder-
schaften der «Dienstgesellen») abgeschafft werden. Soviel ist jedoch
klar, dass die Pfarrkirchen (Munster/St. Martin; St. Leonhard;
St. Peter; St. Theodor) den Burgerfamilien als Begrabnisplatze vor-
behalten waren, wahrend die verstorbenen Hintersassen und Dien-
sten gemass genauer Einteilung der Stadt folgenden Kirchhofen
zugewiesen wurden: Alban, Barfusser, Prediger, Steinen/Elisabe-
then, Clara und Klingental. Also auch hier keine Gleichheit im Tode.
Wie irrefuhrend jedoch die Angaben Gber die Grabsteine sind, die im
Zusammenhang mit den Lohnansatzen fur die Totengraber erwahnt
werden, beweist der folgende Ratserlass vom 28. Dezember 1542:
«. . . ward erkhenndt, das die Grabstein, wie die by zytenn jn den kil-
chenn vnnd kilchhofen sin megen, vnuerendert plibenn vnnd von
nyemandem hindan genommen, gefart noch gethan werdenn sol-
lenn, es bescheche dann durch gunst, bewilligenn oder verrer
erkhennen eines Ersamen Rates (am Rand: Grabsteyn). Das ouch das
Epitaphium jm Munster jm Crutzgang, wie das jetz stat, verner
vnvssgestrichenn pliben solli (am Rand: Epitaphium)» (StA Ratsbu-
cher B 4, Erkanntnisbuch IV: fol. 202vo). Dieser Beschluss scheint zu
beweisen, dass in Basel im Gegensatz zu Zirich (vgl. Rohner S. 11)
oder St. Gallen (vgl. die ausfuhrliche Schilderung, die Johannes Kess-
ler, wie Anm. 118, S. 288 uber die von der Obrigkeit veranlasste Aus-
raumung des St. Galler [Laurenzen-] Friedhofs gibt. Dabei wurden
die Griber planiert, die Familiengrabsteine «ussgefiirt», die Baume
gefallt sowie der Olberg und das Gehause fiir das ewige Licht zer-
stort; vgl. auch die daselbst erwahnte weiterfuhrende chronikalische
Literatur) die Friedhofe nach der Reformation nicht von staatswegen
geraumt worden waren, dass jedoch die einzelnen Grabsteine als All-
gemeingut oder Familienbesitz beliebig abtransportiert werden
konnten, also ihre Funktion verloren hatten. Doch fragt es sich,
warum der Rat nun ausgerechnet in jener Sitzung beschloss, Hand
auf die ubrig gebliebenen Grabsteine zu legen, in welcher er verfligte,
dass die Reformatorentafel nicht auszumalen sei, also im Rohzustand
zu bleiben habe (einzige aktenmassige Erwahnung derselben!). Es
muss hier ein innerer Zusammenhang bestehen; doch ist nicht klar,
ob nun aus Protest gegen die Errichtung des Reformatorenepitaphs



82 Beat Rudolf Jenny

vermehrt Grabsteine von Angehorigen weggefuhrt wurden oder ob
es dem Rat einfach darum ging, Ordnung auf den Friedhofen zu
machen, das noch Vorhandene zu schiitzen und damit auch das neue
Grabmal. Das eine braucht das andere nicht auszuschliessen, und die
Tatsache, dass man dem neuen Grabmal nun den letzten Glanz ver-
sagte, scheint eher auf Widerstande hinzuweisen. In gleicher Rich-
tung weist die Tatsache, dass die Inschrift in lateinischer Sprache
abgefasst und der gemeine Mann mit dem unten beigefugten deut-
schen Zweizeiler zufriedengestellt wurde, der, ganz im Sinn spatmit-
telalterlicher Totentanzdichtung, doch nichts anderes sagen sollte als:
Im Tod sind alle gleich, da nutzen Ehre, Kenntnisse und Gut nieman-
dem. Dass der Wortlaut im Myconius-Nachlass lateinisch und
deutsch vorliegt (vgl. Katalog Basel 1986, Nr. H 45-48), erklart sich
zweilfellos daraus, dass es sich um das Blatt handelt, auf dem der Anti-
stes den Text am 19. Juli 1542 dem Rat zur Begutachtung vorlegte.
Ob sich Mykonius daruber im Klaren war, dass die damit bezweckte
Gleichstellung der Basler Reformationsfuhrer mit Erasmus gleich-
zeitig die Preisgabe eines — wenn auch vergleichsweise peripheren -
Grundprinzips der zwinglischen Reformation bedeutete? «Das der
lyb ordenlich in die erden bestattet wirdt, ist Christenlich. Das aber
vil ceremonien gebrucht vnd erst hochprachtig gedachtnussen
(= Grabmaler) nach dem tod vfgerichtet werdend, ist heydisch vnd
zeuerwunderen, das der Mensch in die toubsucht (= Verrucktheit)
kumpt, dass er erst hoffarten wil, wenn er gestorben ist» (Bullinger,
Bericht der krancken 1535, fol. Fijvo; zitiert bei Rohner S. 102). Doch
wenn die Basler Reformationshaupter nun posthum Hoffart treiben
durften, so verdankten sie das sicher nicht lutherischen Einflussen,
sondern Erasmus und dem christlich-humanistischen Genius loci,
den dieser den Baslern als Vermachtnis zuruckgelassen hatte.



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 83

Anhang II

Das alteste bisher bekanntgewordene Zeugnis dafuir, dass in Basel
schon vor 1556 bzw. 1564 Leichenreden beim Begrabnis von Bur-
gern ublich waren.

Von Thomas Grynaeus an Severin{Erzberger in Basel )

(Basel, vermutlich zwischen 1547
und 1556, vor 2. Aug. 1564)

UBB G126, 51 (Zettelchen von 11,5 auf 12 cm, ohne Adresse)

Die vorgeschlagene Datierung ergibt sich aus folgendem: Thomas Gry-
naeus (1512-1564) war im Februar 1547 aus Bern nach Basel zuriickge-
kehrt, wo er verschiedene Stellungen an der Artistenfakultat bekleidete, bis
er 1556 als Pfarrer und Superintendent nach Rotteln berufen wurde (vgl.
AK Nr. 2594 und 2879). Der Adressat, der wegen seines aussergewohnli-
chen Vornamens, seines Titels und Berufes unschwer mit Severin Erzberger
(1520-1566) identifiziert werden kann, war, nachdem er 1541 magistriert
hatte, von 1542 bis 1546 Pfarrer zu St. Jakob, 1546 bis 1562 zu St. Alban
und anschliessend bis zu seinem Tod zu St. Martin, lauter Kirchen, die, wie
St. Elisabethen, Filialen des Miunsters waren (AK Nr. 3521). Allerdings
lasst sich nicht ausschliessen, dass das vorliegende Stadtbrieflein erst
anlasslich eines Aufenthalts des Thomas in der Stadt zwischen 1556 und
1564 geschrieben ist. Die Verstorbene konnte dann eine Dienstmagd seines
1541 verstorbenen Onkels Simon bzw. seiner Tante Katharina
Grynaeus-Lompart gewesen sein. Doch gibt es keine triftigen Grunde fur
eine solche Spatdatierung (1560/62), wie sie der Basler Briefkatalog vor-
nimmt.

Regest: Grynaeus gelangt erneut an Erzberger und zwar mit der Bitte,
wenn es thm zeitlich moglich sei und dem Brauch nicht widerspreche, um vier
Uhr zu St. Elisabethen die Leichenrede auf eine Dienstmagd zu halten. Diese
sei nach achttigigem Krankenlager gestorben, nachdem sie die heftigen
Schmerzen geduldig ertragen und das Abendmahl mit grossem Verlangen ein-
genommen habe. Er bittet nochmals, wenn es der Brauch nicht verbiete, diesen
Liebesdienst zu tun, zumal es sich um eine entfernte Verwandte des Schreibers
handle.

.S. Rursus adsum, M. Seuer{i)ne optime, et rogo, si vacat a cgteris
negotiis, vt hora quarta apud d. Elisabetam orationem funebrem
habeas (si modo moris est'®, pro famulabus habere [)]. Decubuit feré



84 Beat Rudolf Jenny

per octiduum et patientissime maximos cruciatus perpessa. Cgnam
cupide celebrauit. Rogo ergo, si moris est'**, tuam operam nobis non
deneges. Bene vale.

Th. Grynaeus tuus.

[Nachschrift senkrecht auf dem Rande links:] Sanguine aliquid c{on-
i)uncta est, perinde lubet hoc pietatis {officium}) praestare.

Anhang III

Eine neue briefliche Quelle zu Pellicans Basler Aufenthalt im Juni
1536. Erasmus wird auch darin nicht erwahnt.

Conrad Pellican an Oswald Myconius in Basel
(Zurich) 11. Juli 1536

Regest: Dankt fiir die zweimalige Beherbung. Hat keine Neuigkeiten zu
berichten. Hofft, auch Johannes Zwick sei unterdessen (von Strassburg) iiber
Basel zuriickgekehrt und habe Briefe Capitos und Butzers dahin gebracht.
Vadians Aphorismen iiber das Abendmahl sind unter der Presse. Er erhofft sich
von diesen in der Konkordienfrage mehr Wirkung als von teuren Reisen nach
Wittenberg und personlichen Begegnungen. Uber die Kriege des Kaisers und
des franzosischen Konigs gibt es nach wie vor nur vage Gertichte. Will inskiinf-
tig haufiger schreiben.

S.D. Maiora sunt tua in me hospitalitatis officia et beneficia, optime
Myconi, pariterque fidelissime matrone vxoris tue, quam ut putem a
me uicissim referendam dignam graciam, quam tu tamen pro candore
tuo non exiges. Ego non obliuisci potero 1acturam, {quam ) tulisti non
solum expensarum, sed temporis quoque ex mea presencia duplici'®>.

Interim nihil nouorum didici, que scribere debeo, omnia salua
offendi rediens. Spero per uos rediisse Zuickium™ non sine literis
Capitonis ad uos et Buceri. lam sub prelo sunt Aphorismi Vadiani De
eucharistia'’, quos longe pluris momenti ad concordiam spero fac-
turos quam tot impense in Wittembergensem profectionem'*: Can-
dide scribenda puta magis concordie profutura quam personarum
presenciam, vbi nescio quid humana reuerentia nimis humanos cogi-
tatus ac sermones dictat et producere solet, que postea semotos non



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 85

pacificat. Liter¢ uero inuariabiles passim diiudicari cercius posse
uidentur, ubi libere dictabuntur.

Bella Cesaris et Galli iactantur adhuc semper incerto rumore. Vale,
mi Myconi, et epistolas meas crebro mittendas amice suscipias et boni
consulas minus excolendas. .11. Julij 1536.

Tuus Con. pellicanus.

[Adresse:] Osualdo Myconio Basiliensis ecclesi¢ primario ministro
seruo Domini. Amico'.

Anmerkungen

" «11 Tulii, sub horam duodecimam intempestae noctis»; so Joh. Herwagen an B.
Rhenan (Allen Nr. 3135, Z. 12 £)).

> Weil in Basel die Uhren eine Stunde vorzugehen pflegten.

? Das offizielle Todesdatum (12. Juli), welches das Epitaph bietet, beruht auf der
Basler Uhrzeit. Sowohl Herwagen (vgl. Anm. 1) wie weitere Berichte uber den Tod,
die nach auswirts gingen oder dort niedergeschrieben wurden, rechnen jedoch auf
die oberrheinische Normalzeit um und datieren auf den 11. Juli kurz vor Mitter-
nacht. Vgl. hiezu die kritischen und abschliessenden Ausfuhrungen, die A. Hart-
mann an versteckter Stelle in Gedenkschrift 1936, S. 12-14, publizierte.

* «Goudae conceptus, Roterodami natus», lautete die Formel, mit der Gouda sich
spater seinen Anteil am Ruhm des Erasmus zu sichern versuchte. Dies nicht zu
Unrecht, indem Erasmus’ Mutter, aus Zevenbergen stammend, in Gouda lebte und
Erasmus daselbst seine Jugendjahre verbrachte. Der Vater jedoch ist nach neuesten
Forschungen identisch mit einem Geistlichen namens Gherardus Helye . . . civitatis
Rotterdammis, was mit den Angaben des «Compendium vitae» in bestern Einklang
steht, sofern es die Vornamen von Vater und Grossvater betrifft (Vgl. Wolfenbuttler
Renaissance Mitteilungen 9, 1985, Heft. 3, S. 127-129; Erasmus en zijn tijd: Katalog
Rotterdam 1969, 2, S. 163; Allen 1, S. 47).

> Wir sind hier auf Vermutungen und Riickschliisse angewiesen, da sowohl amt-
liche Protokolle wie briefliche und chronikalische Angaben fehlen. Wie labil und
heikel die Situation anfanglich war, ergibt sich mit aller wiinschbaren Deutlichkeit
aus AK Nr. 1958, bes. Z. 33-36; Nr. 1960, Vorbemerkung, bes. Z. 14-16; ib. bes. Z.
41 f; 1973. Dass Amerbach jedoch alles unternahm, um Erasmus zum Bleiben zu
veranlassen, kann gerade die vorsichtige Formulierung von AK 1972, Z. 26-29
deutlich machen.

% Flir die Einzelheiten sei auf die massgebende Monographie von Cornelis Ree-
dijk, Das Lebensende des Erasmus, in: BZ 57, 1958, S. 23 ff. verwiesen, die fur die
vorliegende Studie vor allem auch durch ihren methodischen Ansatz wegleitend
war: «Ich . . . hoffe im folgenden zeigen zu konnen, dass die Unsicherheit, die in
bezug auf das Lebensende des Erasmus noch immer besteht, zum Teil das Resultat
einer bewussten «taktischen» Vorbereitung ist, wobei Erasmus mit ebensoviel Sorg-
falt und Verschwiegenheit zu Werke ging (wie) als [wenn] er ruckschauend die
Fakten seines Lebens in das Schema einzuordnen trachtete, das ihm am besten

passte» (S. 24; vgl. S. 35; 43).



86 Beat Rudolf Jenny

’Vgl. unten Anm. 94.

® Des. Erasmi Roterodami liber cum primis pius De praeparatione ad mortem,
Basel, Froben/Episcopius, [Jan./Marz] 1534. - Vollstandige Angaben uber diesen
Druck in Kat. Basel 1986, Nr. H 3, S. 216-218. Kritische Neuausgabe des Textes
durch A. van Heck, in: Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami, 5. Abteilung,
Bd. 1, Amsterdam 1977, S. 337-392 (Einleitung und Tafeln S. 321-336; ohne aus-
fuhrliche kritische Wirdigung des Gesamtwerkes). Das Verdienst, die autobiogra-
phische Bedeutung dieses Handbiichleins erkannt zu haben, gebiihrt C. Reedijk. -
Ich zitiere hier und im folgenden die deutsche Ubersetzung, die der Strassburger
Reformator Caspar Hedio gleich nach dem Erscheinen auf der Fahrt nach Ettlingen
(Baden) im Rollwagen niederschrieb und in Druck gab: Eyn vast Gotselig buch
des . . . Desiderij Erasmi von Roterdam, Wie sich ein jeder mensch zum sterben vnd
todt schicken vnd bereytten soll . . . Hagenau, Valatinus Robian, 29. Aug. 1534. -
Vollstandige Angabenin Kat. Basel 1986, Nr. H4, S. 218 f. - Unser Zitat daselbst auf
fol. XXX VIIlIvo. «list» von mir anstelle des offensichtlich irrtumlichen «lust» emen-
diert angesichts der Tatsache, dass der Druck von Druckfehlern wimmelt und von
Hedio offensichtlich nicht durchgesehen wurde. Die lat. Fassung S. 77 f.: «quod
nemo creditur fingere in co quidem articulo».

? Vgl. Kat. Basel 1986, Nr. H 7. 1-3,S. 221 f.

"% Allen Nr. 3049, Z. 99.

""'Vgl. Ak Nr. 2113, Z. 31 ff.: «Aliis ob ingrauescentis aetatis marcorem (Krifte-
schwund) nonnihil de ingenio decedit ac memoriae beneficium perit, alii morbis ad
labores praecipue animi sustinendos prorsus inhabiles redduntur: Hic, tametsi iam
adfecta esset aetate et infirmissima ualetudine (calculo enim, morbo peculiari, arti-
cularis tandem accesserat) nihilominus in studiorum bonorum ac pietatis negotio
adiuuando ita refractarius (kraftvoll) perstitit, ut senex iuuenes, aegrotans sanos uinceret,
et ingenio uiuidus et memoria praestans et tollerantissimus laborumn»; Z. 87 ff.

'? Allen Nr. 3077 vom ca. 15. Dez. 1535: Damals litt er schon seit mehr als einem
Monat daran.

¥ Allen Nr. 3104 Z. 67 ff.

14S0 z.B. im Februar 1536: Allen Nr. 3095, Z. 22 ff.; Nr. 3098, Z. 3 f.: Sed nunc,
vtcumque, valeo (anlasslich der Errichtung des Testaments).

"> Allen Nr. 3127. Versohnung Z. 1-5; vertraulich Z. 55: Haec effudi in sinum
tuum, quem scio non discingi temere.

' Allen Nr. 3126.

' Ueber Pellican (1478-1556) vgl. Christoph Zircher, Konrad Pellikans Wirken
in Zurich 1526-1556, Zurich 1975, daselbst S. 237 ff. uber Pellicans Freundschaft
und Streit mit Erasmus und S. 269-273 uber die Versohnung. Der 20. Juni als Datum
des Besuchs zuerst in AK Nr. 2456 Anm. 5 errechnet und dann von Zurcher uber-
nommen. Allen natte indessen aufgrund einer breiteren Quellengrundlage schon
zuvor angegeben «about 25 June 1536». Er steht damit der Wahrheit naher, gerade
weil er den Wortlaut von AK, Nr. cit., Z. 33-35 noch nicht kannte: «si quarta ante
eius obitum die Martis illi presens amicissimeque ultimo susceptus tale aliquid ab eo
petiuissem». Zwar verstand dies Hartmann zweifellos richtig als «am vierten Diens-
tag vor Erasmus Tod», was den 20. Juni ergabe. Doch lasst sich diese spatere Angabe
keineswegs mit Pellicans Itinerar in Einklang bringen, wie wir es aus zuverlassigen
gleichzeitigen Quellen kennen. Nach Vadian-Briefwechsel Nr. 893 (Pellican an
Vadian, Zurich 7. Juli 1536; uber seine Reise, ohne Erwahnung des Besuches bei
Erasmus) war P. am 16. Juni nach Strassburg gekommen und reiste «post 8 diem»
wieder ab, also frithestens am 24. Juni. Da er auf der Riickreise in Rufach ubernach-
tete, kann seine Ruckkehr nach Basel fruhestens auf den Abend des 25. Junibzw. den
26. Juni angesetzt werden. Damit fallt der 20. Juni von vornherein ausser Betracht.



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 87

Der folgende 27. Juni nun war jedoch ein Dienstag, und wir konnen davon ausge-
hen, dass Pellican sich den Wochentag besser merken konnte als die Woche. Da nun
einerseits bekannt ist, dass Pellicans Chronikon auch bei Daten, die Pellican direkt
betreffen, zahlreiche Unstimmigkeiten aufweist, konnen wir einen Irrtum bei der
Angabe der Woche annehmen oder mussen sogar, in Anlehnung an den Wortlaut
von Rhenan-Briefwechsel, wie Anm. 78, Nr. 405 (Pellican an Rhenan, 10. Feb.
1546), Z. 13: Amice congressus ei sum tercia hebdomada ante obitum viri Basileae et
acceptus humanissime, cum Argentinam visitassem . . . emendieren in: «quarta
{hebdomada) ante eius obitum, die Martis», so dass Pellicans Fehler sich bloss auf
die Angabe der Woche beschrankte. An Laski schrieb der denn auch drei Jahre spater
ohne genaue Zeitangabe, aber vollig richtig: «Contigit, ut paucissimis ante obitum
Erasmi nostri diebus . .. ab eo ferme tribus horis ultimum colloquium invitatus
assequerer in domo Frobenii . . . mense Junio anno 1536 . . . sine omnium expostula-
tione amice colloquebamur» (fur die genauen Quellenangaben vgl. Allen und Zurcher,
loc. cit.). Andererseits steht fest, dass es Erasmus am 28. Juni (vgl. oben S. 63 Anm.
26) vorubergehend besser ging nach einer ersten schweren Krankheitsphase, die auf
den 20.-25. Juni anzusetzen ist, so dass ein dreistundiges Gesprach am 27. durchaus
moglich erscheint. Und schliesslich wissen wir, dass der Empfang Pellicans durch
die Basler Universitat im Zunfthaus zum Baren - er ist offenbar nicht identisch mit
dem durch die Drucker und weitere alte Freunde und deren Frauen im Gasthaus zur
Blume (Chronikon, wie Anm. 111, S. 146) — am 30. Juni stattfand: «Item 30 Junij pro
uino honorario, quo uniuersitas d. Pellicanum excepit in prandio zum Beren domi-
norum Decanorum consensu xij B» (StA UA K 8, 1533-1569, fol. 8vo), und dass er
am 2. Juli wieder in Zurich zuruck war (Vadian-Briefwechsel, wie oben). - Die Tat-
sache, dass diese Reise Pellicans nach Basel und Strassburg keinen offiziellen diplo-
matischen Charakter trug und dass sich Pellican sowohl am 7. Juli Vadian und am 11.
Juli Myconius gegeniiber (vgl. unten Anhang III) wie in seinem Chronikon tiber den
Besuch bei Erasmus ausschweigt und erst 1541, 1544 und 1546 daruber an vertraute
Freunde und spater mundlich an Lavater Mitteillungen macht, gilt es genau zu
beachten wie auch das Faktum, dass Erasmus der Einladende war, nachdem ihm Pel-
lican am 18. November 1535 in einem ebenso ehrlichen wie schlichten Brief in
ergreifender Weise die Hand zur Versohnung und zur Erneuerung der Freundschaft
geboten hatte (Allen Nr. 3072). Offensichtlich sollte die Offentlichkeit von diesem
Gesprach, an dem Erasmus ausserordentlich viel lag, nichts erfahren.

' Vgl. Anm. 17, Schluss. Vermutlich unterblieb die Antwort deshalb, weil sie so
Personliches hatte enthalten mussen, wie es Erasmus der Feder nie anvertraut hatte
(vgl. die entsprechende Bemerkung an Glarean in Allen Nr. 3054, Z. 8). Und uber-
dies durfte er briefliche Beziehungen zu Zirich damals aus taktischen Grinden
grundsatzlich gemieden haben.

' Wie Anm. 8, Ubersetzung Hedios, fol. XVIvo: Also thun auch die jhenigen
recht, welche im todtbett yederman verzeihen . . . vnd dargegen auch bittend, dz
jnen verzygen werde, . . . Aber es ist Gott vil mehr angenem vnd gibt mehr sicher-
heyt vnd rlig im gewissen, so man solichs thut bei gesundem leib, nit auss forcht des
todts, sunder auss liebe in Christo (= lat. Text S. 34).

20 Allen Nr. 1637, Z. 7 ff. und Vorbem. S. 208 oben.

2! Allen, wie Anm. 17, Schluss, Z. 25 f. Vgl. Ch. Zircher, wie Anm. 17, S. 278 f.

*? Diese Mitteilung findet sich bei Ludwig Lavater (1527-1586, zuletzt Antistes
in Zurich), Historia de origine et progressu controversiae Sacramentariae, Zurich
1563, fol. 28. Auf sie hat in der neueren Literatur zuerst Herminjard, wie Anm. 105,
aufmerksam gemacht, und Zircher, wie Anm. 17, S. 272 hat ihre Glaubwiirdigkeit
dargelegt. - Vielleicht war Erasmus auf Bullinger aufmerksam geworden, als dieser
vom 30. Jan. bis 4. Febr. 1536 in Basel geweilt hatte anlasslich der Abfassung der



88 Beat Rudolf Jenny

Confessio Helvetica prior. Wenn wir Bullingers deutsche Schriften ausschliessen
(darunter auch den «Bericht der krancken», der erst 1540 ins Lateinische ubersetzt
wurde), so kommen als Lektiire fur Erasmus folgende Bullingerschriften infrage:
«De origine erroris in negocio Eucharistiae (1528)»; «De hebdomadis, quae apud
Danielem sunt, opusculum (1530)»; die von Leo Jud besorgte Ubersetzung des Wie-
dertauferbuches von 1531 «Adversus omnia catabaptistarum prava dogmata (1535);
«De prophetae officio (1532)»; die verschiedenen 1532-1536 noch getrennt publi-
zierten Kommentare zu den neutestamentlichen Briefen und der grosse Kommentar
zur Apostelgeschichte (1533), die Abhandlung uber den Bund des Alten Testaments
(1534) sowie die «Assertio utriusque in Christo naturae (1534)»; vgl. H. Bullinger,
Bibliographie 1, Zurich 1972, Nr. 10; 27; 29; 33; 37; 38; 42; 43, 52; 53; 54, 62; 71, 72;
81; vgl. 80. - Ein erster Versuch, Bullingers Verhaltnis zu Erasmus darzustellen, bei
H. Mader, wie Anm. 57, S. 113 und Anm. 4; S. 114 {.

** Froben spricht von mehr als 18 Tagen (Allen Nr. 3136, Z. 13 {.), Amerbach von
mehr als 20 (AK Nr. 2113, Z. 104 £.) und Rhenan, der die Angabe aus zweiter Hand
hat, von fast einem Monat (Allen 1, S. 53, Z. 29).

** Allen Nr. 3136, Z. 13. - Den gleichen Ausdruck braucht Erasmus selber am 11.
und 13. Marz 1536 (Allen Nr. 3104, Z. 68 f.; 3106 Z. 11 ff.) fur eine Erkrankung des
Magen-Darm-Traktes, an der er seit Monatsanfang litt, so dass sein Magen jegliche
Nahrungsaufnahme verweigerte. Es ist deshalb hochst wahrscheinlich, dass Allen
Nr. 3097 = AK Nr. 1975, die Allen/Garrod wegen des Wasserzeichens ungefihr auf
den Februar 1536 datiert und die in der AK Ende August 1535 («nach August 1535»)
eingereiht ist aufgrund der Erwahnung des Lambert Coomans, in diese Zeit gehort,
indem damals vermutlich selbst die von Amerbach zugeschickte Krankennahrung
Erasmus nicht mehr schmeckte. Vgl. Kat. Basel 1986 Nr. H 11, S. 223.

> Wie Anm. 23 (2); vgl. z.B. Allen Nr. 3135, Z. 14; 3134 Z. 1 und AK, Bd. 4 und
5, passim.

26 Allen Nr. 3130 Z. 6 ft; 39.

*”Wie Anm. 24 oben, Z. 12.

¥ Allen 1, S. 54, Z. 41 ff. Vgl. hiezu AK Nr. 2041, Z. 28 f. - N. van der Blom in
Rotterdam vermutet, dass auf dem Gemalde von H.A. Van Tright (1879) = Katalog
Basel 1986 Nr. H 1, das sich heute im Depot des Museums Boymans-van Beuningen
in Rotterdam befindet, diese Szene dargestellt ist, die seit eh und je bekannt war,
wahrend ein Besuch der drei Freunde Amerbach, Froben und Rhenan nirgends
uberliefert ist (freundl. schriftliche Mitteilung).

*Wie Anm. 28.

3% AK Nr. 2036.

31 Ich neige dazu, ersteres anzunehmen, im Gegensatz zu N. van der Blom, Die
letzten Worte des Eramus, in: BZ 65, 1965, S. 195-214, hier bes. S. 204-207
(=Erasmus’ laatste woorden, in: Rotterdams Jaarboekje 1966, S. 164-176 (mit
Tafel), hier bes. 171). Vgl. unten Anm. 45.

2 Allen 1,S.54,Z. 36 f.

3 AK Nr. 2036, Z. 2. Vgl. Capito, wie Anm. 55, Z. 48: «quantum exaudiri
potuit, ingeminansy.

* AK Nr. 2113, Z. 100 ff.: subinde - subinde. - Allen 1, S. 53, Z. 33: assidue;
ebenda, S. 70, Z. 516: saepe repetitis vocibus. - Capito, wie Anm. 55, Z. 47: subinde.
- Allen Nr. 3134, Z. 21 ff.: Vltima verba, quibus iterum atque iterum repetitis ac
magnis suspiriis . . . aeditis . . .

»*Vgl. Anm. 33 und Anm. 58.

 Vgl. Anm. 55 Schluss und dazu Kat. Basel 1986 Nr. H 20, S. 230.

37 Allen Nr. 3134, Z. 23 f. und v.d. Blom, Letzte Worte, wie Anm. 31, S. 208.

% AK Nr. 2113, Z. 100-104.



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 89

¥ Vgl. Anm. 56.

“ Reedijk, wie Anm. 6, S. 26.

*' Ebenda, Anm. 16.

> Wie oben Anm. 8, Ubersetzung Hedios, fol. XXXIro (= lat. Text S. 62 f.); fol.
XXXIlIIro (=lat. Text S. 67).

* Im Grunde genommen eine Selbstverstindlichkeit, wird dieses Faktum durch
Butzer bzw. dessen Informant Grynaeus ausdrucklich bestatigt (vgl. Anm. 55)
sowie durch das Gerucht, das L. Ber «cuiusdam relatu» am 21. Juli 1536 in Freiburg
zu Ohren kam (AK Nr. 2041, Z. 29 ).

# AK Nr. 2036, Z. 1.

* Die Identifikation dieses «Sebastianus», den Hieronymus Froben gleichzeitig
mit Amerbach ans Sterbelager des Erasmus rufen liess, damit dieser «domino tamen
nescio . . . percipere possit ea, quae et ego audiui» mit Dr. med. Sebastian Sinckeler
in AK Nr. 2036 A. 1 bedarf keiner weiteren Begriindung. Hingegen ist nicht klar,
was Sinckeler mitanhoren sollte. Da Froben im genannten Brieflein zuvor schreibt,
Erasmus Atem gehe «tam alte et celeriter», dass er daran zweifle, ob der Patient die
bevorstehende Nacht uberleben werde, ging es doch wohl nur um die Bestatigung
der Diagnose des unmittelbar bevorstehenden Todes durch einen Fachmann, wobei
dieser offensichtlich im Hintergrund bleiben musste, weil sich Erasmus arztliche
Hilfe verbeten zu haben scheint, offenbar ohne Qualen und seit Tagen auf das Ende
hoffend. - N. van der Blom, wie Anm. 31, S. 205 f., glaubt zwar, es gehe hier um das
Mitanhoren der letzten Worte des Erasmus und darum, dass Amerbach beabsich-
tigte, eine Art Protokoll uber diese aufzunehmen, wobei Sinckeler als Zeuge fungie-
ren sollte. Ich kann mich dieser Ansicht nicht anschliessen, zumal nun zusatzlich
feststeht, dass Simon Grynaeus im Sterbezimmer anwesend war. Ebensowenig kann
ich v.d. Bloms ebenda S. 206 ff. vertretener These, Sinckeler sei der Verfasser des
sogenannten Stromer-Briefes (Allen Nr. 3134 = AK Nr. 2037), der einzigen erhalte-
nen ausfuhrlichen und ausschliesslich diesem Thema gewidmeten brieflichen Mit-
teilung uber Erasmus Tod, beipflichten, nur schon deshalb, weil Sinckeler so oder so
zu gut informiert war, um zu behaupten, erst der Tod habe Erasmus die Feder aus der
Hand genommen (loc. cit. Z. 19 ff).

* Uber Lambert Coomans vgl. nun in Erginzung von Allen Nr. 3052 Z. 19:
Contemporaries 1, 1985, S. 336, doch kann ich dem abschliessenden Satz: «His
claims that Erasmus had died in his arms, commending himself to the Holy Virgin,
cannot be verified independently», aufgrund von Reedijks Ausfuhrungen (wie
Anm. 6, S. 27-33) keineswegs beipflichten. - Zur Formulierung «si . . . adfuerit»
vgl. Reedijk, wie Anm. 6, S. 29. Sie wird auch mehrfach fur Grynaeus Anwesenheit
verwendet. - Zu Coomans Anwesenheit vgl. auch AK Nr. 2041, Z. 29 f.

*Vgl. [Ludwig Sieber], Inventarium iiber die Hinterlassenschaft des Erasmus
vom 22. Juli 1536, Basel 1889, (= anastatischer Neudruck in: Erasmi Roterodami
compendium vitae, Basel 1986, S. [45] ff.) S. 8 und Anmerkung 30 auf S. 15: «Von
den grossen Silberstucken . . . Drei erhielt Andreas Giesser, der den Erasmus in sei-
ner letzten Krankheit gepflegt hatte.» Die hier nicht genannte Quelle fur diese
Angabe ist das aus acht Pergamentblattern bestehende Notariatsinstrument des
Notars Adelberg Salzmann iiber den Vollzug der Verfugungen des Erasmustesta-
ments vom 11. Jan. 1538 (C VIa 71 [, fol. 46-53; Zeugen, neben den selbstverstand-
lich anwesenden Testamentarien Hieronymus Froben und Nikolaus Episcopius, die
Universitatsdozenten Seb. Sinckeler, Joh. Sphyractes und Joh. Oporinus): «So dann
haben wir ouch Andressen giesser, so do doctor Erasmo jnn der kranckheit gwartet,
zur vereerung geben, die aberigen drij grossen stuck silber, deren yedes ein guldin
thut, das also allein die vier cleinen vorhanden.» «Letzte Krankheit» ist somit eine
Interpretation Siebers, die richtig sein kann, jedoch nicht zwingend sein muss,



90 Beat Rudolf Jenny

zumal man eher Coomans in dieser Rolle sehen mochte. Es konnte sich um einen
Pfleger handeln, den vielleicht Froben aus seinem Personal gestellt hatte. Er bleibt
zu identifizieren, wobei nicht klar ist, ob «Giesser» bereits Familienname oder noch
Berufsbezeichnung (Schriftgiesser) ist. Dass Erasmus in Basel gelegentlich und
vorubergehend uber mehrere Bedienstete verfugte bzw. mehrere wunschte, ergibt
sich aus Allen Nr. 3052 Z. 19 ff. und Nr. 3037 Z, 27 f. (anders Reedijk, wie Anm. 6,
S. 64, Anm. 173, Schluss).

* Uber Simon Grynaeus (1493-1541; vgl. MUB 2, S. 2 Nir. 12) gibt es nach wie
vor keine umfassende Biographie, und es ist deshalb ebenso bezeichnend wie unver-
zethlich, dass er in der TRE 14, 1985, fehlt. Es ist somit immer noch von RE 7, 1899,
S. 218 f. (WTh. Steuber und R. Stachelin) auszugehen, indem in NDB 7, 1966,
S. 241 f. mit Ausnahme einiger Lit.-Nachtrage nichts wesentlich Neues steht und in
Contemporaries 2, 1986, S. 142-146 besonders die Beziechungen zu Erasmus auf-
grund der Briefe berticksichtigt sind. Hier wird Grynaeus” Anwesenheit beim Tod
als «not impossible» bezeichnet, obwohl der Autor den Angaben der Strassburger
als bloss auf dem Horensagen beruhend nicht traut und vermutet, dass sie Luther
gegenuber «were probably anxious to establish that a Protestant divine was present
at Erasmus’ deathbed». Dem ist entgegenzuhalten, dass Grynaeus nie Priester
gewesen war und dass zuerst bewiesen werden musste, dass er als Professor der neu-
testamentlichen Theologie wirklich dem Basler Ministerium angehorte. Konnte er
nicht gerade dadurch, dass er weder das eine gewesen war noch das andere war,
Erasmus und seinen Freunden als diesbezuglich neutrale Personlichkeit besonders
willkommen gewesen sein? Ein Hindernis konnen dabei die vorausgegangenen Un-
stimmigkeiten nicht gewesen sein, waren sie doch vergleichsweise harmlos ver-
glichen mit dem Zerwurfnis mit dem nun wieder rehabilitierten Pellican. - Das
genaue Datum der Ubernahme der theolog. Professur (Contemporaries: «From
about 1536») in AK 2015 Vorbem.

“Vgl. Anm. 48. - Reedijk, wie Anm. 6, S. 63 f. versucht vor allem die Motive zu
erhellen, die eine allfallige Anwesenheit des Grynaeus und das Verschweigen dieser
Tatsache durch Amerbach/Rhenan erklaren konnten, ohne dass er zur Frage der
Zverlassigkeit der Uberlieferung eindeutig Stellung nimmt. Statt dessen wird das
Problem in Anm. 173 zusatzlich kompliziert durch Einbezug eines lanus Morellus
Grinaeus in die Diskussion, der Erasmus die Augen geschlossen haben soll, ohne
dass mit letzter Deutlichkeit festgehalten wird, dass dieser Morellus, - ein Problem
bzw. eine Legende fur sich -, aus der Diskussion um Grynaeus’ Anwesenheit im
Sterbezimmer auszuklammern ist. Dies ganz im Gegensatz zu der von Reedijk (S.
64, Anm. 173) beigebrachten wichtigen Notiz aus den Athenae Rauricae von 1778
(S. 71, s.v. Grynaeus): «Grynaeus . . . Erasmo aegrotanti et morienti, variis ipsi pie-
tatis praestitis officiis, ad extremum vsque halitum adstitit . . .», die, weil sehr spit,
dringend auf ihre Quellen hin hatte untersucht werden miissen. - Reedijks Auffas-
sung, dass Butzers Formulierung: «Grynaeus iugiter adfuit morituro cam Bonifacio»,
den Eindruck bestirke, Erasmus sei in den letzten Augenblicken tatsichlich allein
gewesen, kann ich - vor allem auch wegen des iugiter - keineswegs beipflichten
(vgl. unten Anm. 55).

> Vgl. unten Anm. 55.

5! Erstmals publiziert von Martin Steinmann, Johannes Oporinus, Basel 1966, S.
14, Anm. 94. Die von Steinmann teilweise regestierte Formulierung lautet in Exten-
so: «Nuper D. Eras. Roterodamus apud nos mor{tuus/ est 11, nisi fallor, Julij, de
cuius obitum forte aut scrip(sit/ iam aut scribet proxime Grynaeus noster, qui
morienti adfuit» (Clm 10370, 178: Oporin an Joachim Camerarius, 1. Aug. 1536;
nach photographischer Aufnahme, die mir M. Steinmann zur Verfiigung stellte). -
Ein entsprechender Brief ist unter den Grynaeus-Briefen in der Miinchner



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 91

Camerarius-Sammlung, die mir auf Mikrofilm zur Verfugung standen, leider nicht
zu finden, und es ist anzunehmen, dass Grynaeus gar noch nicht dazu gekommen
war, Camerarius zu schreiben, als Oporin im Oktober 1536 (erstes Drittel) diesen in
Tubingen mundlich informieren konnte (MelBW/R 2, Nr. 1793, S. 273).

> Heinrich Pantaleon, Prosopographia III, Basel 1566, S. 212 (s.v. Grynacus):
«Ipse uero uocatus Basileam redijt (sc. von Tubingen, wo er bei der Universitats-
und Kirchenreform mitgewirkt hatte), & Erasmo morienti, sibi amicissimo, anno
1536 extrema pietatis officia exhibuit . . .»; ders., Heldenbuch III, Basel 1570, S. 219:
«Als er heim kommen/vnd Erasmus sein gute(r) freund kranck gewesen/hatt er jn
heimgesuchet/vnd biss zu seinem absterben alle liebe erzeiget.» Als Quellen gibt
Pantaleon an: Melanchthon, Conrad Gesner und J.J. Gryneaus; ich bin diesen nicht
nachgegangen. - Es durfte somit keinem Zweifel unterliegen, dass Pantaleon mittel-
bar oder unmittelbar die Quelle fur die Athenae Rauricae war (vgl. oben Anm. 49),
wobel einzig «ad extremum vsque halitum adstitit» eine per interpretationem
gewonnene Erganzung der letzteren ist. Das handschriftliche Theatrum virtutis et
honoris, Bd. 1, S. 70 (17. Jh.; UBB E ]. I 21a) kommt als solche nicht infrage, da es
dort nur lapidar heisst: «An. 34. a Principe Ulrico Tubingam vocatus, An. 36.
morienti Erasmo affuit».

53 Pantaleon, wie Anm. 52/1, S. 49: «Erasmus uero uita functus, ipso urbis magi-
stratu, omnibus professoribus facultatum, cunctis studiosis et scholaribus (inter quos
ipse_fui) maiorique parte ciuium comitatus, & ad sepulchrum honorifice delatus, in
cathedrali templo iuxta anteriorem partem chori ad sinistram terrae mandatus fuit.»
- Pantaleon, wie Anm. 52/2, S. 60: «Als aber Erasmus gestorben/warde er durch der
stadt Oberkeit/darzu von der hohen schul Professoren/studenten/schuleren (vnder
welchen ich auch gewesen) mit sampt viel ehrlichen burgeren beleydtet/gantz ehr-
lich in das Munster zu grab getragen/vnd zu der lincken hand dess Chor in die erden
gelegt.» - Pantaelon war damals 14jahrig und noch Lateinschuler; die Universitat
bezog er erst im Studienjahr 1538/39 (MUB 2, 21, Nr. 21).

>* Vgl. Anm. 48.

>>Vgl. hiezu auch oben S. 72. Es handelt sich um die Briefe Capitos (Strassburg,
20. Juli 1536) und Butzers (Strassburg, 22. Juli 1536) an Luther, die Reedijk, wie
Anm. 6., auf S. 27 nach der Ausgabe von Enders erwahnt (Anm. 17) und aufdieer S.
63 f. naher eingeht, ohne ihren Aussagen jedoch volle Zuverlassigkeit zuzubilligen.
Sie sind nun in der WAB, Bd. 7, 1937, Nr. 3048 und 3050 zu benutzen. Daselbst in
der Anm. 9 auf S. 468 die wichtigsten Belege dafur, dass Grynaeus mit Karlstadt
zusammen am 14. Juli, also am zweiten Tag nach Erasmus’ Bestattung, in der Ange-
legenheit der Wittenberger Konkordie nach Strassburg reiste, so dass die Strassbur-
ger ihr Wissen uber Erasmus’ Tod und seine letzten Worte aus erster Hand hatten.
Beide Briefe sind heute nur noch in den Abschriften des 19. Jh. im Thesaurus Bau-
mianus erhalten. Zum Capitobrief und seiner Uberlieferungsgeschichte vgl. Kata-
log Basel 1986, Nr H 19, S. 229. Der einschligige Wortlaut: «Item Erasmus Rotero-
damus undecima lulii post mediam noctem praesente Gryneo animam reddidit, subinde
«Christum, Deum, misericordiam, quantum exaudiri potuit, ingeminans, testamento
pauperum rationem benigne habuisse fertur; Basilae mortuus est, inter Lutheranos
haereticos, nam id nominis ubique ferimus ab inimicis.» Butzers Formulierung:
«Erasmus undecima Iulii hora duodecima medio noctis animam invocando nomen
Thesu et misericordiam Dei efflavit Basileae; ibi quoque pio funere sepultus est.
Testamentum aiunt etiam pium condidisse. Testamentarii sunt D. Bonifacius Amer-
bachius et Hieronymus Frobenius. Grynaeus iugiter adfuit morituro cum Bonifa-
cio. Dicitur studiosis et pauperibus et puellis elocandis Basileae multa legasse. Senio
potius, quam alio morbo, extinctus est.» Da diese beiden Briefe nachweislich uber
Frecht in Ulm nach Augsburg spediert wurden und Butzer dieser Sendung einen



92 Beat Rudolf Jenny

(nicht erhaltenen) Brief an Frecht beilegte, kann auch die Mitteilung, die Frecht am
29.Juli 1536 an A. Blarer in Tubingen tiber Erasmus’ Tod macht, Authentizitit bean-
spruchen (Schiess, Blarerbriefwechsel 1, Nr. 716; vgl. Katalog Basel 1986 Nr. H 20,
S. 230): «Gryngus cum Carolostadio Argenting fuerunt. Queritur in literis Bucerus
Gryngum nostrum plura philosophica quam theologica miscere disputationi de
praesentia et exhibitione veri corporis Christi. - Erasmus ille Roterodamus 11. Tulii
in nocte circa 12. horam obdormiit et cum hac voce: desu, fili David, miserere mei
animam efflavit, honorifice sepultus in summo templo ante aram virginis deiparg.
Hunc virum deus invidit indicto concilio, quod utinam Paulus Paulino spiritu cele-
bret.»

°* AK Nr. 2113, Z. 107 f. Vgl. u.a. auch Nr. 2059, Z. 9 und 2126, Z. 14 (sanctis-
sime hinc emigrauit). Es ist zu beachten, dass «sanctus» nebst der Frommigkeit im
engeren Sinn auch all das umfasst, was man einst mit den heute aussterbenden Wort
«Tugend» umschrieb. Das Wort «Christ» fuge ich hinzu, weil aufgrund des briefli-
chen Echos von L. Berund E. Schets (Nr. 2043, Z. 4: christianissima demigratio; Nr.
2052, Z. 4: christianissimus illius finis) auf die entsprechenden verlorenen Todesan-
zeigen Amerbachs angenommen werden darf, dass in letzteren das Averb «christia-
nissime» als Synonym fur «sanctissime» verwendet worden war.

" Vgl. hiezu Kurt Mader, Die Via media in der schweizerischen Reformation.
Studien zum Problem der Kontinuitat im Zeitalter der Glaubensspaltung. Zurich
1970, insbesonderse S. 89 ff. (Die humanistische Via media) und daselbst S. 106-117
(D1e zentrale Bedeutung des Erasmus fur die Via media).

¥ Darauf weist mit Recht und Nachdruck N. van der Blom, wie Anm. 31,
S. 208 f. hin, und es ist bezeichnend, dass Pantaleon (Prosopographia, wie Anm.
5211, S. 49) sinngemass interpretierend schreibt: «. . . Christi misericordiam extre-
mis saepe repetitis uocibus implorantem, atque hanc uocem: Lieuer Gott, Lieuer
Gott ende es bald, aliquoties repententem», wobei einzig auffallend ist, dass er auch
das «fac finem» auf Deutsch gibt. - Was den Gebrauch der Muttersprache inder letz-
ten Lebenszeit anbelangt, so ist darauf hinzuweisen, dass Erasmus nach dem
Abgang des Gilbertus Cognatus, dessen Muttersprache Franzosisch war, wieder
einen Amanuensis aus dem deutschsprachigen Teil der Niederlande begehrte (Allen
Nr. 3037 und 3052).

*Im Testament vom 22. Januar 1527: «Sepulturae cura sit penes heredem
sumptu nec sordido, nec ambitioso, ritu ecclesiastico, sic ut nemo queri possit»
(L. Sieber, Das Testament des Erasmus vom 22. Januar 1527. Basel 1889, S. 10). In
der Erbsatzung und Testierbewilligung des Basler Rates vom gleichen Datum:
«. ..soer...Todes abgangen ist . ., Das dann die Obgemellten sine Testamenta-
rien sinen todten lyp zu gewichter Erden bestatten, sin lybuolg, Stbenden vnd
Drissigisten, wie er inen das von Mund, oder in Schrifft beuelhen wyrt, began . . .
sollen . . .» Ebenso werden die Executoren hier noch «Seelwarte» genannt und die
Vergabungen erfolgen «zu Gottes Ehre und seiner Seele Heil» (op. cit. S. 14 f.; vgl.
dazu Katalog Basel 1986 Nr. H 29.1, S. 236).

“Wie Anm. 8, Ubersetzung Hedios, fol. XX VIlIro/vo (=lat. Text S. 56-58):
«So aber vileicht der priester nit ma[n]g bekummen werden (zwecks Beichte), soll er
(= der Sterbende) nit gleich (wie dann die aberglaubigen thun) zaghafft werden vnd
verzweiflen, sonder soll Gott von hertzen sein vngerechtigkeyt bekennen, welicher
nach seiner barmhertzigkeyt des hertzen begird (= den Wunsch, zu beichten) vnnd
meynung fur das werck ( = anstelle der Beichte) vifnemen wirt, vnd das da manglet
andem ausserlichen zeichen der sacrament, wiirt er auss besundern gnaden von dem
seinen erfullen (= aus dem Seinen erganzen). Aber eben der Gott, so es von noten ist,
mag on zeichen der menschen heyl wol radten vnd helffen . . . Disshabich . . . dar-
umb wollen vermanen, das wir offtermals sehen, wie ettliche vast bekimmert sind,



Tod, Begribnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 93

so es sich ansehen lasstt (= wenn es den Anschein hat), das sie on gwonliche beicht
der kirchen, Sacrament vnnd die letst 6llung verscheyden sollen. Ja wir horen auch
offtermals von vielen solche reden: Der ist Christlich gestorben, Er hat treymall vor
seim todt gebeicht vnnd alle sacrament enpfangen. Dargegen so machen wir
d[e]{a)s cretitz fiir vns, so wir horen, das yemans on diesen gebra[n]{u)ch
verscheyden ist . .. Aber vil mher ist Christlich, das eyner glauben vnnd liebe
wiinsch vnd begere, on welche die sacrament nichts nuitzen . . . Dann ich eygentlich
darfur habe, das vil, die w[i]{e)der von prister absoluiert n[a]{o)ch das sacrament
entpffangen n[a]{o)ch die letst 6llung, noch [die] vffs geweicht begraben sint (nec
ecclesiastico ritu = nicht nach kirchlichem Brauch), die verscheyden in die ruog
(= Ruhe = requies aeterna) vnnd seligkeyt, so (= wihrend) die andern, (bei denen)
alle ceremonien herlich gehalten (wurden) vnnd (die) auch im tempel ( = Kirche) bei
dem hohen altar (= Hochaltar, Hauptaltar) begraben sint, ziir hellen hinzuckt wer-
den. Des haben wir exempel in denen, die in schiffbruch, durch entha[l]{up)tung
oder sunst durch eyn vnuersehene kranckkeit {o)der zufall verscheyden vnnd
vmbkummen. Disen ist nun das vertruwen zu geben, dz sie gewisslich glauben sol-
len, wie das sie nit weniger absoluiert seien, dann als ob sie dem priester gebeicht
hetten, vnd das sie nit weniger geystlicher gab entpfangen, dann ob (= als wenn) sie
schon das sacrament vnd (ihnen) die letst 6llung were mitgeteylet worden . . . So
offt vns die not an begerten dingen (= Beichte usw.) verhindert, pflegt Gott nach
seiner giite dz hertz anzinemen.» — Dass den vorliegenden Ausfiihrungen ganz
besondere Bedeutung zukommt, ergibt sich daraus, dass sie Erasmus — wohl erst
anliasslich der Endredaktion - dem autographen Manuskript nachtriglich einfugte:
Kopenhagen, Konigliche Bibliothek, Mscr. G.K.S. 95 fol., fol. 72ro als Nachtrag zu
fol. 69 (im lat. Text S. 56, Zeile 5 von unten bis S. 59, Zeile 1).

1'Vgl. hiezu und zum folgenden Anhang I mit dem Exkurs uiber das Funeralwe-
sen in den reformierten Stadten der Eidgenossenschaft im 16. Jh. — Das zitierte Dic-
tum findet sich bei L. Lavater (vgl. ebenda): «Defunctorum cadauera non abijcit ecc-
lesia Tigurina instar asinorum.» Lavater spielt hier eindeutig auf Jeremia 22, 18-19,
an, auf den Weheruf des Propheten tiber Jojakim, den Sohn des Konigs Josias:
«Nicht wird man um ihn Totenklage halten . . . Man wird ihn nicht beweinen: . . .
Wie man einen Esel begrabt, wird man ihn begraben, wird ihn fortschleifen und hinwerfen
vor die Tore Jerusalems.» Dass sich die Schweizer Reformatoren mit entsprechenden
Vorwtrfen konfrontiert sahen, lasst sich belegen. Schon 1528 wehrten sich die Has-
litaler dagegen, dass sie inskiinftig «an mes und sacrament, wie das fich, sterben
musti{n)d» (Rohner, wie AnhangIS. 76, S. 13 f.). Und Calvin legt in seinen Eror-
terungen uber Tod und Begribnis grosses Gewicht darauf, dass sich der Mensch
durch «les marques de la vie immortelle» von den «bestes brutes» unterscheide und
verweist in diesem Zusammenhang auf jene Jeremia-Stelle (Rohner S. 20, Anm. 4;
S. 21). 1554 schildert ein Altglaubiger eine Bestattung in Genf folgendermaﬁsen:
«. .. et ainsi, le vont jetter a la fosse, sans rien dire, ny faire aucune cérémonie, non plus
que pour un chien ou un cheval . . . Qui mostre telle canaille (= die Genfer) estre inhu-
mains» (Rohner S. 30). - Zweifellos handelt es sich bei solch radikaler Siakularisie-
rung der Bestattung um eine (damals notwendige) Uberreaktion auf den spit-
mittelalterlichen Totenkult und seine Auswuchse.

62 Vgl. das herkdmmliche «ritu ecclesiastico» von 1527 in Anm. 59. Die gleiche,
unangebrachte bzw. vielleicht absichtlich den Tatbestand des Begrabnisses nach
reformiertem Brauch vernebelnde Formulierung im sog. Stromer-Brief (vgl. oben
Anm. 45: «iuxta ritus Christianae ecclesiae). Richtig bei Butzer: «Pio funere» (Vgl.
oben Anm. 55) und bei Birk: «funus honorificum» (vgl. Anm. 109).

% Im Original (Erasmuslade Urk. 1. 8: 1527, Jan. 22) wie in den offiziellen nota-
riellen Abschriften (ebenda Urk. I. 14: 1536, Juli 18; StA, Ratsbucher C 6,



94 Beat Rudolf Jenny

1534-1538, fol 131ro) steht eindeutig «lib-, lybuolg», wahrend die private notarielle
Abschrift von 1538, Jan. 11 (UBB C VIa 71 [, fol. 58) ein verderbtes «libfell» auf-
weist. Der Ausdruck ist in den Worterbiichern und im hds. Nachtragsmaterial des
Idiotikons nicht zu finden. - Das Simplex «folg(e)» (franzosisch «suytte»: 1541; Roh-
ner, wie Anhang I S. 76, S. 27) stellt zweifellos eine Ubersetzung von «exequiae» dar
und bezeichnete dementsprechend vor der Reformation das «Leichenbegangnis mit
Darbringung des Messopfers» (so Lexer, Mhd. Hdwb. 3, Leipzig 1878, Sp. 440 rich-
tig; Schwd. Idiotikon 1, 1881, Sp. 810 ungenau «Leichengeleit», beide aufgrund von
Basler Chroniken 1, 33 und 36, wo es um die Abschaffung der Folge = Exequien
geht). Im gleichen Sinn ist der Ausdruck auch in der Basler Reformationsordnung
verwendet (vgl. Anm. 74) und bei Kolner, Basler Friedhofe, 1927, S. 47 belegt (vor
1529; ebenda «Leidfolge, Seelenmesse und Jahrzeit» als Schwerpunkte bruderschaftli-
cher Funeraltatigkeit durfte ein Lese- oder Druckfehler sein; vgl. jedoch «Leich-
folge» bei Grimm 6, 1885, 624 (Breslau 1659). Vgl. die weiteren Einzelbelege, dieich
den Damen Dr. Jorg und L. Arter vom Schweizerdeutschen Idiotikon verdanke:
«volgenen, jarzitt, singen, orglen» (Basler Chroniken 6, S. 111, Z. 8 im Index richtig
als «Leichenfeier mit Messe» gedeutet; ebenda S. 453 Z. 2); vgl. ferner Ch. Schmidt,
Hist. Wb. der elsassischen Mundart, Strassburg 1901, S. 106 (Beleg aus Murner) und
Dt. Rechtsworterbuch 3, 1935, Sp. 604 aufgrund des Idiotikons und eines Belegs
von 1737 aus Dithmarschen, der nur noch fur «Leichengeleit» steht. Der Band «L»
fehlt hier noch.

4 L. Lavater, Deritibus . . ., vgl. Anhang I S. 75. Vgl. auch Joachim Vadian, Dia-
rium 1530, Nr. 114, in: J. von Watt, Deutsche historische Schriften 3, hgg. von E.
Goetzinger, St. Gallen 1879, S. 265: «Nota: im 1529 jar, nachdem man die grabstain
ab dem kilchhof tiin hat, ward angesechen, dass man richs und arms nach ainandern
graben solt (= ohne Unterschied der Reihe nach begraben) und die sonderbaren
grebnussen (= Sondergraber, Familiengriber sc. der Reichen) ab sin zt S. Gallen».
«Nota» deshalb, weil es sich um einen Nachtrag handelt, der zweifellos den entspre-
chenden Ratsbeschluss treu wiedergibt.

% Lucan, Pharsalia 7, 819: Caclo tegitur, qui non habet urnam. - Erb kannte die-
ses Zitat wahrscheinlich direkt oder indirekt aus Augustinus, De civitate Dei contra
paganos 1, 12 (De sepultura humanorum corporum, quae Christianis etiamsi fuerit
negata nil adimit), wo die Bedeutung des Grabes fur die Christen, also die vorlie-
gende Problematik, diskutiert und darauf hingewiesen wird, dass die Heiden keinen
Grund zum Spott hatten, da selbst antike Philosophen «sepulturae curam» gering-
schatzten und selbst ganze Heere von erschlagenen Vaterlandsverteidigern oft
unbegraben blieben, so dass «licuit de hac re poetis plausibiliter dicere: . . . (folgt das
Zitat). - Mit dem genannten Kapitel aus De civitate Dei und dem anschliessenden
13. (Quae sit ratio sanctorum corpora sepeliendi) ist zweifellos eine der Quellen frei-
gelegt, woraus die Reformatoren schopften, als sie das Funeralwesen neu zu regeln
versuchten. - Den Hinweis auf Lucan und Augustin verdanke ich Prof. Dr. F. Heini-
mann.

% Aus einer der Predigten, die Matthias Erb nach seiner Absetzung in Reichen-
weier (Elsass) und Emigration nach Rappoltsweiler in der Schlosskapelle zu Rap-
poltstein hielt (zw. 1560 und 1571), zitiert nach H. Rocholl, M. Erb, in: Beitrage zur
Landes- und Volkskunde von Elsass-Lothringen 6, 1907, S. 34 (einzelne Korrektu-
ren sind stillschweigend vorgenommen). Vgl. hiezu auch die klaren, jedoch ganzlich
unpolemischen Ausfithrungen H. Bullingers, in: Bericht der krancken, Ziirich,
Oktober 1535, Kap. XIII (Von der begrebt der lychnamen/ . . ).

87 W. Nif schliesst seine massgebliche Vadianbiographie (Vadian und seine Stadt
St. Gallen 2, St. Gallen 1957, S. 529) bezeichnenderweise, ohne eine Wort uber die
Bestattung zu sagen, wihrend Vadians Freund und erster Biograph Joh. Kessler



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam g5

immerhin vermerkt: «Sepultus ad parentes et proavos suos magno patriae luctu»
(Johannes Kesslers Sabbata, wie Anm. 118, S. 608); eine Art Epitaph wurde ithm zu
Ehren in der von thm gestifteten Stadtbibliothek angebracht (ibidem).

% Haller wurde «von einem gantzen Rath, und vast samtlicher Burgerschafft
zum Spital begleitet, und dort in seine kuhle Ruhestatt gelegt» (Lebens-
Beschreibung Berchtold Hallers, Bern 1741, in: Bernisches Mausoleum 2, Bern
1741, S. 557). Beim Oberen Spital befand sich nach der Reformation und der Aufhe-
bung des Munsterfriedhofs einer der vier Berner Quartierfriedhofe (A. Frick, wie
Anhang I S. 77, zum 24. Marz 1531).

% Fur Comander ist - abgesehen von mangelnden Angaben uber Tod, Bestat-
tung und Grab - nicht einmal das genaue Todesdatum bekannt. Zweifellos wurde er
jedoch in dem fur die ganze Stadt 1528 vor den Mauern neuangelegten Scaletta-
Friedhof (heute Stadtgarten) beigesetzt (W. Jenny, Joh. Comander 2, Zurich 1970, S.
452 f).

70 Carl Pestalozzi, Heinrich Bullinger. Leben und ausgewahlte Schriften. Elber-
feld 1858, S. 499: «Am folgenden Tage wurde seine ird. Hiille mit allgemeiner tiefer
Trauer unter Theilnahme der ganzen Stadt zu ithrer Ruhestatte geleitet. Er wurde im
Kreuzgang des Grossminsters begraben neben... Peter Martyr und seiner
.. . Hausfrau «unter dem langen Steine, wo man herab tritt vom Kreuzgang» bei
dessen nordl. Eingang.

" Zu Calvin vgl. Rohner, wie Anhang I S. 76, S. 28 ff. Allerdings sind ihre Aus-
fuhrungen insofern unzulanglich, als es bei Calvin nicht um die allgemeine Frage
ging und geht, in welchem Friedhof bzw. in welcher Abteilung dasselben (es ist der
1536 vor der Stadt in Plainpalais neuangelegte) sich das Grab befindet, sondern stets
darum, dass sein Grab sowenig wie alle anderen markiert wurde und so nicht mehr
genau zu lokalisieren war und ist.

?Vgl. G.W. Locher, Die Zwinglische Reformation im Rahmen der europiischen
Kirchengeschichte, Gottingen 1979, S. 533, Anm. 252 mit Lit.

7 Bezeichnend ist, dass weder in Hans Gundelfingers noch in Simon Grynaeus’
Bericht uber Ockolampads Tod auch nur ein Wort uber das Begrabnis und das Grab
gesagt wird sowenig wie in Bertschis Bericht an Bullinger vom 27. Nov. 1531. Den
Munsterkreuzgang als Statte der Bestattung nennt erstmals der Anonymus bei
Conrad Schnitt. Angaben uber das Leichenbegangnis finden sich erstmals 1532 bei
Bullinger: «. . . biderb lut . . ., die by sinem end gsin und in hernach in bywasen der
burgermeystern, radten, adels und gantzer statt Basel eerlich begraben habend», und
1536 bei Joh. Stumpf: «. . . von eym ersamen radt und gemeyner burgerschafft. . .
gar kleglich mit grosszem leyd zur erden bestattet etc.» Schliesslich berichtet auch
Pantaleon vom Leichenbegangnis: «Eius corpus magna hominum frequentia in ca-
thedrali Ecclesia honorifice sepultum fuit» (wie Anm. 52/1, S. 106, unter Verweis auf
Capitos Vita und einen Anonymus, was unvollstandig ist, da er auch Grynaeus’
Bericht tiber den Tod ausschreibt) und: «Sein leichnam warde mit grosser menge
dess volck in dess Munster cretitzgang ehrlich zu der erden bestattet . . .» (wie Anm.
52/2, S. 119 unter blossem Verweis auf Capitos Vita). Die schriftlichen Angaben
uber den Ort der Bestattung verloren ihre Bedeutung, nachdem 1542 die Reforma-
torentafel angebracht war. Dass die Lokalisierung des Grabes 1542 miihelos gelang,
hangt zweifellos mit dem Plattenbelag des Kreuzganges und der Kontrolle, welche
sich anlasslich der Beisetzung von Simon Grynaeus und BM Jakob Meyer 1541
ergab, zusammen. Dementprechend heisst es denn auch in der Epitaphinschrift:
«. ..sub breve saxum hoc reconditus est». - Dass Oekolampads «Gedachtnis»
gemass Basler Kirchenordnung am Freitag, den 24. Nov., gehalten wurde, und zwar
nach der Beisetzung, im Rahmen der ublichen Wochenpredigt, die um 9 Uhr im
Munster stattfand, wissen wir nur zufillig aus dem in verachtlichem Ton gehaltenen



96 Beat Rudolf Jenny

Bericht des Vogtes zu Zwingen an den Bischof Ph. von Gundelsheim in Pruntrut:
«. . . soister uff Fritag hoch an der canczlen durch (den Minsterprediger T. Limper-
ger) anzogt worden (indem mitgeteilt wurde), wie ein seliger, helliger und durch
den helligen geist erluchter man, der ouch ungezwifflet uff dem stul Gottes
ne[m]{b)en Got, dem vatter, sitze, mit namen der hochwirdig bischoft, bischoft
Hans Eclampadius, der wissenttlich ein rechter bischoff und selsorger gewesen und
um Gotz willen vil erlitten, wan in wib und man so unge[h]{b)ur angeschen, an die
wend und an die husztiirre geschriben und im schmoch gethon, hat er alls um Gots
willen dulltiklich gelitten, mit vil mer erren und lobs, {dann) sannt Franci{s)cus
g{h)an, schloffen [?] (= vermutlich: womit er sich viel mehr Ehre und Lob, als
Franziskus hatte, schuf); und domit die gemein ermant, Got zi bitten, dz er sy mit
eim anderen versehen welle». Im Gegensatz zu E. Stachelins Annahme, Limperger
habe die Werktagspredigt «mehr oder weniger zu einer Leichenpredigt auf Ock.
ausgestaltet», sehen wir in diesem Bericht ein hervorragendes und wohl einmaliges
Zeugnis fur das, was das von der Reformationsordnung vorgeschriebene «Gedacht-
nis» nach Form und Inhalt war. - Im gleichen Sinne hat dann Myconius 1542 auf
dem Epitaph formuliert: «author evangelicae doctrinae in hac urbe primus et templi
huius verus episcopus». E. Stachelin, Briefe und Akten zum Leben Ockolampads 2,
Leipzig 1934, Nr. 958 passim und Anm. 1, 3, 11; 966 Anm. 4; 967; 968; 978; 988.

’* Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation 1519-1534, Bd. 3, S.
383 ff. (1. April 1529): 1. Und wenn es Gott gefallen sollte, einen Bruder oder eine
Schwester in Christo aus diesem Jammertal abzuberufen, «deren gadechtnusz man zu
habenbegerte, da soll ein leutpriester ( = Pfarrer, Pradikant) bereit sin, solche gedecht-
niisz an statt der volge under der tagpredig (der taglichen Predigt, Wochenpredigt) mit
einer gottlichen, trostlichen Vermanung zu begend» (S. 390, Z. 5-8, im Abschnitt
uber das Leutpriester-Amt). 2. Es sollen auch die Leutpriester, Diakone und Subdia-
kone der christlichen Gemeinde mit Handreichung der Sakramente, Einsegnung
der Ehe, Heimsuchung der Kranken «und uff die tag der gedechtniisz der abgestorbenen
gutwillig dienen» und gar keine Belohnung von den Angehorigen begehren oder
nehmen (S. 390, Z. 23-27, abschliessende Bemerkung zu den Abschnitten uber die
Leutpriester, Diakone und Subdiakone = Sigristen). 3. «Wann auch yemands usz
dem zyt disz jamerthals zu den freuden der seligkeit berufft, des lyb soll mit zucht
und eerlich an ort, so wir hienach fuir gut ansehen, bestatet werden» (S. 395, Z.
17-191m Abschnitt uber die Heimsuchung der Kranken; die hier versprochene Wei-
sung uber die Friedhofe findet sich nicht in der Reformationsordnung; vgl. dazu
Anhang I S. 80f).

7> Rhenans Widmungsepistel zu der von Erasmus bearbeiteten Origenes-
Ausgabe vom 15. August 1536, gerichtet an den Erzbischof von Koln, Hermann von
Wied: Allen 1, Nr. I11, bes. Z. 48-55. Dass dieser Bericht von Rhenan und Amerbach
gemeinsam erarbeitet wurde, ergibt sich eindeutig aus AK Nr. 2055. Vgl. dazu N.
van der Blom, wie Anm. 31, S. 201, wo die wichtige Frage erortert wird, ob Z. 5 sich
auf den Schluss des Briefes oder auf Erasmus’ letzte Worte beziehe und im Sinn der
zweiten These entschieden wird.

’® Amerbachs Widmungsepistel zu den Catalogi duo operum Des. Erasmi vom
1. Februar 1537, gerichtet an den Augsburger Johannes Paungartner: Allen
Nr. 3141 = AK Nr. 2113, mit dem Hinweis (Z. 74 ff.): «Proinde quando de morte eius
certior fieri cupis, non est, cur plura a me desideres post elegantem illam et diser-
tam . . . Beati Rhenani in Origenem praefationem, omnia fide persequentis.»

"’ Rhenans Widmungsepistel zu den Opera omnia Erasmi vom 1. Juli 1540,
gerichtet an Kaiser Karl V., Erasmus’ Vita enthaltend: Allen 1, Nr. IV, besonders Z.
519 ff. - Im vorliegenden Fall lasst sich nicht nur nachweisen, dass Amerbach anliss-
lich eines Besuches in Schlettstadt im Februar 1540 Rhenan um die Abfassung dieser



Tod, Begribnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 97

Vita gebeten (AK Nr. 2380, Vorbemerkung; der Brief ist jedoch nicht an Amerbach
in Zabern, sondern in Schlettstadt gerichtet; AK Nr. 2398) und die Bitte am 24. Mai
wiederholt hatte (AK Nr. 2398), sondern dass er Rhenan Material geliefert und
selbst redaktionell mitgearbeitet hatte (AK Nr. 2406).

’® Johannes Herwagen an B. Rhenanus in Schlettstadt, Basel, 17. Juli 1536: Allen
Nr. 3135 aufgrund des Erstdruckes dieses Briefes in: Briefwechsel des Beatus Rhe-
nanus, gesammelt und herausgegeben von A. Horawitz und K. Hartfelder, Leipzig
1886, Nr. 296. Es handelt sich hiebei um das grundlegende Quellenstiick uber die
Beisetzung des Erasmus. Vgl. dazu Katalog Basel 1986, Nr. H 18.

7 Vgl. folgende Anm.

% Myconius als Leichenprediger wird mit Namen auch bei J. Herold, Philo-
pscudes, Basel 1542, S. 67 erwahnt. Es handelt sich hierbei um die Druckausgabe
einer vor versammelter Universitat durch Herold gehaltenen Rede, in der Hortensio
Landos Pamphlet von 1540 als solches gebrandmarkt und, wo notig, sachlich
widerlegt und somit des Erasmus Ehre gerettet werden sollte: «Habita est Funebris
illa oratio, a piissimo Viro, Osualdo Myconio Lucernano, summae Ecclesiae Basi-
liensis non poenitendo Pastore . . . Qua nimirum ad debitas gratiarum actiones Deo
opt(imo) max(imo), qua ad congratulationem requiei defuncti, qua ad foelicem ago-
nis cursum pii omnes accenduntur . . . Quo [sc. sententiarum uerborumque appa-
ratu] non modo quotannis, sed in dies (= tiglich, Tag fur Tag) in Christo obdor-
mientes sepulturae traduntur.» Herold, nicht Augenzeuge von Erasmus’ Bestattung,
wirft hier offensichtlich Leichenpredigt und Geachtnis zusammen, gibt jedoch
einen richtigen Begriff vom theologischen Gehalt des letzteren und versucht offen-
sichtlich, dieses vom fruher gebrauchlichen Gedachtnis im Sinn der Jahrzeit abzu-
heben. - Zum Philopseudes und zu Landos Pamphlet vgl. Katalog Basel 1986, Nr. H
38 und H 39 ff.

' Dass die Beisetzung des um Mitternacht Verstorbenen schon am folgenden
Morgen vor der Wochenpredigt stattgefunden haben konnte, ist aus verschiedenen
Grunden ganz unwahrscheinlich. Man muss deshalb an den Nachmittag denken
und sich fragen, ob die Bestattungsfeier allenfalls in jene offentliche theologische
Vorlesung im Munster integriert wurde, die laut Kirchenordnung werktaglichum 3
Uhr stattzufinden hatte und am Schluss eine viertelstiindige Belehrung des Volkes
mit einschloss (wie Anm. 74, S. 396, Z. 3-10).

82 Es ist mir unerfindlich, wieso A. Hartmann in der Gedenkschrift 1936, S. 12
dazu kommt, von einer «taktlosen Leichenpredigt des Basler Antistes Myconius» zu
sprechen. Wenn man bedenkt, dass damals in Basel nur kurze Nachrufe im Rahmen
der Gottesdienste ublich waren (= Gedachtnis), so bedeutet eine «conciuncula lau-
dum eius partem non paruam perstringens» (so Herwagen, wie Anm. 1) schon sehr
viel. Zur Frage, wer diese Rede verfasst hatte, vgl. Katalog Basel 1986, S. 244 unten f.

# Allen/Garrod Nr. 3135, Anm. zu Z. 17 f,, gibt irrtiimlicherweise den 20. Juli
an - Es ist bezeichnend, dass der Rat (und nicht der Erbe samt den Testamentarien)
das Datum des Gedachtnisses festsetzte und dasselbe erst nach der aussergewohn-
lich langen Frist von sechs Tagen abhalten liess. Letzteres hangt zweifellos damit
zusammen, dass er mit Riicksicht auf die Offentlichkeit die Testamentseroffnung als
Vorbedingung fuir das Gedachtnis betrachtete. Denn diese allein konnte Klarheit
daruber schaffen, of sich Erasmus noch expressis verbis zur Alten Kirche bekannte
und somit keinen Anspruch auf letzteres hatte. - Bemerkenswert ist in diesem
Zusammenhang ferner, dass das papstliche Testierprivileg zwar nicht in das offent-
lich aufgesetzte Instrument inseriert, aber auf der Kanzlei abschriftlich den betref-
fenden Ratsakten beigefigt wurde. Wieder ein Balanceakt, bei dem einerseits der
offentlichen Meinung, anderseits der Moglichkeit, dass in Basel das Kanonische
Recht doch noch einmal Guiiltigkeit erlangen konnte, Rechnung getragen wurde.



98 Beat Rudolf Jenny

Vgl. hiezu oben S. 71. - Halt man neben die beiden vorliegenden Ratsbeschlusse
(Testamentserdffnung, Gedichtnis) die beiden ebenfalls nur indirekt nachweisbaren
zur Inventarisation des Nachlasses (Katalog Basel 1986, Nr. H 15) und zur Errich-
tung des Epitaphs (vgl. unten Anm. 90), so wird klar, dass nicht nur Erasmus’ Tod
und Begribnis, sondern auch seine Ruckkehr und das ihm gewahrte Gastrecht eine
hochoftizielle Angelegenheit, ein Politikum ersten Ranges gewesen sein mussen.

# Vgl. AnhangIS. 79 f.

8 ]. Herold, wie Anm. 80, S. 81: «Quam orbis partem extare putas, cui desint qui
uiderint memoriam ERASMO nostro celeberrimam S(enatus) C(consulto) huius
Urbis, atque pietate D. Bonifacii Amorbachii . . . in Aede cathedrali huius Ciuita-
tis . . . locatam?» Deutsche Ubersetzung in Katalog Basel 1986, Nr. H 39.2, S. 246.

8¢ «Erstlich so soll er denn Marmelstein in sinen kosten vonn dem Munster, do er
danlygt, an ort vnd stat fieren lossen, do er in dann arbeytten wyl.» — «Zum Vierten,
das solchs in der stylle blip, dormit man alle offendicula ( = jeglichen Anstoss) ver-
myd» (UBB Mscr. C Vla 71 11, fol. 146ro/vo). Vgl. Katalog Basel 1986, Nr. H 43.

% AK Nr. 2120 (Winter 1536/37).

¥ AK Nr. 2076; auf Hieronymus Frobens Vorschlag hin wurde sie in den Cata-
logi duo im Marz 1537 publiziert als «Inscriptio ipsius monumenti in primaria aede
sacra inclytae urbis Basiliensis», womit das Vorhandensein des Marmorepitaphs um
gut 1% Jahre antizipiert wurde (AK Nr. 2075 und Anm. 2; Vgl. Katalog Basel 1986,
Nr. H 45).

# Vgl. Katalog Basel 1986, Nr. H 21.

" Abdruck bei Allen Nr. 3141, S. 356. Zur Entstehungsgeschichte von Inschrift
und Epitaph vgl. Katalog Basel 1986, Nr. H 43. Zur bildlichen Uberlieferung des
Epitaphs vgl. ebenda Nr. H 50-52. Zur literarischen Uberlieferung der Inschriften
von Epitaph und der (verlorenen) Bodenplatte ebenda Nr. H 53-55. Zu H 55 ist zu
erganzen, dass die beiden Inschriften (nichtjedoch das Testament) nicht erst bei Scri-
verius 1615 zu finden sind, sondern schon P. Merulas Erstausgabe der Vita Des.
Erasmi Roterodami (Additi sunt epistolarum, quae nondum lucem aspexerunt, libri
duo), Leiden 1607, auf S. 56 beigefugt sind. Eine weitere hs. Uberlieferung in UBB
C.B. IX, 1 (Katalog Basel 1986, Nr. E 12.6).

! Amerbach, Froben und Episcopius «patrono optimo non memoriae . . ., sed
corporis mortalis, quo reconditum sit, ergo hoc saxum posuere» (wie Anm. 90).

’? Heute auf dem Historischen Museum. Abbildung in Gedenkschrift 1936 Tafel
X. Vgl. Katalog Basel 1986, Nr. H 40. Zusatzlich ist zu bemerken, dass ein Splitter
dieser Platte anlasslich der Ausgrabungen 1974 zum Vorschein gekommen sein soll.
Uberdies fillt auf, dass sich Amerbach urspriinglich auch bei der definitiven Boden-
platte mit dem auf der provisorischen allein angebrachten Namen, erganzt durch das
Bild des Terminus, begnugen wollte (AK Nr. 2120).

* Vgl. Katalog Basel 1986, Nr. H 41.

* Erasmus diesbeziigliche Selbstzeugnisse sind so zahlreich, dass sich der Ver-
dacht, es handle sich bloss um einen taktischen Vorwand, aufdrangt, zumal auch die
Offentlichkeit grossziigig in diesem Sinne informiert worden war (vgl. Reedijk, wie
Anm. 6, S. 45 ff.; fur Freiburg vgl. unten; fur Basel vgl. Katalog Basel 1986, Nr. H
7.3,S.222 sowie Oporinan Th. Bibliander, 5. Juni 1535, im Anschluss an die Mittei-
lung uber Erasmus Ruckkehr, die bei M. Steinmann, wie Anm. 51, S. 13, Anm. 91
abgedruckt ist: Er werde zweifellos bis zur Frankfurter Messe und noch etwas lan-
ger bleiben «propter concionatorem suum, quem hactenus parturiit cuique adesse
inter excudendum vult» (ZBZ Mscr. S 40, fol. 190). Schon einzelne Zeitgenossen
sahen darin nur einen Vorwand, so z.B. Aegidius Tschudi in einem verloren Brief an
Glarean auf die Mitteilung hin: «D. Erasmus Basileam concessit, ut libro suo extre-
mae feturae (= seinem jungsten literarischen Erzeugnis = Ekklesiastes), ut ipse ait,



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 99

adsit» (29. Mai 1535). Am 5. Juni 1535 antwortete Glarean auf Tschudis Zweifel: «De
D. Erasmo quae tibi scripsi, ex ore eius eripui. Deus mentium cognitor reliqua novit»
(Zeitschrift fir schweizerische Kirchengeschichte 27, 1933, S. 220 f., Nr. 5 und 6).
Nachdem schon Reedijk (wie oben) aufgrund einleuchtender Argumente zum
Schlusse kam, dass dem Argument, «dass seine Anwesenheit in Basel fur das
Zustandekommen des Ecclesiastes eine notwendige Voraussetzung gewesen sei»,
nur sehr relative Bedeutung beigemessen werden konne, und er sogar erwog, ob
nicht vielmehr der Inhalt dieses Werkes einen Ortswechsel ins neuglaubige Gebiet
nahegelegt haben konnte, kann nun zusitzlich ein von Reedijk unbeachtetes Selbst-
zeugnis des Erasmus am Schluss des Ekklesiastes die Sachlage in dem Sinn klaren,
dass seine Anwesenheit fur den Druck des letzteren sicher uberflissig, wenn nicht
sogar beinahe hinderlich war. Also ein offizielles, wenn vielleicht auch ungewolltes
Dementi! «Erasmus Rot(erodamus) lectori s(alutem) Solent plerique mendas in
operas typographorum reicere. At hic ingenue fateor, quicquid est erratorum fere uel
amanuensi meo (vermutlich Gilbertus Cognatus), uel mihi imputandum. Adfui
quidem ¢ditioni, sed ob incommodam ualetudinem, non potui supremam obire
recognitionem, praesertim €0, quod paginae castigandae, frequenter his horis
obtruduntur, quae uel somno, uel alioqui curando corpusculo dandae erant. Quan-
quam hoc meo officio nihil erat opus, id muneris uigilanter obeunte Sigismundo
Gelenio, praeclare docto, emunctaeque naris homine (= Im Grunde genommen war
meine Mithilfe jedoch tiberfliissig, weil sich der ausserordentliche gelehrte Sigis-
mundus Gelenius mit wachsamem Auge und feiner Spurnase dieser Aufgabe unter-
zog). Caeterum ubi per ocium relegissem excusa, nonnulla repperi, quae me recog-
noscentem fefellerant, at non ita multa si summam aestimes, paucissima, si quae sunt
parui momenti submoueas. Ea visum est hic annotare (es folgen die Errata). Des.
Erasmi Rot. Ecclesiastae sive de ratione concionandi libri quatuor, . . . Basel, Fro-
ben/Episcopius, August 1535, S. (453) = Allen 3044. - Eine ahnliche Widerspruich-
lichkeit im Briefe Allen Nr. 3109, Z. 12 f., wo steht, er konne wegen seiner Gicht-
hand den Brief nur diktieren, wahrend dieser doch in einem schonen, eigenhandigen
Konzept vorliegt. Den Tatsachen eher entsprechend Nr. 3108, Z. 7 f. - War Coo-
mans vielleicht nicht fahig, nach Diktat zu schreiben?

% Die Belege fur die Adjektive in Katalog Basel 1986, Nr. H 21.

% Syphilisbefund und Turmschidel (chyperbrachyzephaler Kurzschidel»). Letz-
teren soll Erasmus aus Eitelkeit mittels einer in sein Gelehrtenbarett eingefiigten
Prothese kaschiert haben. Da dieser zweite Befund nun ebenso hinfallig ist wie der
erste, gerat auch die These von Erasmus’ Selbstkarikaturen (vgl. Katalog Basel 1986,
S. 11) ins Wanken, soweit sie E. His in Basler Zeitschrift 45, 1946, S. 211 f. und Tafel,
aufgrund der Grabungsbefunde abrundete und als endgultig erwiesen hielt, wah-
rend E. Major, in: Handzeichnungen des Erasmus von Rotterdam, urspriinglich nur
von der Ahnlichkeit der Gesichtszuge ausgegangen war («Unter den . . . Profilkop-
fen . . . fallt eine frohliche Selbstkarikatur des Erasmus . . auf. Kein Zweife], es sind
scinc Gesichtszﬁge .. .nur ins Groteske tibersetzt»; Hist. Museum Basel, Jahresbe-
richte und Rechungen 1932, Basel 1933, S. 36). Mindestens die folgende Schlussfol-
gerung von His ist nun hinfillig: «Erasmus hat bekanntlich [!] diese Eigenheit des
Kurzschadels bei spateren Portratierungen zu verbergen gesucht, indem er eine
Miitze oder ein Barett aufsetzte, so dass seine Schidelform nicht erkennbar ist.
Hier aber auf seinen Selbstkarikaturen hat er daraus kein Hehl gemacht, sondern
ist mit frohlicher Offenheit dazu gestanden, was uns gewiss sympathisch an ihm
beruhrt.»

?7 Zur Reformatorentafel und ihrer Entstehung vgl. Katalog Basel 1986, Nr. H
44-48, S. 250-252, und Anhang I S. 81f.

% Vgl. oben Anm. 75.



100 Beat Rudolf Jenny

% Vgl. hiezu und zum folgenden Katalog Basel 1986, Nr. H 17, S. 228; AK Nr.
2128, Z. 7-13.

10Vgl. ebenda Nr. H 16.1.

1Vgl. oben Anm. 83.

12 Vgl. ebenda.

193 «Id non videtur mihi omittendum, quin tabulam plumbeam insculpi cures per
aurificem aliquem aut Vdalricum Capitonem (= Meister Utz Kopfli, Schriftschnei-
der und -giesser), quae summam laudum ac vitae Erasmi contineat, infodienda ter-
rae in testa fictili, dum superponetur aliquando lapis sepulchralis. Nec enim quis-
quam hoc obseruabit; nam digressis ad capiendum cibum opificibus obrues tantum
summa terra tabulam. De hac re cogita»: AK Nr. 2055, Z. 12-17.

% Im Anschluss an den hier gedruckten Vortrag sprach Dr. Bruno Kaufmann
uber «Schidel und Gebeine des Erasmus von Rotterdam». — Es ist sehr fraglich, ob
der Irrtum von Major/Werthemann von 1928 schon anlasslich der Freilegung des
richtigen Grabes im Jahre 1974 festgestellt worden ware ohne das Medaillon des
Quentin Metsys — das zweifellos Amerbach und Froben in geheimem Einverneh-
men Erasmus ins Grab mitgegeben hatten zur allfalligen Kennzeichnung der sterbli-
chen Uberreste in dem Sinn, wie es Rhenan nun vorschlug. Denn erst das Medaillon
gab Anlass zur Uberprufung der schriftlichen Uberlieferung und zur entscheiden-
den Feststellung, dass sich das Epitaph nicht unmittelbar uber dem Grab, sondern
gegenuber von diesem befand (memoria in marmore Rhetico ¢ regione conditorii a me
adfixa: AK Nr. 3180 Z. 40-42; die Wendung «e regione» fur deutsch «gegenuber» 1st
im 16. Jh. sehr gebrauchlich), und somit das letztere also in der vorderen Mitte der
chemaligen Marienkapelle des Lettners zu suchen ist. Vgl. hiezu Katalog Basel 1986,
Nr. H 62, S. 261.

' Vel. A.L. Herminjard (Hg.), Correspondance des Réformateurs dans les pays
de langue francaise, Bd. 4, 1872, Nr. 566 und folgende, bes. z.B. 572, 575.

196 Vgl. P. Wernle, Calvin und Basel (bis 1552), Programm zur Rektoratsfeier der
Universitat Basel 1909, S. 3-11. Die Widmungsepistel der Institutio ist in Basel am
1. Aug. 1536 datiert.

"7 Vgl. oben Anm. 55.

""" WAB, Nr. 3038: Capito an Luther, 13. Juni 1536, wonach der Brief damals
schon in Strassburg lag; ebenda Anm. 9; Nr. 3048: ders. an dens., 20. Juli 1536,
wonach BM Jakob Meyer den Brief kurz zuvor, also zur Zeit von Erasmus Tod,
erhalten hatte; Nr. 3088 BM Jacob Meyer an Luther, 7. Okt. 1536.

' Vgl. unten Anm. 113. Daselbst auch der Beleg fur den Druck, den insbeson-
ders Butzer ausubte. - Es ist in der Tat auffallend, dass sich bisher ausser Herwagens
brieflichem Bericht (vgl. Anm. 1) und dem sog. Stromer-Brief (vgl. Anm. 45), der
bezeichnenderweise in mehreren zeitgenossischen Kopien vorliegt, keine weiteren
brieflichen Zeugnisse tiber Erasmus Tod aus Basel finden liessen. Dass es sie gab,
lasst sich jedoch nachweisen, und vielleicht gingen sie gerade deshalb verloren, weil
man die entsprechenden Briefe weitergab und zirkulieren liess. Besonders bedauer-
lich ist der Verlust jenes Berichtes, den Johannes Fries, der uber alles bestens unter-
richtet war (vgl. Anm. 111), an den Erasmusfreund Pellican schrieb und der schon
am 13. juli in Zurich eintraf (Herminjard, wie Anm. 105, 4, Nr. 569, S. 80, Z. 3 ft.).
Belegt ist ferner, dass Sixt Birk in Augsburg (1501-1554; von 1523 bis Fruhjahr
1536 als Student und Schulmeister in Basel und am 13. Jum1 1527 Mitzeuge bei der
notariellen Beglaubigung des ersten Erasmustestaments: AK Nr. 1494 Vorbem.;
Sieber, wie Anm. 17, S. 11) bis am 27. Okt. 1536 mehrere briefliche Berichte uber
den Todesfall erhalten hatte: «Superiore mense tam discipuli quam amici alil
magno . . . planctu magni Erasmi obitum et funus honorificum literis mihi retule-
runt. Quod etsi ante in patricii cuiusdam coena non sine dolore accepissem, tum



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 101

tamen, quia certatim ad me scribitur, uideor mihi publicum studiosorum luctum
uidere . . .» (AK Nr. 2082, Z. 1-5). Hinzuzufugen wire ferner ein Brief, worin J.
Camerarius am 26. Aug. 1536 Daniel Stibar die Todesnachricht ubermittelt: «Eras-
mum . . . esse vita defunctum, te non potest, vt puto, fugere, quem ego, quo ad
potero in hac dissentiente ratione studiorum meorum, mortuum omnibus, quibus-
cunque concedetur, rebus ornabo ac defendam, idque faciam eo grauius, quo minus
videri potero assentari vel mortuo vel a quo dissenserim» (Ioachimi Camerarii . . .
epistolarum libri quinque posteriores. Nunc primum . . . editae. Frankfurt 1595, S.
146 f.; damit ist als terminus ante fur Allen Nr. 3133 Ende August 1536 erwiesen, so
dass sie nun nach Nr. 3139 einzureihen ist).

"""Vgl. oben Anm. 55.

""'Uber diesen bedeutenden Zircher Pidagogen, Philologen und Musiker
(1505-1565) - seine Gesichtszuige sind uns durch ein Medaillon seines Freundes
Jakob Stampfer (vgl. AK 2479, Z. 3 f.) von 1540 (Profilbild; vgl. G. Kisch, Die
Schaumunzen der Universitat Basel, Sigmaringen 1975, S. 41 f., Nr. 9, mit Lit.),
einen Holzschnitt von ca. 1554/55 mit einem Octostichon des Diethelm Keller, den
grossartigen Holzschnitt von Tobias Stimmer von 1564 sowie einen Kupferstich des
17. Jh. nach einem Gemalde (alle Portratsammlung der UB-Basel) vertraut - gibt es
heute sowenig wie 1878 (vgl. ADB 8, 105-107) eine umfassende Monographie (vgl.
Heinrich Bullinger. Briefwechsel 3, Zurich 1983, S. 74 A. 1 zu Nr. 193; mit Lit, die
zu erganzen ist durch: E. Bernoulli, Der Zurcher Humanist Hans Fries als Forderer
des Schulgesangs, in: Schweiz. Jahrbuch fur Musikwissenschaft 2, 1927, S. 43-54
[Text], 55-60 [Noten]). Da C. Bertheaus Artikel in ADB (vgl. oben) unzulinglich
ist, muss man nach wie vor von der popularen, jedoch auf gutem Quellenmaterial
beruhenden Abhandlung von [Hans Caspar Hafner], Joh. Fries, 56. Neujahrsblatt
der Gesellschaft auf der ehemaligen Chorherrenstube, 1834, ausgehen sowie von
HBLS 3, 338. Fries ist im Studienjahr 1536/37 in Basel imm. als Nr. 20 (von 53;
MUB 2, S. 12) und hielt sich nachweislich schon im Juni des Jahres in Basel auf, so
dass er seinen Schwager C. Pellican von Basel nach Strassburg und zurtick uber
Rufach und Ensisheim begleiten konnte (Chronikon des K. Pellican, hgg. von B.
Riggenbach, Basel 1877, S. 146). Am 9. August 1536 (oder kurz hernach) kehrter er
- nun in Begleitung von Pellicans Sohnlein Samuel - nach Basel zuriick, um hier Jus
zu studieren, da in Zirich keine Stelle fur ihn frei war (AK Nr. 2047; StA UA Akten
I, 1). Seine prekare finanzielle Lage (Schulden) sowie vermutlich die Berufung nach
Genf (vgl. unten) fuhrten jedoch dazu, dass ihn die Basler anstellten als Lehrer fur
Latein und Griechisch im Rahmen des damals noch nicht endgultig reorganisierten
Unterbaus der Universitat («offentliche und private Lektionen bei Grynaeus», so
Fries bei Hafner S. 3 f., also im Oberen Collegium). Wenn A. Hartmann (AK Nr.
2047, Anm. 1) festhale, er habe schwerlich eine regulare Professur bekleidet, so ist
dies zutreffend, sofern man darunter eine solche an einer der drei oberen Fakultaten
versteht. Wann genau er dieses Amt ibernahm und wie seine amtliche Lehrtatigkeit
umschrieben war, wissen wir noch nicht, zumal die einschligige Basler Fachlitera-
tur ihn nicht erwahnt, die Akten sich nicht klar ausdriicken und die Verhaltnisse bei
den Basler Lateinschulen und der Artistenfakultat damals sehr verworren waren (so
Th. Burckhardt - B., Geschichte des Gymnasiums zu Basel, Basel 1889, S. 14).
Sicher ist jedoch, dass er anfangs Marz 1537 nach Zurich berufen wurde als Leiter
der Fraumunsterschule, von Basel jedoch nicht ohne weiteres ziehen gelassen
wurde, da seine Lehrtatigkeit ausserordentlich erfolgreich war und die Basler -
vorab Grynaeus und Myconius - ihn vermutlich als Haupttrager der dringlichen
Reform des Universitatsunterbaus vorgesehen hatten, eine Funktion, die dann vier
Jahre spiter in keineswegs adaequater Weise Thomas Platter ibernehmen sollte.
Aufgrund privater Interventionen bei Bullinger und scharfer diplomatischer



102 Beat Rudolf Jenny

Demarchen von BM Jacob Meyer und der Universitat in Zurich erhielt Fries am 4.
April durch Ratsbeschluss eine Gnadenfrist bis im Herbst des Jahres (damit Basel
Zeit hatte, einen geeigneten Ersatz zu suchen) und kehrte - vermutlich am 26. Mirz
wahrend der Osterferien nach Zurich gereist — am 9. April (fruhestens) nochmals
nach Basel zuruck (StA, wie oben; StAZH A 201, 1; E I1 342, 73; Pellikan, Chroni-
kon, wie oben, S. 148, Z. 24 f.). Ich gedenke an anderer Stelle auf diese Angelegen-
heit zuruckzukommen. - Fur die weiteren Einzelheiten vgl. die Lit. Funeralzeremo-
nienmeister: Herminjard, wie Anm. 105, 4, Nr. 569: Pellican an Fries in Basel «apud
Grynaeum», [Zirich], 13. Juli 1536: Angebot der Stelle des Leiters der Genfer
Lateinschule, die anzunehmen die Zurcher C. Gesner nicht gestattet haben. PS:
Wiahrend der Redaktion des Briefes ist Fries [verlorener] Brief mit der Nachricht
von Erasmus’ Tod eingetroffen. «Placet, te curatorem funeris et ultimi officii exhibi-
torem electum, quod scio multis ambientibus negandum.» Fries lebt mit mehreren
[exilierten] Franzosen zusammen bei Grynaeus. - Humor: H. Pantaleon, Helden-
buch, wie Anm. 52/2, 3, S. 380 (mit Versatzstick als Portrat): Johannes was ein
freundtlicher mann, welcher in ernstlichen sachen sein weissheit erzeiget, und zu
anderen zeiten durch mancherley schimpffreden (=Spasse) gantz kurtzweilig
gewesen, welches man doch an schulmeisteren selten spuret, dieweil sie mehrtheil
in dem staub vnder den knaben melancholisch vnd schwermutig werden
(= Prosopographie wie Anm. 52/1, 3, S. 388). Vgl. auch das hohe Lob, das ihm S.
Gelenius in einer seiner sonst so wortkargen W:dmungseplsteln spendet am 1. Sept.
1549: «. . . proinde non tam dlsc1puhs eum scripsisse opinor, quam praeceptoribus,
in quorum numero tua cum primis celebris est opera, ut quo non alius sit formator
fuuentutis felicior, siue mores ac pietas spectentur, siue literae. Quamobrem et ista inclyta
Tigurina respublica grato animo te complectitur, ut reliquos omnes tui similes, quos
longum esset recensere, quandoquidem his ornamentis floret egregie: et tibi fama
quoque non maligne respondet, notum te faciens uel extra Germaniam (Epigrammatum
Graecorum libri VII, annotationibus Ioannis Brodaei Turonensis illustrati. Basel,
Froben/Episcopius, 1549). - Zur Frage, ob Fries allenfalls die von Myconius gehal-
tene Leichenerde auf Erasmus abfasste, vgl. Katalog Basel 1986 Nr. H 38, S. 244 f.
"2 Nachdem Bullinger Erasmus am 18. April 1534 gegen die Anwirfe Luthers
in Schutz genommen hatte (Erasmum prorsus Arrianis annumerat et convitiorum
atque calumniarum plaustra in senem illum et de ecclesia et litteris optime meritum
effundit), antwortete Myconius am 20. April: «De Erasmo et Luthero idem sentio,
quod tu de altero (=von Luther). Profuerunt initio (sc. der Reformation); nunc
nemo nocet pernitiosius. Alter superbus et insolens est (= Luther), alter avarus et
ambitiosus ( = Erasmus). Deus . . . emendet utrosque» (E. Stachelin, wie Anm. 73, 2,
Nr. 974, S. 755; das Zitat in vollig entstellter Form auch bei Mider, wie Anm. 57, S.
116). Trotzdem wage ich es nicht, mit Reedijk, wie Anm. 6, S. 59, jenen namenlosen
Gast, den Erasmus nach einem unwillkommenen dreistindigen Gesprach uber
Dogmatisches sehr unwirsch entliess, weil das lange Sitzen ithm nicht gut bekom-
men war, vermutungsweise mit Myconius zu identifizieren, wihrend Allen/Garrod
(Nr. 3095, Z. 26) sich mit einem «unbekannt» begnugen. Die Grunde: Erstens legt
das Datum des Briefes (12. Februar 1536) viel zwingender nahe, an Butzers Besuch
Ende Jan./Anf. Febr. zu denken (vgl. unten Anm. 117), wo mindestens am Schluss in
einer fur Erasmus lastigen Weise dogmatische Fragen angeschnitten wurden. Zwei-
tens: Da sich diese Mitteilung in einem der wenigen Briefe findet, die von Froben
erst 1538-41 in die Neuauflage des Opus epistolarum aufgenommen wurden, geht
die Streichung des Namens im Originalbrief (den Cognatus zusammen mit Nr.
3104 zur Verfugung gestellt haben konnte) oder allenfalls im Konzept wohl auf die
Basler Herausgeber zuriick. Doch mussten sich diese bewusst sein, dass die Stelle in
dem nun erstmals veroffentlichten Brief trotzdem zu einem Affront fur den Basler



Tod, Begrabnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam 103

Antistes hatte werden konnen. Betraf sie jedoch Butzer, so war die Sachlage wesent-
lich anders, und Myconius hitte sich sogar freuen konnen, wenn man dem N. auf die
Spur gekommen ware.

"% Staatsarchiv Zurich E II 336, 155 (15. Juli); 156 (19. Juli; hier die Bemerkung
tiber Butzer, den Bullinger schon am 18. April 1534 (vgl. Anm. 111) als blinden
Lutherverehrer apostrophiert hatte); E 11 343, 112 (31. Juli).

"*In dem unten, Anm. 117, zitierten Brief spricht er vom «divinus ille
Lutherus».

"5 Vgl. oben Anm. 94.

" Allen Bd. 11, Appendix XXV, S. 364 Z. 23. - Dicses Legat entsprach etwa
einem guten Jahreslohn eines damaligen Akademikers. - Uber Gelenius, ca. 1498 -
13. April 1554, vgl. Contemporaries 2, 1986, S. 84 f.; inhaltlich und bibliographisch
erginzt und uberholt durch AK Bd. 9/1, Basel 1982, Nr. 3777, insbesondere S.
335-339 und 345-353. Daselbst S. 339 der Hinweis auf weitere Stellen, wo Erasmus
Gelen zwar lobend erwahnt, jedoch in etwas kleinlicher Gesinnung durchblicken
lasst, man musse ihn finanziell kurz halten, damit seine Arbeitskraft nicht erlahme.

"7 Basler Zeitschrift 43, 1944, S. 18 f. (Kommentar mit falschem Monatsdatum
«Mai» und der notigen Argumentation zur Erganzung des Jahresdatums)und S. 21 f.
(Text; nach dem Original und nicht nach der zeitgenossischen Abschrift des Jakob
Monau auf der Bibliotheque Sainte Genevieve in Paris im Mscr. 1458) = MelBW/R 2
(1978), Nr. 1709 S. 241: «Erasmus adhuc apud nos vivit devinctus valetudine. Nuper
post synodum salutavit eum una cum Capitone Bucerus. Confabulatio fuit festiva
magis quam seria. Tandem Bucerus iniecit mentionem dissidii istius: [llum unum
virum esse, cuius diserta sententia alterutrilibet parti accessisset, cam dubio procul
praeponderaturam. Hic noster (= Erasmus) compendio: (Ubi vos, inquit, fueritis
concordes, nec ego ero discors).» - Das Regest im MelB/R (vgl. oben) bezicht «dissi-
dium istud» ganz allgemein auf den [Kirchen] streit. Eine Uberprufung dieser Inter-
pretation zusammen mit dem Verfasser des Regests hat jedoch ergeben, dass hiemit
an den unmittelbar vorausgehenden Abschnitt des Briefes angeknupft wird, wo
eindeutig vom Abendmahlsstreit die Rede ist und von Melanchthons Vermittler-
rolle dabei mit dem abschliessenden Stosseufzer: «Sed huius negocii catastrophen
Deus suo nomine vestraque opera, qualem pii optant, tandem dabit.» Somit kann
man mindestens der Tendenz nach von einem bedingten Bekenntnis des Erasmus
zum Neuen Glauben sprechen.

"8 Vgl. einerseits die Reaktionen der Freiburger Universitit (Reedijk, wie Anm.
6, S. 48 und Anm. 117; hier das Zitat) und das Befremden vieler Altglaubiger, von
dem Daniel Stibar in einem posthumen Brief an Erasmus schreibt (Allen Nr. 3133,
Z. 3-6 und das auch bei Tschudi belegt ist (vgl. oben Anm. 94), und anderseits die
erfreute Reaktion auf evangelischer Seite, wie sie uns am schonsten der wohlunter-
richtete Freund Vadians, Johannes Kessler, in seiner 1539 abgeschlossenen Sabbata
(-Chronik) uberliefert hat (hgg. vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen,
St. Gallen 1902, S. 446): «A[i]n dem XI. tag julii, umb das I nach mittnacht, starb zu
Basel in Joanns Frobenii, buchtruckers, hus der wit verrumbt, hochgelert Deside-
rius Erasmus von Rotherodam. Dann wie er sich zu Friburg im Brysgow zu bett
niderlegt und nun empfinden kond, das sin krankhait und sines libs alter uf im trug
(offenbar = [so] schwer aufihm lasteten), das er von diser zit scha{i)den wurd, hater
nit zu Friburg bliben wellen, sunder sich hinuf gen Basel fliren lassen, alda seligk-
lich im Herren ze sterben. Welches die papstler hoch beduret, das er nit zi Friburg,
ain statt dem papstumb ganz underworfen, sunder zu Basel, ain statt dem papstumb
widerwertig, aber der hailsamen ler des evangelions, durch Erasmus schriben
merentails gepflanzet, ergeben, sinen lib der erden befelchen wellen, sam (= als ob)
er mit sinem letsten abschaid hab wellen anzaigen, wie er gegen dem papstumb in



104 Beat Rudolf Jenny

sinem leben gesinnet gewesen sije, wiewol er in sinen geschriften gnugsam und
besunder in den Annotationibus in Tralationem Novi Testamenti gnugsam herfuir
gethiin, doch das selbig a[i]n vil orten hoflicher, dann es die papstler haben merken
wellen (= so hoflich, vorsichtig, zurtickhaltend, dass es die Papstler nicht merkten).
Also hat ain ersamer rat, ganz universitet und gemain der statt Basel eerlichen und
nach wirde, uf der burg gegen der linggen hand, sinen lib zu der erden bestattnet.»
(Klammern vom Verf.)

"' Oratio de Erasmo Roterodamo, recitata a M(agistro) Bartholomaeo Calkreu-
ter Crossensi 1557, verfasst von Ph. Melanchthon, in: Corp. Ref. 12, 1844, Sp. 264
ff., Nr. 164, Sp. 270. Vorausgeht eine kurze Notiz tiber Erasmus Tod. Beide stehen
sehr isoliert und wirken wie aus dem Zusammenhang gerissen. Zu dieser Oratio
vgl. A. Flitner, Erasmus im Urteil seiner Nachwelt, Tubingen 1952, S. 15 und Anm.
45 mit falscher Datierung: 5. Aug. 1549 (statt 1557).

12 Und nicht in seiner Sterbestunde, wie Flitner, wie Anm. 119, S. 17 angibt.

'*! Nikolaus Miiller, Philipp Melanchthons letzte Lebenstage, Heimgang und
Bestattung nach den gleichzeitigen Berichten der Wittenberger Professoren, Leip-
zig 1910, S. 71 £; S. 34 und 39.

' Vgl. oben Anm. 15. Nachdem Erasmus die ganze Phalanx seiner literarischen
Feinde aufgezahlt und sich uber sie ausgelassen hat, fahrt er fort: «Nec dubium est,
quin haec organa moueat Satanas, qui mallet omnes esse Ciceronianos quam Chri-
stianos. Multi mihi gratias agunt, quod e scriptis meis, qualiacunque sunt, aliquam
pietatis scintillam hauserint. Hoc lucelli Satanas Christo inuidens instigat istos» (Z.
48-52). Vgl. hierzu Allen Nr. 3043, Z. 20 t.; 3048, Z. 45 tf.; 3049, Z. 15 f. - Unsere
Formulierung ist per interpretationem der dusserst vorsichtigen Ausdrucksweise

des Schreibers gewonnen.
' Allen Nr. 3049, Z. 68 ff.

Anmerkung Anhang 11
124 sc. Leichenreden auch bei der Bestattung von Dienstboten zu halten. — Dass sie
sonst bereits 1564/66 ublich waren, belegt auch Wurstisen in seinem Diarium (BZ 1,

1902, S. 95: 6. Sept. 1564; S. 128 A. 1).

Anmerkungen Anhang I11

125 Uber Pellicans Basler Aufenthalte im Juni 1536 vgl. oben S. 62 f. und Anm. 17.

12¢ Joh. Zwick aus Konstanz hatte sich auf der Heimreise von Wittenberg krank-
heitshalber linger als geplant in Strassburg aufgehalten. Vgl. die folgende Anm.

'*7 Joachimi Vadiani cons. Sangallensis Aphorismorum libri sex de considera-
tione eucharistiae, . . . Zurich, Froschauer, [1536], mit WE an C. Pellican, St. Gallen,
21. Mai 1536. Vgl. hiezu den Brief Pellicans an Vadian vom 7. Juli 1536, wie oben
Anm. 17.

%% Auf diese Stelle nimmt Myconius Bezug in seinem Brief an Vadian vom
5. Sept. 1536 (wie oben Anm. 17, Nr. 913).

129 Dieser Brief fehlt bei Zurcher, wie oben Anm. 17, S. 297.

Dr. Beat R. Jenny,
Robinienweg 71,
4153 Reinach



Miszellen

Funf Briefe des Aurelius Erasmius Froben
an Basilius Amerbach

von

Elisabeth Landolt

Auf der Basler Universitatsbibliothek befinden sich funf an Basi-
lius Amerbach gerichtete Briefe von Aurelius Erasmius Froben
(1539-1587), einem Enkel von Johannes Froben, aus den Jahren
1583, 1584 und 1585. Sie fallen in die Zeit der Auseinandersetzungen
um den Besitz der Frobenschen Offizin zwischen den Brudern
Ambrosius (1537-1604) und Aurelius Froben und ithrem Vetter Euse-
bius Episcopius (Bischof) (1540-1599) einerseits und zwischen den
beiden Brudern andererseits. Beide Vertrage hat der Jurist Basilius
Amerbach ausgearbeitet'.

Die Briefe von Aurelius Erasmius Froben werfen nicht nur Licht
auf das offensichtlich schlechte Verhaltnis zu seinem ilteren Bruder
Ambrosius und die standigen Geldnote, in denen Aurelius steckte,
sondern sie geben auch Antwort auf die haufig gestellte Frage, wann
und unter welchen Bedingungen einzelne Objekte aus dem Nachlass
des Erasmus von Rotterdam und demjenigen von Hieronymus Fro-
ben den Weg ins Amerbach-Kabinett gefunden haben.

Da die Vorbereitungszeit des Kataloges der Erasmus-Ausstellung
zu kurz fur ein breit angelegtes Quellenstudium war, sei mit der Ver-
offentlichung der betreffenden Nachrichten an dieser Stelle ein klei-
ner Nachtrag zum Katalog vorgelegt.

L.

Der fruheste Brief ist wohl Mitte April 1583 geschrieben worden.
Darauf weist die auf dem gleichen Blatt von Amerbach beigefugte
und aufden 19. April datierte Notiz. Aurelius Erasmius Froben heisst
Amerbach «fautor D. D. Erasmj» und schickt ihm ein «ein mehser
mitt einer Jaspis hofte, wellches des D. D. Erasmj gewesen ist, wel-
ches (wen es E. Ex. gefellig) wolte zekauffen geben. Es hatt mirs ein

'Basel UB, Mscr. C VlIa 46, S. 761 ff.



106 Elisabeth Landolt, Funf Briefe des

D. Medicinae wellen abkauffen, Unndt hatts wellen mitt im v{f den
nechst Verschinenen Reichstag z{i Auspurg nemen. Habs im aber nitt
wellen geben, wils vil lieber E. Ex. gunnen, mogen mir E. Ex.
dorumb geben was E. Ex. vermeint wert sein . . .»%.

Amerbachs Notiz unten auf dem Brief zeigt, dass er sich erkundigt
hat, was der von Froben erwahnte Medicus fur das Messer zu zahlen
bereit war: «Hab seinem Kneblin Aurelio genant® 19. Aprilis 1583
geben Zwen guldin in munchskopffen, dan sovil sagt er das im vor-
gemelter medicus darumb hab geben wellen, und anzeigt das ichs mit
als Gekauft sond(ern) als gelichen gelt gebe. Der weg(en) wan dem
Vatter das meBer Zulosen gefellig, solle es im um Zwen fl [Gulden] zu
10sen ieder Zeit Zugelassen sein.»

Da das im Basler Historischen Museum aufbewahrte Messer mit
Jaspisheft wie die ubrigen taglichen Gebrauchsgegenstande, und weil
Basilius Amerbach es als Pfand ansah, in seinen Inventaren fehlt und
erst im amtlichen Verzeichnis von 1662 als «ein alt Messer, das hefft
von Blutstein» aufgefuhrt wird, werden seine Provenienz aus dem
Besitz des Erasmus und sein Verbleib im Haus «Zum Luft» erst durch
diesen Brief bezeugt. Im Geschenkbuch der Mittelalterlichen Samm-
lung wird es 1860 als Gabe von Aurelius Froben an Bonifacius
Amerbach genannt*.

II.

Am 26. Mai 1583 ergeht eine neue Bitte um Geld an Basilius
Amerbach. Aurelius Erasmius Froben schreibt: «dorgegen so schick
ich E. Ex. Effigiem patris mej piac memoriae zu einem Under-
pfanndt, dan ich wol weyB das E. Ex. mir solches zu einem groB3en
dienst wol behaltten wurtt, dan ich nichts liebers hab dan dalB3 wie dan
E. Ex. hochverstendiger wol kan ermessen, wo ich semlichs umb E.
Ex. kan Verdienen Vnndt Verschulden, wil ich allzytt willig Vnndt
geneigt sein. Mej Affines (gott Verzichs inen) Volebant a me emere et
nihil mutuo dare . . .». Die Notiz unten auf dem Brief von Amer-
bachs Hand lautet: «haruf gelich[en] durch sein D. Aurelij kneblin
zwel munchskopft oder 3 Ib [Pfund] den 26. May 1583»".

2Bascl UB, Mscr. G°1 37, fol. 1. = Das Messer s. Ausst.-Kat. Erasmus von Rot-
terdam, Basel 1986, Nr. H 71 und Abb. S. 73.

* Aurelius Froben, 1573-1637. Buchdrucker, des Rats, Obervogt auf Farnsburg,
verheiratet mit Chrischona Burckhardt.

* Basel, Historisches Museum, Archiv. - E. Major, Erasmus von Rotterdam,
Basel 1926, Legende zu Abb. 26a.

> Basel UB, Autogr. Slg F.



Aurelius Erasmius Froben an Basilius Amerbach 107

Bei diesem Bildnis des Druckerherrn Hieronymus Froben, des
Vaters von Aurelius Erasmius, handelt es sich um ein offenbar verlo-
renes Gemalde auf Leinwand ohne Rahmen.

Auf der Ruckseite des Briefes findet sich ein Rechenschaftsbericht
des gewissenhaften Juristen Ludwig Iselin, des Neffen und Erben von
Basilius Amerbach, uber die «pfender», die Amerbach gegen Geld
von Aurelius Erasmius Froben entgegengenommen hat. Iselins
Bericht lautet:

«Zuwissen, als ich mense Septembri a°. 1591. dise nachgeschribne
dry Dn. Aurelij Frobenij p. mem. pfender (als namlich D. Hier. Fro-
benij effigiem vf tuch von olfarben, noch nicht vfgezogen, desgleich
Dn. Jo. Frobenij symbolum vf tuch von wasserfarben, in holtz einge-
fast, vnd ein abgebrochen messer, dessen Heft von calcedonier (ut
puto) forte fortuna gefunden in des Hern seligen Dni avunculi mej
Kunstkamern, so ime Dno avunculo meo von gedachtem H. Aurelio
vmb 8 Ib 10 B versetzt waren, wie vier byligende Zedelin vfwisen:
hab ich solliches Dno Hieronymo Burckharto, dicti Dn. Aurelij libe-
rorum curatori, desgleichen Dho Ambrosio Frobenio, dicti Dn.
Aurelyj fratri alsbald angezeigt. Diewil sy aber, beide Hern Hierony-
mus et Ambrosius gemelte pfender vimb obgeschriben gelt zelesen
[auszulosen] nicht gesinnet: Hab ich ... gemelte dry pfender fur
eigen behalten.»

III.

In einem Schreiben vom 5. Januar 1584 bittet Aurelius Froben
abermals um Geld, diesmal ohne ein Objekt aus dem Familienbesitz
anzubieten®.

IV.

In einem undatierten Brief drangt Froben Amerbach, er mochte
thm doch mit zwei Gulden «zuhtilff kommen» und bietet dafiir «ein
fragmentum in Chrysostomo graeco manuscripto nunquam aedito
vom D. Petro Longo Veneto, olim ex pecunia mea kauftt» als uberaus
wertvolle Bereicherung von Amerbachs «gewaltige Bibliotheca» an.
Fur Aurelius Froben sei es leider nicht mehr moglich, die geplante
Neuauflage der opera des Chrysostomus zu verwirklichen’. Da
Basilius Amerbach zu diesem Brief eine Anmerkung geschrieben hat
und auch Ludwig Iselin das Chrysostomus-Manuskript nicht

®Basel UB, Slg F.
"Basel UB, Mscr. G 11 17, fol. 74.



108 Elisabeth Landolt

erwahnt, ist Amerbach wohl nicht auf den Handel eingegangen. Es
fallt zudem auf, dass Iselin von den funf erhaltenen Briefen nur vier
erwahnt.

V.

Der jungste der Briefe, wohl vom 30. Juni 1585, lasst erkennen,
dass sich Aurelius Erasmius Froben noch immer in grossen finanziel-
len Schwierigkeiten befand und sich gezwungen sah, mit folgender
Bitte an Amerbach heranzutreten. Um «Furstrecken in minen noten»
bedarf er dringend «treyBig plapart, dorgegen so schick ich E. Ehren-
vest ein taffelen, doruff ist gemoldt daB3 symbolum avicij mei (piae
memoriae) Joannis Frobenij, diewil E. Ehrenvest auch hatt die efti-
giem parentis mej, so schickt es daBB symbolum wol dorzu, bitt gantz
inneglich E. Eherenvest wollendt daB best thiin, domitt solches nitt
in frembde hanndt kumme Vnndt ich gantz wol erfaren hab daB3 E.
Eherenvest ein fautor sinndt Frobenianorum, . . .»

Die von Basilius Amerbach beigefugte Notiz lautet: «Hab D.
Aurelio Frobenio 30 Junij 1585 durch sein Knablin (so von Mulhusen
ietz hicher kommen war, als im sein meister doselbst gestorben)
geschickt 2 francken thut 30 p»*.

Die unbestatigte Uberlieferung, wonach das Froben-Signet, das
Hans Holbein d.J. 1523 fur Johannes Froben gemalt hat, schon 1583
in den Besitz von Basilius Amerbach gelangt sei, wird durch den
Brief von Aurelius Erasmius vom 30. Juni 1585 korrigiert und hin-
sichtlich des «Donators» prazisiert.

Im Gegensatz zu Holbeins «Erasmus im Rund» von 1530/32°, der
sich im Besitz der Familie Froben befand und zu einem unbekannten
Datum vor 1586 in das Amberbach-Kabinett gelangte, hat Basilius
Amerbach die drei ithm von Aurelius Erasmius Froben anvertrauten
Objekte nicht in sein Inventar aufgenommen. Sie wurden von Lud-
wig Iselin in die Sammlung eingefugt, und erst im Inventar von 1662
sind sie einzeln aufgefuhrt.

Dr. Elisabeth Landolt-Wegener,
Byfangweg 37,
4051 Basel

® Basel UB, Autogr. Slg F. - Das Gemalde: Basel, Kunstmuseum, Inv. Nr. 343, -
Ausst.-Kat. 2.0. Nr. F 18 und Abb. S. 88.

? Basel, Kunstmuseum, Inv.Nr. 324, s. Ausst.-Kat. 2.0., Nr. E 3 und Farbtafel auf
S. 71.



Icones Erasmi

von

Frank Hieronymus

Auf der Suche nach Quellen zum Leben des Basler Buchdruckers
Nicolaus Episcopius fur dessen Kurzbiographie im Lexikon des
gesamten Buchwesens stiess ich zufallig auf den Brief von dessen
Stiefvater Johannes Herwagen an Beatus Rhenanus vom 12.
November 1540. Eine Aussage in diesem Schreiben bestatigt
die neue Deutung des Hans Holbein dem Jungeren zugeschriebenen
Holzschnitts des sog. «Erasmus in einem Gehause» als Erinne-
rungsblatt fur den Verstorbenen, das seine Basler Freunde hatten
anfertigen lassen', entgegen Hans Koeglers und Hans Reinhardts
Datierung auf 15352

Im September/Oktober 1538 hatte Holbein, zum ersten (und
letzten) Mal nach dem Spatsommer 1532, fur einen guten Monat in
Basel geweilt; 1538 ist auch der erstgedruckte Band der grossen
Gesamtausgabe der Werke des Erasmus - Band 3, die Briefe enthal-
tend - bei Hieronymus Froben und dessen Schwager Nicolaus
Episcopius, welche beiden Freunde er auch zu seinen Testaments-
vollstreckern eingesetzt hatte, erschienen; als zweiter war Band 2 -
mit den Adagia - im Marz 1539 vollendet’, die weiteren Binde 1
und 4 bis 9 erschienen im Laufe des folgenden Jahres 1540*. In
einem Brief aus Schlettstadt vom 18. Juli 1540 hatte Rhenanus sei-

'S. Oberrheinische Buchillustration 2: Basler Buchillustration 1500-1545,
Ausstellungskatalog, Basel 1984, Nr. 456; F. Hieronymus: Das Aufkommen der
Renaissancemotive und -formen in Basel. In: Gutenberg-Jahrbuch 1986, S. 68-80:
79; E. Landolt in: Erasmus von Rotterdam, Ausstellungskatalog, Basel 1986, Nr.
F 19. Man hatte den Holzschnitt bis dahin als fur den Titel der Gesamtausgabe sei-
ner Werke von 1540 oder des Drucks seiner Adagia von 1536 entstanden gesehen.

*S. Die Malerfamilie Holbein in Basel, Ausstellungskatalog, Basel 1960,
Nr. 433.

? Auf der Titelseite als fur das Gesamtwerk vorgesehenes Erscheinungsdatum
1540, im Kolophon fur den Druckabschluss Marz 1539.

‘Die Bande 1, 4, 5,7, 8 und 9 nur mit Datum 1540 auf Titelseite, 8 zusatzlich
mit Datum des Geleitworts zum Gesamtindex «Ex chalcotypia nostra Calend.
Septemb. MDXL»; bei Band 6, auf Titelseite von 1541 datiert, rechnete man
offenbar zunachst noch mit Fertigstellung erst im folgenden Jahr, doch ist auch er
laut Kolophon noch im September 1540 abgeschlossen worden, etwa zur selben
Zeit also, da der Gesamtindex am Ende von Band 8 gedruckt wurde.



110 Frank Hieronymus

nem Basler Freund Bonifacius Amerbach sein volles Einverstandnis
mit Anderungen, Streichungen und Einfugungen in seiner vom 1.
Juni des Jahres datierten Vorrede zur ganzen Ausgabe - seinem Wid-
mungsbrief an Kaiser Karl V. in Band 1 - mitgeteilt, die ihm Episco-
pius nach Schlettstadt uberbracht hatte, und ihm volle Freiheit gege-
ben, den Text auch nochmals durchzugehen, auch weiteres hinzuzu-
fugen, zu streichen, zu andern, ohne es ihm wieder vorzuzeigen, da ja
eben aus solchen Grunden die Vorreden stets zuletzt gedruckt
wurden®. Auch hier ist denn der Brief zusammen mit dem Katalog
der Werke des Erasmus nach dem folgenden Text des Bandes auf
separat vorangestellten Bogen A*-D*6 gedruckt worden.

Am 12. November 1540 nun teilt Herwagen dem Rhenanus auf
eine — nicht erhaltene — Anfrage oder Bestellung hin mit, dass er die
«Bilder des Erasmus» noch nicht bekommen konne, da sie noch nicht
gedruckt seien: Iconas Erasmi ab Episcopo habere non possum,
respondit enim non esse impressas®. Zunachst: es kann sich nur um
Exemplare des oben genannten Holzschnitts handeln; zweitens: er
findet sich zwar in den Basler Exemplaren der Ausgabe der Werke des
Erasmus, aber stets nur nachtraglich eingeklebt — und in keinem ein-
zigen auswartigen. Er war zwel Monate nach Abschluss des letzten
Bandes noch nicht gedruckt, aber er durfte von Anfang an nur paral-
lel zur Ausgabe 1538 entworfen und - wie unser Brief nun bestatigt -
ohne besondere Eile Ende 1540 oder gar erst spater gedruckt worden
sein, als zur Gesamtausgabe etwa gleichzeitiges Erinnerungsblatt, im
Buchdruck durch die Freunde vervielfaltigtes Denkmal konzipiert,
nach dem Vorbild des Nurnberger Humanisten Conrad Celtis, der
sich ein Jahr vor seinem Tode 1507 selber ein solches Blatt fur seine
Freunde bei Hans Burgkmair bestellt hatte’.

Und noch eine zweite bisher nicht beachtete Briefstelle bestatigt
uns diese Deutung: Am 13. April 1545 sendet der wenige Monate
zuvor von mehrjahrigen Studien aus Valence heimgekehrte junge
Johann Ulrich Iselin - der spatere Schwiegersohn und Lehrstuhl-
nachfolger Bonifacius Amerbachs - da er vor Ende der Frankfurter
Messe noch nicht, wie geplant, neue medizinische Bucher zur Ver-
fugung habe, an den Adressaten des Briefes Jean Brunet und den Arzt
Antoyne zum Dank fur seine gute Aufnahme wahrend seiner Studien

> Briefwechsel des Beatus Rhenanus, ges. u. hg. von Adalbert Horawitz und
Karl Hartfelder, Leipzig 1886, Nachdr. Nieuwkoop 1966 (BRhB), Nr. 338.

®* BRhB Nr. 344. Die Anfrage aus Hoflichkeit nicht an Froben oder Episcopius
direkt gerichtet?

7S. 1473-1973 Hans Burgkmair, Das graphische Werk, Austellungskatalog
von Tilman Falk u.a., Augsburg 1973, Nr. 19, sowie Gutenberg-Jahrbuch 1986,
3.79.



Icones Erasmi 111

zunachst schon einige von Froben kurzlich gedruckte «Portrats des
Erasmus»: frobene a nouvellement fait imprimer la vray pourtraicture
d’erasme, desquelz ie vous ay icy envoye®. Auch diese Stelle zeigt: Es
handelt sich um Einzeldrucke und sie sind nicht allzu lange vor 1545
entstanden.

PS. Unter acht an Episcopius gerichteten, 1621 in den Niederlan-
den edierten Briefen, deren Kopien wir anlasslich der Arbeit uber
Episcopius in Brussel bestellt und nun gerade noch wahrend des
Umbruchs erhalten haben, befindet sich gliickhaft der Begleitbrief,
den Rhenanus bei der Ubersendung seiner Praefatio an Kaiser Karl V.
mit der Vita des Erasmus zur Gesamtausgabe seiner Werke an Boni-
facius Amerbach, Gelenius, Hieronymus Froben und Episcopius im
Juni 1540 mitgegeben hat. Da dieser Brief, der mit den andern damals
in Basel verkauft oder verschenkt worden sein muss, in neuerer Zeit
nur Allen bekannt geworden zu sein scheint, doch fur das Verstandnis
der Biographie einiges beitragt, haben wir vorgesehen, ihn mit den
andern Briefen zusammen im Annuaire der «Amis de la Bibliotheque
Humaniste de Sélestat» fur 1987 mit kurzem Kommentar neu heraus-
zugeben.

Dr. Frank Hieronymus,
Reichensteinerstrasse 20,
4053 Basel

8Die Amerbachkorrespondenz, Bd. 6, bearb. u. hg. von Beat Rudolf Jenny,
Basel 1967, Nr. 2711 Anm. 3 (S. 133).



	Basler Vorträge zum 450. Todestag des Erasmus von Rotterdam
	Vorbemerkung
	"Haushalten mit der Wahrheit" : Erasmus im Dilemma der Kompromissbereitschaft
	Erasmus und die Reformation in der Schweiz
	Erasmus und die Niederlande
	Tod, Begräbnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam
	Fünf Briefe des Aurelius Erasmius Froben an Basilius Amerbach
	Icones Erasmi


